
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO – CURRÍCULO 

 

 

 

 

 

 

Ana D’Arc Martins de Azevedo 

 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM EDUCAÇÃO - CURRÍCULO 

 

 

 

 

 

Tensões na construção das identidades quilombolas: a percepção de professores de 

escolas do quilombo de Jambuaçu – Moju (PA) 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2011 
 
 
 
 



PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO – CURRÍCULO 

 
 

 

 

 

 

Ana D’Arc Martins de Azevedo 

 

 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM EDUCAÇÃO - CURRÍCULO 

 
 
 
 
 
 
 

Tensões na construção das identidades quilombolas: a percepção de professores de 

escolas do quilombo de Jambuaçu – Moju (PA) 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da 
Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, como exigência parcial para 
obtenção do título de Doutor em 
Educação-Currículo sob a orientação do 
Profº Drº. Alípio Marcio Dias Casali. 

 
 

 

SÃO PAULO 

2011 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 
 
_________________________________________________ 

Profº Drº Alípio Casali (Orientador) 
  

 
 
 
_________________________________________________ 

Profª Drª Branca Jurema Ponce (PUC-SP) 
 
 
 
_________________________________________________ 

Profª Drª Maria Antonieta Antonacci (PUC-SP)  
 

 

_________________________________________________ 
Profº Drº Salomão Hage (UFPA) 

      
 
 _________________________________________________ 

Profº Drº Kabengelê Munanga (USP) 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Autorizo, exclusivamente para fins acadêmicos e científicos, a 

reprodução total ou parcial desta tese. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Um dos objetivos da formação de quilombos, na 
atualidade, é a luta ou a resistência procurando a 
manutenção da cultura. Essa perspectiva permite 
pôr em relevo a importância dos processos de 
construção da identidade, considerando as 
características peculiares a cada grupo. 
                 

Maria Clareth Reis (2008, p. 02). 
 



Agradecimentos 

A Deus, por me acompanhar e me conduzir no cotidiano de construção da tese; 
Ao meu esposo (Gilberto), pela compreensão, principalmente nos momentos de minha ausência 
para o cumprimento dos créditos de doutorado em São Paulo; 
Aos meus filhos (Hugo e Higor), pelo apoio e compreensão demonstrados durante a minha 
permanência em São Paulo; 
Ao meu pai (in memoriam), que contribuiu para a formação de minha identidade; 
À minha mãe, que esteve em todos os momentos comigo, principalmente na minha estada em 
São Paulo; 
Às minhas quatro irmãs, grandes mulheres de luta e de coragem (Profª. Drª. Ana de Nazaré, 
Profª. Drª. Ana Kely, Ana do Socorro e Ana Paula); 
À minha prima (e vizinha em São Paulo) sempre dócil e solícita em prestar apoio e atenção nos 
momentos em que a procurei; 
Aos meus grandes amigos e irmãos de São Paulo, o casal Delma e Sobral, e Áurea; 
Ao meu orientador Professor Doutor Alípio Casali, grande mestre, competente nas orientações 
que se fizeram indispensáveis para a efetivação deste trabalho; 
Ao corpo docente do Doutorado (das disciplinas, da banca de qualificação e defesa), pelas 
contribuições sempre coerentes e relevantes para a construção deste estudo; 
À Universidade do Estado do Pará (UEPA), pela bolsa-doutorado oferecida para a realização 
desta pesquisa; 
À professora Darlene, ex-coordenadora do campus da UEPA de Moju, que me propiciou uma 
assistente de pesquisa; 
À professora Antonia, atual coordenadora do campus da UEPA em Moju, pelo apoio e atenção 
dispensada; 
Aos professores Elielson e Roseli (coordenadores pedagógicos da UEPA), pelo apoio logístico 
nas minhas paradas na cidade de Moju; 
À assistente de pesquisa Luane de Souza Silva (aluna da UEPA), pelo assessoramento prestado 
nesta pesquisa; 
À Secretaria Executiva de Educação do Estado do Pará (SEDUC) pela licença-aprimoramento 
concedida para o meu doutoramento; 
À professora Drª Ivanilde Apoluceno de Oliveira, pelas suas falas e orientações sobre Saberes 
Culturais e Educação na Amazônia.    
À professora Drª Rosa Acevedo, educadora (UNAMAZ) envolvida em lutas sociais, em prol de 
uma comunidade potentia para os quilombos da Amazônia. 
À professora Concita, meu primeiro contato para adentrar no Quilombo de Jambuaçu; 
Aos professores (as) do Quilombo de Jambuaçu que participaram da pesquisa; 
À professora Darcilene pelo apoio e atenção dispensada; 
À diretora da Escola Quilombola de Conceição do Mirindeua; 
Aos alunos-viajantes (que estudam pela manhã e à noite) do ônibus escolar do Quilombo de 
Jambuaçu, que em suas companhias alegres e divertidas sempre me davam algumas 
informações sobre esse Quilombo; 
Ao Maiã, ex-presidente da Associação do Quilombo de Jambuaçu; 
Ao Max, atual presidente da Associação do Quilombo de Jambuaçu; 
Aos Coordenadores da Associação dos Moradores do Quilombo de Jambuaçu; 
À Casa Familiar Rural do Quilombo de Jambuaçu; 
À Tia “Tetéia” (in memoriam), pela atenção, hospitalidade e conversas esclarecedoras para a 
minha pesquisa na Comunidade Conceição do Mirindeua; 
Ao Quilombo de Jambuaçu (PA), que me proporcionou um apoio indispensável no estudo 
realizado. 

 
 

 
 
 



Resumo 
 
Esta pesquisa, de abordagem qualitativa e etnográfica, teve como objetivo geral estudar 
a identidade quilombola em Jambuaçu – Moju (PA) e as suas interfaces, a partir das 
falas de 6 professores de 5 comunidades de Jambuaçu. O estudo utilizou-se dos 
seguintes procedimentos metodológicos: levantamento bibliográfico, entrevistas com 
roteiro de perguntas abertas, observação direta e sistematização e análise dos dados 
coletados. Os dados e suas análises encontram-se nos capítulos da tese, tratados com 
aportes teóricos em torno do tema tensões na construção das identidades quilombolas. 
Como pesquisadora, “mergulhei” em falas de 6 professores que trabalham em 5 escolas 
de 5 comunidades do Quilombo. Os conteúdos dessas falas foram complementados com 
entrevistas abertas realizadas com 11 moradores dessas mesmas 5 comunidades 
(condicionadas à aceitabilidade dos sujeitos e acessibilidade de transportes em transitar 
nas comunidades), escolhidos dentre sujeitos que apresentassem um perfil de 
envolvimento e de compromisso representativo em Jambuaçu. Além disso, foi captada a 
percepção de 30 alunos de escolas do mesmo Quilombo sobre a compreensão da 
identidade quilombola de Jambuaçu. Os resultados da pesquisa indicam que o 
Quilombo de Jambuaçu vivencia em seu cotidiano tensões com grandes empresas que 
ameaçam seus espaços geográficos e sua identidade. Em consequência, a identidade 
quilombola desse Quilombo, mostrou-se precária, variável e problemática, enquanto 
busca, como tarefa vigilante e contínua, o autorreconhecimento de maneira coletiva (já 
são 14 comunidades tituladas, e uma comunidade está com a regularização da 
delimitação do seu espaço geográfico em tramitação). Diante disso, este estudo, 
conclusivamente, reconhece o processo de construção da identidade quilombola de 
Jambuaçu – Moju (PA), a partir das falas de seus professores, como sendo um processo 
que se faz como identidade de ideias e de projeto, mais do que de pertencimento, o que 
permite realçar a importância estratégica do currículo e das práticas docentes de suas 
escolas. 
 
 
Palavras-chave: Identidades; Quilombos; Quilombolas; Jambuaçu-Moju/PA; 
Currículo. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



Abstract 
 

The main objective of this research, based upon a qualitative and ethnographic 
approach, was to study the “quilombola” identity ( “quilombolas” are inhabitants of the 
“quilombos” – the hiding place of runaway slaves), in Jambuaçu, Pará State, Brazil, and 
its interfaces, based on statements of 6 teachers from 5 different communities in 
Jambuaçu. The following methodological procedures were adopted: bibliographical 
survey, interviews with “opened questions”, direct comment and systematization and 
analysis of collected data. Data and its analyses compose the chapters of the thesis, 
treated, with theoretical subsidies under the theme “tensions in the construction of 
quilombolas identities”. As a researcher, I examined carefully the statements of 6 
teachers who work in 5 schools of 5 communities of the “quilombo”. The contents of 
these statements had been complemented with interviews carried through with 11 
inhabitants from these same 5 communities (submitted to previous acceptance of 
interviewees and availability of transportation to transit among the communities). The 
interviewees were chosen amongst inhabitants who presented a profile whose 
characteristics should be involvement and representativity commitment in Jambuaçu. In 
addition, I carried through an interview with 30 students from the “quilombo” on their 
understanding of the “quilombola” identity in Jambuaçu. The results of the research 
indicate that the “Quilombo of Jambuaçu” daily experiment tensions with big 
companies which threaten its geographic area and its identity. As a result, the 
“quilombola” identity  of this “Quilombo” revealed itself as a precarious, changeable 
and problematic one, while it searchs, as a continuous task, self-recognition in a 
collective way (in this area there are 14 freeholder communities, and one community 
has just initiated a process of  regularization and delimitation of its geographic area). 
This study, as a conclusion, recognizes that the identity under process of construction   
in Jambuaçu – Moju, Pará, is the identity of ideas and of project, much more than 
identity of belonging, which allows to enhance strategical importance of curriculum and 
teacher practice in its schools. 
  
  
Keywords: Identity; Quilombos; Quilombolas, Jambuaçu-Moju-Pará; 
Curriculum.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 



Lista de siglas 

 

AL1 a AL4 – Alunos do Quilombo de Jambuaçu. 

CEDENPA - Centro de Defesa do Negro no Pará. 

CPT – Comissão Pastoral da Terra. 

CRAS – Centro de Referência de Assistência Social. 

EAD – Educação a Distância. 

EJA – Educação de Jovens e Adultos. 

IFPA/EAD – Instituto Federal do Pará/Educação a Distância. 

INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária.  

ITERPA  – Instituto de Terras do Pará. 

M1 a M11 – Moradores do Quilombo de Jambuaçu.  

P1 a P6 - Professores do Quilombo de Jambuaçu. 

PUC- SP – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

REASA - Reflorestamento Amazônia Sociedade Anônima. 

SEDUC/PA – Secretaria Estadual de Educação do Pará. 

SEMED – Secretaria Municipal de Educação. 

SOME – Sistema Modular de Ensino. 

TCLE  – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido.  

UEPA – Universidade do Estado do Pará. 

UFPA – Universidade Federal do Pará. 

UNAMAZ  – Associação de Universidades Amazônicas. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



Lista de fotos 

 

FOTO 1 Os alunos do Curso de Pedagogia da UEPA - Moju.   
FOTO 2 A rodovia Quilombola. 
FOTO 3 O igarapé principal da Comunidade Conceição do Mirindeua.                      
FOTO 4 Os 4 moradores que realizaram a caminhada. 
FOTO 5 A ponte que passa sobre o igarapé Traquateua. 
FOTO 6 O transporte fluvial que sai de Belém para o porto denominado Arapari.                                       
FOTO 7 A vista panorâmica da Baía do Guajará localizada às margens de Belém.  
FOTO 8 A vista panorâmica do rio Arapari.   
FOTO 9 A vista do Porto Arapari em que chega o barco que saiu de Belém. 
FOTO 10 O Porto Arapari em que espero o ônibus para o município de Moju.  
FOTO 11 O ônibus em que viajo do Porto Arapari à cidade de Moju. 
FOTO 12 O ônibus escolar que transporta os alunos da Cidade de Moju ao Quilombo. 
FOTO 13 O ônibus escolar (gratuito) surgindo na Comunidade Nossa Senhora das Graças.                                        
FOTO 14 A mercearia situada na Comunidade Conceição do Mirindeua. 
FOTO 15 A ponte localizada na Comunidade Poacê (rio Poacê) que dá acesso à cidade de Moju. 
FOTO 16 O Rio Jambuaçu (rio principal) na Comunidade São Bernardino. 
FOTO 17 O telefone público localizado na Comunidade Conceição do Mirindeua. 
FOTO 18 O rio Poacê localizado na Comunidade Poacê. 
FOTO 19 A mercearia que denominei “o canto sabe das coisas”. 
FOTO 20 O Posto de Saúde (construído pela VALE). 
FOTO 21 A capela da Comunidade Poacê.  
FOTO 22 A capela da Comunidade Conceição do Mirindeua.  
FOTO 23 Os santos da igreja da Comunidade Conceição do Mirindeua. 
FOTO 24 Uma criança no batizado na Comunidade Conceição do Mirindeua. 
FOTO 25 O linhão situado na Comunidade São Bernardino. 
FOTO 26 O dendê produzido no Quilombo de Jambuaçu.  
FOTO 27 Uma moradora da Comunidade São Bernardino manipulando o barro. 
FOTO 28 Os artefatos produzidos por uma moradora da Comunidade São Bernardino. 
FOTO 29 O rio Jambuaçu na Comunidade São Bernardino. 
FOTO 30 A oficina de miriti localizada na Comunidade Conceição do Mirindeua. 
FOTO 31 O mapa da integralidade territorial do Quilombo de Jambuaçu.  
FOTO 32 O escritório da coordenação das Associações de Moradores do Quilombo.  
FOTO 33 O escritório da Associação da Comunidade Conceição do Mirindeua. 
FOTO 34 O Sítio Arqueológico situado na Comunidade São Bernardino.  
FOTO 35 Os artefatos expostos pela Companhia VALE. 
FOTO 36 O interior do ônibus que aconteciam as conversas com a coordenadora da escola da 
Comunidade Conceição do Mirindeua. 
FOTO 37 A escola da Comunidade Conceição do Mirindeua.  
FOTO 38 A escola Casa Familiar Rural localizada na Comunidade Nossa Senhora das Graças. 
FOTO 39 A escola da Comunidade Santa Maria do Mirindeua.  
FOTO 40 A escola da Comunidade São Bernardino.                                                      
FOTO 41 A escola que está localizada na comunidade de Poacê. 
FOTO 42 Os alunos da escola da Comunidade Santa Maria do Mirindeua.                               
FOTO 43 Os alunos em sala aula na escola da Comunidade Santa Maria do Mirindeua.          
FOTO 44 Os alunos estudando fora da sala de aula da escola em Santa Maria do Mirindeua.  
FOTO 45 A ponte que dá acesso à Comunidade Santa Maria do Mirindeua.   
FOTO 46 Os professores na escola da Comunidade Poacê em uma atividade de grupo. 
FOTO 47 Um cartaz produzido na escola da Comunidade Poacê sobre o Pró-letramento. 
FOTO 48 Os professores na escola da Comunidade Poacê em uma atividade de grupo. 
FOTO 49 Uma conversa com os professores sobre a minha pesquisa.                                    

 
 



Lista de mapas 
 
 

 

Mapa 1 – O Quilombo de Jambuaçu. 

 

 

25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Sumário 
 
  
 

Introdução 

 

 

12 

o Primeiras impressões  12 

o Aspectos históricos, sociais, religiosos, políticos e culturais de Jambuaçu 24 

o Aspectos metodológicos 51 

 

Capítulo 1 - A identidade quilombola em construção na história do Brasil 

 

56 

 

Capítulo 2 - A identidade quilombola na diversidade de Jambuaçu 

 

90 

 

Capítulo 3 – As falas de professores: consciência da identidades de ideias e 

projeto como manifestação da identidade quilombola de Jambuaçu 

 

119 

 

Considerações finais 

 

148 

 

Referências bibliográficas 

 

153 

 

Apêndices 

 

158 

                                                                                                                                                                                                                                                                                       



 12 

Introdução 

A motivação para este estudo decorreu da minha trajetória como mestranda na 

UEPA no período de 2005 a 2007, quando realizei a pesquisa intitulada: Interfaces 

entre identidade negra e projeto pedagógico em uma escola pública de Ananindeua 

(PA). Tratou-se de uma investigação sobre como a identidade negra se manifesta no 

projeto pedagógico da escola, como se desdobra em projetos e ações educativas e como 

se expressa entre atores sociais desse processo, em face da concepção de diversidade 

cultural presente em uma escola pública no município de Ananindeua (PA).  

Nesse contexto, tive a oportunidade de vivenciar duas experiências em 

Quilombos na Amazônia. A primeira, por intermédio de um convite advindo de uma 

pesquisadora biomédica, cuja pesquisa, intitulada “Impacto social das doenças 

parasitárias e as terapias tradicionais dos quilombolas de Arancuã, rio Trombetas, Pará”, 

ela vinha desenvolvendo no Quilombo Arancuã de Baixo, localizado no município de 

Oriximiná-Pará. Essa pesquisa envolvia vários profissionais da área de saúde. Nessa 

oportunidade, reuni-me com líderes do Quilombo, a fim de conversarmos sobre 

temáticas da área de Educação, como, por exemplo, sobre projetos pedagógicos, por se 

tratar de um documento que valida a participação da comunidade no processo de 

construção e implementação desse documento. A segunda, fiz no Quilombo de 

Abacatal/Ananindeua/Pará, como possibilidade de realizar a pesquisa de mestrado na 

Universidade do Estado do Pará em 2005. Essa experiência consistiu em conhecer 

líderes de Abacatal: a diretora da única escola que havia nesse período, alunos, 

moradores antigos, etc. 

Primeiras impressões 

Assim, indagações eclodiram em decorrência de leituras sobre este assunto, bem 

como da minha entrada como participante nos grupos de pesquisa da UEPA, na linha de 

pesquisa Etnias e Identidades, e da UFPA, no Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre 

Formação de Professores e Relações Étnico-Raciais. 

Nesse contexto, relato a minha terceira experiência, este estudo, como 

pesquisadora no Quilombo de Jambuaçu, que se justifica, a priori, por algumas 

informações que recebi da coordenadora do campus da Universidade do Estado do Pará 

– UEPA, localizado em Moju, por ocasião da minha atuação como docente nessa 

Universidade. Essa coordenadora informou-me que a UEPA realizou ações 



 13 

extensionistas nesse Quilombo, dentre as quais destaco o projeto do Governo Federal 

“Alfabetização Solidária – Educação de Jovens e Adultos”, realizado no ano de 2005, 

em parceria com a Prefeitura de Moju.  

 De posse dessa informação, e já participando do processo de seleção do 

doutorado na PUC-SP, planejei, em acordo com a UEPA e a SEMED de Moju, uma 

visita, no dia 19 de setembro de 2007, ao Quilombo de Jambuaçu com alunos do curso 

de Pedagogia (FOTO 1).  

 

FOTO 1 – 19/09/2007 

Os alunos do Curso de Pedagogia da UEPA/Moju  

realizando visita na Comunidade de Conceição do Mirindeua, Quilombo de 
Jambuçu/PA.  

 
 Durante a viagem, utilizamos o ônibus escolar, meio de transporte também 

usado pelos alunos que estudam em Moju. Saímos às 12h da cidade de Moju em direção 

ao Quilombo que, por meio da Rodovia Quilombola (FOTO 2) chegamos à 

Comunidade Conceição do Mirindeua exatamente às 13h e nos dirigimos em lugares 

centrais, como a escola, a capela, o igarapé principal da comunidade (FOTO 3). 

Conversamos com vários moradores que naquele momento estavam em frente de suas 

casas. 



 14 

 
FOTO 2 – 15/09/2009 

A rodovia Quilombola que vai do município de Moju 

até a Comunidade Ribeira (última comunidade do Quilombo de Jambuaçu). 

 

 

FOTO 3 – 19/09/2007 

O igarapé principal da Comunidade Conceição do Mirindeua. 

 
 Durante essa viagem, conheci uma das coordenadoras responsáveis pelas 

escolas. Essa coordenadora me deu apoio incondicional para a realização deste estudo, 

pois, mesmo estando eu no período de 18 meses para o cumprimento dos créditos do 

doutorado, mantinha contato com ela por telefone, a qual se mostrava sempre solícita e 

atenciosa, nas conversas para lembrar que ainda não era possível a ida a campo. Nesses 

contatos, eu buscava segurança e apoio para adentrar no Quilombo, considerando que 

ele vivenciava momentos conflitantes com a Companhia VALE, o que tornava mais 



 15 

difícil a entrada de pessoas que, a princípio, eram “estranhas” para eles.  

 A partir desses contatos positivos, pude perceber que esses aspectos favoreceram 

a minha entrada de fato no Quilombo, visto que acredito que uma pesquisa perpassa 

pela relação de confiança que se estabelece com o local da pesquisa. Nesse sentido, 

destaco outros aspectos que me fizeram ser “aceita” no Quilombo. Um deles é a minha 

participação em uma das reuniões com o Ministério Público para tratar de assuntos 

sobre questões políticas e financeiras com a Companhia VALE. Entre esses assuntos os 

quais destaco a renovação de contratos com os moradores de Jambuaçu, pois já existe o 

projeto para a construção de uma ferrovia que atravessará o Quilombo para o transporte 

de minérios. Essa aceitação foi reforçada por um fato que aconteceu nesse mesmo dia 

quando já estava agendada uma atividade escrita que eu iria desenvolver com os 30 

alunos na comunidade Conceição do Mirindeua, e sabia que não havia mais ônibus para 

“passar” na comunidade São Bernardino, na qual ocorreu a reunião com o Ministério 

Público. Diante disso, fui convidada para fazer uma caminhada com os moradores que 

iam para Conceição do Mirindeua; aceitei o convite, consciente de que iríamos 

caminhar bastante. Assim, me informaram que a distância de onde estávamos até 

Conceição do Mirindeua era de aproximadamente 6 km. Iniciamos a caminhada. 

Durante o percurso o calor era intenso (em torno de 38 graus), pois eram 13h. Os 

moradores que caminharam comigo eram o ex-presidente da coordenação das 

associações de Jambuaçu e sua noiva, além de dois coordenadores de associações de 

moradores (FOTO 4).  

 

 

FOTO 4 – 27/11//2009 
Os 4 moradores que realizaram a caminhada da Comunidade São Bernardino até a 

Comunidade Conceição do Mirindeua. 
  



 16 

 Nessa viagem tive oportunidade de observar in loco uma das áreas de tensão do 

Quilombo, em que foram implantados os minerodutos da Companhia VALE; uma das 

áreas devastadas para a passagem do linhão de energia para a Companhia VALE, que 

segundo os moradores serve apenas para fornecer energia para esse grupo, considerando 

que o fornecimento de energia elétrica advém do Programa Luz para Todos, do Governo 

Federal, e para cuja construção foram derrubados castanhais, madeiras de lei, etc. 

 Observei também rios de algumas comunidades com suas pontes (FOTO 5).  

  

FOTO 5 – 27/11//2009 
A ponte que passa sobre o igarapé Traquateua localizado na Comunidade Nossa 

Senhora das Graças. 
  

 Durante a viagem tomávamos refrigerantes, parávamos em sombras, e as 

informações vinham nas falas desses moradores para enriquecer cada vez mais o meu 

estudo. Nesse entrelaçamento comum de cansaço, calor, e vontade de chegar ao nosso 

destino era perceptível a satisfação e demonstração de confiança que passava para eles. 

Destaco que não dei conta de cumprir os 6 km, e fui de carona com um motoqueiro que 

ali passava. Como caminhamos 4 km, ainda faltava cerca de 2 km. Esse motoqueiro fez 

três viagens para levar todos até a Conceição do Mirindeua. E assim realizei a atividade 

escrita com os 30 alunos. Ressalto que essa foi uma das experiências que consolidou a 

minha presença, enquanto parceira diante das lutas no Quilombo.    



 17 

 Outro fato se deu num dia em que perdi o horário do ônibus para ir ao 

Quilombo, e me deparei numa situação difícil, pois tinha que chegar lá para realizar 

entrevistas já agendadas. Então, busquei articular com a UEPA um transporte para me 

levar a esse local. No momento em que me encontrava na esquina da rua que dá acesso 

à estrada do Quilombo de Jambuaçu, veio em minha direção M1, um jovem líder da 

Comunidade, que, percebendo a minha preocupação e também ouvindo que eu falava ao 

celular com a UEPA, se identificou como coordenador de uma das comunidades do 

Quilombo. Naquele momento fiquei aliviada e contemplada com a aproximação do M1, 

que, a partir desse acontecimento, tornou-se também apoio e referência para adentrar 

cada vez mais nos contextos históricos e socioculturais de Jambuaçu. Nesse dia 

consegui o transporte para chegar ao Quilombo, e o M1, me acompanhou, já que 

também se encontrava sem transporte.   

Nesse contexto, destaco também uma das viagens que fiz para a realização desta 

pesquisa, o qual consistiu na minha saída de Belém no dia 22 de novembro de 2009 para 

o barco (FOTO 6) às 9h, numa viagem de 40 minutos.  

 

 
FOTO 6 – 22/11/2009 

O transporte fluvial que sai de Belém para o porto denominado Arapari localizado às 
margens do Rio Arapari.  

 
 

Essa viagem merece destaque pelas paisagens naturais que revela durante o 

percurso, quando o barco “passeia” de modo tranquilo nas águas da Baía do Guajará, 



 18 

localizada às margens da cidade de Belém do Pará (FOTO 7), passando por várias ilhas 

que abrigam muitos pássaros e animais.  

 

 
FOTO 7 – 22/11/2009 

A vista panorâmica da Baía do Guajará localizada às margens de Belém.  
 

 

Assim, o barco adentra em um outro rio, chamado Rio Arapari (FOTO 8), a fim 

de se aproximar do Porto que recebe o mesmo nome do rio (FOTO 9).  

 

 
FOTO 8 – 22/11/2009 

A vista panorâmica do rio Arapari. Esse rio é acesso final para a chegada do barco que 
sai de Belém para interligar com o ônibus que vai para o município de Moju.  



 19 

 
FOTO 9 – 22/11/2009 

A vista do Porto Arapari em que chega o barco que saiu de Belém. 
No porto, espera-se o ônibus que integra com o barco que sai de Belém.  

 

Esse local (FOTO 10) torna-se ponto de distribuição de passageiros que, saindo 

de Belém, ao chegarem nesse Porto, se “separam”, pois ali existem vários ônibus com 

destinos diferentes, inclusive eu me dirijo ao ônibus, como os demais passageiros, à 

cidade de Moju (FOTO 11) para uma viagem que dura em torno de 1 hora.  

 

 
FOTO 10 – 22/11/2009 

O Porto Arapari em que espero o ônibus para o município de Moju. Nesse porto, os 
passageiros são distribuídos nos ônibus que saem também para os municípios de 

Abaetetuba, Barcarena, Igarapé Miri, Cametá, etc. 
 



 20 

 
FOTO 11 - 22/11/2009 

O ônibus em que viajo do Porto Arapari à cidade de Moju. 
 

Nessa viagem, observo muitas casas de madeiras, igrejas evangélicas, moradores 

às margens das estradas, a fim de se dirigirem naquele dia para municípios de Moju, de 

Barcarena, de Abaetetuba, de Igarapé-Miri, etc., em busca de seus salários, 

aposentadorias, compras. 

Finalmente, entro no ônibus para o Quilombo (FOTO 12) às 12h em direção a 

uma das comunidades tituladas do Quilombo, pois esta pesquisa me fez transitar entre 

elas.  

 

  
FOTO 12 - 22/11/2009 

O ônibus escolar que transporta os alunos da Cidade de Moju ao Quilombo de 
Jambuaçu e vice-versa. 



 21 

A viagem para esse Quilombo apresenta dois cenários naturais: quando é verão a 

estrada está tomada por poeira; e quando é inverno está tomada por lamas e poças de 

água. Já existe intenção de se articularem para reivindicar na prefeitura de Moju, o 

asfalto da estrada. Despertam-me a atenção os diversos ambientes formados por ramais 

e igarapés, cheios de contrastes que encontro nessa viagem, como a presença de uma 

madeireira com seus portões seguros e de construção alta, talvez impedindo olhares 

curiosos e preocupantes sobre os impactos ambientais que vem causando; uma carvoaria 

que, segundo os moradores, provoca uma nuvem de fumaça, ocasionando ardência nos 

olhos, alergias, tosses, etc., nos que transitam na estrada; fazendas com gados e campos 

a se perderem de vista por conta do desmatamento que fizeram para a pecuária. Depois 

de 20 minutos de viagem, entro no Quilombo, e a 1ª comunidade que vejo é a 

comunidade Santa Luzia do Bom Prazer do Poacê, com seu rio chamado Poacê, com 

sua escola, com sua pequena capela e com seus moradores. E a viagem continua, 

sempre se destacando nessas comunidades a presença de uma escola, de uma capela, de 

um centro comunitário, etc. 

Às 13h, chego à Comunidade Conceição do Mirindeua, aonde vai se concentrar 

a maioria da coleta dos dados deste estudo, e na qual busco cumprir o meu plano de 

ação para aquele dia.  

Como existem dois tipos de transportes de acesso ao Quilombo de Jambuaçu 

(escolar, que é gratuito, e tarifado, de acesso a todos os moradores do Quilombo), 

ressalto que se dá um movimento constante em virtude do cumprimento de horário 

rigoroso, considerando a distância que separa o Quilombo da cidade de Moju.  

O ônibus escolar e o tarifado obedecem a horários e dias específicos para o 

percurso Quilombo/Moju e vice-versa, sendo que os ônibus tarifados estão a serviço 

para várias comunidades. Como geralmente são distantes umas das outras, torna-se 

inviável a oferta de um só ônibus para atender ao Quilombo.  

No ônibus tarifado o movimento é intenso, visto que ele se torna o meio de 

transporte para os moradores, mães grávidas, idosas para receberem suas 

aposentadorias, para ida a hospitais e compra de gêneros alimentícios. Esses moradores 

transportam canos de PVC, ferros para construções, sacolas de supermercados, picolés, 

balas, etc., bem como também viajam funcionários das escolas, pesquisadores (como no 

caso eu), professores que não moram no Quilombo, pois passam a semana e voltam no 

ônibus escolar que sai de Jambuaçu às 17h. 



 22 

  O ônibus escolar, que é gratuito, também obedece a horários determinados. É 

contratado pela Prefeitura de Moju para transportar estudantes e professores que se 

deslocam Moju/Quilombo e vice-versa. Circula pelo horário da manhã e da tarde. No 

horário da manhã, esse ônibus sai do Quilombo de Jambuaçu às 5h para levar alunos 

que estudam em Moju, retornando para o Quilombo às 12h, e às 17h retorna para Moju 

para levar alunos que estudam à noite nessa cidade. Nesse horário também viajam 

professores que não moram no Quilombo e que dependem desse ônibus para voltar para 

suas casas na cidade de Moju, inclusive eu, que muitas vezes fiquei preocupada nesse 

horário, por não saber se o ônibus iria “aparecer” (FOTO 13), pois, caso não aparecesse, 

era motivo de preocupação para articular o pernoite no Quilombo.  

 

 
FOTO 13 – 20/11/2009 

O ônibus escolar (gratuito) surgindo na Comunidade Nossa Senhora das Graças 
trazendo os alunos para estudarem à noite na cidade de Moju. Esse ônibus sai da 

Comunidade Conceição do Mirindeua. 
 

  Enquanto eu esperava, ficava numa pequena mercearia (FOTO 14) junto com 

alunos, professores e alguns moradores que vão para a cidade de Moju. Observo o 



 23 

semblante das pessoas que se utilizam desse ônibus no horário: estão tão cansadas que 

chegam a dormir nesse tempo de 1 hora até a chegada na cidade, mas também mostra-se 

um clima de euforia por parte de alguns alunos.  

 

 

 
FOTO 14 – 15/09/2009 

A mercearia situada na Comunidade Conceição do Mirindeua e que é ponto de ônibus 
para os moradores dessa comunidade. 

 
 

 Os alunos ficam geralmente em duplas, ou em grupos à espera desse transporte 

nos ramais do Quilombo de Jambuaçu, o que pode ser uma forma mais segura de 

retornarem à noite para suas casas, pois, apesar de existir luz elétrica em Jambuaçu, 

alguns pontos da estrada não têm iluminação pública. É interessante perceber que, 

quando o ônibus passa em algumas Comunidades, os moradores são imbuídos a saírem 

de suas casas e acompanharem com olhares e gritos os alunos se aproximarem desses 

ônibus. Esse movimento é rotina no local.   



 24 

É evidente que quase todos dependem desse tipo de transporte, visto que quando 

acontecem incidentes, como o ônibus quebrar, rios transbordarem, pontes se 

danificarem (FOTO 15), moradores não se deslocam para a cidade, a não ser quando 

dispõem de motos ou de condução própria.  

 

 
FOTO 15 – 22/12/2009 

A ponte localizada na Comunidade Poacê (rio Poacê) que dá acesso à cidade de Moju. 
  

 Nesse sentido, destaco que minha atenção avançou e tomou um rumo de 

importância fundamental ao prosseguimento do estudo, como pesquisadora, nesse 

Quilombo sobre o tema tensões na construção das identidades quilombolas, quando 

nessas viagens surgiam vários encaminhamentos para o rumo da minha pesquisa: 

existência de parteiras no Quilombo, benzedores, moradores antigos, igrejas católicas e 

evangélicas, história de origem do Quilombo, rios e igarapés, etc.  

Aspectos históricos, sociais, religiosos, políticos e culturais de Jambuaçu  

Nesse clima de envolvimentos e de descobertas na pesquisa, destaco o Quilombo 

de Jambuaçu com suas comunidades, bem como as 5 comunidades de referência para a 

realização da pesquisa (MAPA1).  



 25 

 



 26 

Este Quilombo está localizado na Região Amazônica, ao norte do Pará, cujo rio 

principal é o Rio Jambuaçu (FOTO 16), que com seus afluentes, tornou-se o caminho de 

fuga de escravos.  

 

 
FOTO 16 - 29/09/2009 

O Rio Jambuaçu (rio principal) na Comunidade São Bernardino. 

 
Esse Quilombo dista 15 km do município de Moju1, onde nesse município “se 

estabeleceram os maiores engenhos, as maiores fazendas agrícolas [...], numerosa 

escravaria negra” (SALLES, 2004, p. 159).  

                                                 
1 O termo Moju é de origem indígena na língua Tupi que significa rio das cobras. Atrelado no contexto 
histórico e econômico amazônico por meio da presença significativa de fazendeiros, comerciantes, padres 
e senhores de engenho vindos de Portugal e do Centro-Sul do Brasil no século XVIII para a Amazônia, 
com intuito de explorar os recursos humanos e naturais da região, como a mão de obra escrava negra e 
indígena, assim como as drogas do sertão e a exploração de madeiras (BELÉM, 2006).   



 27 

Há uma história, segundo a qual, naquele tempo apareceram 3 escravas que 

trouxeram na bagagem apenas alguns molambos e uma imagem de Nossa Senhora. Elas 

fugiram do outro lado do rio, vieram pela mata e no Quilombo de Jambuaçu se 

instalaram trabalhando no corte do arroz. Conta atualmente com uma população de 

3.500 pessoas (DADO EXTRAÍDO DO JORNAL O DIÁRIO DO PARÁ – 

27/10/2009), cerca de 850 famílias e residências.  

M2 diz que Jambuaçu tem uma extensão de 70 km em linha reta, contudo,  

 
[...] se não fossem as perdas de terras das Comunidades 
localizadas em São Bernardino, em Nossa Senhora das Graças, 
em Santa Luzia do Traquateua, em Santa Maria do Traquateua, 
em São Sebastião do km 40 do Traquateua, por conta da 
passagem da linha de transmissão e das 3 tubulações, as quais, 
duas delas são da Companhia VALE, Jambuaçu seria muito 
maior (M2). 

 
De acordo ainda com M2, “em Jambuaçu os escravos fugiam das fazendas e de 

engenhos e se refugiavam no Quilombo, nas matas, o que fez originar as vilas. Minha 

avó, falecida há 3 anos, trabalhou na casa de senhores de engenho”. Esse morador se 

reconhece como quilombola, principalmente a partir de um trabalho realizado pela CPT, 

a qual ofereceu formações sobre a cultura quilombola, levando-os a lutarem pelo seu 

reconhecimento oficial, por meio da autodefinição.  

Conforme M3, outro morador, 

 
[...] se trabalha com muita dificuldade até porque os apoios 
tanto governamentais do Estado como do Município são muito 
poucos, quando temos esse apoio, vem por terceiros e se desvia, 
logo, é difícil morar em Jambuaçu. A área geográfica é grande, 
são distantes umas das outras, o que torna difícil para 
locomovermos, e sem apoio torna-se pior (M3).  
 

Diante desse depoimento, verifiquei por ocasião das idas ao Quilombo, a 

deficiência de acesso e de locomoção em realizar algumas visitas a escolas de Jambuaçu 

(este estudo focou a pesquisa em 5 comunidades de Jambuaçu), pois o transporte 

tarifado e escolar que transita em horários programados, mostra-se exíguo para atender 

as necessidades do cotidiano para os moradores desse Quilombo, como, por exemplo: 

realizarem visitas em outras comunidades, participarem de eventos sociais, 

locomoverem doentes com sintomas graves que requerem atendimento de urgência, etc. 

Esse morador depõe ainda que o termo “Jambuaçu”, advém de 



 28 

[...] uma linguagem indígena que admitia a existência de uma 
fruta amazônica chamada jambo, que tinha por aqui. Por conta 
disso, eles batizaram o igarapé que circunda o quilombo 
chamado de rio Jambuaçu (M3).  

 

Essa expressão está associada ao termo açu, algo muito grande, cujo termo 

significa em língua tupi, o pospositivo “açu” que significa “grande”, conforme M3 

continua relatando: 

[...] a expressão Jambuaçu surgiu quando 2 pessoas que 
viajavam de barco para vender mercadorias, pararam em um 
sítio abandonado onde havia algumas árvores frutíferas, dentre 
as quais uma árvore de jambo. Como eles não conheciam a 
fruta que apanharam dessa árvore, prepararam um fogo, no 
qual colocaram o jambo em uma panela e lá a esqueceram. O 
fruto queimou, assou e uma dessas pessoas, gritou: - compadre 
o jambo “açu”(M3).  

  

 O Quilombo de Jambuaçu também intencionou se tornar município, como 

percebemos no depoimento do morador M3: 

 

Jambuaçu é, a princípio, do município de Moju, pois era uma 
Comunidade destacada no período da emancipação do 
município de Moju, por ter uma Comunidade na foz que é a 
Comunidade de São Manoel, enquanto ponto estratégico da 
exploração das drogas do sertão, da borracha. Assim, São 
Manoel seria a sede de Moju por apresentar grandes 
fazendeiros e comerciantes da borracha e dos produtos que 
vinham de Jambuaçu, e que nessa época existiam as 
Irmandades, onde o pessoal morava e trabalhava. Nessa 
Comunidade tudo começou a evoluir, a crescer, pois existia um 
barracão, um comércio, um porto para guardar os gêneros do 
pessoal no tempo de inverno pra não pegar chuva até chegar a 
embarcação pra colocar e levar para Belém. Assim, um dia 
houve intenção da Comunidade de São Manoel tornar 
município quando também tinha um cartório. Nesse sentido, foi 
crescendo e mudou a realidade das Comunidades. Então, São 
Manoel estava bem evoluído e tinha aqui a área do Divino 
Espírito Santo que é Moju, contudo, ela não era tão evoluída 
quanto a área de São Manoel de Jambuaçu. Ressalto que o rio 
Jambuaçu tem sua foz próxima a Belém, logo se tornava 
favorável para o escoamento de produtos vendáveis (M3).  

  

 O Quilombo de Jambuaçu tem atualmente 14 comunidades tituladas, 

denominadas Santa Maria do Traquateua, Conceição do Mirindeua, Jacundaí, Santo 



 29 

Cristo, Ribeira, São Manoel (Comunidade mais antiga), Santa Maria do Mirindeua, Vila 

Nova, Centro Ouro, São Bernardino, Nossa Senhora das Graças, Santa Luzia do 

Traquateua, Santana, São Sebastião e uma comunidade que se encontra em processo de 

titulação, chamada Santa Luzia do Bom Prazer do Poacê. 

O acesso ao Quilombo está sinalizado por paisagens que retratam um cenário de 

matas, ramais, igarapés e pela rodovia principal que circunda todo o Quilombo, 

chamada de Rodovia Quilombola, a qual dá acesso às comunidades, bem como às 

localidades de cultivo de roças para fabricação de farinha, o que, em última análise, 

resulta em fonte de renda para a maioria das famílias dessas Comunidades.  

Esse Quilombo, com essas Comunidades, é constituído por escolas, igrejas, 

casas de madeira e alvenaria com estilos simples, telefones públicos (FOTO 17), luz 

elétrica, igarapés. O termo “igarapés” significa “um estreito canal natural entre duas 

ilhas, ou entre uma ilha e a terra firme” (BUENO, 2000, p. 418).  

 
FOTO 17 – 15/09/2009 

O telefone público localizado na Comunidade Conceição do Mirindeua. 

 

Assim, é importante destacar que o acesso ao Quilombo se dá por meio de 

ramais: Bom Futuro, Santa Luzia do Bom Prazer do Poacê, Primavera, Juquiri, Centro 



 30 

Ouro, Santana, etc.; de igarapés: Poacê (FOTO 18), Ipitinga, Mirindeua, Tracuateua, 

Itabocal, etc., e de rios, como o Rio Ubá e o Rio Jambuaçu que é o rio principal do 

quilombo. 

  

 
FOTO 18 - 30/04/2010 

O rio Poacê localizado na Comunidade Santa Luzia do Bom Prazer do Poacê. 
 

  

 O Quilombo contém comércios que abastecem a comunidade com alguns 

gêneros alimentícios de primeira necessidade. Nesse contexto, chamou-me a atenção, 

logo de início, um local comercial, por ocasião das idas à Comunidade Conceição do 

Mirindeua. Mais tarde, já realizando a pesquisa, denominei-o de “O canto sabe das 

coisas” (FOTO 19), visto que se localiza estrategicamente nessa Comunidade.  

 



 31 

 
FOTO 19 - 15/09/2009 

A mercearia que denominei “o canto sabe das coisas”, localizada na 
Comunidade Conceição do Mirindeua. 

 
 Assim, quando tinha necessidade de obter informações sobre o Quilombo, ia a 

esse “canto” e lá encontrava moradores antigos, tomando refrigerante, comprando 

gêneros alimentícios que se vendem nesse local. Assim, nesse clima, conversava sobre 

assuntos do cotidiano, como notícias, novidades, o torneio de futebol quilombola, por 

exemplo, que é um acontecimento social e recreativo realizado no Quilombo de 

Jambuaçu.  

O Quilombo ainda tem água proveniente de poços artesianos e também sistema 

de encanamento advindo de caixas d’água, búfalos com fins para transporte de produtos 

utilizados para o cultivo da farinha, e apresenta sistema de transporte coletivo (tarifado) 

e escolar (gratuito para alunos que estudam na cidade de Moju), o qual obedece a 

horários alternados de acesso à comunidade. As formas de convivência nessas 

comunidades são caracterizadas por elementos representativos, como a escola e o centro 

comunitário.  



 32 

As parteiras estão presentes também no Quilombo, enquanto ação relevante, 

mesmo que de maneira “tímida”. As mulheres, nas horas de socorro imediato, no 

Quilombo de Jambuaçu, recorrem a elas.  

Segundo a M4, parteira de 80 anos, com 14 filhos, diz: “a Secretaria de Saúde 

nunca se preocupou em oferecer formação e apoio para as parteiras do Quilombo de 

Jambuaçu”. Atualmente são poucas as parteiras existentes no Quilombo, normalmente 

senhoras de idade avançada. Muitas delas se preocupam com o futuro dessa função em 

Jambuaçu.  

Geralmente as parteiras fazem usos das rezas, segundo a entrevistada M4, para 

aproximar “os espíritos das florestas”. O parto acontece envolto por rituais, no qual se 

pegam folhas para se fazer banho e fomento na barriga da grávida para a hora do parto. 

E a entrevista com M4 continua, ressaltando que, quando o parto se aproxima, algumas 

mulheres ficam próximas da casa de uma parteira, uma vez que no Quilombo as 

dificuldades de acesso são muitas para o deslocamento até a cidade de Moju.  

M4 diz que mesmo quando algumas mulheres vão para a cidade de Moju terem 

seus filhos, elas não perdem oportunidades de uma “consulta” com as parteiras locais 

para alguma reza. Vejamos o que diz ainda M4 sobre as parteiras de Jambuaçu:  

 
Considero que, fazemos com muito amor os partos, e damos 
atendimentos a mulheres que nos procuram, a fim de obterem 
orientações sobre seus partos. Salvamos vidas na hora da dor 
do nosso povo quilombola (M4). 

 

No Quilombo antigo, essa função era exercida com veemência, pois se tornava 

inviável para as mães terem seus filhos na cidade de Moju, porque o acesso a essa 

cidade era apenas de barco e/ou a pé. Nesse sentido, no Quilombo de Jambuaçu, a 

parteira ainda se mostra necessária, embora de maneira “tímida”. Poucas ainda exercem 

essa função, quando procuradas, pois atualmente a maioria das mulheres já vai à cidade 

de Moju para terem seus filhos.  

Desse modo, as parteiras, mesmo que de maneira incipiente, com seus saberes e 

práticas se firmam no Quilombo de Jambuaçu, por meio de suas rezas, de chás 

prescritos, a partir de suas crenças, sobre mulheres que requerem nas horas do parto 

toda a atenção e ajuda dessas parteiras, muitas vezes, assumindo “a função de médicas, 

psicólogas e mães constantemente acionadas para curar, aconselhar e confortar” 

(PINTO, 2010, p. 110).   



 33 

Assim, destaco algumas informações sobre o trabalho dessas mulheres, 

considerando a entrevista que realizei com M4, a qual ressalta:  

 

[...] a vida no Quilombo de Jambuaçu era difícil, as pessoas 
eram muito pobres, a casa era coberta com folha de uma 
palmeira nativa da Amazônia denominada de bacaba, o 
assoalho era de aterro. Quando era chamada, atendia, mesmo 
que chovesse, ventasse, fosse dia, fosse noite. Meu trabalho é 
importante, pois existem técnicas específicas para se fazer um 
parto, buscava sempre saber como é que está o movimento do 
bebê, chegando até mesmo a dar remédios caseiros para a mãe 
tomar. Esses remédios eram feitos da raiz da chicória e da 
folha do quiabo, misturadas com o cominho, e com a casca do 
biribá, acompanhando vem o ovo batido. Nesse aspecto, ocorre 
a força para a mulher parir, e Deus abençoa. Esse remédio 
fazia com que a mãe tinha força para a criança nascer 
rapidamente, para não passar da hora (M4). 

 

M4 alega que, atualmente não vem mais realizando partos, pois já se sente sem 

forças suficientes:  

 
[...] não aceitava ajudante nos partos que realizava, pois esse 
processo consistia de eu fechar o quarto, fazer uma espécie de 
“oração” a Nossa Senhora de Monte Serrat, escrita num papel, 
a qual, quando a mulher estava com dor para ganhar neném, 
era colocada no seu peito e depois no pescoço do bebê (M4). 

 

Ela destaca que realizou um parto difícil por ocasião da festa do padroeiro: 

 
Quando fui chamada para realizar esse parto, já havia uma 
senhora no local realizando o parto; no entanto essa pessoa 
puxava a barriga da mãe a qual dizia que o seu filho não 
estava direito, pois a criança estava um pé para dentro e outro 
para fora da barriga da mãe. Então, usei de muita força e 
coragem. Assim, nasceu uma criança saudável (M4).  
 

 

A M4 alega que esse parto difícil deu-se por que: 

 
 
[...] a mãe não procurou para realizar uma espécie de “pré-
natal caseiro”, que consiste em puxar a barriga da mãe por 
várias sessões de defumação e de fomentação com alho bem 
miúdo, utilizando azeite de andiroba e banha de galinha (M4).  
 



 34 

É presente também o posto de saúde (FOTO 20), que foi uma conquista dos 

moradores, por meio de lutas e acordos firmados com o grupo VALE, em parceria com 

o Estado e o município de Moju.  

 
 
 

 
FOTO 20 - 20/11/2009 

O Posto de Saúde (construído pela VALE) localizado na Comunidade Nossa Senhora 
das Graças. 

 
 

É perceptível, porém, na fala dos entrevistados, que o posto apresenta alguns 

problemas, como a sua localização que não é estratégica, fato que dificulta o acesso para 

alguns moradores, além de os médicos do posto de saúde atuarem em horários que 



 35 

muitas vezes não correspondem aos horários dos moradores, pois pela parte da manhã 

estão todos na roça. Também os moradores ressaltam a necessidade de atendimento 

preventivo quanto às doenças. Segundo o depoimento do morador M6, o seu desejo 

 

[...] é que o posto funcionasse mesmo em tempo integral, 
tivesse enfermeira, pronto socorro para pequena emergência 
ou até grande emergência, porque para nós um corte é muito 
sério, que nós trabalhamos com a terra, e o risco de acidentes 
geralmente ocorre, e sem assistência imediata pode ocorrer 
uma infecção. Assim, precisávamos que tivessem profissionais 
sempre de plantão para socorrer as pessoas. Por exemplo, já 
aconteceram acidentes e que não dispúnhamos de material 
para fazer curativo (M6). 

 

Segundo alguns moradores havia em Jambuaçu um laboratório medicinal da 

terra que funcionava na Comunidade de Santo Cristo, porém, Jambuaçu vem lutando 

para conseguir mais Postos de Saúde da Família, dentro dos padrões do que se encontra 

próximo à Casa Familiar Rural, porém com más condições de funcionamento, de 

médicos, de dentistas, de senhas para os moradores serem atendidos, de uma 

ambulância, etc.  

Nesse contexto ainda, os agentes comunitários de Saúde atuam em vários postos 

de saúde no Quilombo de Jambuaçu. Contudo, M10 diz: “algumas doenças precisam 

da medicina, de exames específicos e isso não temos a contento, mesmo tendo o posto 

de saúde no Quilombo, então a nossa saúde se torna precária”. 

Esses depoimentos permitem-me destacar o Documento intitulado “Política 

Nacional de Saúde Integral da População Negra” formulado em Brasília no ano de 2007 

pela Secretaria de Gestão Estratégica e Participativa (SGEP), com assessoria do Comitê 

Técnico de Saúde da População Negra (CTSPN), cabendo a essa secretaria a 

responsabilidade pela articulação para sua aprovação no Conselho Nacional de Saúde 

(CNS), delineia e assegura uma política nacional de saúde integral da população negra, 

por meio de princípios, objetivos, diretrizes, estratégias e responsabilidades de gestão, 

em prol da melhoria das condições de saúde desse segmento da população. Esse 

Documento inclui, dentre outras ações: 

 
[...] ações de cuidado, atenção, promoção à saúde e prevenção de doenças, 
bem como de gestão participativa, participação popular e controle social, 
produção de conhecimento, formação e educação permanente para 
trabalhadores de saúde, visando à promoção da eqüidade em saúde da 
população negra. (BRASÍLIA, 2007, p. 13).  



 36 

Esta Política envolve ainda ações e programas de diversas secretarias e órgãos 

vinculados ao Ministério da Saúde (MS). Trata-se, portanto,  

 
[...] de uma política transversal, com formulação, gestão e operação 
compartilhadas entre as três esferas de governo, seja no campo restrito da 
saúde, de acordo com os princípios e diretrizes do SUS, seja em áreas 
correlatas. Seu propósito é garantir maior grau de eqüidade no que tange à 
efetivação do direito humano à saúde, em seus aspectos de promoção, 
prevenção, atenção, tratamento e recuperação de doenças e agravos 
transmissíveis e não-transmissíveis, incluindo aqueles de maior prevalência 
nesse segmento populacional. (ibidem, 2007, p. 13-4).  

 

Assim, essas políticas de saúde são retratadas pelo depoimento de M6 que, “no 

Quilombo, as mesmas não vêm sendo cumprindo a contento, pois muitas vezes o posto 

de saúde serve como moradia de morcego”.  

Diante disso, os moradores agradecem a Deus pela existência, no Quilombo de 

Jambuaçu, de pajés, de benzedeiras, quando fazem uso de plantas medicinais, como 

erva cidreira, catinga-de-mulata, enfim, ervas de primeiros socorros que se encontram 

nos quintais das casas. M6 comenta: 

 
Basta uma benzida de nossos pajés e curandeiros que nossas 
crianças ficam boas. Assim, o que seria do nosso Quilombo 
sem essas pessoas? Pois para nós são melhores que muito 
médicos. Cito ainda as parteiras para fazer partos em nosso 
Quilombo de senhoras que não conseguiriam chegar a tempo 
de parir na cidade Moju com ajuda de médicos em hospitais. 
Porém, reconhecemos que precisamos da medicina, pois 
existem casos mais complexos que a nossa medicina caseira 
não dá conta de curar. Mas, cadê as condições? Um dos 
problemas que temos é a nossa água, que é de péssima 
qualidade, tudo por conta das empresas MARBOGES E VALE 
que poluem nossos rios com dejetos químicos. Assim, diante 
disso, temos crianças, idosos e adultos doentes com vômito, 
diarréia, e que nossos agentes comunitários de saúde não dão 
conta de atender todos esses casos, devidos o tamanho 
geográfico de Jambuaçu, porque não dispõem de meios de 
transporte para locomoção. Também não temos fossas 
biológicas e tratamento de lixo (M6).  
 

 

Assim, a pajelança que se mostra acanhada, surge como alternativa de grande 

utilidade para moradores que procuram esse caminho. No entanto, às vezes são 

discriminados por pessoas que não mais acreditam nelas. Nesse sentido, a pajelança 

tem, dentre outras funções, indicarem remédios caseiros para doenças, para tomar um 



 37 

banho curativo com raízes da terra. Esses pajés são respeitados, pois têm o dom de fazer 

previsões e curas, conforme retrata o depoimento de M5: 

 
[...] eu sei de um caso de uma pessoa que foi para o médico, 
porém, veio de Belém desenganada, e o pajé curou com pariri, 
uma espécie de raiz da terra, pois o seu diagnóstico era anemia 
(M5). 

 

Existem também pajés chamados “pajé de pena e maracá”, que atuam em 

terreiros de umbanda, onde, segundo alguns depoimentos, fazem uma espécie de 

tratamento para obter curas físicas e espirituais de males, conforme retrata o depoimento 

de M6: 

Meu neto tinha uma doença e foi curado por um curandeiro 
aqui de Jambuaçu, por meio de sessões em que levava roupas 
do meu neto para benzer. Nesse sentido, foi revelado que o 
menino é um pajé de nascença e não tem quem tire esse dom, 
só Deus. E ele vai ser um bom médium para revelar e curar 
doenças, etc., desses que diz que é pedra, e é pedra (M6). 

 

Existe ainda o candomblé e a umbanda que realiza sessões de atendimentos 

espirituais “visando alcançar curas para males e doenças do corpo, orientações para 

situações amorosas, etc.” (M6).  

Desse modo, os moradores relatam também que não existe centro espírita no 

Quilombo, e que, igrejas católicas e evangélicas alegam que os conhecimentos e rituais 

advindos dos pajés, do candomblé que ali existem são “coisas do diabo”. Vejamos o que 

diz sobre isso, M6: 

  
[...] existe um pajé, em Jambuaçu, que precisou adquirir 
autorização da delegacia da cidade de Moju para realizar suas 
atividades. Tal atitude se justifica para evitar repressão e 
impedimento por parte das igrejas católicas e evangélicas 
(M6). 

 

Nesse aspecto, são presentes, mesmo que de maneira exígua, as igrejas 

evangélicas, bem como as igrejas católicas (FOTOS 21, 22), pois é perceptível a 

presença em cada comunidade uma pequena igreja, que em seu interior retrata bem a 

devoção que os moradores têm pelos santos da igreja católica (FOTO 23).  

 



 38 

 
FOTO 21 - 30/04/2010 

A capela da Comunidade Poacê. 
 

 

FOTO 22 – 19/09/2007 

A capela da Comunidade Conceição do Mirindeua. 



 39 

 
FOTO 23 – 19/09/2007 

Os santos da igreja da Comunidade Conceição do Mirindeua. 
  

 Na comunidade onde concentrei grande parte da minha pesquisa (Conceição do 

Mirindeua), a padroeira é Nossa Senhora da Conceição, cuja festa maior ocorre no mês 

de dezembro.  

 Ressalto um batizado de 12 crianças do qual tive oportunidade de observar todo 

o ritual que se seguiu. O que me chamou atenção foi o comportamento da comunidade 

diante dessa “festa religiosa” tão importante, a partir de alguns aspectos observados, 

entre os quais destaco: a chegada do padre comemorada com fogos de artifícios 

avisando para a comunidade que o batizado ia começar e que naquele momento estava 

presente uma pessoa importante para eles; a “euforia” estampada nos rostos dos 

moradores; as tarefas domésticas deixadas para depois; as mercearias fecharam suas 

portas, e uma delas, que estava tocando músicas com volume alto, fez silêncio em 

respeito ao batizado; as mães e os pais chegavam com as crianças na pequena capela, 

vestidas com as melhores roupas e sapatos (FOTO 24); os moradores com funções 

representativas da Comunidade também estavam presentes (o Presidente da Associação 

da Comunidade, o Coordenador da Comunidade, o Tesoureiro da Associação, etc.); as 

crianças que não iam se batizar também se fizeram presentes de maneira bem 

participativa quando cantavam em voz alta as músicas religiosas.  

 
 



 40 

 
FOTO 24 – 15/09/2009 

Uma criança no batizado na Comunidade Conceição do Mirindeua. 
(foto autorizada pela mãe) 

 

No Quilombo de Jambuaçu antigo deu-se ênfase à construção de pequenas 

igrejas, onde aconteciam as novenas oferecidas pelas famílias devotas de uma 

determinada santa, de um determinado santo. Essas famílias, geralmente com uma 

situação melhor dentro das Comunidades, mandavam chamar e pagavam um padre para 

rezar missa. Nesse dia aconteciam batizados e casamentos. 

Nesse cenário, ressalto que, além de todos os problemas que o quilombo 

enfrenta, tensões e dificuldades têm com a Companhia VALE desde o ano de 2004, 

iniciado com o Projeto Bauxita localizado no município de Paragominas, destinado ao 

transporte de caulim, de Paragominas até Barcarena, onde está situado o complexo da 

Albrás. Para o beneficiamento deste minério (bauxita) uma das etapas do processo foi 

levá-lo através de três minerodutos (já implantados em Jambuaçu), bem como a 

implantação de uma linha de transmissão de energia elétrica (FOTO 25), a fim de dar 

suporte e abastecer a mina de bauxita.  



 41 

 
FOTO 25 – 22/12/2009 

O linhão situado na Comunidade São Bernardino que transmite energia exclusivamente 
para a Companhia VALE, pois segundo os moradores a energia que o Quilombo de 

Jambuçu possui é fornecida pelo programa do Governo Federal Luz para Todos. 
  

Nesse sentido, essa linha de transmissão não teria sido citada pela Companhia 

VALE quando negociou o Projeto. Vejamos o que M5 fala sobre esse conflito e que, a 

partir desse relato, mostra-se evidente que tensões fazem parte da identidade quilombola 

desse Quilombo.  

O conflito surgiu quando essa empresa começou a trazer seus 
projetos para dentro das terras, do Quilombo. Os primeiros 
projetos que passaram aqui, foi através de invasão para a 
implantação da primeira tubulação; não comunicaram que 
iriam passar dentro das áreas, passaram sem dar sequer 
satisfação a cada proprietário e não ressarciram ninguém, 
então desmataram o que tinham de desmatar, bacabal, açaizal, 
castanheiras, madeira de lei, etc. Depois veio o segundo projeto 
da mesma companhia, aconteceu tudo de novo o que já retratei, 
alegando que era um trabalho, um projeto feito através do 
Governo Federal e que ninguém podia impedir passar. No 
terceiro Projeto, comecei a me mobilizar e na segunda 
tubulação eles ainda deram uma quantia em dinheiro para as 
famílias, cem reais, seiscentos reais. Na terceira tubulação, 



 42 

percebemos que isso não estava certo, assim, procurei algumas 
pessoas da área jurídica para que pudessem oferecer suporte 
técnico sobre os nossos direitos diante desse conflito, pois a 
Companhia VALE alegava que havia reparado os danos 
causados, justificando em documento que a área do Quilombo, 
seria uma área de servidão, que eles tratavam naquele 
momento, e diziam que éramos posseiros, e que não podíamos 
fazer nada, porque as terras não eram nossas. Na verdade, nem 
todos tinham titulação. Nesse sentido, houve impacto 
diretamente nos igarapés, pois havia máquinas que trabalhavam 
dia e noite tirando o sossego dos moradores. Tivemos que 
pensar em estratégias para chamar atenção. Assim, 
imobilizamos o serviço, a fim de atender nossas reivindicações, 
por meio de ações, entre as quais destaco: fizemos um 
funcionário da Companhia Vale como refém na Comunidade 
Nossa Senhora das Graças; derrubamos uma ponte e uma torre 
de energia que ficou sem funcionar por três meses. Assim, um 
dos Diretores alegou que se dentro de quinze dias não 
cumprissem, pagaria cinco mil reais por dia de multa, o que 
totalizou em torno de trezentos e cinqüenta mil reais. 
Negociação que aconteceu, porém não satisfazendo. Assim, 
construíram a Casa Familiar Rural e um posto médico (M5).  
 
 

Para os moradores do Quilombo, a Companhia VALE não vem cumprindo seu 

papel social com o Quilombo, conforme retrata o depoimento ainda dessa moradora: 

 

A luta continua em relação ao fornecimento de água para todos 
e uma boa estrada, além de salários para as famílias que foram 
afetadas diretamente com esse impacto, e que hoje estão sem 
terra para trabalhar, uma vez que essas famílias não têm mais 
as suas terras, fato que leva a trabalharem em empresas, 
agredindo o seu perfil de agricultor. O Ministério Público vem 
oferecendo apoio em nossas lutas (M5).  

 

E o relato continua nesse cenário tenso com a Companhia Vale:  

 
A Companhia VALE em parceria com a Universidade Federal 
Rural - UFRA, executou o projeto intitulado “Estudo de 
potencialidades para fins de desenvolvimento local do Quilombo 
de Jambuaçu de Comunidades Remanescentes de Quilombos do 
Município de Moju – Pará”, no sentido de saber quais as 
culturas que serão implantadas dentro da área da casa do 
agricultor. Esse projeto foi dirigido por um profissional, onde 
teve a participação de 78 famílias que receberam dois anos de 
salários, e esse salário terminou, e o projeto não foi implantado 
e por conta disso estamos voltando novamente à renegociação. 
Como as famílias estão sem salário e não têm projeto, nesse 



 43 

aspecto, penso que poderemos voltar novamente à escravidão, e 
isso não queremos. Assim, a Companhia VALE não está 
cumprindo com o que diz. Tivemos conquistas de maneira 
parcial, mas ainda há muito a lutar, quando considero que a 
Companhia VALE não vem cumprindo o seu papel social junto 
ao Quilombo de Jambuaçu (M5). 

 

É depoimento que evidencia preocupação no retorno à escravidão, contudo, sob 

a perspectiva de um contexto em que as tensões se fazem presentes para definir o rumo 

dessa identidade quilombola no cenário globalizado, que por meio dessas tensões têm-

se efeitos no cotidiano onde acontecem essas identidades sob a égide da insegurança e 

da flexibilidade que estas acontecem (BAUMAN, 2005).  

Destaco que a Companhia VALE é uma mineradora pioneira que extrai, produz 

e comercializa minério de ferro e pelotas, níquel, concentrado de cobre, carvão, bauxita, 

alumina, alumínio, potássio, caulim, manganês, ferroliga, cobalto, metais do grupo 

platina e metais preciosos.  

Essa mineradora adentra no Quilombo de Jambuaçu com a finalidade de utilizar 

o espaço territorial para o transporte de seus minerais, por meio de minerodutos, bem 

como da instalação de linhões que fornecem energia para suas produções. Segundo os 

moradores, essas ações geram conflitos até hoje, pois, embora tenham ocorrido, a partir 

de negociações feitas com moradores antigos, muitas de suas reivindicações não foram 

atendidas.  

Diante disso, essa mineradora, apesar de ser uma mineradora forte e de grande 

influência no setor industrial no Brasil, torna-se um entrave ante as negociações e 

intervenções, quando as lideranças do Quilombo buscam parcerias de órgãos públicos, 

da imprensa regional, etc.  

Nesse contexto, outras empresas também adentraram em Jambuaçu, como a 

primeira grande empresa agroindustrial, REASA, para plantação de dendê (cerca de 20 

mil hectares), que posteriormente veio a ser denominada de MARBORGES LTDA, 

apossando-se de mais outra porção de terra. 

Alguns trechos do depoimento de uma freira, Ir. Rosa, atual coordenadora 

responsável pela CPT na região Guajarina, local onde está sediado o Quilombo de 

Jambuaçu, vêm esclarecer aspectos importantes sobre a Comissão Pastoral da Terra - 

CPT, enquanto movimento que representou e ainda representa o órgão que articula e 

medeiam os conflitos em que o Quilombo de Jambuaçu se enfrenta com as grandes 

empresas localizadas no seu entorno. Ressalto que esse depoimento foi obtido por e-



 44 

mail no dia 29 de abril de 2010, a partir do contato feito com uma das professoras 

entrevistadas. Ressalto ainda que este depoimento (trechos da conversa) não faz parte 

das 11 entrevistas que realizei para este estudo.  

 

 
A Comissão Pastoral da Terra (CPT) surgiu em 1975, no 
“ventre” da Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 
(CNBB), é um organismo ecumênico que nasceu para defender 
os direitos dos pobres da terra e da água. Organiza-se em nível 
nacional, regional e local e tem como missão: convocada pela 
memória subversiva do evangelho da vida e da esperança; fiel 
ao Deus dos pobres, à terra de Deus e aos pobres da terra; 
ouvindo o clamor que vem  dos campos e florestas. A CPT 
reafirma seu caráter pastoral e retoma,  com novo vigor, o 
trabalho de base junto aos povos da terra e das águas, como 
convivência, promoção, apoio, acompanhamento e assessoria 
nos seus processos coletivos e de formação integral e 
permanente e na divulgação de suas vitórias e no combate das 
injustiças (IRMÃ ROSA). 
 

  

Assim, vejamos o que diz a freira Irmã Rosa quanto à presença da CPT na região 

em que está sediado o Quilombo de Jambuaçu: 

 
Na Região Guajarina, região que se encontra o Quilombo 
Quilombola de Jambuaçu, a Comissão Pastoral da Terra 
nasceu no final dos anos 1970. Nasceu como uma pastoral 
social da Diocese de Abaetetuba, a fim de atender a 
trabalhadores/as da terra e da água de 9 municípios que 
formam a mesma Diocese. Em toda essa região os pobres da 
terra e da água, povos originários que antes viviam na 
tranquilidade das florestas e dos rios, viram-se de repente 
ameaçados pelo latifúndio que avançava de forma violenta e 
com a conivência dos governantes. Nessa mesma época, em 21 
de setembro de 1997, chegava da Itália o missionário e 
sacerdote Pe. Sérgio Tonetto, filho de camponeses da região do 
Veneto e que logo se identificou  e apaixonou-se pela causa do 
homem e da mulher do campo (IRMÃ ROSA).  
 

 
 Esse padre tornou-se para o Quilombo um pioneiro frente às lutas e conflitos 

evidenciados nesse Quilombo. A freira Irmã Rosa caracteriza com detalhes o seu perfil. 

 
Pe. Sérgio  indignava-se com as injustiças feitas a eles e a elas 
e, jogando-se de corpo e alma nessa luta, inseriu-se logo na 
CPT bebendo da mística e da missão que ela lhe oferecia.  



 45 

Agindo radicalmente do lado dos pobres e pequenos e contra os 
fazendeiros e latifundiários de empresas poderosas, Pe. Sérgio  
sofreu inúmeras perseguições e atentados à sua vida, como, por 
exemplo, no barco da Paróquia no qual viajava pelo rio Moju 
foi perfurado por três ou quatro tiros  disparados por um 
fazendeiro. O mesmo acontecia a todos os  que se identificavam 
com essa causa. “Nós Igreja apostamos nos pequenos” era o 
lema e o grito defendido pela Igreja de Abaetetuba que, 
apoiando essa luta, alimentava ainda mais a militância e a 
resistência na terra. A CPT da Diocese de Abaetetuba sempre 
teve em Pe. Sergio Tonetto o seu mais fiel expoente e, quando 
em  janeiro de 1998 a mesma Diocese, na pessoa de seu novo 
bispo, deixou de reconhecer a CPT de Abaetetuba, que na 
época já era uma Equipe de 8 pessoas a tempo integral, Pe. 
Sérgio Tonetto, percebendo a importância e a necessidade do 
trabalho da CPT neste pedaço de Amazônia, e escutando os 
apelos e todo o apoio que lhe deram os trabalhadores da 
região, não parou e instituiu, ou simplesmente renomeou sua 
equipe com o nome de  CPT da Região Guajarina,  região esta 
que coincide com a área da Diocese de Abaetetuba, mas 
também rios que desembocam na baía de Guajará. Quando em 
2007 o acordo das compensações sociais entre a VALE e 
Quilombolas foi finalmente assinado, Pe. Sérgio estava 
gravemente doente. A pedido de seus familiares viajou para a 
Itália onde veio a falecer em 4 de janeiro de 2008 às vésperas 
de seus 62 anos de idade. Assim, a equipe de Pe. Sérgio 
aprendeu com ele o valor da teimosia, da resistência, da 
rebeldia, por isso, mesmo sem a presença visível dele, está 
dando continuidade à missão com a qual há anos se 
comprometera (IRMÃ ROSA). 
 

 

 A freira Irmã Rosa descreve ainda o cenário histórico dos conflitos surgidos na 

região em que está localizado o Quilombo de Jambuaçu, denominada de Guajarina. Esse 

depoimento valida o relato de M5 sobre o conflito do Quilombo de Jambuaçu com a 

Companhia VALE. 

 
A região Guajarina situada entre os rios Tocantins e Guamá, 
com uma superfície de 36 km² abrange os seguintes municípios: 
Abaetetuba, Moju, Barcarena, Tailândia, Acará,  Bujaru, 
Concórdia, Tomé-Açu. A população da Região Guajarina  é de 
467.079, sendo que 243.081 vivem na zona rural e 223.998 
vivem na zona urbana, nas pequenas e médias cidades. No 
começo dos anos 1980 a região Guajarina sofreu abalo com a 
entrada da indústria mineradora, através do projeto Albrás-
Alunorte no município de Barcarena. As conseqüências 
imediatas foram a saída de mais de 1.200 famílias da área de 
instalação do projeto e migração de milhares de pessoas à 



 46 

procura de emprego e de dias melhores. Hoje, pode-se afirmar 
que a população local não obteve nenhum benefício em termos 
de emprego e de qualidade de vida. A partir dos anos 1990, 
graças ao “Grito da Terra”, organizada pelo movimento 
popular e sindical, conseguiu-se alcançar vários programas de 
financiamento por parte do governo, embora não tenham tido 
os resultados esperados, pois não houve alteração na estrutura 
agrícola do camponês. Essa realidade se afirma devido a dois 
motivos: de um lado, a mentalidade produtiva do camponês, 
mas, sobretudo, pelo descaso dos organismos do governo em 
prestar serviço técnico aos beneficiados e pelo volume 
financeiro vindo do governo  que não permitia, de forma 
alguma, a mudança na qualidade da produção agrícola. 
Atualmente  há outro megaprojeto alterando a configuração 
geográfica e cultural de aproximadamente 4.000 famílias 
situadas nos municípios de Acará, Moju, Tomé Açu, Abaetetuba 
e Barcarena. Trata-se da Mineração de Bauxita e Caulin que 
vem de Paragominas a Barcarena num percurso de 242 km, 
onde os transportes destes minérios são realizados  através de 
três tubulações (duas de caulim e uma de bauxita), além da 
construção de uma Linha de transmissão que serve de energia 
para funcionar o transporte dos minérios. 5 são as 
Comunidades mais prejudicadas que tiveram seus roçados 
destruídos e ficaram sem terra para plantar: Nossa Senhora 
das Graças, São Bernardino, Santa Maria do Traquateua, 
Santa Luzia do Traquateua e São Sebastião. São 58 famílias  
diretamente atingidas com a perda da terra. Mas, pelos  
impactos ambientais estradas e constrangimentos pessoais são 
todas as 672 famílias do quilombo que estão prejudicadas. 
Outro grande projeto que cresce de uma forma acelerada é o 
Biodiesel – Dendê, esta monocultura, se dá através do 
agronegócio empresas e do agronegócio  familiar. Já estão 
instalados nos seguintes municípios: Moju, Tailândia, 
Concórdia,  Acará, Abaetetuba. Empresas poderosas como 
AGROPALMAS, DENPASA, MARBORGES, BIOPALMAS ou 
BIOVALE, convencem os pequenos agricultores para deixarem 
de plantar alimentos e passarem a produzir unicamente o dendê 
cuja finalidade é o biocombustível. Esses agricultores, por 
terem sido financiados, no plantio, pela empresa, são obrigados 
a venderem o dendê para a mesma empresa ao preço que ela 
determinar.  Ou então, essas empresas compram ou “grilam” a 
terra dos pequenos agricultores (destinados a sofrerem na 
cidade, que nada lhes oferece), derrubam as árvores 
centenárias e de várias espécies e desarmonizam o meio 
ambiente plantando uma única espécie que em nosso caso é o 
dendê (M5).  

 

Vejamos ainda o depoimento de M7, morador que faleceu durante a realização 

deste estudo, o qual exerceu por muito tempo cargos de lideranças em Jambuaçu, e que 



 47 

sinaliza com segurança e propriedade a situação histórica conflituosa (tensões) que esse 

Quilombo vive em seus momentos atuais, ele finaliza a entrevista destacando que a 

escola, nesse contexto, parece distante: 

 

Eu com 66 anos nasci e me criei em Jambuaçu, lutamos com 
muita dificuldade frente a essas firmas/empresas que até hoje 
nos prejudicam, tomando nossas terras. Assim, estamos na luta 
com as empresas MARBOGES, a Companhia VALE juntamente 
com todos os companheiros do Quilombo. Vejo que o Quilombo 
de Jambuaçu atualmente está bem organizado em torno de 14 
Comunidades, futuramente 15 Comunidades. O conflito com a 
Companhia VALE surge a partir da implantação de três 
tubulações, depois a linha de transmissão. Nesse sentido, 
começamos a perceber que algo estava errado, e fomos para a 
justiça. Na justiça fizeram um contrato para trabalharmos na 
ponte e consertarmos a estrada com prazos determinados de 
cumprimento para entrega dos serviços, só que não cumprimos 
o prazo, e prometeram cinco mil reais na época para cada 
Comunidade por dia, acordo que não foi cumprido por eles. 
Assim, derrubamos a torre. Nesse sentido, vieram ao nosso 
encontro para negociar. Negociamos em Belém, no sentido de 
recebermos 400 mil reais, sendo que 50 mil reais foram pagos 
pela derrubada da torre, e um pagamento de 2 salários por mês 
para as famílias que perderam suas terras. Sendo que esse 
acordo terminou em 2008, e agora estamos com outra 
negociação com a Companhia VALE para pagamento de 2 
salários por mês para 97 famílias, execução de projetos. Vejo 
que diante disso, fomos enganados porque naquela época, 
Jambuaçu não era organizado politicamente, se hoje viesse tudo 
isso acontecer, seria diferente com certeza. E aí vejo a escola 
diante dessas questões distantes... (M7). 

 

Ressalto na fala desse morador o destaque sobre a escola está distante nas 

discussões que acontecem quanto aos aspectos políticos frente às questões tensas e 

conflituosas pelo qual vivencia Jambuaçu. Durante a pesquisa, tornou-se pertinente esse 

aspecto, nas falas dos depoentes que exercem a função de liderança no Quilombo. 

Nesses depoimentos, que retratam a relação conflituosa com a MARBOGES e 

com a Companhia VALE, destaco a seguir, um cenário antigo bem diferente de 

Jambuaçu atual, relatado por moradores antigos, no qual não se tinha transporte, 

andava-se a pé, nem bicicleta nesse tempo havia, só se fazia viagem pelo igarapé, em 

cascos grandes, cheio de farinha, cheio de banana, etc. 



 48 

Nesse contexto, M8, com seus 104 anos, conversa a respeito da sua infância, da 

sua vida no Quilombo, destacando que  

 

[...] casei, tive 11 filhos, sete filhas e quatro filhos. Meus avós 
eram escravos, mas minha mãe não era escrava. Na infância 
brincava de rodas com as colegas. Trabalhava na roça, 
estudava. Nessa época, as compras chegavam de barco, de 
canoa. Vinha marreteiro na porta da nossa casa trocar farinha 
com peixe. Para Belém, a viagem de barco era longa, durava 
quatro horas. Na roça, o trabalho consistia em capinar, em 
plantar mandioca, ralar, fazer farinha. No rio que passa na 
Comunidade tomava-se banho e brincava-se de jogo na canoa 
(M8).  
 

E M9, que após essa entrevista, faleceu também, foi uma das moradoras mais 

antigas do Quilombo de Jambuaçu, 86 anos, professora aposentada há 37, e muito 

simpática, diz que nasceu e se criou em uma das Comunidades de Jambuaçu.  

 
Nessa época, como não havia professores no Quilombo, meu 
pai ia a Belém buscar professora, que não demorava no local. 
Passava um ano, buscava outra professora. Em vista desse 
problema, com a idade de 10 anos fui embora para Belém, 
porque meu pai gostava muito que os filhos estudassem. Morei 
na casa de uma senhora. Estudei em um Internato particular, 
depois passei a estudar em uma escola pública, onde recebi 
meu primeiro certificado. Terminado o estudo (ensino 
primário), voltei para o Quilombo, a fim de ensinar as crianças 
por meio do ensino particular. Assim, ganhava amizade com os 
pais dos alunos, e depois consegui falar com um senhor, que 
era o prefeito nesse tempo, o qual pegou os meus documentos e 
me nomeou. Então fui ser professora na “Boca do Jambuaçu”, 
na Escola Fábrica, a minha primeira escola, e fiquei um ano e 
dois meses, depois, por intermédio da ajuda de outras pessoas, 
fui transferida para a Comunidade, na qual moro até então. 
Trabalhei na primeira escola chamada de Firmeza, onde 
lecionei por muito tempo até me aposentar. Casei-me, tive 
filhos. Nessa época era ordem que ensinássemos até a terceira 
série, pois quando chegava da terceira para a 4ª, tínhamos que 
colocar os alunos para outra escola. Ensinava com o giz, o 
caderno, o quadro negro. Fazia recreio. No dia 7 de setembro 
era muito mais bonito do que agora. Os conteúdos trabalhados 
consistiam na leitura e na escrita (M9). 
 
 

A M9 diz ainda que a Comunidade Conceição do Mirindeua foi fundada por seu 

avô que veio de outro Estado com uma família até Belém. Por ser muito pequeno, não 



 49 

sabia dizer seu sobrenome completo e, como veio do Estado do Espírito Santo, pôs-lhe 

esse sobrenome. M9 diz ainda que: 

 

Depois de algum tempo meu avô veio para o Moju com outra 
família, a qual era de um lugar chamado Estirão do Ramal. Já 
começa a andar em festas, passear em outros lugares, e 
conhece uma moça em Jacundaí, com a qual se casou. Foi 
então que veio para cá, onde tinha esta terra, junto com os 
primeiros filhos e algumas pessoas que ele convidava para 
formarem uma irmandade. Esta era formada por sócios. Ele só 
tinha a casa dele com a família, e nela mesma mandou fazer 
uma divisória no fim da sala de visitas. Colocou um altar para 
a santa. Era onde ocorriam as ladainhas. Ele ia a Belém 
buscar padre para celebrar missas e batizar as crianças. 
Depois casou o terceiro filho, que era o meu pai. Ele deu uma 
parte do terreno com 100 metros, foi então que surgiu a 
segunda casa. Construiu também um cemitério no mesmo 
quadro da irmandade, no qual a primeira pessoa a ser 
sepultada foi o seu primeiro neto que tinha o nome de Marcos, 
por isso ele deu o nome ao Cemitério de São Marcos, nome que 
até hoje não foi colocado. Ele tinha nove filhos. Os outros 
foram casando e construindo suas casas no terreno, 
aumentando o local. No decorrer dos anos ele construiu uma 
Capela, fora da casa da irmandade. “Já com 102 anos ele veio 
a falecer, tomando posse da irmandade seu terceiro filho, que 
era meu pai, o qual deu continuidade à irmandade. Depois ele 
contratou em Belém uma senhora para ensinar as crianças e 
adultos, e até os que não sabiam nem assinar o seu nome”. Ele 
estudava à noite com algumas pessoas. Depois de alguns 
tempos de trabalho, ele passou a irmandade para outra pessoa, 
que trabalhou e deu significativo tratamento nela, e continuou 
com outras pessoas. Assim, começou essa Comunidade, com 
casas, igrejas, associação, escola, uma quadra de esporte, luz, 
água encanada, e oitenta e três famílias com mais de 
quinhentos moradores (M9).  
 

Assim, a partir desses aspectos apresentados sobre o Quilombo de Jambuaçu, 

destaco, que as comunidades quilombolas no Brasil reconhecem que, para melhor 

definir seus destinos, deve ser cumprida e respeitada uma nova política cultural de 

ordem jurídica preconizada no Decreto 4.887 de 20 de novembro de 2003, o qual 

regulamenta o procedimento para identificação, reconhecimento, delimitação, 

demarcação e titulação das terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos 

quilombos, de que trata o Art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias, 

beneficiando assim mais de 1.000 comunidades quilombolas no Brasil.  

E desse modo, diante dessa nova política cultural para assegurar seus espaços 



 50 

geográficos, e diante de ameaças de grandes empresas, de empresários, etc., presentes 

no seu entorno, instalam-se as tensões, e com isso essas comunidades apresentam pouca 

consistência (ou nenhuma) na apropriação das identidades quilombolas em função desse 

novo marco regulatório como forma de vinculação ao seu direito de 

autorreconhecimento pautados no uso de terras coletivas, que significativamente, 

remonta desde os tempos de fuga dos escravos e de formação dos quilombos. 

Com isso, é no âmbito da história e da cultura construída socialmente que essas 

identidades se formam em diferentes momentos, deslocam-se e tornam-se provisórias, 

variáveis e problemáticas, em um processo contínuo de construção e de reconstrução 

nas interações sociais dos indivíduos e dos grupos sociais em seus espaços físicos 

híbridos culturais (HALL, 2005).  

Nesse contexto, é que, as comunidades quilombolas, envoltas pela diversidade 

cultural, se caracterizam por meio de tensões na luta pela terra, porque saem do campo 

de disputa das identidades de pertencimento (cor de pele, fenótipo africano, etc.) 

(BAUMAN, 2005), e acompanhada com outra “cara”, em um processo de construção de 

espaço, entraram no campo de disputa das identidades de ideias e projeto, e nesse 

momento, as diferenças (entre os "realmente negros" e os "não tão negros assim") se 

tornam irrelevantes, e a comunidade se autorreconhece em sua força e poder potentia de 

construir um futuro comum (DUSSEL, 2007).  

Assim, pede-se uma política de identidade em comunidades quilombolas, 

corroborar as falas dos que foram excluídos pela globalização, por meio do recurso em 

recorrerem ao “processo contínuo de redefinir-se e de inventar e reinventar a sua própria 

história. É quando descobrimos a ambivalência da identidade: a nostalgia do passado 

conjugada à total concordância com a modernidade líquida” (BAUMAN, 2005, p.13).  

À vista disso, delimitei como problema desta pesquisa o seguinte: falta 

consistência e clareza na consciência dos professores das escolas do Quilombo de 

Jambuaçu acerca da sua identidade quilombola. Essa falta tende a gerar um circuito 

trágico sem solução, pois, como poderão as novas gerações de crianças e jovens de 

Jambuaçu levar em frente o projeto do Quilombo sem clareza sobre sua história e seu 

projeto cultural? 

Nesse propósito, considerando ser papel tanto dos cursos de formação de 

professores, quanto dos profissionais e pesquisadores, que tais explicações (origem do 



 51 

meu problema) deixam de lado uma questão crucial para a compreensão do problema da 

identidade quilombola no contexto educacional, é que busquei investigar: como a 

identidade quilombola aparece nas falas de professores de comunidades de Jambuaçu-

Moju (PA)? 

No âmbito desta preocupação é que insiro o objetivo geral do estudo, assim 

entendido: estudar a identidade quilombola em Jambuaçu – Moju (PA) e as suas 

interfaces, a partir das falas de 6 professores de 5 comunidades de Jambuaçu. 

E como objetivos específicos:  

a) Caracterizar a identidade quilombola em construção na história do Brasil; 

b) Descrever a identidade quilombola na diversidade do Quilombo de 

Jambuaçu; 

c) Analisar a identidade quilombola de Jambuaçu, tal como aparece nas falas 

de professores.  

Aspectos metodológicos  

Os objetivos estabelecidos neste estudo levaram-me a optar por um estudo de 

campo etnográfico, de maneira detalhada e explicativa, buscando respostas e levantando 

indagações durante o processo investigativo da pesquisa, por meio de sucessivas 

descobertas que podem surgir no processo do estudo, pois o conhecimento não é algo 

acabado, mas construção permanente permeada de acertos e erros por meio da relação 

contextual, em que está situado o objeto de estudo (LÜDKE, 1986).  

 Assim, a etnografia é o caminho para tornar menos distante o aporte teórico, 

com o contexto no intuito de coletar informações e opiniões dos sujeitos, enquanto 

“visão contextualizada do fenômeno pesquisado, onde a diversidade e a 

heterogeneidade culturais sejam valorizadas” (SOUZA, 2003, p. 34), o que pressupõe, 

por si, uma concepção da realidade, tal como se apresenta; ideia de que são os próprios 

atores que definem a situação na qual se encontram, e ao fazerem-na, estão a construí-

la.  Significa encontrar e perceber múltiplos significados apresentados pelos sujeitos, no 

que se refere às suas atitudes e interações, o que decorre aí, elementos de subjetividade 

e de investigação inerentes durante a investigação, o que requer também o cuidado e 

atenção, no que consiste, de que não basta produzir o real, mas, convém possibilitar um 

aproximar gradativo e parcial do aporte teórico, bem como, da experiência de campo 

(ANDRÉ, 1997). 



 52 

Logo, o estudo envolve aspectos da literatura que estão relacionados com o 

tema, com o contexto a ser investigado, com a observação direta no intuito de coletar 

informações e opiniões dos sujeitos pesquisados, buscando atuar de maneira cooperativa 

e compartilhada com os pesquisados, o que implica uma aproximação maior e interativa 

com os objetos de interesse, no sentido “de conhecer comunidade, seus traços 

característicos, suas gentes, seus problemas, suas escolas, seus professores, sua 

educação” [...] (TRIVIÑOS, 1987, p. 110).  

 Nesse aspecto, ao considerar estas opções para compreensão e esclarecimento 

da problemática da pesquisa, este estudo reflete uma interação dialógica entre quem 

investiga e os sujeitos, numa ação recíproca de ideias que se interpenetram nessa 

relação, por meio de instrumentos, como diário de campo, máquina digital de 

fotografias, gravadores, etc., sempre olhar atento, porque se preocupa com o contexto. 

“Exige que o mundo seja examinado com a ideia de que nada é trivial, que tudo tem 

potencial pra construir uma pista que nos permita estabelecer uma compreensão mais 

esclarecedora do nosso objeto de estudo” (BOGDAN E BIKLEN, 1994, p. 49).    

 Como procedimentos metodológicos foram realizados: 

1. Levantamento bibliográfico. 

 Feito durante toda a operacionalização da pesquisa em estudos de pesquisas 

publicadas sobre o assunto em livros, teses, dissertações, periódicos, internet, 

documentos oficiais, etc.  

 2. Entrevistas abertas.  

Esta pesquisa de campo consistiu em entrevistas abertas com 11 moradores 

(codificados em M1, M2 até M11) antigos e representativos (Apêndice I) distribuídos 

em 5 comunidades, tendo em vista que o acesso às 15 comunidades do Quilombo de 

Jambuaçu implica em deslocamentos, por meio de ônibus que transitam em dias e 

horários determinados, fato, que consistiu em delimitar o meu campo de estudo em 

Jambuaçu para essas 5 comunidades. São elas: Conceição do Mirindeua, Nossa Senhora 

das Graças, Santa Maria do Mirindeua, São Bernardino e Santa Luzia do Bom Prazer do 

Poacê. Nessas entrevistas busquei destacar nas suas falas, aspectos históricos e 

socioculturais de Jambuaçu.  

Com 6 professores (Apêndice II) distribuídos em 5 escolas dessas 5 

comunidades de Jambuaçu, por meio de questões referentes acerca das tensões e 

identidades quilombolas, os quais levei em consideração no critério de escolha, a 

atuação há mais de um ano na carreira docente em escolas públicas localizadas nas 5 



 53 

comunidades, aonde realizei as entrevistas com os 11 moradores que estabeleci contatos 

mais próximos numa relação de confiança e de acessibilidade.  

Nesse sentido, dos 31 professores distribuídos nas 5 comunidades, realizei as 

entrevistas com 2 professores em Conceição do Mirindeua (existem 8 professores), com 

1 professor em Nossa Senhora das Graças (existem 11 professores), com 1 professor em 

Santa Maria do Mirindeua (existem 4 professores), com 1 professor em São Bernardino 

(existem 6 professores) e com 1 professor em Santa Luzia do Bom Prazer do Poacê 

(existem 2 professores).  

E a fim de complementar os dados obtidos dos 5 professores que moram no 

Quilombo, destaco um professor que não mora no Quilombo, ficando o mesmo de 

segunda a sexta-feira, e aos finais de semana se dirige para sua cidade, ou seja, ele tem 

um movimento de ida/vinda no Quilombo; a Prefeitura da cidade de Moju disponibiliza 

casas com uma boa infraestrutura para esses professores.  

Os 6 professores entrevistados que estão distribuídos nas séries iniciais do 

ensino fundamental (5 professores) e no ensino médio (1 professor) foram codificados 

da seguinte maneira: P1, P2 até P6, e apresentam o seguinte perfil: P1: Homem pardo e 

que se considera pardo, 33 anos, solteiro, professor há 8 anos e há 1 ano professor em 

Jambuaçu. Graduando em Pedagogia. Não atua em Movimentos Sociais; P2: Mulher 

negra e que se considera negra, 49 anos, casada, 3 filhos, professora há 29 anos em 

Jambuaçu. Graduanda em Letras. Atua em Movimentos Sociais em Jambuaçu; P3: 

Mulher branca e que se considera branca, 23 anos, casada, 1 filho, há 1 ano é 

professora, e professora nesse mesmo tempo em Jambuaçu. Graduanda em Pedagogia. 

Não atua em Movimentos Sociais; P4: Mulher negra e que se considera negra, 38 anos, 

casada, 3 filhos, professora há 28 anos em Jambuaçu. Graduanda em Pedagogia. Atua 

em Movimentos Sociais; P5: Mulher negra e que se considera negra, 53 anos, casada, 4 

filhos, professora há 18 anos. Graduanda em Pedagogia. Atua em Movimentos Sociais; 

P6: Mulher negra e que se considera negra, 50 anos, casada, 1 filha, professora há 11 

anos e se encontra há 2 anos como professora em Jambuaçu. Graduada em História. 

Atua em Movimentos Sociais.    

Ainda para complementar as falas de 11 moradores e de 6 professores, realizei 

uma atividade escrita (Apêndice III) com alunos. Assim, essa atividade aconteceu na 

escola localizada na comunidade Conceição do Mirindeua por ser acessível o meu 

retorno do Quilombo. Ao chegar à escola, foi decidido pela coordenadora responsável 

dessa escola, que iria realizar a atividade com 30 alunos da 6ª série. Ao entrar na sala 



 54 

com os alunos, esclareci a atividade, destacando a minha presença no Quilombo. 

Procurei ainda criar um clima de confiança e de cordialidade com esses alunos, por 

meio de conversas, de minhas aproximações nas carteiras dos alunos, de sorrisos, de 

conversas informais; ações essas que percebi importantes para eles se sentirem 

motivados para responder às perguntas. Acordei com os alunos que os seus nomes não 

seriam divulgados na pesquisa. Dos 30 alunos que realizei a atividade escrita, analisei 

quatro falas, as quais estão codificados da seguinte maneira: AL1, AL2 até AL4. Essas 

4 falas escolhidas, mostraram-se favoráveis para destacar aspectos relevantes sobre a 

identidade quilombola de Jambuaçu.   

Também entrevistei 1 representante da SEMED de Moju (Apêndice IV), acerca 

das medidas de cunho educacional sobre identidade quilombola que vêm sendo 

executadas em Jambuaçu. 

As informações nas entrevistas foram sistematizadas do seguinte modo: 

organização das falas, seleção e inserção dos relatos mais relevantes segundo o 

propósito da pesquisa, bem como foram transcritas obedecendo-se as normas 

ortográficas e gramaticais da língua portuguesa. 

3. Observação direta. 

A observação direta foi feita em função de aspectos específicos, a partir dos 

quais foram elaborados roteiros, considerando as anotações registradas em um diário 

de campo. Também foram consideradas fotos históricas e socioculturais obtidas no 

Quilombo, como foi referido no TCLE assinado pelo Presidente das Associações dos 

Moradores de Jambuaçu (APÊNDICE V).  

No dizer de Flick (2004), as fotos “permitem gravações detalhadas de fatos [...] 

mais abrangentes e holísticas de estilos de vida e condições. Possibilitam o transporte de 

artefatos e a apresentação destes como retratos, e também a transgressão de limites de 

tempo e espaço” (p. 162).     

Assim, as fotos obtidas durante a pesquisa sobre o Quilombo de Jambuaçu que 

foram inseridas no estudo têm sentido relevante para subsidiar e enriquecer melhor as 

falas e os depoimentos coletados, considerando os aspectos observados, que foram: 

descrições detalhadas dos sujeitos, dos locais, dos elementos materiais históricos e 

socioculturais presentes em Jambuaçu, de acontecimentos e de situações especiais 

observadas.  

A análise dos dados que constitui os capítulos da pesquisa consistiu no 

agrupamento de aportes teóricos em torno de tensões na construção das identidades 



 55 

quilombolas. O tema foi definido na fase exploratória do estudo e redefinido a partir dos 

objetivos da pesquisa e da coleta dos dados. Além das falas de 6 professores atuantes 

em 5 escolas de Jambuaçu, considerei: as falas de 30 alunos; as falas de 11 moradores 

antigos e representativos, de 1 representante da SEMED de Moju; as anotações 

registradas em um diário de campo; as fotos históricas e socioculturais do Quilombo.  

 A presente tese está organizada em 03 (três) capítulos que constituem os 

elementos de análise das tensões nas identidades quilombolas de Jambuaçu: (1) – A 

identidade quilombola em construção na história do Brasil; (2) - A identidade 

quilombola na diversidade de Jambuaçu; (3) – As falas de professores: consciência da 

identidades de ideias e projeto como manifestação da identidade quilombola de 

Jambuaçu.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 56 

Capítulo 1 

A identidade quilombola em construção na história do Brasil 

 Caracterizar a identidade quilombola em construção na história do Brasil nos 

remete à história da escravidão, enquanto “comércio” “adotado pelos assírios, egípcios, 

judeus, gregos e romanos, entre outros povos, tendo como base legal o direito do 

vencedor das guerras sobre a vida dos prisioneiros” (TRECCANI, 2006, p. 23). 

 Remete ainda ao contexto atual, no sentido que, no Brasil não há tráfico nem 

comercialização, como acontecia na época colonial, mas ainda há escravo e trabalho 

forçado que atinge, especialmente, trabalhadores rurais, muitos em condições 

desumanas e até piores do que as sofridas pelos negros até o século XIX. 

 

A palavra escravidão não foi inventada a partir da deportação dos africanos e 
de sua escravização em outros continentes. Trata-se de uma prática antiga na 
história da humanidade. Textos bíblicos e escrituras santas falam da 
escravidão dos israelitas no Egito antigo, onde trabalhavam nos rebanhos 
dos faraós. Tem-se eco do trabalho escravo nas literaturas sobre antigas 
civilizações egípcias, grega e romana. Alguns dos monumentos gigantescos, 
cujos vestígios e ruínas resistem até hoje nessas civilizações, foram 
construídas em parte com o trabalho escravo (MUNANGA, 2006, p. 24).   

  

 Nesse contexto, é fato que, antes do século XV, 

 

[...] mercadores árabes levavam escravos negros para hárens ou para a 
escravidão doméstica que persistiu no Mediterrâneo na Idade Média. Mas 
nada disso – nem mesmo as eventuais grandes lavouras de reis negros na 
própria África com mão de obra escrava – assemelhava-se ao tráfico 
mercantil que iria alterar profundamente as sociedades africanas, 
desorganizando-as do ponto de vista político, econômico, demográfico e 
sócio-cultural (PINSKY, 1989, p. 23). 

 

 Com isso, o tráfico negreiro aconteceu a partir da entrada de árabes e do 

ocidente na África. Esse “comércio” era constituído por ações extremamente 

mercadológicas e em prol de interesses particulares, visando o lucro, uma vez que 

adquirir um escravo significava tê-lo em tempo integral, não sendo remunerado e, ainda, 

o seu dono tinha direito sobre seus descendentes (MUNANGA, 2006). 

 Assim, algumas sociedades africanas passaram a se dedicar quase que 

exclusivamente à captura de escravos, com promessas de europeus e americanos que 

lhes davam, arma de fogo, munição, fumo, açúcar e outros produtos.  



 57 

 Esses negros, então, eram capturados na África “e vendidos nos portos de 

Moçambique, na costa Oriental, e nos portos, como Uidá e Luanda, na costa Ocidental” 

(LINDOSO, 2007, p. 21). E nesse comércio havia uma grande variedade de grupos 

africanos, como os guinéus, os angolanos, os bantus, os sudaneses, os minas, etc. 

 

A captação do escravo se dava principalmente através de cidades portuárias 
como Luanda ou Benguela – que tinham conexões com agentes que, por sua 
vez, iam até regiões do interior para a realização do escambo. Dessa forma, 
uma rede extremamente complexa estimulava aquilo que era para os 
traficantes um comércio de mercadorias, de bens de troca e para os negros 
um simples escambo, troca de bens de uso (PINSKY, 1989, p. 24). 

  

 Essa captura consistiu “em uma das maiores tragédias da história da 

humanidade” (MUNANGA, 2006, p.18), e que perdurou por muitos séculos, 

envolvendo a África subsaariana (área do continente africana situada sob a linha do 

deserto do Saara) com os três continentes - Ásia, Europa e América, a partir de rotas 

denominadas: oriental (Oceano Índico), transaariana (deserto do Saara e do Mar 

Vermelho) e transatlântica (Oceano Atlântico – todos os africanos do Brasil chegaram 

por meio dessa rota) (ibidem, 2006).   

 Diante disso, a partir do século XVI, “Espanha, Inglaterra, Portugal, França e 

Holanda se dedicaram intensamente a este lucrativo comércio” (TRECCANI, 2006, p. 

23). O que retrata uma história marcada por lutas e conflitos que se disseminou no 

mundo, como na Jamaica, nas Guianas Coloniais, na Venezuela, na Colômbia.  

 Nesse âmbito destaca-se Portugal, o país que se interessou por esse lucrativo 

“comércio”, tendo em vista o investimento na colonização do Brasil e cujo foco 

consistia em sistematizar a produção do açúcar, enquanto artigo lucrativo na Europa, 

uma vez que esse país já apresentava experiência nessa produção, nas ilhas da Madeira 

e dos Açores.  

Assim, a partir do ano de 1500, por ocasião da chegada desses portugueses em 

terras brasileiras, estes colonizadores se depararam com “um mosaico de centenas de 

nações ou grupos nativos a quem denominaram indistintamente índios” (MUNANGA, 

2006, p. 17); contudo, diante da resistência dos índios à escravidão, os quais se 

escondiam e fugiam dos invasores em matas virgens e de difícil acesso, tornou-se 

inviável o seu processo de escravização.  

 Nesse contexto,  



 58 

[...] diante da dificuldade de continuar a explorar mão-de-obra indígena, as 
atenções portuguesas se dirigiram ao continente africano. Enquanto a igreja 
protegia os índios proibindo sua escravidão, o mesmo não se dava com os 
negros [...] (TRECCANI, 2006, p. 29).  

 

Portanto,  

Nada mais equivocado do que dizer que o negro veio ao Brasil. Ele foi 
trazido [...] para preencher o papel de força de trabalho compulsório numa 
estrutura que se organizava em função disso. A grande lavoura colonial não 
se preocupava em prover o sustento dos produtores, mas em produzir para o 
mercado (PINSKY, 1989, p. 21). 

 

Nessa condição, provavelmente a partir da primeira metade do século XVI, 

chegavam ao Brasil os africanos, tratados apenas como “força animal de trabalho, 

coisas, mercadorias ou objetos que podiam ser comprados e vendidos” (MUNANGA, 

2006, p.16), enquanto estratégia mercadológica que os portugueses obtiveram para 

lucrar no Brasil. Por isso a vinda de milhões de africanos, por meio do tráfico negreiro, 

com intuito de “fornecer a força de trabalho necessária ao desenvolvimento da colônia” 

(ibidem, p. 16).   

Dito isto, esses africanos, ao chegarem ao Brasil, eram submetidos ao tráfico 

interno, por meio de vendas e de leilões; eram tratados como mercadorias: “propostas de 

compra e venda de negros cativos, louvando suas qualidades como a humildade, 

conformismo, ausência de vícios ou defeitos e boa saúde” (PINSKY, 1989, p. 32).  

Entretanto, essa chegada se dava de maneira desumana e arbitrária, por meio de 

ações que tinham início na África, por ocasião da espera dos navios negreiros nos quais, 

para “ganhar tempo” no momento do embarque, eram feitos estabelecimentos (feitorias) 

para abrigar os cativos em barracos de madeira ou de pedra. Assim, com a chegada dos 

navios negreiros no porto, “na hora do embarque, ainda tinham que ouvir o sacerdote – 

que, ao colocar o sal em suas línguas, os batizava... [...], e enfrentar a viagem, marcada a 

ferro no ombro, na coxa ou no peito...” (ibidem, p. 26-7). 

Esses navios, chamados de tumbeiros (alusão à tumba, sepultura), comportavam 

em torno de quinhentos africanos, setecentos em navios maiores, alimentados à base de 

farinha e algum legume; bebiam água salobra, e a duração da viagem oscilava em torno 

de trinta e cinco a cinquenta dias entre Angola e as cidades brasileiras, como Recife, 

Rio de Janeiro ou Bahia, “tornando mais dantescas as cenas de homens, mulheres e 

crianças espremidos uns contra outros, vomitando e defecando frequentemente em seus 

lugares, numa atmosfera de horror que o calor e o mau cheiro se encarregavam de 

extremar” (ibidem, p. 27). 



 59 

E os escravos que sobreviviam a essa viagem, extremamente inadequada para 

qualquer ser humano, se bem que os exploradores não os consideravam como pessoas 

(eram considerados como objetos, coisas...), quando se aproximavam do desembarque, 

os negros magros, seminus e com feridas pelo corpo recebiam mais alimentos e água 

como estratégia para melhorar suas condições físicas, para assim serem vendidos como 

“peças”, as quais variavam conforme as condições físicas, idade, sexo e peso, o que era 

determinante para receberem melhores preços nos mercados de escravos.  

E ainda, para configurar esse cenário de discriminação e de horror, os escravos 

nos engenhos aravam a terra, plantavam e colhiam a cana sob o sol muito forte, 

dirigiam-se até a moenda para a extração do caldo para, logo em seguida, ocorrer todo 

um processo de produção do açúcar mascavo, bem como de aguardente. Nessas 

atividades, acidentes de trabalho aconteciam, como a perda de mãos, de braços, etc., e o 

único socorro que havia era a amputação desses membros por facões.  

Suas jornadas de trabalho consistiam em algo em torno de quinze a dezoito horas 

de trabalho em que, logo nas primeiras horas da manhã, “despertavam” com o som do 

sino, a fim de se dirigirem ao feitor da fazenda para iniciar mais um dia de “trabalho” 

árduo, deslocando-se a pé ou em carroças puxadas por bois. 

 

O almoço era servido lá pelas dez horas da manhã. O cardápio constava de 
feijão, angu de milho, abóbora, farinha de mandioca, eventualmente 
toicinhos ou partes desprezadas do porco – rabo, orelha, pé, etc. – e frutas da 
estação como bananas, laranjas e goiabas. Embora houvesse interesse em se 
manter o negro saudável e apto para o trabalho, não havia preocupação com 
sua longevidade. Em fazendas mais pobres, a comida com frequência, se 
resumia ao feijão com gordura, e um pouco de farinha de mandioca, o que 
acabava provocando seu definhamento precoce (ibidem, p. 36).           

 

Ainda destacando sobre o cotidiano nada interessante dos escravos no Brasil, a 

sua alimentação era feita em grandes panelas e servida em vasilhas (cuias), e como não 

dispunham de talheres, eles comiam com as mãos, sob a condição de não desperdiçarem 

aquele intervalo, considerando a volta às atividades de trabalho em pouco espaço do 

tempo. E o resto do dia consistia ainda em terminar as atividades que estavam 

realizando nas primeiras horas da manhã, sendo que seu descanso era incipiente 

(dormiam pouco).  

As suas habitações, denominadas senzalas, eram de aspecto rudimentar e 

fortificadas com grades, construídas de pau-a-pique e cobertas de sapé, eram coletivas, 



 60 

nem sempre apresentando janelas e ficavam próximas à casa-grande, a capelas e ao 

engenho, talvez como estratégia para não fugirem.  

Os escravos solteiros ficavam em casas separadas, e os escravos que tinham 

filhos não. As crianças destes eram geralmente debilitadas e frágeis e nem sempre 

ficavam com seus pais. As suas roupas eram feitas de tecidos grossos, sendo que os 

homens usavam calças e camisas, e as mulheres, saias e blusas. Os seus pés estavam 

sempre descalços. 

As escravas, por exemplo, que moravam nas casas dos senhores eram chamadas 

de mucamas, usavam roupas sempre limpas e, às vezes, até luxuosas; enquanto que os 

escravos rurais possuíam roupas mais surradas e sujas, devido o uso contínuo no sol e 

na chuva nos roçados, nos campos, etc. 

 
Possuir escravos dava prestígio o homem branco das cidades: quanto mais 
rico, mais escravos a seu serviço teria o senhor. Nas casas das famílias mais 
abastadas havia dezenas de escravos domésticos: amas-de-leite, babás, 
mucamas, pajens, arrumadeiras, passadeiras, cavalariços, cocheiros e 
carregadores de liteiras ou “cadeirinhas”, onde os brancos eram transportados 
de um lugar para outro. As pessoas mais modestas procuravam comprar ao 
menos um “moleque” para carregar os pacotes quando saíam às ruas 
(QUEVEDO, 1999, p. 24).   

 

Havia, ainda, principalmente nas cidades, os escravos de ganho, que consistiam 

em escravos que aprendiam um ofício para, em seguida, após o aprendizado, oferecer 

serviços terceiros em prol de um pagamento, de um ganho, contudo, esse ganho era 

dividido com seus donos. Geralmente, os ofícios que exerciam eram de serviços de 

ambulantes, carretos, desembarque de bagagens de passageiros, etc.  

Destaco ainda, que o escravo “desprotegido, longe de sua terra de origem ou já 

nascido cativo, [...] ficava sujeito às explosões de gênio de feitores e senhores, às taras e 

aos sadismos, além de terem qualquer ato de protesto reprimido com violência” (ibidem, 

p. 47). 

Desse modo, os negros escravos também eram submetidos a castigos severos 

quando não cumpriam as ordens impostas pelos senhores e feitores. Assim, Pinsky 

(1989) destaca a máscara de Flandres que, feita em metal de zinco ou folha de flandres, 

vedava todo o rosto, sendo apenas o nariz e os olhos que ficavam à mostra por meio de 

pequenos furos. Essa máscara objetivava impedir o consumo de bebidas e comidas, bem 

como a ingestão de pedras preciosas, e seu uso era justificado pelos transtornos que o 

consumo excessivo da cachaça poderia causar, “atrapalhando” a produção, a colheita. 



 61 

Outra punição violenta e severa aplicada aos negros escravos eram os açoites, 

por meio de chicotadas, muitas vezes em lugares públicos, de maneira humilhante e 

desmoralizadora. Era uma ação de tortura para conter atos de rebeldia. Destaco ainda os 

calabouços, os quais eram espécies de cadeias, e as penas de morte, que eram aplicadas 

com consentimentos explícitos de autoridades da época. 

 
No limite de sua resistência física e moral, o escravo se matava. Além de 
gesto de libertação, de ponto final à sua condição de objeto, ele golpeava 
fundo seu senhor, fazendo com que tivesse prejuízo do investimento que 
fizera nele. [...] Em 1848, dos 33 suicídios ocorridos na Bahia, 27 foram de 
escravos, dos quais 26 africanos. [...] As formas de auto-eliminação eram as 
mais variadas: asfixia, enforcamento, arma branca, arma de fogo, veneno 
(ibidem, p. 61).       

 

Ressalto que, a escravidão negra no Brasil foi inicialmente regulamentada por D. 

João III, rei de Portugal, pelo Alvará de 29 de março de 1549 (TRECCANI, 2006), e a 

sua proliferação ocorreu, principalmente, em Minas Gerais (área da mineração para a 

exploração do ouro e do diamante), Goiás, Mato Grosso, Bahia, Rio de Janeiro 

(cafezais), Maranhão, Rio Grande do Sul, Amazônia (Pará), etc. (GOMES; PIRES, 

2007) para as plantations escravistas através das grandes propriedades rurais de 

canaviais que advinham da descoberta entre os sicilianos, para em seguida produzirem 

em larga escala nas ilhas de Açores e de São Tomé. 

 
No início, eram negros cativos, o que nem sempre quer dizer escravos, que 
ao serem vendidos nos portos de África, e em mãos de negreiros ou 
comerciantes de negros, se transformavam em mercadorias de mão-de-obra 
escrava, destinadas aos portos de escravos do Brasil e Cuba. Isto é, às 
plantações de cana de açúcar da América, onde se incluem o sul dos Estados 
Unidos e as ilhas caribenhas. Essas plantações de canas, com trabalhadores 
escravos, eram chamadas pelos ingleses de plantations. Nesses portos, os 
negros comprados em África eram vendidos como escravos, e no Brasil, 
registrados em cartórios como tais (LINDOSO, 2007, p. 21).    

 

Com isso, destaco, então, que a complexa organização etnocultural do Brasil 

resultou de relações diversas entre o Velho e o Novo Mundo, entre o “novo” mundo 

indígena e as antigas culturas africanas que adentraram o Brasil mais intensamente do 

final do século XIX para cá (MORAIS, 1989).  

E nesse contexto, o Brasil    

 

[...] vivia um ambiente conturbado. A escravidão acabara em 1888 e já em 
1889 caía o Império, um regime bastante arraigado na lógica e nas 
instituições do país. Com essas mudanças iniciava-se, também, o debate 
sobre os critérios de cidadania e acerca da introdução dessa imensa mão-de-



 62 

obra, agora oficialmente livre, no mercado de trabalho (SCHWARCZ, 2006, 
p. 21)    

 

E o Brasil, então, configura-se pela presença de matrizes diversas que vão se 

contituir em formações étnicas marcantes no cenário histórico e sociocultural brasileiro, 

onde   

[...] a moda de viola, o samba, as cantigas de roda, para limitarmo-nos a 
alguns ritmos do cancioneiro popular, carregam matrizes construídas em 
mais de um continente. A culinária brasileira, ainda que profundamente 
devedora da tradição portuguesa, está repleta de referências da culinária 
africana e indígena. A literatura brasileira é demarcada por grandes 
personagens mulatos, sararás, cafuzos, caboclos, etc. (COELHO, 2008, p. 
16).    

 

Contudo, é sabido que o negro não assumia um lugar “privilegiado” e de 

preocupação por parte dos missionários para sua emancipação, pois sempre houve 

interesse em escravizá-lo. Porém, juntamente com os índios, tornam-se destribalizados, 

denominação atribuída àqueles que haviam “escapado” do cativeiro e que se 

concentravam, de praxe, nas cercanias das cidades e lá formavam número considerável 

da parcela da população, em condições precárias e marginalizadas socialmente 

(SALLES, 2004). 

Desse modo, admite-se que a sociedade brasileira tem uma dívida para com o 

negro, no sentido dele ter desenvolvido atividades na área  de mineração, em canaviais, 

etc., e que, portanto, na condição de escravo, submeteu-se às atrocidades animalescas e 

arbitrárias de senhores que negavam qualquer atitude que primasse pela ética e respeito 

humano.    

Nesse contexto, faço um breve comentário no campo educacional brasileiro ao 

pontuar algumas iniciativas relevantes que aconteceram no tempo da escravidão, como a 

Lei do Ventre Livre de 1871, que exigia que os senhores de escravos tomassem a seu 

encargo crianças livres até a idade de oito anos; no caso de abandono, essa crianças 

poderiam ser encaminhadas a instituições estatais criadas para esse fim.  

Em 1879 instituiu-se também a obrigatoriedade do ensino dos 07 aos 14 anos, 

sendo eliminada a proibição de escravos freqüentarem as escolas públicas, lei 

denominada Reforma do Ensino Primário e Secundário, proposta por Leôncio Carvalho. 

Mas essas iniciativas não foram universais com vistas à inclusão dos escravos e dos 

negros livres em cursos de instrução primária e profissional, como se evidenciou, por 



 63 

exemplo, na Província do Rio Grande do Sul, que não admitia a hipótese de matricular 

escravos livres e libertos, como também se negavam a aceitá-los (GONÇALVES, 

2000). 

Contudo, ainda era exígua a presença dos negros nesses cursos liderados por 

abolicionistas, republicanos e ferrenhos críticos da igreja católica. A não presença do 

negro nas aulas era justificada por meio de um perfil inadequado e preconceituoso de 

que os negros não possuíam preceitos de moralidade e civilidade. Assim, é pertinente 

considerar que o a educação do negro no Brasil não se expandiu, mesmo após a 

República (ibidem, 2000).  

Logo, pode-se considerar que a educação do negro no Brasil no século XIX não 

foi voltada para o acesso à escolarização por meio da aquisição da escrita, mas uma 

educação voltada para lutas contra preconceitos e discriminações, exigindo-se direitos 

sociais capazes de influenciar comportamentos advindos de uma luta dos quilombos, 

que surgiram da iniciativa dos próprios negros, com o objetivo em promover e melhorar 

a autoimagem da população negra (ibidem, 2000).  

As Irmandades dos negros católicos, também, conforme esse autor, tiveram 

influência na educação dos negros no Brasil. Elas foram criadas verticalmente pelos 

portugueses, tendo o Estado como único agente que podia autorizar a construção. Eram 

de cunho não apenas educacional, mas assistencialista, cívico e recreativo destinadas às 

crianças e aos jovens negros. Elas procuraram instituir escolas de alfabetização para 

seus associados logo após a abolição e refletiam sobre divisões e conflitos de classe e de 

raça. Mas, não avançaram em relação à escolarização do negro, contribuíram para a 

preservação das tradições africanas.  

Dito isto, no Brasil, em que a escravidão perdurou por 354 anos, o negro é mais 

um elemento que compõe a sociedade neste país junto com o branco e o índio, numa 

situação em que o discurso se volta para o contexto racial inferior ao branco, bem como 

“em relação às outras nações americanas foi o país a escravizar o maior número de 

africanos e o último país do mundo cristão a abolir a escravidão, em 1888” 

(FERREIRA, 2004, p. 38). 

A luta pela extinção da escravidão negra no Brasil se estendeu durante quase 
todo o século XIX, iniciando por volta de 1810 e seguindo até 13 de maio de 
1888, com assinatura do ato formal de sua abolição. Em 1807, na Inglaterra, 
a Câmara dos Lordes votou uma lei que abolia o tráfico e, em 19 de 
fevereiro de 1810, o Tratado de Comércio e navegação assinado entre 
Portugal e Inglaterra obrigou o rei João VI a reconhecer que o comércio de 



 64 

escravos era injusto e constituía uma má política. Portugal comprometeu-se 
a limitar esse comércio somente às suas possessões e para o Brasil a 
“abolição gradual”, um processo tão lento que demorou mais de setenta anos 
(TRECCANI, 2006, p. 63).      

 

Assim, pode-se considerar que no Brasil ocorreu a desagregação cultural 

(SILVA, 1987), com fins de exploração econômica, política e social, e que se faz 

inerente a toda forma de exploração colonial ou neocolonial, visando ao 

branqueamento, o que consiste na supremacia da raça branca.  

E a história do negro no Brasil ficou evidente pela forte separação entre “nós” 

(brancos) e “eles” (negros), pela interferência do etnocentrismo como supremacia em 

favor do ajustamento individual e da integração social (MORAIS, 1989). É o mito da 

democracia racial que surge para justificar a miscigenação enquanto forma de 

discriminação racial.  

 

[...] Em meados do século XIX, a partir da sugestão de Alexandre Von 
Martius, a ideia que fundamenta o mito da democracia racial é a de que o 
Brasil é um país singular, pois foi formado a partir da contribuição de três 
elementos: o branco, o índio e o negro. A ideia é original e serviu 
sobremaneira ao contexto enfrentado pelo Segundo Reinado – marcado 
pelas chamadas revoltas provinciais e pela tensão constante das províncias 
em relação à Corte, no Rio de Janeiro -, pois oferecia uma versão da gênese 
da nação brasileira que incluía todos os elementos (COELHO, 2008, p. 26-
7).      

 

Com isso, os princípios dos aspectos ideológicos raciais emergidos a partir do 

século XIX e meados do século XX, cuja protagonista foi a elite que se projetou nesse 

período pela formação da identidade nacional e de métodos eugenistas, os quais se 

fizeram presentes para atingir o branqueamento da sociedade, enquanto solução para o 

problema brasileiro, pois se  

[...] o embranquecimento tivesse sido (hipoteticamente) completado, a 
realidade racial brasileira teria sido outra. No lugar de uma sociedade 
totalmente branca, ideologicamente projetada, nasceu uma nova sociedade 
plural constituída de mestiços, negros, índios, brancos e asiáticos cujas 
combinações em proporções desiguais dão ao Brasil seu colorido atual 
(MUNANGA, 1999, p. 15).  

 

Nesse aspecto, houve intelectuais desde a primeira República que se 

preocupavam em buscar uma identidade étnica para o Brasil. Assim, destaco: Sílvio 



 65 

Romero, Euclides da Cunha, Alberto Torres, Manuel Bonfim, Nina Rodrigues, João 

Batista Lacerda, Edgar Roquete Pinto, Oliveira Viana, Gilberto Freyre, e outros. 

Desse modo, as relações sociais estabelecidas ao longo da história no Brasil 

foram determinantes na formação do processo de construção de uma identidade, 

envolvendo situações de discriminação e de opressão que, segundo Silva (1987, p. 56), 

se dimensiona como uma identidade abafada “que só aparece em uma e outra brecha. 

Ela não precisa ser construída, e, sim, respeitada, e se ela só aparece nas brechas é 

porque realmente só pode se manifestar através dessas brechas”. 

E nesse contexto, em que a escravidão foi notória e cruel na história do Brasil, 

esse acontecimento evidenciou aspectos socioculturais de discriminação e de 

preconceito diante de pessoas que também têm direitos de viver dignamente. Assim, 

admito: “quem aparta e segrega não mostra nenhuma tolerância para conviver com as 

diferenças” (MUNANGA, 1999, p. 105). 

Diante desse cenário, destaco a ocupação e o domínio preconizados no Tratado 

de Tordesilhas, o controle da foz do rio Amazonas, com vistas às terras férteis, e que 

conduziram automaticamente a instalação da base econômica, a lavoura da cana-de-

açúcar nessa região, decorrente do declínio do monopólio do comércio com o Oriente, 

que Portugal dominava, e que, porém, não teve êxito, em virtude de fatores ecológicos e 

fisiográficos desfavoráveis, e a retomada definitiva da zona canavieira nordestina 

contribuiu para esse fracasso.  

Desse modo, para facilitar a entrada de escravos africanos nessa região, e diante 

de recursos exíguos, criou-se a Companhia de Comércio do Pará e Maranhão, em 12 de 

fevereiro de 1682, cujos poderes consistiam no monopólio sobre o comércio, bem como 

a isenção de impostos sobre alguns produtos. 

Assim, a entrada de escravos se deu de maneira significativa por meio de um 

compromisso firmado de importar 10 mil escravos em 20 anos na imensidão das terras 

amazônicas, e os portugueses, no campo agrário, se detiveram no núcleo de Belém do 

Pará, o qual foi dominado no ano de 1615 por Francisco Caldeira Castelo Branco, 

considerado por historiadores o primeiro latifundiário do Pará.  

Assim, pouco a pouco, os portugueses se estenderam pelas terras entrelaçadas 

por numerosos igarapés e rios, os quais vinham desembocar as proximidades do rio 

Guamá, Capim, Acará, bem como no baixo Tocantins, na ilha de Joanes e nas pequenas 

ilhas das redondezas, onde foram construídos  



 66 

[...] diversos engenhos, como o [...] Murucutu, com 40 a 50 escravos; ou 
então, o Madre de Deus, de Eduardo Angelim, que chegara a possuir 72 
cativos. Na verdade, desde o período colonial, na região de Belém, tanto em 
seu espaço urbano, quanto em suas cercanias, concentrava-se boa parte da 
população escrava da Província (BEZERRA NETO, 2001, p. 59).    

 

Nesse contexto, Salles (2004), ressalta também, a existência de 22 engenhos 

chamados  

[...] “engenhos reais”, estabelecimentos de primeira ordem, como ainda há 
testemunho de casas senhoriais em perfeito estado de conservação ou apenas 
majestosas ruínas. E indicou entre os maiores os seguintes: Itacuã, Ibirajuba 
ou Burajuba, Carambaba, Jaguarari, Itaboca, Juquiri, todos localizados nas 
terras de Moju (p. 160).        

 

Esse autor ressalta ainda que tal Município tornou-se uma das áreas mais 

conflituosas, sendo os jesuítas um dos grandes latinfundiários de fazendas nessa região, 

e que se dedicavam na produção do açúcar, algodão, cacau, café, etc.  

 Moju (município que em que está localizado o Quilombo de Jambuaçu), então, 

“guarda memória da violência nos campos, do banditismo dos ricos proprietários, das 

brigas que refletiam as divergências políticas, a ponto de perturbarem, várias vezes, a 

própria existência do município” (ibidem, p. 162).   

Assim, 

[...] registro [...] na pequena Moju que, com suas oligarquias, constituídas 
nas priscas eras, continua a representar os donos do poder, oprimindo e 
excluindo parcela considerável da população neste mundo, o melhor de 
todos os mundos possíveis, comandado por insignes sofismógrafos do 
capitalismo (ibidem, p. 166).   

 

Com efeito, a escravidão na Amazônia no século XVII ainda é incipiente, uma 

vez que os  

 

[...] primeiros escravos haviam sido introduzidos na Amazônia pelos 
ingleses [...], haviam fundado sua feitorias na região situada entre a costa do 
Amapá e a zona dos estreitos. Todavia, os ingleses e os demais 
conquistadores holandeses, franceses e irlandeses acabaram sendo expulsos 
da região amazônica pelo avanço luso a serviço da coroa espanhola (ibidem, 
p. 21).        

 



 67 

No século XVIII ainda não era significativa a presença de escravos negros, 

acontecendo “realmente entre os anos de 1682 e 1692 [...] no Grão- Pará, face a 

ausência de tráfico entre esta capitania e a África” ( ibidem, p. 22).  

Nesse aspecto, é o índio que protagoniza como elemento central para exercer o 

trabalho escravo no extrativismo das drogas do sertão, bem como do cultivo dos 

diversos tipos de lavoura e fazendas, especificamente em terras localizadas na capitania 

paraense. “Esta situação fazia com que o sustento das lavouras iniciadas na Colônia 

fossem dependentes do trabalho escravo indígena, apesar de legislação metropolitana 

muitas vezes contrária à escravidão dos índios” (ibidem, p. 23).  

Contudo, especificamente em “1708, por José de Azevedo, já se introduzia nas 

regiões do Maranhão e do Grão-Pará 200 escravos d’África por ano” (ibidem, p. 22) 

durante o consulado pombalino, considerando  

 

[...] um aumento bastante significativo do movimento de fugas de índios 
domiciliados nas vilas sob o regime do “Directorio” com a formação de 
mocambos compostos por índios quando os mesmos não se aquibolovam 
com cativos africanos igualmente fugidos (ibidem, p. 25).       

 

Desse modo, a partir da metade do século XVIII, a economia escravista em solo 

amazônico ocorria em núcleos coloniais e engenhos de açúcar que se fixaram em torno 

de Belém, do Baixo Tocantis, do Amapá, do Marajó, do Baixo Amazonas, do nordeste 

paraense e da zona fronteiriça com o Maranhão.  

Era a agricultura comercial, que se baseava, portanto, na exploração do cacau 

silvestre em grande escala, cacau cultivado, cana de açúcar, tabaco, café, algodão, arroz, 

criação de gado bovino, que substituía os trabalhadores indígenas pelos africanos, cuja 

promessa consistia em incentivos fiscais da Coroa. Isso se torna atrativo para os 

produtores sediados na Região Amazônica. 

 

A lavoura canavieira ocupou uma área bem mais extensa do que a atual. 
Estendeu-se praticamente em redor do círculo do golfão marajoara, 
ocupando inclusive certa área da ilha de Marajó. Subiu também a calha do 
Tocantis. Em Cametá, por exemplo, em 1752, dentro da vila e sítios da 
redondeza, somavam-se 129 proprietários agrícolas, cujo pessoal trabalhava 
especialmente na lavoura da cana, cacau e nos roçados de espécies 
alimentícias (SALLES, 2004, p. 48).  

 



 68 

Dessa maneira,  

 

[...] foram introduzidos na Amazônia Portuguesa um número de escravos 
possivelmente superior aos 25.365 africanos desembarcados nos portos de 
Belém e São Luís pelos navios da companhia [...] tornando-se Belém não 
somente um centro receptor de trabalhadores escravos negros, como o seu 
principal redistribuidor na Região Amazônica e capitanias limítrofes 
(BEZERRA NETO, 2001, p. 28).   

 

A população amazônica, então, cresce e se mistura. São agora mulatos (branco e 

negro), mamelucos (branco e índio), curiboca (negro e índio), cafuzo (mameluco e 

negro), crioulos (pai e mães negros), tapuio (pai e mãe índios aldeados, tendo em vista o 

contato obtido com os europeus).   

Porém, entre os anos de 1778-1792 ocorreu “uma retração da importação de 

escravos africanos” (ibidem, p.30) nessa região, considerando sua impotencialidade no 

campo econômico de sustentar o tráfico, a escravidão.  

Após isso, em 1834, houve a derradeira entrada de escravos africanos na 

Amazônia. E na década de 1850, o fim definitivo do tráfico de negros para o Brasil, o 

que não representava, entretanto, a interrupção dessa atividade em solo amazônico.  

 

Ou seja, a partir de 1834, a demanda da economia amazônica por escravos 
seria atendida pelo tráfico interno, que usualmente conhecido como tráfico 
interprovincial, já estava em curso pelo menos desde os primeiros anos de 
formação do Império (ibidem, p. 35-6).  

 

Nesse contexto, destaco festas e folguedos, como o marambiré (Alenquer – 

versão local da congada, realizada num bairro de negros, chamado de Luanda); o aiué 

(Oriximiná – grupo de dançadores negros que de 26 de dezembro a 6 de janeiro dançam 

em homenagem a São Benedito); o império (Cametá – constituía-se de cortejo e da 

coroação do rei e da rainha negros, na festa de São Benedito); o marabaixo (Amapá - 

sincretismo com os cultos católicos populares, talvez herança do negro de Angola, 

lembrando a capoeira). 

Portanto, nessas festas e folguedos populares na região amazônica a capoeira 

estava presente, mas não se constituía como tipo de luta, tal como se deu em Salvador e 

Rio de Janeiro; porém ocorria por ocasião da Cabanagem, em 1835, em rodas de 

boemias e malandragens atreladas ao boi-bumbá, assim como em folguedos populares. 



 69 

Contudo, houve perseguições por parte dos militares os quais consideravam ser ela, a 

capoeira, perigosa, considerando o uso de paus, navalhas e facas. Nesse cenário, “o que 

se pretendia agora, nos alvores da República, era limpar a capital do país dos “vadios”, 

principalmente negros que, após a abolição, pulavam pelos quatros cantos da cidade, 

sem ocupação definida e provocando freqüentes distúrbios” (SALLES, 2004, p. 124).  

 

A capoeiragem é sem dúvida herança cultural do negro. O aprendizado se 
fazia ainda molecote, que se adestrava imitando os maiorais. Esse molecório 
costumava-se exibir fazendo “traços”, à frente das procissões, dos cordões 
carnavalescos, dos bumbas, balizas célebres, ou acompanhando, por fora, 
bandas de música, inclusive militares, em desfile (ibidem, p. 133).  

 

Assim, a contribuição africana para a Amazônia manifestou-se em um cenário 

de batuque sincretizado com os costumes advindos do candomblé baiano e da umbanda 

do Rio de Janeiro, bem como com elementos católicos, com os “encantados” indígenas, 

assim como com o vodu, denominado também de vudum e vudunce.  

E, nesse contexto, a devoção popular torna-se presente, como, por exemplo, na 

devoção a 

[...] São Benedito, patrono de muitas freguesias, cujas irmandades se 
multiplicaram por todo o Estado. Paralelamente, a irmandade de N. S ª do 
Rosário dos Homens Pretos foi fundada em Belém a 9 de agosto de 1682. É 
dessa época a construção da primitiva ermida, demolida em 1752 e 
reconstruída no mesmo ano, com idênticas proporções e no mesmo lugar 
(ibidem, p. 26). 

 

Nesse sentido, destaco ainda o samba-de-cacete, que era “variação geográfica do 

mineiro-pau, dança dos pauliteiros, como em Portugal, em que os dançarinos 

simulavam uma luta de cacete. Cametá, baixo Tocantins, principalmente em 

comunidades remanescentes de quilombos” (ibidem, p. 217).   

Destaco, também, o Lundum, a dança predileta dos negros e mulatos: 

 

[...] voz corrente na Amazônia de lundum é a mais antiga expressão da 
lúdica negra na Amazônia. Espécie de samba de roda, dança e canto comum 
em todo o Brasil desde o século XVIII. Popular e folclórico, o lundum 
abrange extensa área geográfica da Amazônia. Pode-se afirmar que entre as 
danças brasileiras de origem africana, é o lundum a de maior penetração no 
vale amazônico (ibidem, p. 200).        

 

Assim,  

[...] a lúdica africana trazida pelo negro escravo nutriu intensamente o 
folclore regional. Foi o negro que deu ao caboclo amazônico, tido como 



 70 

taciturno, e pouco expansivo, a vivacidade de alguns motivos coreográficos 
e musicais. Pode-se mesmo afirmar que a base da lúdica amazônica é 
essencialmente africana (ibidem, p.31). 

 

Contudo, a pajelança (herança indígena), e o batuque, de cunho africano, 

enfrentaram, através dos tempos, a intolerância oficial e a repressão policial, por meio 

de alguns documentos que legislavam contra, no período colonial, como a legislação 

interna das Missões, o Código de Posturas Municipais no Pará em 1848, preconizado 

nos artigos 33 e 82 (ibidem, 2004).  

Assim, ressalto a assistência religiosa que entrou nas capitanias, com destaque 

para o batizado, que poderia ser realizado em cada navio, caso houvesse Clérigos 

(ibidem, 2004).  

Desse modo, a Amazônia, que foi cenário para a escravidão: 

 
[...] possui a maior floresta tropical do mundo, abrange cerca de 7,8 milhões 
de quilômetros quadrados, e representa 5% da área terrestre do globo. Um 
território com cerca de 7,0 milhões de quilômetros quadrados de floresta 
tropical úmida, cortada de ponta a ponta pelo Rio Amazonas, o de maior 
volume d’água do mundo e com 6577 quilômetros de extensão, e por mais 
de 1000 de seus afluentes formando a rede de vias navegáveis da ordem de 
25 mil quilômetros. A Amazônia brasileira constitui cerca de 60% dessa 
grande região que se caracteriza por uma singular biodiversidade 
(PINHEIRO; CORVELO, 2000, p. 42).           

 

Trata-se de uma região que nos anos 1970, por ocasião dos projetos ofertados e 

implementados pelos governos militares, torna-se conhecida pejorativamente como 

“inferno verde”, denominação atribuída por Alberto Rangel (MAUÉS, 2000). 

Representa um celeiro natural de biodiversidade, porém com ações de impactos 

ambientais quando o homem, em busca de melhores condições de vida, adentra nessa 

região para explorar os recursos naturais que estão em sua volta, muitas das vezes sem 

nenhum direcionamento sustentável (MING, 2009), no qual “quem permanece só tem 

correspondência com o mundo real na imaginação de quem vive longe dali” (ibidem, p. 

24). 

Nessa região, então, que apresentava em torno de 400 mil índios de quase 200 

etnias (MING, 2009), o negro amazônico também se insere, pois, historicamente, esses 

negros, na condição de escravos, não admitem mais a sua situação, a qual os leva a 

fugirem para as matas densas da floresta amazônica de maneira difícil e arriscada (os 

primeiros quilombos); concentrando-se, segundo Salles (2004), na calha do Amazonas, 



 71 

em Tocantis, na ilha do Marajó (Anajás), no Amapá (Oiapoque-Calçoene, Mazagão) e, 

principalmente, a leste de Belém que, no entanto,  

 
[...] chegou o momento em que a fuga não era uma aventura com resultados 
definidos. Uma vez escapado do cativeiro, sabendo o terreno onde pisava, 
surgiam os acoutadores mais ou menos conhecidos. A ação destes se tornou 
tão ruinosa para os proprietários de escravos que o governo teve de tomar 
medidas energéticas. Nas leis da escravidão, o acoutador de escravos era 
enquadrado com extrema severidade (ibidem, p. 85).    

 

Nesse contexto, a formação dos primeiros quilombos no Brasil estava atrelada a 

“várias revoltas [...] na luta pelo fim deste regime desumano e cruel” (MUNANGA, 

2006, p. 98). Destaco que a Amazônia também teve um movimento revolucionário 

denominado Cabanagem, no Pará (1835-1840), que, carregado de momentos de guerra 

interna pelo ideal de liberdade, foi propício para o estabelecimento de quilombos nessa 

região e que,  

 
[...] empolgados pelas pregações liberais, os negros e mulatos tiveram, não 
há dúvida, uma atuação de relevo na Cabanagem. [...] A Cabanagem teve, 
porém, como principal consequência, a desorganização do regime escravista. 
Cessado o movimento, este se refez lentamente. Os negros que escaparam 
foram engrossar os quilombos. Os mais famosos se localizaram no Tapajós e 
no Trombetas e deles ainda há remanescentes. (SALLES, 2004, p. 38).      

 

 E a Cabanagem foi um movimento que eclodiu no Pará no século XIX, o qual 

expressou a luta contra os ditames do governo Central e a conquista da autonomia 

política do Estado. Segundo Di Paolo, autor italiano: 

 

[...] é a revolução popular mais importante da Amazônia e entre as mais 
significativas da história do Brasil. Explodiu, depois da declaração da 
Independência, pela saturação da paciência cabocla diante da sistemática do 
governo central em negar aos mais antigos habitantes da região o direito 
elementar da cidadania (1990, p. 143). 

 

Desse modo, Munanga (2006) considera que o aquilombamento existiu em 

lugares onde ocorreu a escravidão dos africanos e seus descendentes, como nas Guianas, 

nos Estados Unidos, nas Américas, apresentando nomes diferentes, respeitando a região 

em que os quilombos estavam localizados; nos países de colonização espanhola 

denominados de cimarrónes, em Cuba e Colômbia de palenques; em Venezuela, de 

cumbes; na Jamaica, de marroons. 

Dito isto, 

      



 72 

A palavra kilombo é originária da língua banto umbundo, falada pelo povo 
ovimbundo, que se refere a um tipo de instituição sociopolítica militar 
conhecida na África Central, mais especificamente na área formada pela 
atual República Democrática do Congo (antigo Zaire) e Angola. Apesar de 
ser um termo umbundo, constitui-se em um agrupamento militar composto 
pelos jaga ou imbangala (de Angola) e os lunda (do Zaire) no século XVII 
(ibidem, p. 71).  

Os primeiros quilombos eram voltados exclusivamente para “abrigar” os 

escravos negros, desenvolveram-se em larga escala, considerando a insatisfação e a não 

aceitabilidade das atividades de trabalho escravo que a eles eram impostas de forma 

arbitrária. Munanga (2006) admite que os primeiros quilombos 

 

 
[...] não significam refúgio de escravos fugidos. Tratavam-se de uma reunião 
fraterna e livre, com laços de solidariedade e convivência resultante do 
esforço dos negros escravizados de resgatar sua liberdade e dignidade por 
meio da fuga do cativeiro e da organização de uma sociedade livre. Os 
quilombolas eram homens e mulheres que se recusavam viver sob o regime 
da escravidão e desenvolviam ações de rebeldia e de luta contra esse sistema 
(ibidem, p. 72).   

 

Nesse sentido, este autor admite ainda que existiam semelhanças entre o 

quilombo africano e o brasileiro, os quais foram constituídos no mesmo período. O 

autor ainda observa que os quilombos existentes no Brasil representam uma inspiração 

africana, reconstruídos pelos negros escravizados como forma de alternativa de refúgio 

e oposição aos ditames escravocratas, além de ser uma ávida busca por melhores 

condições de vida a qual todos têm direito. 

Não obstante os quilombolas viverem em lugares seguros, ainda estavam perto 

de fazendas, de vilas e cidade e, por isso, ainda eram motivos de pesadelos e noites mal 

dormidas de senhores de fazendas, uma vez que “mantinham redes de apoio e de 

interesses que envolviam escravos, negros livres e mesmo brancos, de quem recebiam 

informações sobre movimentos de tropa e outros assuntos estratégicos” (REIS, 2007, p. 

20). 

 
Essa complexa trama de relações Flavio Gomes chamou de “campo negro”, 
um espaço social, econômico e geográfico através do qual circulavam os 
quilombolas e que incluía senzalas, tabernas, roças, plantações, caminhos 
fluviais e pântanos, alcançando vilas de pequeno porte e cidades, e cidades 
do porte do Rio de Janeiro, quando já era a mais populosa do Brasil, em 
meados do século XIX (ibidem, p. 20).     

 

 



 73 

De acordo com Treccani (2006, p. 34), “o primeiro quilombo brasileiro teria 

surgido a partir de 1575”, e recebeu várias denominações, como calhombolas (ibidem, 

2006), amoncambados, bosnegers (termo dados pelos holandeses, que significa negros 

da mata), mocambos (REIS, 2007), sendo que a sua localização era considerada uma 

estratégia de defesa e de fuga das forças repressoras que “rondavam” os quilombos, no 

sentido de “espalhar armadilhas, cavar buracos, mudar constantemente de lugar” 

(TRECCANI, 2006, p. 62).  

 
Os quilombos representam uma experiência de ruptura de ordem jurídica 
vigente na época. Era uma constante ameaça à economia colonial, cujo 
combate exigia a criação de todo um aparato repressivo especializado. Sua 
existência durante todo o regime colonial e imperial representou a 
desmoralização do aparato jurídico-ideológico instalado para combatê-los 
(ibidem, p. 41).       

 

Destaco que, durante as fugas, os escravos, em algumas regiões do Brasil, eram 

perseguidos pelos capitães-do-mato, geralmente pretos ou pardos forros, bem como 

egressos da condição escrava. Esses homens exerciam a profissão de capturar, de caçar 

os escravos que fugiam para os quilombos. Essa profissão era regulamentada por 

Regimento que validava a atuação de soldados-do-mato, sargento-mor e capitão-mor-

do-mato, e que existiu nas Américas, cujas denominações eram: rancheadores (Cuba), 

coromangee ragner (Guianas) (TRECCANI, 2006, p. 40).     

E, durante essas fugas, os negros se alimentavam, além dentre outras coisas, do 

mel de abelhas, “e por isso começaram a ser chamados de papa-méis” (LINDOSO, 

2007, p. 23).   

 
 
Foi o mel de abelhas silvestres o alimento quase exclusivo dos primeiros 
negros fugitivos, e era o seu alimento de sobrevivência. Bastava que o negro 
estivesse em seu mocambo da mata, para coletá-lo. As abelhas produziam o 
mel, e os índios sabiam como colhê-lo, e foram com os índios que os negros 
aprenderam a colhê-lo nas matas onde construíam os seus mocambos. O mel 
de abelha rústica era a dádiva da natureza naquelas mtas. O mel de abelha e 
o mocambo – um alimentando, outro resguardando das intempéries – foram 
a base de sustentação da comunidade mocambeira, como as cercas reais e os 
mandiocais foram a base da organização social quilombola (ibidem, p. 23). 
      

 

Desse modo, faço um breve destaque, especificamente no Estado de Alagoas e 

no sul de Pernambuco, para o Quilombo dos Palmares que, confirmado por 

pesquisadores seu caráter pluriétnico (coexistência de negros, índios, mulçumanos, 

judeus e europeus), serve de referência e orgulho para os africanos escravizados.  



 74 

Esse Quilombo, que localiza-se até hoje na Serra da Barriga, foi   

 

[...] construído a partir do final do século XVI e em todo o século XVII, 
usando como defesa suas cercas reais ou paliçadas, de herança indígena, e 
provavelmente de índios Tupinambás. Índios que antes tinham aldeias onde 
os negros fugitivos construíram suas comunidades quilombolas (ibidem, p. 
61).     

 

O Quilombo dos Palmares se mostrava como confederação de mocambos na 

história de lutas sociais do Brasil, liderados por Francisco, que, no “processo de 

afirmação da sua identidade enquanto negro livre e quilombola passou a se chamar 

Zumbi” (MUNANGA, 2006, p. 85) e por Ganga Zumba.  

 

Nesse contexto, podemos entender melhor o que os traficantes europeus 
faziam ao comprarem um negro africano: davam-lhe um nome cristão como 
uma das tentativas de esvaziar o africano da sua cultura, como uma tentativa 
de fragmentar sua identidade. Esta era mais uma das facetas da violência do 
regime escravista. Nomes como Mateus, Lucas, Hilário, Maria, Antonia 
eram dados pelos colonizadores, mas os africanos escravizados, no interior 
das senzalas, continuavam a se considerar Nzenga, Moboti, Monjolo e assim 
por diante, de acordo com a sua origem étnica do seu país africano de 
origem (ibidem, 2006, p. 85). 

  

 Diante disso, os líderes do Quilombo de Palmares eram: 

 

Zumbi [...] dado como negro ladino, nascido em Porto Calvo antigo; e 
Ganga Zumba, seu parente e rival político [...] dado como negro crioulo, 
nascido em África, e cuja mãe desempenhava um papel decisivo no arraial 
quilombola da Cerca Real do Macaco, no oiteiro do Barriga. Zumbi manda 
matar Ganga Zumba – assim diz a tradição -, acusando-o de fazer aliança 
com o governo de Pernambuco (LINDOSO, 2007, p. 25).   

 

 E, nesse contexto, destaco que Zumbi tornou-se o exemplo de coragem, e o dia 

da sua morte, 20 de novembro de 1695, é considerado o Dia Nacional da Consciência 

Negra. Desse modo, é sancionada pelo o presidente Luiz Inácio Lula da Silva, então, em 

9 de janeiro de 2003, a Lei 10.639, que altera a Lei 9.394/96, assegurando, dentre outros 

aspectos, a inclusão do dia 20 de novembro como o Dia Nacional da Consciência Negra.  

 Assim, o Quilombo de Palmares “foi mais do que criar um estado de alforria por 

conta própria, foi criar um estado de nação” (LINDOSO, 2007, p. 19). Nesse aspecto, 

esse objetivo subjaz à sobrevivência por meio da criação de cercas reais, enquanto 



 75 

alternativas de defesas, denominadas Cerca Real do Macaco, localizadas nas matas do 

oiteiro do Barriga. Tais cerrcas representavam a unidade das comunidades de 

mocambos lideradas por Zumbi (idealizou uma nação mais politicamente) e Ganga 

Zumba (pensou uma nação mais etnologicamente) (ibidem, p. 19-20).       

E o termo mocambo 

 

[...] é a forma de habitação ou moradia que aqui se instalou para refúgio de 
negros fugitivos ns matas úmidas, que sendo uma herança africana, nas 
condições de então teve influência das formas indígenas de moradia 
portuguesa rural [...]. A forma mocambo depois migrou pra designar uma 
forma urbana de moradia despicienda, antagônica do sobrado urbano, e 
destinada a moradia de pobres na periferia da cidade do Recife (ibidem, p. 
32).       

 

Com isso, as comunidades mocambeiras representaram um feito de cunho social 

que demonstravam o poder quilombola. Essas comunidades consistiam  

 

[...] nos roçados de mandioca e de batata doce, e cará, e ainda, das parcas 
coletas dos raros frutos silvestres sazonários, e da caça de animais selvagens, 
como o tatu, a capivara, a paca, o porco queixada, o gato do mato, o 
tamanduá, e da pesca de rios, foi um fato social de criação africana, mas que 
contou com a contribuição cultural de índios de migração e do branco 
mestiçado e pobre (ibidem, p. 35).    

 

Nesse contexto, a evolução da criação de comunidades de mocambos para a 

formação de quilombos foi acontecimento social que se deu em todo o Brasil, onde 

ocorreu a escravidão de negros africanos advindos de seu país de origem já na condição 

abjeta de escravos. Esse acontecimento social ocorreu de maneira significativa, 

principalmente nas terras do sul do antigo Pernambuco, e onde surgiu Alagoas. 

Tratavam-se de terras ricas, onde se plantaram os primeiros canaviais “com base nos 

engenhos de almanjarras, na escravidão de negros africanos, da servidão de índios 

destribados, na submissão de brancos pobres mestiços e na criação de uma aristocracia 

de casagrande inteiramente rural e agrícola” (ibidem, p. 18).        

Com isso, com a formação de quilombos, a ocupação da terra se dava de 

maneira insurgente, fora do modelo estatal da compra e venda, ou seja, ao se fixar na 

terra, o quilombola cuidava daquele espaço geográfico e fixava moradia, atitude que 

levava os latifundiários a expulsá-los suas terras.  



 76 

Assim, numa relação com a abolição da escravatura à distribuição das terras de 

fazendeiros aos ex-escravos, em 18 de setembro de 1850, houve a aprovação da Lei de 

Terras, Lei nº 601, que impedia a aquisição da propriedade da terra a não ser pela 

compra, não sendo autorizadas novas concessões de sesmaria, tampouco a ocupação por 

posse. Seria permitida a venda de todas as terras devolutas que não estavam sob os 

cuidados do poder público em todas as suas instâncias e aquelas que não pertenciam a 

nenhum particular, sejam estas concedidas por sesmarias ou ocupadas por posse 

(TRECCANI, 2006). 

Com essa medida legal, que aconteceu quase que junto com a fim do tráfico 

negreiro no Brasil, essa Lei foi condicionada com o fim da escravidão, ações essas que 

vieram dificultar a vida dos novos libertos e aumentar a sua discriminação. Por isso, 

cabe-nos “reparar uma dívida histórica, que tem seu fundamento numa injustiça 

histórica praticada secularmente contra os negros, além de ser uma forma de preservar a 

riqueza das diferentes culturas nacionais” (ibidem, p. 79).   

Portanto, nesse âmbito de conflitos e lutas políticas em comunidades 

quilombolas e que perpassam pelo plano simbólico, ressalto que atualmente os 

quilombos evidenciam uma identidade quilombola que vem sendo construída como luta 

de afirmação e de direitos do negro no Brasil, e que se origina no entrechoque de 

culturas que se estabeleceram entre as civilizações européias e a africana, nas diferenças 

de posição, de situação e de interesses, nos quais o povo escravo distante de seu país, de 

sua família e, muitas vezes, impedido de cultuar a sua própria religião, “não se 

comportou como coisa no processo de formação do nosso país. O negro foi um agente e 

não um paciente” (RODRIGUES, 1987, p. 137).  

Desse modo, o termo “quilombo” que reflete o princípio da sobrevivência, é 

uma nova roupagem pautada em paradigmas que vêm recontextualizar e redimensionar 

esse termo (consciência das identidades de ideias e projeto e não mais somente de 

identidade de pertença), uma vez que  

 
[...] não está isolado do restante da população e nem sempre a sua formação 
decorre de “insurreições ou rebelados”. Um dos objetivos da formação de 
quilombos, na atualidade, é a luta ou a resistência [...]. Essa perspectiva 
permite pôr em relevo a importância dos processos de construção da 
identidade, considerando as características peculiares a cada grupo (REIS, 
2008, p. 02). 

 

Acevedo (1998) apresenta que o quilombo foi 



 77 

[...] a primeira opção à conquista da liberdade, enquanto reivindicação de 
um outro modo de vida, é fundador de sua territorialidade e permite que 
mantenham sua especificidade como camponeses. Enquanto produto 
histórico, fornece elementos explicativos sobre os mecanismos de unificação 
política, de representação simbólica e de construção de um universo 
mitológico na existência cotidiana, extremamente importante para manter 
certas características culturais que atualizam sua etnicidade (p. 155). 

 

Esse termo ainda apresenta-se configurado como “remanescentes de 

quilombos”, porém, Munanga (2006, p. 75) observa que os antropólogos atentam para 

esse termo, quando admitem que “essa utilização ampla do conceito de quilombo e de 

remanescente de quilombo merece ser discutida com cuidado, pois pode causar certa 

mistura e confusão conceitual” no sentido de que a forma de existir das comunidades 

negras do campo perpassa por meio de peculiaridades que são historicamente diversa e 

específica. 

Logo,  

[...] se associa, assim, à identidade “cabocla amazônica”–ribeirinhos, 
caçadores, extrativistas, pescadores, mas também agricultores, motoqueiros, 
trabalhadores sazonais em latifúndios, comerciantes e outras –, assumindo 
um caráter multifacetado ao se compor de inúmeras dimensões das relações 
específicas de alteridade que se estabelecem (PEREIRA, 2008, p. 100-1). 

 

E essas peculiaridades específicas podem ser consideradas, aquelas que 

perpassam pelo campo da disputa das identidades de ideias e projeto (BAUMAN, 

2005), (e não somente mais de identidade de pertença, como ocorriam nos primeiros 

quilombos), enquanto forma de expressão da identidade étnica e da territorialidade, 

construídas sempre em relação aos outros grupos com os quais os quilombolas se 

confrontam e se relacionam (como a escola – os professores).  

O autor Treccani (2006) diz que remanescentes de quilombos 

 
[...] é uma categoria jurídica e antropológica absolutamente nova, que cria 
várias dificuldades de interpretação, pois antes de 1988, não era utilizada 
nem pelos grupos sociais interessados, nem pelos historiadores, ou pelos 
antropólogos e demais cientistas sociais. Ainda hoje é uma categoria jurídica 
cujo conteúdo não é compreendido nem utilizado pela maioria das 
comunidades. Esta denominação parece quere definir estes grupos sociais 
pelo que eles já não são mais; traz embutida uma noção de algo residual, 
alguém que já foi e do qual permanecem só algumas lembranças, alguns 
vestígios, reminiscências não bem identificadas (p. 85).   

 

Assim, essa categoria pode estar associada aos conflitos de interesse que 

assolam no Brasil contemporâneo, 



 78 

[...] isso porque a titulação de terras quilombolas, a exemplo do que ocorre 
com os índios, tem caráter coletivo: é proibido parcelar o território ou 
vendê-lo a qualquer tempo. Tentados por ofertas de fazendeiros a abrir mãos 
das terras, alguns trocam de lado e passam a trabalhar contra o 
reconhecimento do grupo (ALDÉ, 2007, p. 32).      

 

Contudo, diante dessas ameaças de ordem macroeconômica, em que muitos 

fazendeiros e empresas adentram nessas terras, o processo de luta e resistência negra 

remonta há muito tempo com um quadro de ranço escravagista, porém, com outros 

contornos (MUNANGA, 2006).  

Assim, destaca-se a Revolta de Chibata (1910); a Frente Negra Brasileira (1931 

– o primeiro movimento genuinamente brasileiro); o Teatro Experimental do Negro – 

TEN (1944); o Movimento Único Unificado – MNU (1978); o Movimento de Mulheres 

Negras.    

E, nesse aspecto, 

 

[...] nos anos seguintes, assistiu-se à emergência de várias outras 
agremiações com o mesmo fim, como o Movimento Brasileiro contra o 
Preconceito Racial, a Associação dos Brasileiros de Cor, a União Nacional 
dos Homens de Cor, a Associação José do Patrocínio e o Movimento Afro-
Brasileiro de Educação e Cultura. Na década de 1940, foi fundado o Teatro 
Experimental Negro, a partir de onde surgiu o Comitê Democrático Afro-
Brasileiro, com vistas à luta pela libertação de presos políticos. O Teatro 
Experimental do Negro promoveu ainda, a Convenção Nacional do Negro 
Brasileiro e a Conferência Nacional do Negro. Em 1950, ocorreu o 1º 
Congresso Negro Brasileiro. Foi um evento muito importante, porque foi 
concebido como uma resposta aos que tomavam as populações 
afrodescendentes exclusivamente como objeto de estudo, sem considerá-las 
como produtoras de conhecimento. A partir da década de 1970, a 
organização negra se intensificou e surgiram diversas organizações voltadas 
para a valorização do negro e para a conquista e defesa de sua cidadania. [...] 
Ainda em 1970 e, especialmente, com a proximidade do Centenário da 
Abolição, no Brasil, o Movimento Negro se tem encaminhado no sentido de 
tornar sua luta mais objetiva (COELHO, 2008, p. 32).          

 

Nesse bojo, destacam-se Movimentos e Associações que se mobilizam, 

atualmente, em prol de comunidades quilombolas, tendo em vista assegurar o direito a 

espaços geográficos dessas comunidades diante das constantes ameaças de grandes 

empresas. Como, a Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras 

Rurais Quilombolas (CONAQ), que busca integrar organizações locais e estaduais de 

quilombos, cuja organização consiste de maneira apartidária; a Associação de 

Comunidades Remanescentes de Quilombos do Município de Oriximiná – ARQMO; a 



 79 

Coordenação Regional das Comunidades Remanescentes de Quilombo do Baixo 

Amazonas, que reúne os Municípios paraenses de Oriximiná, Óbidos, Alenquer e 

Santarém; a Comissão Pastoral da Terra – Pará; a Comissão Pró-Índio de São Paulo; a 

Federação dos Trabalhadores na Agricultura do Pará – FETAGRI –; a Associação de 

Universidades Amazônicas – UNAMAZ; o Centro de Defesa e Estudos do Negro no 

Pará – CEDENPA, entre outras organizações. 

Nesse contexto, o CEDENPA, que está sediado no Estado do Pará, atua balizado 

por três eixos que se interligam: participar das mais variadas articulações que se liguem 

à luta em favor da eliminação das hierarquias sociais; estimular o aumento da 

autoestima coletiva do segmento negro; incentivar o segmento negro a lutar por uma 

cidadania plena. Atua, ainda, em: a) projetos na área da educação, por meio de 

parcerias; b) trabalhos voltados ao estimulo e à geração de renda de grupos de mulheres 

no meio urbano e quilombolas; c) atividades ligadas à valorização da afrocultura, 

atendendo a alunos, por meio de uma biblioteca especializada em assuntos sobre a 

questão negra; d) palestras e cursos sobre essa questão; e) Fóruns e Conselhos ligados à 

questão do Negro (SEDUC, 2006). 

Assim, esses Movimentos, e outros, podem ser considerados pioneiros no debate 

político sobre a situação do negro, no sentido de que o Brasil precisava reparar as 

atrocidades acometidas com esse segmento da sociedade, e que historicamente, advém 

da 

[...] ideia de uma “reparação” [...]; uma necessidade histórica. Essa dívida 
apresentava duas dimensões: aquela dos senhores que, ao longo dos séculos, 
se tinha beneficiado gratuitamente do trabalho escravo, e aquela que 
perdurava ainda, apesar da igualdade formal garantida pelo ordenamento 
jurídico, que era o estigma de ser negro, fato que gerava novas situações de 
exclusões [...]. (TRECCANI, 2006, p. 81-2).      

 

Portanto, admito que, atualmente, os Movimentos e Associações contribuem na 

construção de uma identidade quilombola (consciência das identidades de projeto), as 

quais têm como pano de fundo a diversidade cultural e o respeito à diferença, e, nesse 

caso, cito a Pedagogia do Oprimido, Freire (1987), que não somente problematiza a 

relação de poder inerente ao processo educacional, ao afirmar que toda educação é 

política, como traz para o debate ético o respeito às diferenças de classes e culturas. 

Na luta pela democratização do país, então, esses Movimentos compõem em 

suas agendas de reivindicações questões sobre a identidade quilombola e a sua relação 



 80 

com a cultura negra: a educação, o trabalho, a mulher negra, a cor da pele, o racismo, as 

religiões afro-brasileiras, o cotidiano dos bairros negros e a política internacional, entre 

outras (SANTOS, 2005).   

 

Afirmar a Raça Negra implicou, então, sugerir uma alternativa à memória 
histórica – sempre pensada a partir da Europa -, incluindo nela a herança 
construída pelos milhões de afrodescendentes. A adoção da categoria raça, 
neste sentido, constituiu-se em estratégia ideológica para denunciar a 
discriminação. Foi a experiência da discriminação que produziu uma 
identificação, traduzida pela categoria Raça – agora acrescida de um valor 
positivo (COELHO, 2008, p. 26).  

 

Assim, esses Movimentos, desde a sua origem, aparecem como princípio ético 

que tem orientado a ação de grupos culturalmente dominados, cujos direitos de 

preservarem suas características culturais foram negados. Este direito negado favoreceu 

a emergência desses Movimentos, que reivindicavam, no início, exclusivamente, a favor 

de grupos étnicos.  

Com isso, os Movimentos têm sido relevantes nesse contexto, uma vez que, de 

forma organizada, lutam pelos seus espaços no campo político, social, cultural e 

educacional, travando debates sobre temas de afirmação dessa identidade e realizando 

ações efetivas no cenário social, e que “a atuação política das populações negras pode 

ser percebida desde o período anterior ao fim da escravidão [...] nas lutas pela 

Abolição” (ibidem, p. 31-2). 

Diante disto, as reivindicações de Movimentos, surgem a partir de novos 

contornos, na medida em que o embate e a negociação política sobre relações raciais no 

Brasil se expandiram para além dos próprios Movimentos.  

Nesse aspecto, o país começa a dar seus primeiros passos sobre identidade 

quilombola, por meio de mobilizações, de programas, de leis, de decretos, etc. (LOPES, 

2006). 

Dessa forma, tem-se a Constituição Federal de 1988, “que operou, portanto, uma 

verdadeira inversão do pensamento jurídico: o ser quilombola, fato tipificado como 

crime durante o período colonial e imperial, passa a ser elemento constitutivo de 

direito” (TRECCANI, 2006, p. 79). 

Assim, no seu Art. 205, preconiza caber ao Estado assegurar, por meio da 

educação, direitos iguais para o desenvolvimento integral de todos e de cada um, na 



 81 

condição de pessoa, cidadão ou profissional. E como possibilidade de valorização da 

identidade quilombola, reconhece os direitos dos quilombos à terra, quando considera, 

no Art. 68, do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias: "Aos remanescentes 

das comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas terras é reconhecida a 

propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os títulos respectivos" (ibidem, p. 

83), beneficiando assim mais de 1.000 comunidades quilombolas no Brasil. 

 

Apesar da abolição formal da escravidão decretada pela Lei Áurea (Lei nº 
3.353, de 13 de maio de 1888), passaram outros cem anos para que a 
Constituição Federal (Art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais 
Transitórias – ADCT, da Constituição Federal de 1988), devolvesse aos 
descendentes dos antigos quilombos a propriedade dos territórios que lhes 
vai permitir acesso à cidadania plena (ibidem, p. 13).      

 

Desse modo, ressalta-se ainda a Marcha Zumbi dos Palmares, enquanto 

movimento que reivindicava pela vida e pela cidadania, e que foi considerada a mais 

“expressiva manifestação política do Movimento Negro Brasileiro, a qual, no dia 20 de 

novembro de 1995, reuniu cerca de trinta mil pessoas na Praça dos Três Poderes, em 

memória ao Tricentenário de Zumbi dos Palmares” (BRASÍLIA, 2006, p. 13).  

Em 13 de julho de 2000, também a Fundação Cultural Palmares publicou a 

portaria interna de nº 40 (DOU de 14 de julho de 2000), estabelecendo procedimentos 

administrativos para o reconhecimento das comunidades quilombolas, bem como a 

delimitação, demarcação e titulação das áreas que viessem ocupar. 

Nesse contexto, a História e Cultura Afro-Brasileira também dão sua 

contribuição, quando, em 09 de janeiro de 2003, foi promulgada a Lei nº 10.639, que 

altera a Lei 9394, de 20 de dezembro de 1996, a qual estabelece as Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional Brasileira, e que resultou na Resolução CNE (Conselho Nacional de 

Educação)/CP (Conselho Pleno) n. 1, de 17 de junho de 2004.  

Diante dessa publicação, foi aprovado o Parecer CNE/CP 3/2004, que assegura 

as Diretrizes Curriculares para a Educação das Relações Étnico-Raciais e o Ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileiras e Africanas.  

Foi aprovada, ainda, a Lei 11. 645, em 10 de março de 2008, que altera a Lei no 

9.394, de 20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei no 10.639, de 09 de janeiro de 

2003, a qual estabelece as Diretrizes e Bases da Educação Nacional, para incluir no 

currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 



 82 

Afro-Brasileira e Indígena”.  

Nesse aspecto, a fim de se elaborar um plano de desenvolvimento sustentável 

para as comunidades quilombolas, foi criado o Comitê Gestor, sob a coordenação da 

Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), em “21 de 

março, através da Medida Provisória nº 111 (convertida na Lei nº 10.678, de 23 de maio 

de 2003) [...], que tem status de ministério e tem por objetivo coordenar as políticas de 

promoção da igualdade racial” (TRECCANI, 2006, p.137).  

E integrando essa Secretaria, destaca-se o Conselho Nacional de Promoção da 

Igualdade Racial – CNPIR, cuja finalidade consiste em sugerir políticas afirmativas que 

promovam a igualdade racial, enfatizando a população negra, a fim de combater o 

racismo e o preconceito presentes no setor econômico, social, político e cultural.  

Nesse bojo, tem-se também o Programa Brasil Quilombola que, integrado à 

SEPPIR, foi criado em 12 de março de 2004, na comunidade remanescente de Kalunga, 

situada nos municípios de Cavalcanti, Teresina de Goiás e Monte Alegre, no estado de 

Goiás. Esse programa propõe ações de maneira positiva, melhorias das condições de 

vida em comunidades quilombolas, no sentido de promover o acesso a bens e serviços 

de cunho social, admitindo sempre o contexto sociocultural dessas comunidades.  Esse 

programa resultou de um processo de mobilização, em novembro de 1995, por ocasião 

do I Encontro Nacional de Comunidades Negras Rurais Quilombolas, ocorrido em 

Brasília, cujo tema de discussão foi Terra, Produção e Cidadania para Quilombolas. 

Nesse encontro, uma representação foi designada para encaminhar à Presidência da 

República um documento contendo as intenções.  

Nesse contexto, a Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade 

Racial e o Conselho Nacional de Promoção da Igualdade Racial, organizou a I 

Conferência Nacional de Promoção da Igualdade Racial (Conapir), realizada em 

Brasília, em 30 de junho, 1º e 2 de julho de 2005, onde constituiu-se num marco das 

relações étnico-raciais no Brasil.  

Essa conferência que integrou com as ações que se fez nesse ano, ao Ano 

Nacional da Promoção da Igualdade Racial, a I Conapir envolveu governos estaduais e 

municipais, poderes legislativo e judiciário, instituições púbicas e privadas, reuniões 

temáticas com mulheres, juventude, religiosos, bem como a sociedade civil. Destaca-se 

ainda a Audiência Cigana e as Consultas Quilombola e Indígena.  



 83 

Com isso, doze eixos temáticos orientaram os debates durante todo o processo 

preparatório da I Conapir e apontaram as diretrizes para o Plano Nacional de Promoção 

da Igualdade Racial. São eles: Trabalho e desenvolvimento econômico da população 

negra, Direitos humanos e segurança pública, Juventude negra, Educação, Comunidades 

remanescentes de quilombos – Programa Brasil Quilombola, Mulheres negras, Saúde, 

População indígena, Fortalecimento das organizações anti-racismo, Diversidade 

cultural, Religiões de matriz africana – comunidades de terreiro e Política internacional. 

Assim, exponho algumas diretrizes apontadas no eixo Educação:  

 

Estimular a formação de um quadro efetivo de professores(as) 
capacitados(as), em todos os níveis de ensino, respeitando e valorizando a 
sabedoria da comunidade quilombola; Estimular o ensino voltado à 
realidade das comunidades remanescentes de quilombos; Garantir a 
implantação do plano de admissão e formação continuada, incluindo a 
capacitação étnico-racial de profissionais da educação, prioritariamente os 
oriundos da própria comunidade, para atuar nas áreas indígenas e 
quilombolas; Garantir a inclusão do estudo da história da comunidade, sua 
origem e seus valores na grade curricular das escolas que recebem alunos 
provenientes das comunidades quilombolas, contribuindo para o 
fortalecendo da auto-estima dos quilombolas; Estimular a implantação do 
ensino fundamental e médio e o fortalecimento das escolas, incluindo 
“campus universitário”, nas comunidades remanescentes de quilombos e 
indígenas, respeitando a especificidade de cada uma; Garantir o 
desenvolvimento de atividades referentes às datas comemorativas de 
comunidades negras, indígenas e quilombolas nos projetos pedagógicos nas 
escolas, enfatizando a importância dessas culturas e levando em 
consideração os calendários indígena e quilombola; Resgatar a história, 
preservando e respeitando a origem e o conhecimento tradicional das 
comunidades remanescentes de quilombos (BRASÍLIA, 2005).  

 

Desse modo, a Conferência enfoca no eixo Comunidades Remanescentes de 

Quilombos – Programa Brasil Quilombola, aspectos que as comunidades quilombolas 

encontram-se sediadas em espaços tensos que remontam desde a sua origem, povos 

escravizados e desprovidos de acesso aos seus direitos, e muitas vezes vivendo em 

miséria. Destaca ainda que os quilombolas que a terra representa para eles significação 

simbólica, a partir do momento em que seus espaços geográficos tornam-se necessidade 

vital para sua sobrevivência, logo são identidades quilombolas configuradas por meio 

de 

 
[...] manifestações culturais do grupo, onde se encontram valiosos resquícios 
arqueológicos e onde acontece a transmissão intergeracional de seu 
patrimônio material e imaterial; [...] ocupação de suas terras por fazendeiros, 
empresas ou pelo próprio poder público; legislação ambiental vigente que 
não reconhece os direitos das populações tradicionais e, muitas vezes, 
favorece conflitos nas regiões; sistema educacional deficitário, em que as 



 84 

escolas não têm a manutenção garantida nem valorizam a cultura local; 
completa falta de infra-estrutura, como energia elétrica, abastecimento de 
água e saneamento básico, nos núcleos residenciais; falta de acesso a 
programas de saúde; marginalização das questões quilombolas nas políticas 
públicas do governo federal até 2002 (BRASÍLIA, 2005, p. 69).  

 

Cabe também destacar a publicação Indagações Curriculares, que dividida em 

cinco eixos são tratados em cadernos específicos elaborados por uma equipe de 

especialistas, sob a coordenação da Secretaria de Educação Básica do Ministério da 

Educação. Esse material foi distribuído às escolas das redes públicas estaduais e 

municipais, a partir de dezembro de 2008.  

Desse modo, diante dos cinco eixos (Currículo e desenvolvimento humano, 

Educando e educadores: seus direitos e o currículo, Currículo, conhecimento e cultura, 

Diversidade e currículo, Currículo e avaliação), comento o eixo diversidade e currículo 

pertinente ao objeto de estudo desta pesquisa.  

Esse eixo aponta que sob a perspectiva cultural, a diversidade, compreende a 

construção histórica, cultural e social das diferenças que rompe os aspectos biológicos, 

logo, se constitui pela construção histórica e sociocultural. Assim, tratar diversidade no 

campo do currículo é desafiador, no sentido de que se faz necessário pautar sobre que 

concepção de educação norteia o trabalho educativo.  

Trata-se de adjetivá-la enquanto elemento do desenvolvimento biológico e 

cultural da humanidade, presente em práticas, saberes, valores, linguagens, etc., e que 

muitas vezes o sujeito imbuído pelo processo de estranhamento e exclusão ao diferente, 

esse comportamento ocasiona, quando exagerado se dão práticas tensas de forma 

desigual e naturalizada.  

A publicação discute que, a diversidade cultural, se dá bem próximo com a 

construção de processos identitários que se constroem em contexto histórico, social, 

político e cultural. Tem a ver com as estratégias por meio das quais os grupos humanos 

considerados diferentes passaram cada vez mais a destacar politicamente as suas 

singularidades. 

Desse modo, a publicação revela algumas reflexões: que indagações o debate 

sobre a diversidade biológica traz para os currículos? A nossa abordagem em sala de 



 85 

aula e os nossos projetos pedagógicos sobre educação ambiental têm explorado a 

complexidade e os conflitos trazidos pela forma como a sociedade atual se relacionam 

com a diversidade biológica? Como incorporar a discussão sobre a biodiversidade nas 

propostas curriculares das escolas e das redes de ensino? (GOMES, 2008).  

Nessa perspectiva, “a diversidade nos currículos implica compreender as causas 

políticas, econômicas e sociais de fenômenos como etnocentrismo, racismo, sexismo, 

homofobia e xenofobia. Falar sobre diversidade e diferença implica posicionar-se contra 

processos de colonização e dominação” (ibidem, p. 25).   

Desse modo, a diversidade no currículo que condiciona adotar a formação 

humana que se realiza em contexto histórico, social, cultural e político, a publicação 

advoga que a educação dos negros é um campo que traz mais indagações ao currículo 

diante de novas iniciativas com a criação, por exemplo, da Secretaria Especial de 

Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), da Secretaria de Educação 

Continuada, Alfabetização e Diversidade (SECAD), da Coordenadoria de Diversidade e 

Inclusão Educacional que tem realizado publicações, conferências e produção de 

material didático voltado para a temática.  

Também destaca que, em 2002, o Conselho Nacional de Educação aprovou as 

Diretrizes Operacionais para a Educação Básica nas Escolas do Campo, por meio da 

Resolução CNE/CEB n. 01, de 03 de abril de 2002, pelo qual contempla a diversidade 

dos povos que vivem no e do campo com suas diversas identidades, tais como, Sem 

Terra, Pequenos Agricultores, Quilombolas, Povos da Floresta, Pescadores, Ribeirinhos, 

Extrativistas e Assalariados Rurais. 

Cito ainda a Conferência Nacional de Educação – CONAE, que foi um espaço 

democrático coordenado pelo Poder Público em função da Educação Nacional. Foi 

gestado para discutir a educação escolar (da Educação Infantil à Pós Graduação), e 

realizada, em todo o território nacional, envolvendo escolas, escolas, municípios, 

Distrito Federal, estados e país, estudantes, Pais, Profissionais da Educação, Gestores. 

Com isso, aconteceu a CONAE em Brasília, entre os dias 28 de março a 1º de abril de 

2010, precedida de Conferências Municipais, de Conferências Estaduais e do Distrito 

Federal. Desse modo, destaco as políticas pensadas para a educação quilombola. 

a) Garantir a elaboração de uma legislação específica para a educação 
quilombola, com a participação do movimento negro quilombola, 
assegurando o direito à preservação de suas manifestações culturais e à 
sustentabilidade de seu território tradicional. b) Assegurar que a alimentação 



 86 

e a infraestrutura escolar quilombola respeitem a cultura alimentar do grupo, 
observando o cuidado com o meio ambiente e a geografia local. c) Promover 
a formação específica e diferenciada (inicial e continuada) aos/às 
profissionais das escolas quilombolas, propiciando a elaboração de materiais 
didáticopedagógicos contextualizados com a identidade étnico-racial do 
grupo. d) Garantir a participação de representantes quilombolas na 
composição dos conselhos referentes à educação, nos três entes federados. e) 
Instituir um programa específico de licenciatura para quilombolas, para 
garantir a valorização e a preservação cultural dessas comunidades étnicas. 
f) Garantir aos professores/as quilombolas a sua formação em serviço e, 
quando for o caso, concomitantemente com a sua própria escolarização. g) 
Instituir o Plano Nacional de Educação Quilombola, visando à valorização 
plena das culturas das comunidades quilombolas, a afirmação e manutenção 
de sua diversidade étnica. h) Assegurar que a atividade docente nas escolas 
quilombolas seja exercida preferencialmente por professores/as oriundos/as 
das comunidades quilombolas (BRASÍLIA, 2010).  

 
 
Também, ressalta-se o I Seminário Nacional de Educação Quilombola realizado 

pela SECAD/MEC, no período de 09 a 11 de novembro de 2010, em Brasília. Esse 

seminário consolidou e validou a consciência a luta do povo negro em prol de uma 

educação mais justa e solidária. E desse Seminário, os participantes elaboraram uma 

carta, denominada, Carta Aberta à recém-eleita Presidenta Dilma. Vejamos alguns 

trechos da mesma.  

 
Considerando que o racismo é um código-língua fundamentado na tolerância 
civil étnico-política que sob a égide do sectarismo onipresente e multiforme 
incorpora a tolerância passiva, aquela que permite as transgressões nas 
relações humanas, criando respaldo para a intolerância social.  
Nós, a população negra e quilombola descendente diretos das Áfricas que 
habitaram o segundo país mais negro do planeta, e protagonistas das 
políticas para a promoção da igualdade racial instituídas nos oito anos do 
Governo Luís Inácio Lula da Silva, acreditamos que se faz necessário 
estabelecer espaços dialógicos nesse marco demarcatório do governo de 
Vossa Excelência para avançarmos, a partir de 2011, na construção de um 
país mais justo e igualitário. Afirmamos que o combate à intolerância racial 
envolve estratégias de conhecimento, difusão e mobilização e programas de 
governo, que a partir da releitura do molde econômico da escravatura, criem 
estratégias transversais de combate ao racismo institucional, nas diversas 
áreas do estado político em questões específicas que atendam a esse 
contingente, que faz 122 anos após a abolição inconclusa, ainda enfrenta 
problemas oriundos do imaginário sócio-escravagista-político. [...]  
Entendemos que a superação do racismo é uma questão estratégica para o 
país, leia-se desenvolvimento sustentável, logo não pode ser apenas um 
assunto dos negros, o que indica que governo e políticas públicas para 
combate ao racismo não podem ser minimalistas e nem reedições de guetos.  
Vivenciamos os entraves racistas estruturais e conjunturais. Sabemos que o 
racismo não será superado por decreto ou com a boa vontade de alguns, 
entretanto reafirmamos que é preciso avançar rumo à democratização dos 
direitos do ser humano. O desafio que se impõe, portanto, nesse novo 
projeto político é assegurar que os ganhos políticos dos movimentos negros 
sejam respeitados e compreendidos históricos e juridicamente. 
Compreendendo que a arte de fazer política não pode estar desligada da 



 87 

história cotidiana do povo negro e quilombola, protagonistas e construtores 
da história do Brasil, nós participantes do I Seminário Nacional de Educação 
Quilombola, reunidos em Brasília, de 09 a 11 de novembro, solicitamos a 
Vossa Excelência uma audiência pública com representações e lideranças 
das populações negras e quilombolas do Brasil afirmando as ações 
afirmativas como direitos legítimos do povo negro (BARROS, 2010). 
 
 

E para ratificar esses passos significativos feitos em prol de comunidades 

quilombolas, destaco a relevância das Leis 4.504, de 30 de novembro de 1964 (Estatuto 

da Terra); 4.947, de 6 de abril de 1966 (fixa Normas de Direitos Agrário); 8.629, de 25 

de fevereiro de 1993 (regulamenta dispositivos relativos à reforma agrária). 

Destaco, ainda, os Decretos 59.428, de 27 de outubro de 1966 (regulamenta a 

colonização e outras formas de acesso à propriedade), e o Decreto 4.887 de 20 de 

novembro de 2003, o qual “regulamenta o procedimento para identificação, 

reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por 

remanescentes das comunidades dos quilombos, de que trata o Art. 68 do Ato das 

Disposições Constitucionais Transitórias” (TRECCANI, 2006, p. 141). 

Com isso, o Decreto 4.887, no disposto na Convenção 169 da Organização 

Internacional do Trabalho  

 

[...] reconheceu, como elemento fundamental para a identificação das 
comunidades a autodefinição, realidade esta, consagrada no art. 7º, da 
Instrução Normativa nº 16 do INCRA, de 24 de março de 2004, que diz: “A 
caracterização dos remanescentes das comunidades dos quilombos será 
atestada mediante autodefinição da própria comunidade”. Seu parágrafo 1º 
determina que: “autodefinição será demonstrada por meio de simples 
declaração escrita da comunidade interessada ou beneficiária, com dados de 
ancestralidade negra, trajetória histórica, resistência à opressão, culto e 
costumes” (BRASÍLIA, 2006, p. 19).   

 

Portanto, considerando que nas áreas de jurisdição federal, o processo de 

reconhecimento de domínio quilombola é de responsabilidade do INCRA, e que, cabe 

também aos Estados essa competência, destaco o estado do Pará como o que mais 

titulou áreas em prol dos remanescentes das comunidades de quilombos. 

Sendo assim, cabe ao ITERPA, criado em 1975, o reconhecimento dos direitos 

territoriais de comunidades quilombolas nesse Estado, e considerando o disposto na 

legislação estadual, o processo desse reconhecimento dá-se a partir dos seguintes 

aspectos: requerimento, documentação, elaboração do memorial descritivo e publicação 



 88 

dos editais, levantamento cartorial, levantamento socioeconômico, demarcação, entrega 

de títulos, registro de títulos no Cartório de Registro de Imóveis. 

 
E para firmar a permanência na terra, pressupostamente de direito, das 
comunidades quilombolas, o ITERPA criou o Território Estadual 
Quilombola – TEQ, por meio do Decreto Estadual n° 713, de 07 de 
dezembro de 2007. Essa modalidade é o tipo de regularização destinada aos 
remanescentes das comunidades de quilombos, cujos territórios tenham sido 
reconhecidos de propriedade dos mesmos. Esse tipo de projeto visa garantir 
o etnodesenvolvimento dessas comunidades através de um título definitivo. 
Nesse caso, é demarcado o perímetro da área e expedido um título definitivo 
coletivo, em nome da associação. Os beneficiados terão direito às políticas 
previstas no PROGRAMA BRASIL QUILOMBOLA (BELÉM, 2009). 

 

Assim, ressalto que, especificamente, no município de Oriximiná/PA, foi 

outorgado o primeiro “título de reconhecimento de domínio público para os 

“remanescentes das comunidades de quilombos”, em 20 de novembro de 1995” 

(TRECCANI, 2006, p. 15); existindo ainda comunidades remanescentes de antigos 

quilombos, como as que estão localizadas, por exemplo, nesse estado: Povoação 

Itamauari (margem paraense do Gurupi), Povoação Camiranga (município de Vizeu), 

Macapazinho (distrito de Castanhal), Pitimandeua (município de Inhangapi), Nova 

Zâmbia (ilha de Mosqueiro), Luanda (bairro negro de Alenquer, Baixo Amazonas).        

Nesse contexto está, também, o Quilombo de Jambuaçu, objeto de estudo desta 

pesquisa, o qual está localizado no estado do Pará, com suas 14 Comunidades tituladas 

e uma em processo de titulação, o qual se configura no Estado do Pará com mais de 250 

comunidades negras rurais posicionadas politicamente como “remanescentes de 

quilombos”, ou, também, como comunidades quilombolas (ACEVEDO; CASTRO, 

1999). 

 Então, o direito à terra “é condição de existência, de sobrevivência física” 

(ACEVEDO, 1998, p. 33), bem como “os negros mantêm, na concepção e na prática, 

terras comuns, pois institucionalizaram um sistema de regras que alimentam o seu modo 

de produção” (ibidem, p. 158). E a autora continua:  

 

[...] sua relação com a natureza alcança uma integração que extrapola o 
espaço circundante da residência e invade o espaço da floresta, de rios, 
lagos, igarapés e cachoeiras, ambiente que lhes serviu para construir, ao 
longo de quase dois séculos, um modo de vida particular. Esse espaço é 
representado com forte dose de intimidade, a floresta traduzindo 
cumplicidade e segurança (p. 171).  

    



 89 

 Logo, para as comunidades quilombolas,  

 

[...] território e identidade estão intimamente relacionados enquanto um 
estilo de vida, uma forma de ver, fazer e sentir o mundo. Um espaço social 
próprio, específico, com formas singulares de transmissão de bens materiais 
e imateriais para a comunidade. Bens esses que se transformarão no legado 
de uma memória coletiva, um patrimônio simbólico do grupo (BELÉM, 
2009, p. 11). 

Trata-se, então, de uma tarefa desafiadora, no sentido de assegurar seus espaços 

geográficos diante das ameaças “de empresas modernas, funcionando sob a lógica de 

lucros, benefícios e competitividade” (ibidem, p. 32) presentes no seu entorno, e que 

esse direito “para definir seus destinos é reconhecido, e como tal, precisa ser respeitado” 

(ibidem p. 249) e que, por sua vez, encontra-se preconizado no Art. 68 do Ato das 

Disposições Constitucionais Transitórias – ADCT, da Constituição Federal de 1988. 

Diante do exposto, admite-se, em 
 

 
[...] duas dimensões da identidade quilombola: aquela do direito, 
regulamentada por leis específicas que são interpretadas e acionadas pelos 
grupos locais, e aquela que parte do plano local para dar substância às 
reflexões exteriores (acadêmicas ou jurídicas) acerca dos processos sociais 
das terras de quilombos (ou das terras de preto, das comunidades negras 
rurais, enfim) (PEREIRA, 2008, p. 50). 

 

Portanto, ao caracterizar a identidade quilombola à luz dos contextos históricos e 

socioculturais do passado e do presente sobre o negro no Brasil, evidencia-se a relação 

relevante para o fortalecimento dessa identidade: a vinculação de consciência 

(identidades de ideias e projeto) (BAUMAN, 2005), no sentido que eleve as 

comunidades quilombolas na sua diversidade, ao autorreconhecimento, “ancorados na 

concepção e no uso de terras coletivas, efetivamente praticado desde os tempos de fuga 

do sistema escravocrata e de criação dos quilombos” (ACEVEDO, 1998, p. 20). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 90 

Capítulo 2 

A identidade quilombola na diversidade de Jambuaçu 

 Este capítulo visa descrever a identidade quilombola na diversidade do 

Quilombo de Jambuaçu. Nesse aspecto, “mergulhei” no cotidiano do Quilombo, por 

meio de um diálogo sem fronteiras e de caráter identitário de conotação “[...] dinâmica, 

processual, histórica e cultural, [...], capaz de constituir-se a si mesmo, nas suas relações 

intersubjetivas, sociais e históricas” (OLIVEIRA, 2004, p. 119).   

O vocábulo “identidade” tem origem latina (pronome “idem, eadem, idem”, que 

significa “o mesmo, a mesma, este precisamente”) e essa raiz “id” provém da língua 

grega, onde “ídios” significa “o que é próprio ou pertence a alguém” e onde o verbo 

“idiátzo” significa “viver por si mesmo, isoladamente”. Dessa mesma raiz deriva em 

língua portuguesa o vocábulo “idiossincrasia”, que refere-se à “característica 

comportamental peculiar a uma pessoa ou a um grupo”. 

E as identidades geralmente envolvem “articulações pré-discursivas (material) e 

discursivas (semióticas) e estão sempre relacionadas às práticas sociais materiais [...] 

como uma forma de trabalho produtivo no qual elas são criadas, contextualizadas, 

recontextualizadas” (McLAREN, 1997, p. 46).  

Esse termo expande-se e move-se como criação social e cultural, então, por meio 

de atos da linguagem; é uma relação social sujeita às relações de poder, a fim de 

garantir o acesso privilegiado aos bens sociais, que no dizer de Coelho (2006) “é 

reeditada e (re) definida pelo grupo social ao qual se vincula e aos campos sociais nos 

quais circula transversalmente por disposições produzidas e, não raras vezes, 

confirmadas pelos agentes sociais” (p. 53).  

 
Vejo que a identidade quilombola de Jambuaçu se consolida 
também em nossa cultura local, como, o artesanato, a argila 
que encontramos em nossos igarapés para a produção de 
artefatos, a peneira, o tipiti, o paneiro, que serve para agüentar 
peso, como, a usada para o transporte da mandioca, e o que 
me preocupa é essa cultura se perder, tendo em vista os nossos 
jovens, que, imbuídos pela procura do desenvolvimento às 
cidades, têm acesso às novas tecnologias, e a outros produtos 
presentes na sociedade globalizada (M1). 

 

Essa fala corrobora, então, a globalização, como movimento que fomenta o 

surgimento de identidades, produzindo diferentes resultados e manifestações em termos 



 91 

de identidades. A homogeneidade cultural decorrente desse processo global 

supostamente pode acarretar o distanciamento da identidade local, concretizada, por 

exemplo, pela migração dos trabalhadores motivados muitas vezes pelo mercado de 

trabalho. A classificação, nesse contexto, consequentemente, é sempre feita de maneira 

hierárquica, o que, do ponto de vista da identidade, significa atribuir diferentes valores 

aos grupos classificados, em torno de duas classes polarizadas, como branco/negro.  

A identidade, assim, se afirma e se legitima no contexto da cultura do consumo 

nesse cenário globalizado, o qual impulsiona as identidades a caminhos incertos e 

transitórios, e às vezes a caminhos sedutores e atraentes, bem como admite a ideia do 

livre arbítrio como estilo de vida; fomenta a diferença de uma ordem social pautada na 

lógica do mercado. Em nome dela, busca-se encontrar na origem comum ou num 

destino manifesto a orientação que contradiga as tendências desestabilizadoras e a 

incerteza do presente. Então,  

 
[...] parece um contra-senso apoiar a identidade pessoal na condição de 
pertencente de um grupo cultural concreto e fazer dela motivo de exaltação 
das raízes que unem os sujeitos com uma cultura, como querendo encontrar 
uma amarra segura. Embora, seja talvez a instabilidade para onde nos levou 
a modernidade que tenha desencadeado essa reação em direção ao “lar 
seguro da tribo” (SACRISTÁN, 1999, p. 194).    
 
 

Nesse cenário globalizado, a identidade se mostra de maneira polissêmica, e o 

“Estado não tem mais o poder ou o desejo de manter uma união sólida e inabalável com 

a nação” (BAUMAN, 2005, p. 34). Cabe agora, com relação às identidades, continua o 

autor, “a cada indivíduo, homem ou mulher, capturá-las em pleno voo, usando os seus 

próprios recursos e ferramentas” (ibidem, p.35).   

As identidades, portanto, nesse contexto não têm a solidez de uma rocha e nem 

são garantidas para toda a vida, visto que são negociáveis e mutáveis as opções tomadas 

pelos sujeitos, os caminhos que percorrem, e as atitudes tomadas, as quais implicam a 

determinação dessas identidades para se manterem firmes ou não (ibidem, 2005). 

 
Acho bom morar em Jambuaçu, principalmente, a partir do 
processo de autorreconhecimento das 14 comunidades, pois 
como sou morador há muito tempo, vejo que com esse 
acontecimento, o Quilombo se mostra melhor organizada do 
que antes (M5).  

 



 92 

 M5 manifesta que a permanência identitária se fixa no sujeito, a partir da 

posição que ele ocupa no espaço social, por meio de atitudes emergentes em contextos 

distintos, no sentido de que a comunicação é destaque essencial nesse processo, pois as 

identidades surgem em ambientes históricos e institucionais, e em formações teórico-

práticas advindas desses espaços.  

 

A identidade é evidentemente um elemento-chave da realidade subjetiva, e 
tal como toda realidade subjetiva, acha-se em relação dialética com a 
sociedade. A identidade é formada por processos sociais. Uma vez 
cristalizada, é mantida, modificada ou mesmo remodelada pelas relações 
sociais. Os processos sociais implicados na formação e conservação da 
identidade são determinados pela estrutura social. Inversamente, as 
identidades produzidas pela interação do organismo, da consciência 
individual e da estrutura social reagem sobre a estrutura social dada, 
mantendo-a, modificando-a ou mesmo remodelando-a (BERGER; 
LUCKMANN, 1985, p. 228).    

 

O que consiste que, a “identidade, se forma no jogo das relações sociais na 

medida em que o sujeito se apropria das regras, valores, normas e formas de pensar de 

sua cultura” (SANTOS, 1998, p. 153).        

Nessa perspectiva, a representação pessoal destaca-se de maneira determinante 

no processo de formação teórica das discussões contemporâneas e dos movimentos 

sociais ligados às identidades, por meio da representação pessoal, que se liga ao sistema 

de poder, pois quem tem o poder de representar tem o poder de definir e manter a 

identidade. “Os agentes sociais que se encontram em situação de poder acabam por 

estender a sua forma de ver e ler o mundo para os demais agentes, fazendo com que 

estes percebam como sendo seus os instrumentos de apropriação e tradução da realidade 

dos grupos dominantes” (COELHO, 2006, p. 53).  

 
Jambuaçu é um lugar lindo de se viver, porque temos muitas 
maravilhas como a farinha de mandioca; acho Jambuaçu muito 
bacana, mas não tão bacana porque faltam algumas coisas 
como pontes, festas, etc. (AL3). 

 

Com essa fala, a identidade remete à vinculos que necessariamente são 

consciente, contudo, baseada em aspectos simbolicos, na qual a espécie humana, imersa 

na diversidade física e na diversidade cultural, é dotada pelo jeito de ser, de existir numa 

relação construída. Assim, cada grupo constrói suas identidades.  



 93 

 

90% dos moradores das 14 comunidades e uma em processo de 
titulação de Jambuaçu são conscientes de que precisamos unir 
para reivindicar os nossos direitos, e as reuniões que 
realizamos mensalmente para deliberações de ações que serão 
executadas é um exemplo disso (M1). 

  

Fala que nesse sentido, considera:   

 

[...] precisamos entender que a idéia de identidade não é só algo que me 
identifica, ou que se aproxima do que seja “eu mesmo”, mas sim é uma 
construção, uma produção de “mim mesmo” diferindo-se: aquilo que eu sou 
é construído diferindo-me daquilo que sou; portanto, a identidade não é uma 
clausura de essência e de homogeneidade, mas um processo intenso de 
forças a se diferirem (ABRAMOWICZ; OLIVEIRA, 2006, p. 54).  

 

Assim, uma identidade, que é de cada pessoa, é também a do grupo, pois as 

identidades são marcadas pelo confronto com o Outro; e, mais do que isso, não apenas o 

produto inevitável da oposição por contraste, mas o próprio reconhecimento social da 

diferença, o que implica operações de inclusão e exclusão; demarcações de fronteiras; 

fazer distinções entre o que fica dentro e o que fica fora; forte separação entre “nós” e 

“eles”. 

[...] Entretanto, as “fronteiras” não são imutáveis, para Barth, todas as 
fronteiras são concebidas como uma demarcação social suscetível de ser 
constantemente renovada pelas trocas. Qualquer mudança na situação social, 
econômica, ou política pode provocar deslocamento de fronteiras. O estudo 
destes deslocamentos é necessário se quisermos explicar as variações de 
identidade. A análise da identidade não pode então se contentar com uma 
abordagem sincrônica e deve ser feita também em um plano diacrônico 
(CUCHE, 2002, p. 201-2).    

 

As identidades, portanto, não são herdadas geneticamente apenas, mas que 

podem surgir em diferentes contextos, estruturadas e organizadas, enquanto prática 

simbólica mediada pela cultura, pelas relações sociais, por símbolos e sinais.  

 

[...] Vale remarcar que afirmar uma identidade não significa sempre e 
necessariamente uma prática de elitismo ou mesmo prática de preconceito. 
Vale compreender que a questão da identidade é fundamental para a 
sobrevivência dos grupos enquanto tais (ITANI, 1998, p. 129).   

 

Nesse aspecto, destaco que este estudo emerge como caminho exequível, sempre 

aberto, para apresentar não uma verdade absoluta, mas reflexiva, a qual possibilite 



 94 

compreender as implicações históricas e socioculturais sob diferentes posições da 

temática apresentada em destaque, bem como construir sua própria opinião nesse debate 

em prol de uma identidade quilombola que valoriza discussões nesse contexto enquanto  

[...] possibilidade de conceber a contingência e a factibilidade, não como 
fatos oferecidos à intelecção, mas como ato da intelecção. [...] A partir daí, a 
compreensão do ser não supõe apenas uma atitude teorética, mas todo o 
comportamento humano. O homem inteiro é ontologia. Sua obra cientifica, 
sua vida afetiva, a satisfação de suas necessidades e seu trabalho, sua vida 
social e sua morte articulam, com um rigor que reserva a cada um destes 
momentos uma função determinada, a compreensão do ser ou a verdade 
(LÉVINAS, 1997, p. 22).          

 

Nesse contexto, a identidade, que se mostra configurada por processos 

inconscientes, pelo imaginário; está sempre “em processo”, sempre “sendo formada”, 

porquanto buscando a identidade e construindo biografias em um cenário globalizado, 

no qual essa identidade não sendo fixa, é irregular e, portanto, difícil de localizar 

(GEERTZ, 2001).  

É importante, então, reconhecer que essa identidade, nesse cenário, predispõe 

vínculos determinantes de construção histórica e sociocultural no âmbito das 

representações, e que ela produz efeitos sociais reais.  

Pode-se apreender que, assim como acontece com tudo sobre o que o ser 

humano pensa, pela relação com a sua vida, a pessoa é também uma ideia, uma 

categoria ideológica e uma representação social de caráter coletivo e individual do 

conhecimento no âmbito social e do processo de transformação da realidade social, de 

que não mais se concebe um rompimento entre o ser humano e as relações históricas e 

socioculturais em que está inserido.   

A identidade quilombola de Jambuaçu não está sendo 
construída de maneira ocasional, uma vez que esse Quilombo 
se configura por meio de famílias descendentes de negro. Dado 
comprovado por meio de pesquisas que aconteceram. Nesse 
sentido, a nossa identidade se fortalece quando não queremos 
que essa cultura acabe, e que não viéssemos a sentir na nossa 
pele, no nosso sangue lá dos nossos antepassados, sem também 
nos identificar que somos descendentes deles, então foi por isso 
que começamos a buscar os nossos direitos, os nossos deveres 
e também sentir como se diz: nos autodefinir. Nesse contexto, 
porque o fulano é branco eu sou branca, eu quero ser igual a 
ele, não, eu tenho quer ser a minha raiz, é isso que me 
identifica, isso que é identidade quilombola, quando você se 
acha aquilo que você é, a identificação da sua própria raiz, da 
sua família; não é porque o fulano é branco, que eu tenho que 



 95 

pintar o meu cabelo de loiro. Essa identidade, então, resgata a 
cultura dos nossos antepassados, que aqui viveram e que até 
hoje vivem dentro de nosso Quilombo, pois ainda existem 
pessoas, no caso a minha mãe, ela também vivenciou lá esse 
passado dos negros, é que a minha mãe também é negra, 
cabelo “enroladinho”, o pai dela era um negro, bem preto 
(M5).   
 

Na fala da M5 a identidade quilombola significa a construção que cada um faz 

de si mesmo como pessoa, e que está ligada a situações como forma de se buscar nos 

valores uma nova idéia, uma vez que somos diferentes.   

Por isso, a identidade quilombola de Jambuaçu indica e aproxima as diferenças 

étnico-culturais, com possibilidades de incorporar ações inovadoras e mais autônomas 

que enfatizam a construção de uma política da diferença (McLAREN, 1997).    

Trata-se de ações com “todas as suas identidades, suas manifestações e 

desdobramentos internos, com toda a variedade de seus subsistemas culturais” 

(CASALI, 2009, p. 10).  

Desse modo, no Quilombo de Jambuaçu, já revela tensões, antes da Constituição 

de 1988.    

 
Antes do Quilombo de Jambuaçu se autodefinir, era formado 
por Associação dos Agricultores de Jambuaçu. E em 1982, 
1984, por ocasião da pressão da empresa REASA, quando se 
deu um episódio de grilagem de terra, os moradores 
denunciaram, foram na imprensa, e não obtiveram respostas. 
Assim, invadem a cidade de Moju, todos armados, 
encapuzados, de rostos pintados. Eram cerca de 70 a 100 que 
cortam a comunicação, queimam a delegacia, queimam a casa 
dos pistoleiros, uma vez que a grilagem era uma relação entre 
o poder público e o poder judiciário. Diante desse clima tenso, 
havia 4 grupos: os grileiros, a policia, a justiça e a prefeitura. 
Diante dessa pressão, prefeitos e vereadores reagem e foi dado 
um basta na pistolagem de Moju. Temos depoimentos de 
moradores antigos de Jambuaçu que relatam esse fato, 
considerando que, nessa época, a terra foi invadida e ninguém 
fazia nada. O governo do município não agia, polícia, nem 
justiça, nada continha essas atitudes invasoras (M1).  

 

Nesse sentido, considerando as identidades se ressignificando e se manifestando 

em ambientes e contextos diversos, o Quilombo de Jambuaçu também se insere nesse 

âmbito, quando pelas falas dos entrevistados neste estudo, destaquei 7 elementos 



 96 

constitutivos considerados por esses entrevistados, representações históricas e 

socioculturais de caráter identitário. São eles: a roça, o artesanato, o torneio de futebol 

quilombola, as Associações de Moradores, a Associação de Mulheres Quilombolas, o 

Sítio Arqueológico e a Casa Familiar Rural.  

A roça é praticada no Quilombo, especialmente para o cultivo da farinha ainda 

de modo tradicional. É um trabalho que tem rotina de horário, pois começa às 6h e 

termina somente às 17h, sob um sol muito forte. 

 

Em Jambuaçu, a agricultura, a mandioca, é o nosso carro 
chefe de sobrevivência, que ocorre por meio do processo de 
derrubada e da queima da área, a partir disso, ocorre o 
processo do plantio até a colheita, cujo tempo é de 9 meses 
para a produção final dos produtos derivados da mandioca 
(farinha de mandioca, farinha de tapioca, beiju, tucupi, fécula 
de mandioca, etc.) (M10). 

 

Desse modo, segundo esse morador, o retorno é pequeno, ou seja, ao vender um 

saco de farinha, ele chega a receber pequenas quantias em dinheiro. Nesse sentido, 

existe uma espécie de mutirão envolvendo filhos, filhas, noras, vizinhos, etc. 

Essa realidade mostra que os moradores realizam outras atividades de sustento, 

como, o cultivo de coco, de açaí, de acerola, de mandioca, etc. Trata-se, portanto de 

derrubar e esperar o período da secagem das folhas, queimar, plantar e colher da mesma 

maneira de anos atrás. Diante disso, os moradores mais conscientizados sentem a 

necessidade do acesso às tecnologias, porém, sem apoio, por conta dos altos custos, não 

dá para o pequeno agricultor trabalhar com ferramentas, com máquinas. 

Vejamos o depoimento do morador M6 que explicita essa realidade nada 

animadora em Jambuaçu, o que leva os agricultores da roça migrar para empresas 

localizadas no entorno de Jambuaçu: 

 
O nosso carro-chefe daqui da agricultura é a mandioca, porém 
é feita de maneira tradicional, a queima e a derruba; a 
mandioca não dá, porque a nossa floresta não tem mais 
condições naturais de fornecer adubos que tinham antes, então 
se torna ruim porque os agricultores estão manipulando com a 
mandioca sem assistência técnica para vender seus produtos. 
Assim, somos obrigados a vender para o atravessador, e o 
preço é baixo, pois com a venda dessa farinha, se compra 1 kg 
de charque, por exemplo. Nesse sentido, você não tem 
condições de sobreviver somente com a roça. Nesse contexto, 



 97 

existem algumas empresas do entorno que empregam 
moradores do Quilombo, como a MARBOGES, algo em torno 
de 50 pessoas, mas que o ganho também não é suficiente e que 
essas pessoas vivem ameaçadas de qualquer hora perder o 
emprego, por quê? Porque estamos lutando pra integrar o 
nosso Quilombo, então quando essa informação, por exemplo, 
chega à empresa MARBOGES, a mesma começa a ameaçar os 
trabalhadores que moram no Quilombo. Então, é um vínculo 
que considero ser do tipo escravo, você tem que sair de manhã, 
chegar à tarde e todos os custos são do trabalhador. Lá eles se 
responsabilizam somente em pagar um salário e não oferecer 
alguma ajuda (M6). 

  

É fala que denota um cenário de preocupação diante de uma empresa, que, 

presente desde a década de 1970 denominada de REASA, é citada como a empresa que 

tomou posse de uma parte da terra do Quilombo, para exploração, inicialmente, da 

seringa. Atualmente, utilizando o nome de MARBORGES, explora o dendê.  

Conforme retrata o depoimento ainda de M6, a relação entre a MARBORGES e 

o Quilombo de Jambuaçu é de não cobrança por parte dos moradores pelo fato 

 
[...] da mão de obra advir do Quilombo por conta da situação 
da oferta de trabalho em Jambuaçu, pois como esse empregado 
vai questionar com o patrão? Nesse sentido, é uma forma de 
agricultores saírem desse ramo, por conta de dificuldades para 
trabalharem na roça sem condições, pois existe o ônibus para o 
trajeto de funcionários que moram em regiões distantes, como 
o Quilombo São Sebastião no Município de Acará, a garantia 
de salários, etc., então, como questionar com essa Empresa? 
Nesse aspecto, vejo que na Companhia VALE, e digo com 
propriedade, se tivessem funcionários do Quilombo nesse 
grupo, provavelmente ela não era questionada (M6).  

 

Assim, segundo o depoimento ainda de M6, admite que nesse tipo de trabalho 

“o retorno é zero”. 

Esses depoimentos caracterizam a roça que foi considerada no Quilombo por 

moradores antigos, uma prática agrícola de sobrevivência, atualmente, essa prática 

sugere a vinculação à realidade conflituosa com as empresas que “rondam” em 

Jambuaçu, no sentido de os moradores não tendo suporte técnico para a roça, bem como 

cultivarem produtos agrícolas de subsistência, migram para essas empresas, na função 

de operário em atividades, por exemplo, de plantação e cultivo do dendê (FOTO 26). 

 



 98 

 
FOTO 26 – 24/06/2010 

O dendê produzido em Jambuaçu. 
 

Nesse aspecto, o artesanato se destaca (FOTOS 27, 28) no Quilombo de 

Jambuaçu, como aquele que se origina do barro tirado do rio Jambuaçu, o qual passa, 

por exemplo, na Comunidade de São Bernardino (FOTO 29), denominado vasilhames 

de cerâmica, o que representa, porém, uma atividade ainda exígua.  

 

 

 
FOTO 27 – 4/12/2009 

Uma moradora da Comunidade São Bernardino manipulando o barro para a fabricação 
de objetos de uso domésticos. 



 99 

 
FOTO 28 – 4/12/2009 

Os artefatos produzidos por uma moradora da Comunidade São Bernardino. 
 

 
FOTO 29 – 4/12/2009 

O rio Jambuaçu que passa na Comunidade São Bernardino, e que é utilizado para a 
retirada do barro. 

 

Os moradores relatam que já houve uma mobilização oficial para a viabilização 

dessa atividade, enquanto geração de renda, contudo não houve prosseguimento. Assim, 

sem apoio, falta uma máquina para trabalhar com a argila, embora o Quilombo de 



 100 

Jambuaçu tenha uma boa matéria-prima, que é o barro. Vejamos o que diz ainda esse 

morador: 

 
Inclusive trabalhamos com peças de barro, tentando reproduzir 
esse achado que as senhoras antigas dos quilombos faziam. A 
minha avó fazia, a minha mãe também, pois nessa época não 
existia louça de alumínio ou porcelana, eram raras, privilégio 
somente dos senhores, dos fazendeiros, dos grandes 
comerciantes, e da igreja. Existem casos de senhoras que 
vinham de outro município para comprar essas peças, uma vez 
que eram peças melhores, mais resistentes (M6).  
 
 

As comunidades do Quilombo de Jambuaçu que trabalham com o barro são: 

Poacê, São Bernardino, Nossa Senhora das Graças e Santa Luzia.  

Os moradores relatam que no Quilombo antigo, o artesanato consistia na 

produção de ferramentas para uso doméstico, como paneiros, abanos, tipiti e peneira. 

Destaca-se ainda em Jambuaçu outras atividades artesanais, como corte e 

costura, antigos bordados à mão, construção de brinquedos, bonecas de pano. Destaca-

se ainda a preparação de móveis de madeira de maneira bem manual e rústica. 

Cito também o brinquedo de miriti, atividade que era muito comum, mas que 

hoje se encontra esquecida.  

Miriti, segundo M11:  

 
É uma palmeira típica da Amazônia, que dá em lugares de 
igapós, alagados. O miriti é tirado de uma árvore alta que 
passa por vários processos de transformação até chegar à 
matéria-prima (miriti), onde fazemos gaiolas para passarinhos, 
bonecos, barcos, passarinhos. É o nosso isopor paraense 
(M11).  

 

Ressalto que esse artesão, embora não sendo natural do Quilombo de Jambuaçu, 

casou-se com uma mulher quilombola desse Quilombo. Ele produz seu artesanato em 

Jambuaçu para, com sua esposa, vendê-lo nos finais de semana na cidade de Belém em 

uma reserva natural com 150 mil metros quadrados de espécies vegetais, denominado 

Jardim Botânico Bosque Rodrigues Alves.  

Esse artesão montou uma oficina para produzir artefatos (FOTO 30), o que 

segundo o depoimento da M5, fez com que os moradores lembrassem o brinquedo de 

miriti. 



 101 

  
FOTO 30 – 22/09/2009 

A oficina de miriti localizada na Comunidade Conceição do Mirindeua. 
 

E M11, continua: 

 
Eu trabalho com o miriti desde os 12 anos de idade, apesar de 
estar com 64, são muitos anos cortando miriti e eu sou filho de 
Abaetetuba, faço parte da 2ª geração dos artesãos nessa 
cidade. Nesse sentido, me mudei para Belém onde comecei a 
trabalhar, e nessa cidade prestei serviços para a Fundação 
Curro Velho e para outras entidades, como escolas 
particulares. E nesse percurso, vim para o Quilombo de 
Jambuaçu, quando conheci uma jovem quilombola (vivem 
juntos). Assim, fazendo parte desse Quilombo estamos 
produzindo o artesanato de miriti, cuja matéria-prima eu 
adquiro em lugares que apresentam matas de igapós (M11).  

 

Seu trabalho já desperta olhar atento, curioso e atencioso de moradores e de 

escolas locais: 

 
Em Jambuaçu, fui procurado pela Casa Familiar Rural por 
ocasião do dia da Consciência Negra para realizar oficinas 
com seus alunos. Assim, vejo que os moradores já começam a 
“vagar” em minha casa procurando informações de como faço 
esse artesanato. Creio ser importante que isso aconteça, pois 



 102 

pode fazer parte da cultura local. Porém, espero ajuda das 
autoridades municipais para me apoiar em subsidiar oficinas 
para esses moradores (M11). 
 

 

Diz ainda que, em decorrência de sua arte, já se considera morador quilombola: 

 
Sendo artesão de miriti, percebi que houve uma aproximação 
com a Comunidade em que moro, pois já faço parte da 
Associação da igreja local, desde quando me convidaram para 
ser animador do dízimo, quando me convidaram também para 
sair nas casas para “tirar o Santo Reis” que eles não 
conheciam. Também venho introduzindo um grupo folclórico 
com crianças de 6 a 14 anos, a partir do boi bumbá, onde fiz o 
mesmo. Assim, venho resgatando o folclore, por meio de ações 
que creio serem importantes. Penso implantar outras 
atividades, como a quadrilha maluca, o cordão de boi, o 
casamento na roça, etc. (M10).  

 

Os moradores do Quilombo de Jambuaçu acreditam que o artesanato possa se 

tornar meio rentável e lucrativo, conforme se evidencia no depoimento de M10: 

 
O nosso sonho é criar um grupo na nossa Comunidade que 
venha viver e se sustentar do artesanato, pois confeccionamos 
as peças no período de um mês, para em seguida vender o que 
produzimos diretamente para as pessoas. Não ficamos com 
amostras. O certo é que estamos verificando que pode ser 
rentável trabalhar com artesanato, uma vez que com a roça 
torna-se mais difícil, no sentido que ainda trabalhamos no 
tradicional, ou seja, com a queima, não dá pra trabalhar na 
mesma terra, temos que procurar outro lugar no ano seguinte 
para fazer a roça. Nesse aspecto, esbarramos com limites, onde 
temos pouca terra (M10). 
 

Nesse aspecto, o artesanato de Jambuaçu que ainda conota um cenário de 

dificuldades para a produção em larga escala, torna-se cada vez mais difícil, a sua 

atividade, o torneio de futebol quilombola se destaca em Jambuaçu como acontecimento 

sociocultural de caráter coletivo que agrega os moradores que ali moram. Nesse sentido, 

esse torneio que reúne lazer com o espírito de competitividade, representa o 

autorreconhecimento de sua identidade.  

Nesse contexto, destaco o depoimento de um dos coordenadores desse torneio, 

M10, que explicita a relevância de sua entrevista para chamar atenção das dificuldades e 

problemas que os moradores apresentam no cotidiano de Jambuçu. 



 103 

Pretendo investir nessa entrevista, pois creio que ela vai ser 
muito importante para chamar atenção das autoridades do 
nosso Brasil, no sentido de virem mais políticas públicas para 
Jambuaçu, pois aqui temos crianças, jovens, adultos, 
deficientes mentais e todos os que precisam de apoio. Não 
temos uma ambulância, por exemplo, para transportar os 
doentes; não temos nenhum ônibus para locomoção dentro das 
nossas Comunidades para uma reunião; assistência técnica 
para agricultura local. Precisamos dos órgãos públicos 
envolvidos com as nossas lutas e necessidades. Será que as 
melhorias não chegam para nossos povos por que somos 
quilombolas, negros? Então, precisamos realmente chamar a 
atenção para que o governo possa se sensibilizar e nós estamos 
por aqui e a nossa copa continua (M10). 

 

Diante do exposto, o torneio de futebol quilombola, enquanto contexto 

sociocultural de caráter coletivo reúne as 15 comunidades tituladas e uma em processo 

de titulação com a finalidade de resgatar a cultura quilombola e buscar melhorias para 

seus moradores, bem como integrar os moradores em torno desse evento com fins para 

arrecadação de dinheiro para a comunidade que sedia semanalmente o torneio.  

No ano de 2009, o campeonato iniciou-se no dia 16 de agosto e terminou no dia 

20 de dezembro. Os jogadores chegavam cedo ao campo, por meio do ônibus 

denominado “Expresso Martelão”. O evento contou ainda com a participação dos 

moradores que vão torcer, se divertirem ouvindo músicas regionais, tomando cervejas, 

refrigerantes. O critério de participação do campeonato foi de que o jogador deveria ser 

morador do Quilombo, excluindo assim inscrições de jogadores de outros locais.  

O torneio quilombola acontece num clima de parceria, com o propósito de ajudar 

aquela Comunidade que sedia o jogo no domingo. O atleta tem que apresentar uma 

carteirinha quilombola emitido pela Associação de sua Comunidade, por meio de seu 

Presidente.  

 Vejamos o que diz M10 sobre a origem desse torneio de futebol: 

 
O torneio quilombola iniciou-se por meio de várias reuniões 
com presidentes de associações, presidentes de clube, 
presidente de comunidade, e dessas reuniões procurou-se 
sempre pensar em algo diferente do que acontece nos 
campeonatos do município de Moju, por exemplo, algo 
específico voltado para nossa história. Então, pensamos no 
início escolher um nome para a copa quilombola, o processo 
de integrações dos clubes angariarem fundos para as 
Comunidades que viessem sediar os jogos no torneio. Assim 
surgiu em 2007 o 1º Jogo Quilombola de Jambuaçu. 



 104 

Elaboramos um regulamento que viesse estabelecer parâmetros 
para os jogos, como horários, os locais das comunidades em 
forma de sorteio, a chegada dos jogadores, datas das rodadas, 
etc. Assim, tivemos nesse 1º Jogo a participação de dez 
Comunidades. Evidentemente quando pensamos em jogos, já 
estávamos pensando em colocar outras modalidades, como 
jogos de dominó. É uma forma de integrar e fazer o 
levantamento da própria cultura. Nesse sentido, creio que os 
jogos quilombolas vieram para unificar ainda mais as 
Comunidades. Houve premiações de 1º e 2º lugares, do time 
mais disciplinado. Já no 2º torneio houve alteração no nome, 
passou a ser chamada Copa das Comunidades Quilombolas, 
cujo acontecimento se dará de 2 em 2 anos, e que se torne 
manutenção da nossa cultura. Nessa nova versão já temos 14 
comunidades participando e almejamos que as 15 
Comunidades tituladas participem. Também houve venda de 
comidas típicas sob responsabilidade de cada Comunidade que 
sediava o Torneio. Houve ainda a escolha de uma seleção do 
Quilombo para jogar com a seleção do município de Moju. 
Nesse aspecto, vislumbramos buscar patrocínios, bem como 
reafirmar o Torneio Quilombola em nível estadual, a fim de 
dar visibilidade aos governantes que existimos e queremos ser 
valorizados (M10). 

  

 A coordenação desse torneio enfatiza que há possibilidades de haver o primeiro 

torneio de copa ou jogos das mulheres quilombolas nos próximos anos, pois a 

coordenação compreende que futebol é algo nacional que aproxima os povos, e que 

resgataria a identidade quilombola de seus povos.  

 
Aponto o torneio quilombola como forma de mais visibilidade, 
de tentar chamar a atenção porque no momento em que 
dissermos que bienalmente acontecerá um torneio, o poder 
público verá que aquilo que está acontecendo, virá ajuda 
diante das tensões que vivemos com empresas, com a 
Companhia VALE. Contudo, o torneio é ação coletiva de cunho 
social, pelos quais as comunidades se congregam, pois apesar 
dos nossos problemas no campo da saúde, do saneamento, das 
estradas, etc., também sabemos divertir, sorrir. Nesse aspecto, 
o torneio projeta a nossa cultura quilombola, a nossa 
identidade quilombola (M1). 
 

 Assim M1 entende que esse torneio é um renascer e um grito “para fora” do 

Quilombo, denunciando que as estradas estão ruins, que não existe saneamento básico, 

que a saúde não está bem no Quilombo. É uma forma de sair desse mundo de 

dificuldades e mostrar que podem sorrir, que têm uma cultura, e que podem fazer uma 

festa, mesmo com essa problemática.  



 105 

 É uma forma de dizer que existem, e que necessitam de mais políticas públicas 

em prol de seus povos, e que querem ver selecionados os problemas de conflitos com o 

grupo VALE. É uma forma ainda de sensibilizar, para trazer a sociedade tradicional 

para luta, pois segundo M10: 

 

Se quisermos chamar cerca de 800 famílias no Quilombo, 
estarão presentes, porque é uma forma de sensibilizar o nosso 
povo, por meio do esporte, da cultura e do lazer. Ressalto o 
papel das lideranças que atuam nas Comunidades de 
Jambuaçu, através de reuniões que acontecem constantemente, 
fazendo assim um círculo forte de união diante da nossa 
realidade, mas que também se reúnem para o lazer, como 
festas juninas, batucadas, quadrilhas, etc.(M10) 

  

 Assim, M10 expressa que esses jogos não trouxeram prejuízos para Jambuaçu: 

“Vejo que os jogos quilombolas até agora não deram prejuízos, porque é o jogo das 

Comunidades que se organizam, vendem refrigerantes, doces, comidas, etc.”. 

 É com esse pensamento que a coordenação pensa ofertar, em outros torneios, a 

capoeira, a dança afrobrasileira, samba do cacete, enquanto ações que possibilitarão 

momentos para conhecerem pessoas, adquirirem solidariedade, bem como 

vislumbrarem caminhos sem fronteiras. 

 Assim, o Quilombo nessa atividade de lazer busca espraiar seus saberes para 

horizontes que ultrapassam o Quilombo; é o movimento sem fronteiras que “burla” o 

espaço físico e geográfico em que Jambuaçu está sediado.   

Desse modo, também as Associações de Moradores do Quilombo de Jambuaçu 

representam um espaço relevante do autorreconhecimento de ser quilombola, pois, para 

algumas pessoas, essa expressão perpassa pela condição de os moradores serem ligados 

à Associação dos Moradores que cada Comunidade constitui por meio de um 

representante legal.  

Esse processo de organização de Jambuaçu começou em 2002, por meio da 

autodefinição de quatro comunidades: Nossa Senhora das Graças, São Bernardino, 

Centro Ouro e Vila Nova, com a criação de um estatuto que garante direitos aos sócios 

efetivos, por meio de pagamento de mensalidades, de participação em reuniões e de 

debates. Esse estatuto considera, dentre outros deveres, a convivência em harmonia, 

caso contrário, a Associação tem por direito fazer assembleias e afastar os membros que 



 106 

estiverem usando a terra, querendo vender de má fé, fazendo intrigas dentro do 

Quilombo.     

Já houve um problema com uma senhora induzida pelo filho, 
vendeu a área e depois ficou com transtorno, então todos nós 
tivemos que tentar solucionar esse problema, porque não 
podemos vender para estranhos (M5). 

 

Atualmente as 14 comunidades e a comunidade Poacê, que está em processo de 

titulação, têm seus presidentes com mandato de 2 anos, podendo ser reeleitos por mais 2 

anos. Essas comunidades representam a integralidade territorial (FOTO 31) delegada 

por uma Associação central que coordena as 15 Associações, denominada Bambaê 

(FOTO 32), localizada na comunidade Nossa Senhora das Graças. Existem ainda várias 

Associações localizadas nessas Comunidades (FOTO 33), que, regidas por um estatuto, 

preconizam direitos e deveres dos associados, bem como encaminham os processos que 

legalizam esses associados para serem os donos da terra, uma vez que foi somente a 

partir de 2000 que as Comunidades do Quilombo de Jambuaçu começaram a receber a 

titulação das terras de maneira coletiva.  

 

 
FOTO 31 - 27/11/2009 

O mapa da integralidade territorial do Quilombo de Jambuaçu que se encontra exposto 
no escritório da coordenação das Associações de Moradores do Quilombo de Jambuaçu 

na Comunidade Nossa Senhora das Graças.  



 107 

 

 
FOTO 32 – 27/11/2009. 

O escritório da coordenação das Associações de Moradores do Quilombo de Jambuçu - 
Bambaê com seus dirigentes, localizado na Comunidade Nossa Senhora das Graças.  

 

 
FOTO 33 - 27/11/2009  

O escritório da Associação da Comunidade Conceição do Mirindeua. 



 108 

Os moradores que não são associados possuem documento escriturário de modo 

individual, no entanto, não são contemplados por benefícios e conquistas, caso haja 

alguma reivindicação, ou mesmo ideias e projeto, pois ser quilombola em Jambuaçu 

implica os moradores estarem ligado a uma Associação pelo processo de autodefinição. 

Contudo, quando há necessidade de tomarem decisões coletivas de interesse comum, 

todos os moradores são convocados, conforme retratado no depoimento de M5: 

 

Chamamos todos os moradores de Jambuaçu quando é para 
tomar decisão que envolve interesse de todos, como a questão 
de decidir sobre a festa da padroeira, por exemplo, a moça que 
estava trabalhando como responsável pelo bingo da padroeira, 
ela não é quilombola, não se autodefiniu (M5). 

 

A partir do momento em que as Comunidades se autodefinem quilombolas, têm 

mais conhecimento dos seus direitos e reconhecem a sua raça. Logo, fundam sua 

associação com diretoria e a seguir solicitam o pedido de Titulação, que no Estado é 

fornecido pelo ITERPA. Após esse pedido, o ITERPA vem fazer a vistoria. Caso não 

haja embargo de alguma empresa que esteja na comunidade, por exemplo, esse título, 

que é coletivo, pode sair no período de um ano. Nesse processo, vem uma equipe fazer 

o levantamento na área, porque existem famílias que às vezes não aceitam ser 

Quilombolas, uma vez que, enquanto existirem famílias que não se autodefinem, o título 

não sai.  

As Associações surgiram por meio de reuniões frequentes com o Pe. Sergio, 

com intuito de priorizar o acesso às informações e aspectos legais aos moradores. 

Vejamos o depoimento de M5 a seguir. 

 

As Associações de Moradores do Quilombo de Jambuaçu 
surgiram a partir de uma organização nos anos 1980 junto com 
um padre que era antropólogo, e que representou um marco na 
luta de manutenção da identidade quilombola, bem como de 
conquistas históricas e socioculturais para esse Quilombo. 
Assim, no ano de 2004 percebemos que com o surgimento de 
mais povoados juntamente com as primeiras Comunidades, 
como São Manoel, São Bernardino, Conceição do Mirindeua, 
Nossa Senhora das Graças, decidimos que era o momento para 
nos organizarmos. Assim, lembro que nos reuníamos com o 
padre debaixo de uma mangueira que tem perto de uma escola 
velha em uma das Comunidades de Jambuaçu. Nessas reuniões 
questionávamos sobre como fazer crescer esse Quilombo? 
Como garantir nossos direitos juridicamente? Pois somos 



 109 

quilombolas. A vida aqui era muito difícil, pois para chegar à 
cidade de Belém demoravam 3 dias. E o padre nos explicava 
que para acontecer o reconhecimento enquanto quilombola 
pelo Estado era necessário, em primeiro lugar, a 
autodefinição, depois a organização, por meio de uma 
Associação, em seguida fazer o título coletivo. Nesse período, 
uma empresa chamada REASA tomou uma parte das nossas 
terras em Santa Maria do Traquateua. Nessa Comunidade 
criou-se a Associação de Moradores, cujo primeiro presidente 
foi Constâncio, conhecido como “Capucho”, que mais tarde 
decidiu não se autodefinir, pois detinha o título das terras de 
forma individual. A partir daí começamos a luta, aderindo 
Nossa Senhora das Graças, São Bernardino, Santa Maria do 
Mirindeua, Santo Cristo, Jacundaí. Nesse sentido, “fechamos” 
o Quilombo de Jambuaçu com a entrada da Comunidade 
Ribeira, faltando apenas Poacê, mas que já se encontra em 
processo de reconhecimento (M5).  

 

A moradora relata ainda que o processo de autodefinição de Jambuaçu começou, 

a priori, por meio de 4 Comunidades: Centro Ouro, São Bernardino, Nossa Senhora das 

Graças e Vila Nova, até chegarem às 14 Comunidades tituladas e 1 atualmente em 

tramitação. 

Outro contexto é a Associação de Movimento das Mulheres, que funciona em 

prol dos direitos das mulheres do Quilombo de Jambuaçu, dentre os quais é destacada 

pelos moradores uma conquista: o Bolsa-Família. A partir de uma carta enviada para 

Brasília sobre as famílias não contempladas no Quilombo, essa associação obteve 

imediatamente a resposta favorável ao benefício.  

 
Pela Associação das Mulheres estamos lutando para trazer o 
CRAS, a fim de prestar serviços socioassistenciais às famílias 
de Jambuaçu, por meio de documentos encaminhados para 
Brasília (M4). 

 

Outro direito que está em luta é em prol da saúde para todos os quilombolas, no 

sentido de construírem mais postos de saúde, pois diariamente o atendimento torna-se 

limitado com a distribuição de algumas senhas. Vejamos este depoimento: 

 
 
Um direito do trabalho é a conscientização da mulher no 
âmbito da saúde: o combate de doenças comuns em mulheres, 
como a anemia, o câncer de colo de útero, o câncer de mama 



 110 

que tem vários casos no Quilombo, o que já começamos a 
observar (M5). 
 
 

Essa Associação antigamente funcionava no Quilombo de Jambuaçu, ou seja, 

não havia uma Associação de Mulheres para o Quilombo, conforme retrata este 

depoimento: 

Antigamente existia a Associação das Mulheres em cada 
Comunidade, depois achamos interessante fazer um Movimento 
único, cuja organização é composta por uma presidente, 
secretária, e outras lideranças (M5).  
 

 

Diante disso, o Sítio Arqueológico destaca-se no contexto histórico e 

sociocultural nesse Quilombo, pois foi um achado de vital importância para os 

moradores, o que representa, segundo eles, o reconhecimento de sua identidade 

quilombola (de pertencimento e de projeto), contudo esse Sítio está no momento sem 

manutenção. Está abandonado.  

O Sítio está localizado na comunidade de São Bernardino (FOTO 34), achado 

por um rapaz da empresa que fazia trabalho para o grupo VALE em 2004.  

 

 
FOTO 34 – 4/12/2009 

O Sítio Arqueológico situado na Comunidade São Bernardino.  
 



 111 

Ele achou uma botija e mostrou para moradores do Sítio, que não a 

reconheceram. O rapaz mostrou então o achado a algumas pessoas ligadas à VALE que 

estavam fazendo o pico para a passagem da linha de transmissão. Em seguida foi 

enviada ao Museu, onde seria realizada uma pesquisa a fim de verificar se essa botija 

era produto de antigos escravos, fato comprovado depois.  

 

De acordo com M5: 

 
Mais tarde a VALE enviou pesquisadores do Museu Emílio 
Goeldi, de onde vieram fazer a pesquisa e entrevistas em locais 
possíveis de existirem achados arqueológicos, bem como em 
outras comunidades, a fim de verificar se havia resto de 
materiais deixados pelos antepassados, e o único local em que 
eles acharam foi São Bernardino. Contudo, Poacê também tem 
identificação de objetos deixados pelos nossos antepassados. 
Ao acharem as peças, isolaram uma parte, dividiram-na e 
depois começaram a escavar, quando fizeram a escavação, 
houve mobilização do nosso povo, por meio de uma matrícula 
de famílias compostas de 40 adultos, fazendo o Curso de 
Educação Patrimonial, para falar sobre o que acharam, como 
trabalhar aquele achado, e também inserindo crianças, algo 
em torno de 60 criança; trabalhavam mais a parte de desenho, 
de pintura, o que fazer com a argila demonstrando panelas, 
pedaços de cachimbo, de vasos, e pratos. No 2º ano, o projeto 
parou por causa do conflito entre o Quilombo e a VALE. Ela 
deixou de pagar o Museu, ficamos parados oito meses, não 
tínhamos mais o curso, e quando voltou novamente, foi uma 
minoria que concluiu o curso. Veio um professor que trabalhou 
com a argila e cerâmica de maneira mais técnica. Assim, a 
pesquisa diagnosticou que a área do rio que banha São 
Bernardino é excelente para se trabalhar com a argila. Essa 
pesquisa não atendeu completamente a nossa expectativa, pois 
continuamos isolados, uma vez que o nosso trabalho não é 
expandido, não é reconhecido. Não quiseram fazer o 
reconhecimento desse povo que vive em Jambuaçu que tem esse 
material, matéria-prima como geração de renda (M5).  
 

 

M5 destaca ainda que os moradores não tiveram acesso aos achados, vendo-os 

apenas por meio de fotografias nas cartilhas fornecidas pelo Museu. Em relação a esses 

achados, os moradores dizem que o material está com o grupo VALE, que está 

produzindo uma cartilha sobre o que viram, e sobre o que receberam de informações por 

meio de entrevistas. Assim, no dia 24 de junho de 2010 visitei uma exposição no 



 112 

município de Moju subsidiado pela Companhia VALE, a exposição de figuras similares 

de artefatos que retratam os achados no Quilombo (FOTO 35).  

 

 
FOTO 35- 24/06/2010 

Os artefatos expostos pela Companhia VALE 
 

O que me chamou atenção nessa exposição, foi a ausência dos artefatos 

encontrados no sítio arqueológico na Comunidade de São Bernardino, uma vez que os 

mesmos têm sentido de autorreconhecimento da identidade quilombola para os 

moradores de Jambuaçu (reforçam os laços de identidade de pertencimento e de 

projeto).  

Destaco ainda que existem outros sítios, fato, que ao realizar uma visita no dia 

30 de abril de 2010, fui informada por M5 que na Comunidade de Poacê existe 

“possibilidade de um sítio arqueológico chamado de “tapera da bacaba”, pois foi 

achado um artefato que denota, segundo essa moradora, ser uma peça antiga, e que está 

guardado, a fim de encaminharem para patentearem sempre com a supervisão atenta dos 

moradores, no intuito de não se repetir a mesma situação que aconteceu na Comunidade 

de São Bernardino.   

Nesse contexto, existe a Casa Familiar Rural, pautada na formação agrícola que 

desponta no Quilombo de Jambuaçu como espaço de formação profissionalizante para 

os alunos residentes no Quilombo, pois no Estado do Pará segundo o diretor da Casa 

existem em torno de 25 Casas Familiares Rurais, funcionando com as disciplinas 



 113 

pedagógicas na sua manutenção pública de trabalho. Nesse Quilombo, a Casa Familiar 

Rural iniciou seu trabalho em 2008, mas foi fundada em 2006 com uma história de 

atrito, de luta e de resistência, após ser “cobrada” da VALE a sua implantação.  

 
A organização da Casa Familiar Rural que se dá por meio da 
educação, é ambiente que pode se tornar um grande centro de 
pesquisas de formação de profissionais, e tudo isso começou, a 
partir de pequenos grupos de base de conscientização de 
alfabetização e a partir disso, se multiplicou dentro do 
Quilombo, com suas 14 comunidades e uma em processo de 
titulação, com a associação das mulheres e a coordenação das 
associações, etc. Nesse sentido, essa organização veio a partir 
da consciência dos próprios trabalhadores daqui de Jambuaçu, 
dos menos favorecidos, dos empobrecidos porque a partir da 
organização da reflexão, da conscientização deles, tiveram 
conquistas, e a Casa Familiar Rural é exemplo disso. Desse 
modo, acredito os filhos dos agricultores que antes eram 
analfabetos serão os futuros doutores em Jambuaçu. Essa é a 
minha esperança, eu sempre digo eu tenho 50 anos, mas vocês 
têm 15, 16 anos, e são adolescentes, e aquilo que eu não 
conquistei, vocês com certeza irão conquistar com muita 
facilidade (P6). 

 

P6 destaca a relevância da consciência de moradores por conquistas 

significativas para o Quilombo, e a Casa Familiar Rural sobressai nesse aspecto, quando 

a mesma vislumbra por melhores condições de acesso à educação, a partir dessa Casa. 

Segundo o seu atual presidente, a Casa Familiar Rural, está organizada da 

seguinte maneira: Coordenação (composta pelo presidente e vice-presidente), 

Tesouraria e Conselho Fiscal. Existe também o diretor, que atualmente é um 

quilombola, professor desde 2003 no município de Moju. Tem formação em pedagogia, 

especialização em Metodologia da Educação Superior e uma especialização (em 

andamento) em Educação do Campo. Ele considera que a formação em educação rural é 

condição relevante para se conhecer um pouco da história, do trajeto do que é ser um 

trabalhador do campo.  

A Casa Familiar Rural tem atualmente três turmas em funcionamento: uma 

turma de trinta alunos do Ensino Fundamental das séries finais; uma turma de trinta 

alunos do Ensino Médio integrado com a cultura familiar; uma turma de trinta alunos 

ligados ao Programa “Saberes da Terra” que oferece qualificação profissional e 

escolarização aos  jovens agricultores familiares de 18 a 29 anos que não concluíram o 

ensino fundamental. O programa visa ampliar o acesso e a qualidade da educação a essa 



 114 

parcela da população historicamente excluída do processo educacional, respeitando as 

características, necessidades e pluralidade de gênero, étnico-racial, cultural, geracional, 

política, econômica, territorial e produtiva dos povos do campo (BRASÍLIA, 2010). 

A Casa Familiar Rural que vem realizando suas atividades pedagógicas em 

Jambuaçu, por meio da Pedagogia da Alternância, ressalta a necessidade de os alunos 

adquirirem os conhecimentos em consonância com o contexto em que estão inseridos, o 

qual corresponde a uma semana de estudo de teoria na sala de aula, e na prática, por 

meio da horta, e a duas semanas em contato com a comunidade e em suas casas fazendo 

trabalhos.  

A Casa tem como projetos a implantação de um laboratório de informática, de 

ciência, de química, etc. Contudo, já existem projetos que a Casa desenvolve, dentre os 

quais destaco: o lixo bem cuidado, comunidade sadia; o amor está no ar; o espaço de 

leitura; o incentivo à leitura e à escrita; palestras sobre higiene no cultivo do açaí. Esse 

último projeto está sendo desenvolvido em torno de toda a comunidade, por meio de 

palestras ministradas pelos alunos da Casa. Destaco ainda uma ação extensionista 

realizada com a Universidade Federal do Rio de Janeiro, objetivando conhecer a 

agricultura familiar na Amazônia. 

Os professores da Casa são graduados em História, Matemática, Pedagogia, 

Geografia, Língua Portuguesa, Biologia e Agronomia e especialistas em gestão 

ambiental, contratados através de parceria com a Secretaria Municipal de Educação e 

com a Secretaria Estadual de Educação. 

Ao realizar a visita nessa Casa, percebe-se, pela fala da direção, que existe uma 

relação sem fronteiras, porque já receberam uma equipe de Espanhóis, uma equipe de 

Italianos, e há o propósito de receberem uma equipe de Franceses. Logo, pela pedagogia 

da alternância, pela formação do jovem do campo, essa Casa se encontra num contexto 

mais abrangente e mundial.  

Porém, a direção sente a ausência de os próprios quilombolas à frente desse 

processo, por conta de fatos históricos e socioculturais que lhes negaram esse direito. A 

direção destaca que no quadro de profissionais somente um quilombola exerce função 

de gestor, no entanto, esse aspecto não é um entrave ao processo pedagógico, pois se 

consegue, segundo a direção, dar respostas significativas para atender ao conhecimento 

e ao saber. A direção afirma que há uma esperança de que daqui a algum tempo possa 

existir um gestor quilombola originário de Jambuaçu para assumir a Casa, a partir do 

acesso de alguns professores do Quilombo a cursos de graduação, já em andamento. 



 115 

 
O sentimento e preocupação da existência de uma Casa 
Familiar Rural, não é somente trabalhar a agricultura da 
forma como ela é ensinada, mas também de consolidar a nossa 
identidade, a identidade do povo tradicional. Que bom seria se 
tudo que o que fosse prometido pelos governantes fosse 
cumprido, uma vez que temos Leis que se voltam para a 
igualdade racial, a cultura afro brasileira que ainda não foi 
implementada, etc. Com isso, uma questão que ainda se dá em 
passos lentos é o Quilombo oferecer o ensino médio, e tomara 
que venha o ensino profissionalizante, a graduação, etc. Com 
isso, nossos alunos não vão para a cidade buscar esse tipo de 
conhecimento, pois correm o risco da perda de nossa 
identidade (M1). 

 

Portanto, no bojo dessa discussão em que o Quilombo de Jambuaçu se configura 

em ambientes e contextos diversos, é fundamental que haja um clima favorável em 

realizar, fazer coisas, criar, assim como interagir com outras pessoas no processo. 

 

De onde vem e para onde vai Jambuaçu?Vem de um tempo 
antigo, e vai para melhor penso eu com mais desenvolvimento 
para o nosso Quilombo, como escolas, transportes, asfaltos, 
etc. (AL2). 

 

Nessa fala, é a consciência que sugere uma vida melhor para o Quilombo. É a 

necessidade de viver que impulsiona AL2 vislumbrar por um cotidiano mais digno e 

humano em Jambuaçu.  

É considerar que, nesse contexto, exigem-se um perfil para o líder político, 

habilidades criativas “recheadas” de aspectos éticos e estéticos.  

 Nesse sentido, todos têm direito à vida, o que, muitas vezes, não é possível 

frente a uma sociedade a qual, ao longo da história, vem discriminando e coloca à 

margem alguns, longe da participação política, por entenderem que são inaptos e sem 

“capacidade” para atenderem a legados.  

 
Jambuaçu mudou do que era antes, porque como era tinha 
menos casas; creio que vieram mais empregos e condições de 
vida para as famílias; é uma comunidade muito interessante; 
creio que Jambuaçu é um conjunto de vilas; penso que poderia 
existir mais transporte para deslocar as pessoas para a cidade; 
penso que é um Quilombo muito bonito; penso que é muito bom 
viver aqui (AL1). 

 



 116 

Para isso, destaco Enrique Dussel, especificamente, em seu livro, “20 Teses de 

Política”, que sinaliza à comunidade, o poder político potentia, enquanto caminho que 

possibilita as chances de autorreconhecimento, principalmente, àquelas vitimizadas, 

“que de algum modo se encontram em assimetria na participação, ou simplesmente 

foram excluídas da mesma” (DUSSEL, 2007, p. 87).  

 
 
O Quilombo passa por impactos ambientais graves, como a 
situação dos nossos igarapés, que estão contaminados, pois as 
empresas que aqui estão, colocam venenos nos pés da 
plantação, quando vem a chuva, ocorre o escoamento desses 
venenos, assim fica uma situação que não podemos nem tomar 
água desses igarapés, decorre com isso termos poços para 
suprir nossas necessidades básicas (M6). 

     
 

Potentia, portanto, que adjetiva a vontade-de-viver desde o início das 

comunidades e grupos, de evitar a morte, de prolongar, logo, de continuar na vida, ou 

seja, promove e contribui para uma vida prolongada de seus membros. 

 
A nossa água é prejudicada por empresas, como a 
MARBOGES que joga todo o seu veneno para escoar em 
nossos igarapés, bem como a Companhia VALE que fazendo 
escavações, buracos nas estradas são expostos, e quando vem a 
chuva, arrastam-se lamas e piçarras para os igarapés. Diante 
disso, somos prejudicados no banho, nas lavagens dos 
alimentos, e sem água potável, acontecem dores de barriga, 
vômitos, diarréias, etc., porém, mesmo com os nossos agentes 
comunitários de saúde, torna-se difícil o acesso à cidade. Com 
isso, cabe um trabalho junto com a vigilância sanitária para 
atender as nossas necessidades, como prestar ajuda em fossas 
biológicas, uma vez que já temos 4 ou 5 que estão dando certo, 
mas que infelizmente faltou recursos, entendeu. Então 
precisamos que os nossos governantes assumam seus 
compromissos firmados em palanques, por ocasião de suas 
campanhas (M1). 

 

É poder político como força positiva e essencial que nos move, arrasta-nos e 

impulsiona-nos a superar aspectos negativos, tais como a fome, o frio, a sede, etc., tem 

o princípio material como mola condutora de funcionamento, a vida comunitária de 

desejar permanecer na vida. É poder político que move a vontade-de-vida.  

Esse princípio considera, portanto, a política enquanto conteúdo que materializa 

o princípio da vida, vida humana, o viver melhor, e em condições dignas para a 



 117 

sobrevivência e perpetuação da espécie humana, e a ética está implícita nesse contexto 

quando atua em vários campos concretos: econômico, pedagógico, esportivo, familiar, 

cultural, etc. (DUSSEL, 2007).   

 
A escravidão já acabou, hoje somos livres; temos direitos e 
deveres. Sabemos o que queremos o que é bom e o que é ruim, 
antes o nosso povo era forçado a trabalhar, pois não era 
remunerado pelo que fazia o que ganhava era “chicotada”, só 
trabalhava para comer, mas não tinha seus direitos, seus 
deveres, como temos hoje, pois somos livres, para pensar, para 
debater, etc. (M5). 

 

Assim, imbuído pela vontade-de-viver-comum, com força e potência, se 

contrapõe à impotência (força solitária e interesses individuais), pois admite ser o 

coletivo que move e impulsiona o sentido de comunidade, num clima comunicativo para 

se chegar a acordos, mediante os argumentos dos mais variados possíveis.  

 
Foi com a Constituição de 1988 que as terras de Jambuaçu 
foram regularizadas, a partir de uma pesquisa que 
comprovasse a auto-definição para a titulação dessas terras. 
Assim foi feito, comprovando pelo fenótipo típico dos 
moradores, pela existência de engenhos. Contudo, houve 
resistência por parte de alguns moradores que não queriam ser 
remanescentes. Daí houve conscientização, por meio de 
alfabetização. E a Comunidade Centro Ouro foi a primeira 
comunidade titulada, e que agrega outras 3 comunidades: São 
Bernardino, Nossa Senhora das Graças e Vila Nova. Assim 
chegamos às 14 comunidades e uma em processo de titulação 
(P6). 

 

Nessa fala, que tem o desejo de institucionalizar-se, explicita um poder político 

pautado no princípio democrático, com intuito de tornar-se legítima, sob a égide de 

princípios normativos de aceitação coletiva pelo movimento consensual pleno e 

participativo de todos os afetados de maneira consciente pelo processo decisório.    

Nessa perspectiva, é poder político potente que validam o poder daqueles que 

exercem cargos e funções políticas. Entretanto, que não se corrompam na sua totalidade, 

mas partam do pressuposto de que devem ser comunicativos, e não isolados ou 

absolutizados, que primem pela coletividade e pela pluralidade no ato político pela via 

desse poder político.  

Com isso, o poder político que converge para o poder político potentia, instala-

se um cenário de atendimento às necessidades de um povo de maneira objetiva e 



 118 

organizada, e, portanto, trilha em caminhos que apresentam perspectivas de uma cultura 

organizacional atuante e participativa, bem como favorece a inovação e o 

comprometimento de seus membros, assim como povos mais conscientes de sua 

humanidade e de cidadania. 

  É na diversidade, enquanto atividade de produção viva, então, que gera novos 

modos de pensamentos e diferentes formas de expressão, visto que, ao receber 

influência de outras culturas, cada grupo social faz a sua seleção, distingue o que usar, o 

que pode adicionar aos seus costumes e o que descartar de sua tradição, e quem 

responde por essa cultura é o homem dotado de uma capacidade simbólica e subjetiva 

interligado por teias de significados em um contexto histórico e sociocultural, e que, 

portanto, flui sem fronteiras. 

Assim, ao integrar-se num discurso coerente e plausível, inserida nessas teias de 

significados, vêm à tona, discursos e representações muitas vezes advindos de processos 

culturais de dominação e de exploração socioeconômica e política, e que a comunidade 

utilizando-se de sua potentia, a partir de uma identidade de ideias e projeto (BAUMAN, 

2005), essa comunidade que a institui, garante a sua existência e sobrevivência, a partir 

de uma postura política e atuante, pautada na participação política da comunidade, a 

qual admite um sujeito coletivo político.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 119 

CAPÍTULO 3 

As falas de professores: consciência da identidades de ideias e projeto como 

manifestação da identidade quilombola de Jambuaçu  

 
 Neste capítulo, analiso a identidade quilombola de Jambuaçu tal como aparece 

nas falas de 6 professores de escolas desse Quilombo, considerando inicialmente que as 

escolas apresentam seu sistema escolar organizado da seguinte maneira: Educação 

Infantil, Ensino Fundamental (séries iniciais) e Educação de Jovens e Adultos (EJA) 

(séries iniciais) com jurisdição da Secretaria Municipal de Educação (SEMED).  

 Algumas Escolas possuem uma boa estrutura física, com banheiros e salas para 

merenda. Elas, atualmente, funcionam em três horários, manhã, tarde e noite. Também 

existe o ensino Fundamental (séries finais), ensino médio – jurisdição da Secretaria 

Estadual de Educação do Pará (SEDUC). Os professores ligados a esse nível pertencem 

ao Sistema Modular de Ensino (SOME), cujo processo de lotação ocorre por meio de 

uma carga horária concentrada, a fim de serem remanejados para outras Comunidades. 

O ensino Médio é ofertado em alguns polos, como na Casa Familiar Rural, ligado ao 

Técnico de Agropecuária, e em duas comunidades - Jacundaí e Ribeira.  

Ao entrevistar a representante da SEMED, esta informou que esse Quilombo 

tem 15 escolas distribuídas pela educação infantil, ensino fundamental e EJA, 68 

professores, 1.170 alunos, 2 coordenadores pedagógicos oriundos da SEMED, 5 

coordenadores de escolas e 5 de áreas que respondem no âmbito administrativo para a 

SEMED informações sobre a rotina da escola, como a merenda escolar, lotação de 

professores, projetos em andamento, etc. Esses últimos coordenadores geralmente são 

moradores do Quilombo de Jambuaçu.  

Nesse aspecto, destaco a escola da Comunidade Conceição do Mirindeua, que ao 

visitá-la, observei alguns aspectos sobre a coordenadora da escola local, que não é 

quilombola, como por exemplo, quando, a partir da relação de amizade e de 

cordialidade que estabeleci com essa coordenadora, perguntei se houve algum 

comportamento de adversidade e estranhamento em relação às suas características 

pessoais. Ela disse que atualmente “se sente quilombola”, porém, quando de sua 

“entrada” no Quilombo, houve certo estranhamento, mas com o tempo desapareceu, fato 

que constatei ao acompanhá-la em atividades cotidianas na Comunidade, como nas 

viagens que fizemos juntas para a cidade de Moju, pois ela passa a semana em 

Jambuaçu e aos finais de semana vai para Moju.  



 120 

Assim, sempre a observava conversando, sorrindo e, sobretudo, se envolvendo 

nas conversas no ônibus (FOTO 36) e no ponto em que o esperávamos. Chamou-me 

atenção ainda o fato de ela participar junto com a merendeira na distribuição da 

merenda aos alunos, mostrando seu envolvimento e parceria nessa atividade.  

 

 

FOTO 36 – 19/09/2007 

O interior do ônibus que aconteciam as conversas com a coordenadora da escola da 
Comunidade Conceição do Mirindeua. 

 

Destaco também a Casa que os professores dessa Comunidade dispõem, onde a 

coordenadora também mora nessa Casa. Ali iam moradores (alunos), a fim de 

conversarem com professores, tomarem café, almoçar. Inclusive eu, passei por essa 

experiência, pois ela me oferecia hospedagem para almoçar, tomar água, lavar as mãos, 

etc. 

Destaco ainda as 5 comunidades e escolas aonde realizei as entrevistas com os 6 

professores nas 5 escolas: Conceição do Mirindeua (FOTO 37), Nossa Senhora das 

Graças (FOTO 38), Santa Maria do Mirindeua (FOTO 39), São Bernardino (FOTO 40) 

e Santa Luzia do Bom Prazer do Poacê (FOTO 41).  



 121 

 

FOTO 37 – 19/09/2007 

A escola da Comunidade Conceição do Mirindeua com 4 salas de aula, 8 professores e 
235 alunos.  

 

 
FOTO 38 – 20/11/2009 

A Casa Familiar Rural localizada na Comunidade Nossa Senhora das Graças com 2 
salas de aula, 11 professores e 64 alunos. 



 122 

 

FOTO 39 – 29/09/2009 
A escola da Comunidade Santa Maria do Mirindeua, com 2 salas de aula, 4 professores 

e 50 alunos.  
 

 
FOTO 40 – 30/04/2010 

A escola da Comunidade São Bernardino, com 4 salas de aula, 6 professores e 103 
alunos.  



 123 

 
FOTO 41 – 30/04/2010 

A escola da Comunidade Poacê, com 1 sala de aula, 2 professores e 26 alunos.  
 

 

Na escola da comunidade Santa Maria do Mirindeua, com aspecto físico bem 

simples (FOTO 42, 43), e que me chamou atenção a rotina escolar em que se encontrava 

essa escola, como crianças fazendo suas tarefas fora de sala de aula, em virtude de o 

clima estar quente (FOTO 44); professoras descontraídas em momento de lazer e 

recreação; moradores se “misturando” com alunos e professores nas portas de suas casas 

sobre pontes, pois nessa comunidade ocorrem enchentes, e nesse sentido, as casas são 

construídas sobre pontes (FOTO 45). 



 124 

 
FOTO 42 – 29/09/2009 

Os alunos da escola da Comunidade Santa Maria do Mirindeua.  
 
 

 
FOTO 43 – 29/09/2009 

Os alunos em sala aula na escola da Comunidade Santa Maria do Mirindeua.  
 



 125 

 
FOTO 44 – 29/09/2009 

Os alunos estudando fora da sala de aula (nesse dia o clima estava quente) da escola da 
Comunidade Santa Maria do Mirindeua.  

 

 
FOTO 45 – 29/09/2009 

A ponte que dá acesso à Comunidade Santa Maria do Mirindeua.  



 126 

É importante destacar as crianças fora de sala de aulas, tendo em vista o calor 

que acontece nesses espaços, acontecimento que leva os professores apresentar atitudes 

de compreensão e de consciência diante dessa situação. 

Desse modo, nessas visitas pude perceber que essas escolas (principalmente a 

escola localizada na Comunidade São Bernardino, uma vez que a mesma localiza-se em 

ponto estratégico de acessibilidade para os moradores e visitantes) também se tornam 

espaços de encontros e de reuniões com entidades públicas, como o Ministério Público, 

políticos, gestores municipais, dirigentes da Companhia VALE, com o intuito sempre 

de discutirem assuntos de natureza política, principalmente quanto ao processo de 

decisão em relação às tensões que esses moradores encontram com essa Empresa.  

No Quilombo, ainda existem as escolas que são denominadas de Anexo das 

escolas-sede que estão localizadas em cada comunidade. Essas escolas, segundo os 

professores entrevistados, apresentam peculiaridades, pois estão localizadas nas zonas 

rurais e distantes da comunidade. Os alunos na maioria carentes e com um baixo índice 

de rendimento, não dispõem de recursos tecnológicos, pois a energia elétrica é escassa e 

a sala de aula é lotada, o que às vezes inviabiliza o processo pedagógico pensado para as 

atividades educativas.  

Nesse aspecto, essas escolas mais carentes recebem apoio, para tomada de 

decisões e deliberações, de algumas escolas sediadas nas Comunidades, que por sua 

vez, se mostram na sua maioria bem estruturadas e organizadas, por meio de uma 

coordenação local que desempenha um papel de destaque nas escolas. Porém, esse 

cargo ainda é ocupado por alguns coordenadores não quilombolas, o que, a meu ver, 

pode ser um entrave se não ocorrer uma integração e envolvimento desse coordenador. 

Durante a entrevista fui informada ainda de que a SEMED-Moju também tem 

uma ação permanente para os alunos do Quilombo que necessitam estudar na cidade de 

Moju, por meio da oferta de transporte de maneira gratuita a alunos e professores. 

Entendo que a SEMED precisa melhorar essa gerência, pois, em uma das visitas, me 

programei para chegar ao Quilombo às 13h, mas o ônibus escolar, por problemas de 

mecânica e manutenção, atrasou 2 horas, o que me fez pedir ajuda ao coordenador da 

Casa Famíliar Rural, no sentido de me levar na kombi da Casa Rural.   

Outra ação é a “Especialização em Educação do Campo”, ofertada pela SEMED 

em parceria com o Governo Federal, a qual cerca de 7 professores do Quilombo estão 

cursando.  



 127 

Além disso, existe uma graduação em Pedagogia oferecida pela Prefeitura em 

parceria com IFPA/EAD, instituto sediado em Belém comprometido com as demandas 

sócio-econômicas, culturais e tecnológicas dos seus alunos, considerando o processo de 

integração com o sistema de produção e no desenvolvimento regional, assumindo assim 

um papel de referência educacional, científica e tecnológica no Pará. Nesse curso, existe 

a participação de cerca de 400 professores do campo, inclusive abrangendo professores 

de Jambuaçu que ainda não têm a formação inicial.  

Segundo essa representante, existe ainda aproximadamente, 20 professores de 

Jambuaçu que fazem também um curso de aperfeiçoamento na área de Gênero e 

Diversidade nas Escolas; Educação para relações Étnicos Raciais, na modalidade EAD.  

Outra ação que se destaca é o programa de formação continuada para 

professores que atuam nos anos/séries do ensino fundamental denominado “Pró-

letramento de Matemática e de Língua Portuguesa”. Esse programa faz parte das 

políticas educacionais do Ministério de Educação, de abrangência nacional e surgiu a 

partir de uma pesquisa que diagnosticou a carência de conhecimento no campo da 

Matemática e da Língua Portuguesa. Sobre o programa, tive oportunidade de realizar 

uma visita no dia 30 de abril de 2010 na escola da Comunidade Poacê, na qual estava 

acontecendo uma das fases desse programa (FOTOS 46, 47, 48, 49).  

 

 
FOTO 46 – 30/04/2010 

Os professores na escola da Comunidade Poacê em uma atividade de grupo discutindo 
ações referentes ao Programa – Pró-letramento. 



 128 

 
FOTO 47 – 30/04/2010 

Um cartaz produzido na escola da Comunidade Poacê sobre o Programa – Pró-
letramento. 

 
 

 
FOTO 48 – 30/04/2010 

Os professores na escola da Comunidade Poacê em uma atividade de grupo discutindo 
ações referentes ao Programa – Pró-letramento. 



 129 

 

FOTO 49 – 30/04/2010 
Uma conversa com os professores sobre a minha pesquisa, no momento em que 

realizavam atividades referentes ao Programa – Pró-letramento. 
 

Nesse encontro houve o contato com 3 professoras que entrevistei, na pesquisa, 

bem como com outros professores que estavam ali presentes. Nessa conversa alguns se 

posicionaram abordando que a identidade quilombola de Jambuaçu diante das tensões 

que se apresenta perpassa pelo autorreconhecimento, no sentido em considerar: O que 

significa mora no Quilombo de Jambuaçu? De onde você veio? Quem foram seus 

antepassados? O que é ser negro?  

Discutiu-se também a identidade quilombola de Jambuaçu na relação com os 

impactos causados pela presença de empresas no Quilombo. 

Creio que o nosso Quilombo vive em conflito com sua 
identidade, no entanto, vejo que “é agora ou nunca”. Nós 
estamos nessa fase aqui enquanto quilombo, nós estamos com 
esse problema agora, o que, aliás, sempre estivemos com a 
VALE. Assim, procuro discutir em sala de aula sobre esse 



 130 

assunto. É o contexto histórico e sociocultural, portanto, 
imbricado nas minhas práticas (P4). 

 

Essa fala de P4 demarca que ser professora quilombola de Jambuaçu está 

intimamente ligada com o lugar que pertence, onde mora, e que, se o Quilombo de 

Jambuçu tem uma história de tensões de permanecer na terra, o Sujeito (professor) pode 

ser considerado não como um problema, mas como elemento enriquecedor do leque de 

opiniões (conscientizador das identidades de projeto) da comunidade, pois o que se 

pretende discutir e implementar nesses espaços são posturas docentes que apresentem 

engajamento político nas questões cotidianas em suas práticas na sala de aula, bem 

como modos e estratégias curriculares de cunho valorativo da identidade quilombola.  

Nesse contexto, é o currículo escolar exercendo função social entre a escola e o 

contexto sociocultural, cujo olhar está sempre atento para sua finalidade, o que supõe 

voltar-se a serviço de práticas de professores que convergem para uma ação educativa 

curricular autocrítica e autorrenovadora, sob um cenário cultural, político e social, 

inebriado de valores que cabe decifrar.  

O termo “currículo” 

 
[...] emergiu na confluência de vários movimentos sociais e ideológicos. 
Primeiro, sob a influência das revisões de Ramus, o ensino da dialética 
ofereceu uma pedagogia geral que podia ser aplicada a todas as áreas de 
aprendizagem. Segundo, as visões de Ramus sobre a organização do ensino e 
da aprendizagem tornou-se consoante com as aspirações disciplinares do 
calvinismo. E, terceiro, o gosto calvinista pelo uso figurado de “vitae 
curriculum” – uma frase que remonta a Cícero (morte: 43 A.C.) – foi 
ampliado para englobar as novas características de ordem e de seqüência da 
escolarização do século XVI (HAMILTON, 1992, p. 47).     

 

Esse termo pode ser também derivado de uma raiz latina significando pista ou 

circuito atlético que tinha ressonâncias similares com “ordem como consequência” e 

“ordem como estrutura”, associado por ocasião da reforma calvinista, quando 

supostamente trazia para a prática educacional um tipo de controle explicitamente 

evidenciado na prática social calvinista (ibidem, 1992). 

 
Portanto o currículo, desde a sua origem, é evidenciado sob forma da ideia de 

controle. Nele se admite um conceito que subjaz a um campo de tensão, no qual 

ocorrem diferentes interesses e lutas de classe.  

 



 131 

[...] As escolas estabelecidas empresarialmente pelos mercadores, usando 
professores clericais, representavam uma solução intermediária em termos 
de custos. Inevitavelmente, entretanto, permaneciam problemas residuais de 
controle. E são esses problemas, eu sugiro que ajudam a explicar a 
subseqüente (isto é no século XVI) introdução de “classes” e “curricula”. Os 
mercadores da Renascença, como suas contrapartes medievais, continuavam 
a “realizar fora” a educação de seus filhos; contudo, como na condução mais 
ampla de seus negócios, eles desenvolveram novas técnicas gerenciais (cf. 
novos procedimentos contábeis) para aumentar a rentabilidade de seu 
investimento (ibidem, 1992, p. 17-8).         

 

No século XX, então, “para caracterizar as transformações ocorridas nas 

sociedades” (SACRISTÁN, 1999, p. 147), observa-se que o Currículo admite ainda uma 

educação pelo viés da escolarização universal (dotada de conteúdos), uma escola 

submissa à reprodução ou à transmissão da cultura objetiva menos restrita e conteudista; 

mas submissa às demandas dessas mudanças envoltas numa ideia de universalização 

enquanto condição de igualdade para todos, como ideal democrático (visões filosóficas 

e políticas). O Currículo assim, é gerado num ambiente de conflitos e tensões que se 

desenrolam no processo educativo (SACRISTÁN, 1999). 

Nesse sentido, Currículo é função de contradição ideológica, é trilhar em vetores 

que apresentam uma “estrutura política e ética” (APPLE, 2006, p. 217). Para tanto, 

pede-se uma condição sine qua non: “conhecer para transformar”, ou seja, o apropriar-

se do movimento intelectual hegemônico da classe dominante que aliena e assume as 

atividades cotidianas na escola de maneira reprodutora e controladora por meio de 

mecanismos técnicos que convencem para apenas reproduzir o que está posto. Significa, 

portanto, que os 

 
[...] membros da área devem afastar-se de sua posição de aceitar totalmente 
a ideologia e as instituições que prevalecem em sociedades corporativas 
como as nossas. Precisam se unir com os grupos culturais, políticos e 
econômicos que estão trabalhando de maneira autoconsciente para alterar o 
sistema institucional que estabelece os limites às vidas e esperanças de 
muitas pessoas desta sociedade (ibidem, p. 220).    

 

Logo, Currículo advoga “entender mais profundamente a relação entre educação 

e estrutura econômica, assim como as conexões entre conhecimento e poder” (ibidem, p. 

35). O autor pauta-se ainda no princípio de que,  

 

[...] quando pensamos sobre o conhecimento aberto (ou manifesto) e o 
conhecimento encoberto (ou oculto) ensinados nas escolas, os princípios de 
seleção e organização desses conhecimentos e os critérios e modos de 
avaliação utilizados para “medir o sucesso” do ensino, [...] a estruturação do 
conhecimento e do símbolo em nossas instituições de ensino está 



 132 

intimamente relacionada aos princípios de controle social e cultural de uma 
sociedade (p. 36).      

 

Nesse aspecto, cabe desvelar conteúdos subservientes que estejam a serviço de 

um poder econômico e político, disponibilizados (e não disponibilizados) aos alunos, 

sob atitude não ousada diante de um cenário social que se autodenomina sociedade do 

conhecimento, que muitas vezes se mostra “vazio, ahistórico, parcial e ideologicamente 

enviesado” (ibidem, p. 41). 

 
Vejo que a escola precisa assumir seu papel de não deixar                                                                                                            
“morrer” essa identidade, e creio que a chegada de 
professores no Quilombo que chegam aqui e não conhecem 
nossa realidade é preocupante... (P4).  
 

  

 Essa fala destaca a presença de professores não quilombolas atuando em escolas 

desse Quilombo sem conhecimento, logo, P4 explicita que existe “certa ameaça” para 

essa identidade. Portanto, a relevância de um currículo escolar pautados por caminhos 

que implicam no “mergulhar” nas práticas educativas, considerando observar as 

relações de interação que ocorrem nessas práticas, para que assim esse currículo se 

constitua em esquemas de representações advindas de aspectos pedagógicos inseridos 

em contexto histórico e sociocultural, pois não há como teorizar o currículo fora do 

contexto do qual procedem.  

 
Devemos abordar aspectos que valorizem o aluno. Devemos 
assumir o que Paulo Freire ensinava: o aluno é o sujeito do 
processo, chega de fazê-lo objeto, deposito de conhecimentos, 
reprodutores da sociedade dominante capitalista. Então, a 
minha percepção sobre identidade é que ela precisa ser 
trabalhada que ela precisa ser valorizada é que o próprio 
destinatário da educação que é o Quilombo requer conhecer a 
realidade que muito deles não conheceu, bem como conhecer 
as Leis e os projetos, porque a partir disso, conhecem seus 
direitos, e assim criam coragem, e se auto-identificam (P6). 

 

 No entanto, torna-se desafiador e complexo definir em que âmbito histórico e 

sociocultural o currículo está envolvido, a fim de analisar essa realidade com intuito de 

conscientizar e contribuir com as dificuldades que se apresentarem. É ação dialógica 

entre o pensamento e a ação em educação, que é voltar-se para a cultura local como um 



 133 

todo antropológico de processos educativos que constituem os modos de vida de uma 

sociedade.  

Logo, é propiciar e determinar ação e prática (cultura) enquanto ação dinâmica 

que se fundamenta para direcionar os fenômenos educativos. É cultura mutante que se 

configura em circunstancias variáveis e provisórias. 

  

O trato que venho dando aos conteúdos sobre identidade 
quilombola é trabalhar as questões voltadas totalmente do 
Quilombo, como, as raízes das nossas etnias, o Sítio 
Arqueológico, os pajés, a mandioca, o miriti, etc. (P2). 

 

Essa inserção mostra-se estrategicamente um cenário significativo, motivador, 

processual, pelo qual P2 traduz e redefine como possibilidades de inovar sua prática de 

sala de aula, diante de elementos históricos e socioculturais que o Quilombo de 

Jambuaçu apresenta.   

 

Discuto a identidade quilombola de Jambuaçu por meio do 
envolvimento dos pais, à base de textos, historinhas, casos 
contados por moradores antigos, lendas, etc. Atualmente, 
proponho discutir, a questão da cultura, da fonte de renda, da 
economia, e da mandioca enquanto fonte geradora da 
economia do município, bem como o que ela representa como 
forma de se contrapor a uma nova proposta de economia que 
está tentando, de certa forma, induzir o agricultor de 
Jambuaçu a mudar da mandioca para o dendê, pois sabemos 
que temos de preservar constantemente a nossa cultura, e o 
dendê vem trazer prejuízo, em todos os segmentos, 
principalmente na questão da origem, pois se deixarmos de 
produzir a mandioca para produzir o dendê, o nosso cotidiano 
sofrerá alterações significativas, como mudanças de hábitos, a 
maneira de vender também vai ser diferente, aquele contato de 
pessoa para pessoa vai mudar, geralmente a mandioca se 
trabalha com mutirão (P4).  
 

 

E P4 explicita algumas estratégias que vêm desenvolvendo em suas práticas de 

sala de aula, considerando a inserção das famílias de seus alunos, os personagens 

principais para compor um referencial histórico e sociocultural sobre a identidade 

quilombola de Jambuaçu. 

Diante disso, P4 pressupõem que as suas práticas de sala de aula se enriquecem e 

dão um novo sentido quando, as mesmas adentram e penetram em acontecimentos, em 



 134 

problemas que esse Quilombo vivencia no seu cotidiano. 

 
Vamos perder aspectos da nossa cultura validada enquanto 
colônia; povoado, onde os afros que viviam aqui, saíam para 
trabalhar em“canturia”, tinham “canturia” para lavrar, para 
serrar a madeira, para derrubar o roçado, para plantar e 
colher. Então, podemos perder tudo isso, e já vemos que já está 
acontecendo, pois os moradores dificilmente cantam nos 
mutirões, deixaram de produzir a cachaça da mandioca, de 
produzir a peneira, compram tudo no comércio. Diante desse 
cenário estamos organizando oficina de paneiro, oficina de 
canturias, oficina de dança. Nesse sentido, as crianças 
aprendem a sua história em sala de aula, contada pelos seus 
próprios pais e avós, e aprendem a gostar e continuar com essa 
história e passar para os filhos deles no futuro, e aprender a 
ler e escrever as palavras geradas do vocabulário dos antigos 
que também estão perdendo, porque acham que é feio, que é 
cafona. Também discutimos sobre a importância de ser 
quilombola que está se perdendo no contato com a cidade. 
Nesse sentido, consideramos o que é viver no Quilombo e o que 
é viver na cidade, porque as crianças ao irem à cidade acham 
que não é interessante viver no Jambuaçu, e nem gostam de 
dizer que são quilombolas (P4). 

 

 É um currículo, portanto, envolvido em contextos históricos e socioculturais 

pelo qual se configura sob a égide de acontecimentos tensos no cotidiano de Jambuaçu, 

e que assim, esse currículo, modela-se e se configura dentro desses cenários que 

Jambuaçu experimenta. Com isso, o currículo gravita e circunda nesses espaços e se 

desdobra em protagonista predispondo sua condição e função social.  

Nesse aspecto, por meio de um currículo que valoriza práticas de sala de aula 

contextuais, a consciência das identidades de projeto, preenche a atividade escolar e se 

torna real, quando P4 propõe modos e estratégias mais atrativas que superem um 

academicismo, e vislumbra caminhos alternativos de distanciamento da pressão 

academicista; da lógica dos conteúdos.  

 

A minha percepção é que a identidade quilombola de 
Jambuaçu precisa ser percebida, principalmente por nós que 
temos a competência e a obrigação de apresentar práticas de 
sala que venham discutir esses valores com os alunos. Assim, 
vejo que esses alunos “escondem”, “camuflam” sua 
verdadeira identidade. São sentimentos de inferioridade que 
podemos “acordar”, mostrando que o negro é belo, por 
exemplo. Já tivemos em nossa escola eventos que destacam os 
penteados da mulher negra. Sempre comento com meus colegas 



 135 

que somos agentes de mudança, pois não vale mais ficar 
falando, ensinando teoricamente sem contextualizar o 
conhecimento (P6).  

 

 P6 também explicita modos e estratégias mais atrativas diante do sentimento de 

inferioridade de seus alunos, no que se refere à identidade quilombola dos seus alunos; é 

P6 assumindo a sua condição de conscientizadora de identidades de projeto, enquanto 

agente de mudança, e que pode contribuir para a viabilização de ideias que transformam 

em suas práticas.     

Eu percebi que os alunos de Jambuçu são realmente tolhidos, 
aqui temos profissionais que vieram de outras realidades, de 
uma educação urbana que nada tem a ver com a nossa 
realidade. Então, a minha percepção sobre identidade é que 
ela precisa ser trabalhada, que ela precisa ser valorizada, pois 
existem alunos que não conhecem sua realidade, nem 
tampouco conhecem leis e projetos afins da identidade 
quilombola (P6). 

 

P6 percebe, então, que a identidade quilombola de Jambuaçu precisa de uma 

atenção maior, especificamente de professores que protagonizam práticas educativas, a 

partir de conhecimentos teóricos imprescindíveis para a formação dos alunos, sob o 

enfoque de concepções que fomentem discussões e atitudes, em prol de uma identidade 

que valide os contextos históricos e socioculturais presentes nesses contextos.   

É fala que conota discutir um currículo escolar, que efetivamente realize a 

conexão entre a cultura escolar com a cultura social, por meio de práticas de sala de aula 

que protagonizem modos e estratégias concretas e dialógicas com a realidade de 

entorno. É fala que pede converter percepções sobre identidades quilombolas em 

diálogos entre o projeto e a realidade de Jambuaçu. 

 Assim, a fala de P6 insere-se num currículo escolar mais dialógico com os 

contextos históricos e socioculturais, e compromete-se com a própria transformação 

social, ou seja, num currículo que se configura, por meio de posturas ordenadas e 

articuladas, visando condições de possibilidades de uma práxis voltada para a 

democracia; e por meio de um discurso pedagógico de caráter radicalmente 

democratizador. 

 É fala que significa efetuar ações de maneira cognitiva, contudo, dinamizando 

interações entre teoria e prática, nascidas dos interesses e das concepções diferenciadas 

presentes em contextos históricos e socioculturais, e com perspectivas curriculares vão 



 136 

muito além dos espaços da sala de aula, dos gabinetes e dos fóruns acadêmicos. É 

caráter que implica se abrir para o mundo.     

Diante disso, é a vontade individual de transformar a própria consciência, pelo 

autorreconhecimento, pela autocrítica, pela humildade de aceitar a diferença, com 

condição para o diálogo e ação conjunta, considerando sempre a relação sujeito-cultura, 

enquanto novas estratégias curriculares na construção de uma escola que assegure 

práticas educativas mais atuantes e comprometidas, pois o currículo é referência para 

pensar o que a escola pretende ser como instituição no âmbito sociocultural e no 

momento em que requer a execução de um projeto que contribua com o espaço 

geográfico que circunda.  

 
Vejo que cabe aos professores trabalharem no contexto 
histórico e sociocultural, no sentido de reunirem os pais de 
alunos, o coordenador da Comunidade. Cabe ainda enfatizar 
que os professores têm um currículo interessante e viável para 
trabalhar a identidade quilombola do aluno na escola da 
Comunidade em que está inserido (P4). 
 

 

Esse depoimento de P4 corrobora que a identidade quilombola de Jambuaçu tem 

elementos enriquecedores para tratar de um currículo que protagonize uma nova prática 

de sala de professores rumo à construção de ambientes educativos que se configuram 

como lugar de construção das identidades de projeto. 

Vejamos o que diz P6 ainda sobre o assunto: 

 
 
Para discutir identidade quilombola de Jambuaçu, busco 
enfatizar fontes históricas do Quilombo, tanto as escritas 
quanto as não escritas, cito, por exemplo, pesquisas que peço 
para os alunos realizarem com seus avós, pais, com líderes do 
Quilombo, etc. Nesse aspecto, temos feito descobertas 
interessantes sobre a comida, o cardápio dos negros. Enfatizo 
também o ponto positivo da inserção de pesquisadores no 
Quilombo, pois os moradores percebem que são importantes e 
que têm uma história rica de luta e resistências frente à 
história. Assim vejo a importância de uma educação 
comprometida com as minorias (P6).  
 

 

Nesse contexto, são as práticas de sala de aula que viabilizam o currículo escolar 

fundado em dimensões históricas, sem desconectar a diversidade e as identidades 



 137 

culturais, no sentido de uma nova organização de trabalho nessas práticas calcadas em 

atitudes de solidariedade, de reciprocidade e de participação coletiva, nas quais o 

diálogo e a reflexão se pautem em diretrizes que apontam um compromisso profissional 

e ético por parte daqueles que se propõem a atuar no campo da educação escolar.  

 Nessa perspectiva, ressalto que a fala de P6, converge para uma série de 

expectativas conflitantes e mutáveis, e que ruma para caminhos imprevisíveis e 

inseguros, bem como para pontos de referência e de identificação em constante 

alteração, está fortemente atrelada à práticas de sala que exige a capacidade de 

selecionar e processar informações com iniciativa e criatividade.  

 
 
Parto da história dos quilombolas, uma vez que discuto essa 
história, a partir da realidade, da história do negro. Assim, 
procuro atualizar os conteúdos pra trabalhar e sensibilizá-los 
para se familiarizarem, se sentirem participante do processo da 
educação, porque é esta a preocupação que vejo: conteúdos 
fora da realidade. Assim, procuro sempre atualizá-los, e tenho 
facilidade, porque trabalhava desde muito tempo com esses 
conteúdos dentro da Comissão Pastoral da Terra (P6). 
 

 

Desse modo, na fala de P6, as práticas de sala de aula que apresentam 

finalidades mais amplas e democráticas, a partir de projeto que aponte a superação das 

desigualdades sociais, se instala uma nova perspectiva, em que a formação do cidadão 

se materializa: cidadania, ética, democracia, participação, igualitária e intercultural.  

Nesse cenário, é o professor que está com o conhecimento, uma prática docente 

reflexiva mais competente por meio das dimensões humanas (éticas) que subsidiam a 

compreensão para interpretar suas práticas, que, embora ainda a P6 pode apresentar 

dificuldades de executá-las em seu desenvolvimento, a mesma, por meio de sua 

experiência na Comissão Pastoral da Terra, suas práticas adquirem um caráter social e 

cultural que ultrapassa os muros da escola.  

A dimensão técnica (domínio do conteúdo) e a dimensão histórico-cultural 

(valorização do contexto pela via dialética) também estão inseridas nesse contexto. 

Logo, atrelar essas dimensões a essas práticas implica o aprender a ser professor, o que 

significa uma prática reflexiva competente, que, além de conhecimentos, sejam 

trabalhadas também valores, pelos quais são tão relevantes quanto os conteúdos 

advindos dos conhecimentos recebidos em sala de aula. 



 138 

Para tanto, a fala de P6 evidencia a necessidade do diálogo com a realidade 

local, a partir da racionalidade prática, no sentido de desmistificar essa visão 

propedêutica de ensinar, por meio da formação continuada reflexiva e criativa, tendo 

por base o contexto no qual está inserida de maneira processual, bem como estabelecer 

uma atitude de revisão constante da teoria e dos esquemas teóricos que balizam a sua 

prática. É a reflexão, portanto, que impulsiona a necessidade de o professor atentar para 

a sua formação permanente, e assim acontecer a relação formação com as experiências 

vividas.  

Trata-se, envolta em aspectos que definem o conhecimento no saber fazer, em 

que o ato educativo evidencia-se sobre a reflexão na ação inserida em um contexto, e 

que, contudo, P1, no entanto, destaca que “os conteúdos sobre identidade quilombola 

ainda não propiciam reflexões teóricas e práticas no contexto histórico e sociocultural 

do Quilombo de Jambuaçu” (P1). 

Esse depoimento, admite que não ocorre nenhum tratamento específico aos 

conteúdos sobre identidade quilombola; se defronta com múltiplas situações, com as 

quais talvez não aprendeu a lidar durante seu curso de formação, o que ocasiona uma 

preocupação em não se considerar apto para o processo de ensinar. 

  

Antigamente os moradores comiam peixes que não existem 
mais nos rios, como gurijuba, pirarucu, que para nós 
moradores hoje é muito caro. Quer dizer Jambuaçu está 
perdendo a sua identidade, uma vez que os antigos comiam 
peixes, por exemplo, com verduras tiradas do local, como 
vinagreira, a verdura “orelha de macaco”. Falamos na escola 
essa história, e alguns alunos se mostram surpresos, dizendo 
que não conhecem pirarucu, acham que é palavrão. Assim, vejo 
que Jambuaçu não tem na verdade essa percepção, não 
entendeu que estamos no limite. Ou voltamos e buscamos a 
nossa raiz ou vamos nos perder completamente (P4). 

 

Contudo, essa fala retrata a atenção e o cuidado no trato aos conteúdos que se 

referem à identidade quilombola, o que pressupõe práticas de sala de aula que sinalizam 

modos e estratégias de contextualizar de maneira histórica e sociocultural em que estão 

inseridas essas práticas. 

Deste modo, considerando que a ação reflexiva se define como prática ativa 

movida pela emoção e paixão, vale lembrar que ensino reflexivo perpassa pela atitude 



 139 

vigilante do professor, no sentido de sempre se rever na rotina de seu ofício de maneira 

consciente e crítica ante às práticas desenvolvidas em sala de aula. 

 

O tratamento que tenho dado aos conteúdos sobre a identidade 
quilombola de Jambuaçu parte de alguns conhecimentos que 
venho obtendo em minha formação inicial na disciplina 
Educação Étnico-Raciais, no sentido de como se pode resgatar 
a nossa história como quilombola, a cultura, isso eu creio que 
me ajudou realmente. E no momento que fui abordar esse 
assunto para os alunos, a reação foi: professora como sou 
quilombola se eu não tenho a pele negra? (P4). 
 

Assim, a P4 expressa em sua fala que a formação inicial, sob a égide da prática 

reflexiva, direciona para uma racionalidade prática que busca a superação da 

racionalidade técnica pela formação do professor como um prático reflexivo, pois a 

consciência reflexiva sobre a aprendizagem é peculiar do que é educativo, o que nos 

permite executa-los de maneira ambíguo: alienante ou libertadora diante do que se 

aprende.  

 

Creio que a formação inicial e continuada é muito importante 
para nossas práticas desenvolverem atividades voltadas para 
os assuntos históricos e socioculturais de nosso Quilombo. 
Como nosso planejamento ainda está distante de nossa 
realidade, vejo que a formação vai nos ajudar muito (P5). 

 

P5 expressa ainda que a formação inicial e continuada sugerem estratégias 

educativas que venham subsidiar experiências na relação com os contextos históricos e 

socioculturais, no sentido de evitar erros e tentar novamente de outra maneira. São 

perspectivas inovadoras que o futuro professor tem oportunidades para refletir 

continuamente sobre os problemas e a dinâmica, evidenciados por sua atuação 

cotidiana.  

Nesse contexto, a reflexão na e sobre a ação, toma como ponto de partida a 

reflexão dos alunos sobre sua própria experiência, pois não é silenciando que os alunos 

se constituem sujeitos de ação, mas por meio de atitudes. É ação-reflexão.  

 
A percepção que tenho sobre a identidade quilombola de 
Jambuaçu é algo ainda que está obscuro, porém, acredito no 
trabalho de formiguinha para fortalecer mais esse assunto, 
pois não estou vendo uma identidade quilombola clara. É como 
se não houvesse um trabalho político nos assuntos históricos e 



 140 

socioculturais. Aí acredito no trabalho de formiguinha, já dito. 
Nesse sentido, venho trabalhando em sala com a religiosidade 
e com o termo quilombola, por meio do cantinho de leitura que 
tem na minha sala para explorar esses assuntos com os alunos 
(P5).  
 
 

P5 apresenta o cantinho de leitura como estratégia criativa de caráter 

investigativo para explorar e discutir sobre a identidade quilombola de Jambuçu, no 

sentido da teoria e prática balizando as suas maneira de ser professor. 

É o contexto social influenciando no trabalho do professor na sala de aula; é a 

inserção e discussão de temáticas interculturais como base de apoio para discussão na 

sala com seus alunos.  

 
Trabalho com os conteúdos sobre a identidade quilombola de 
Jambuaçu, a partir de relatos e histórias, de fatos que 
aconteceram em Jambuaçu, sejam antigos ou atuais, como 
lendas, receitas de antigamente, o café que se tomava com um 
tipo de uma erva que se plantava, o que dava um sabor 
diferente ao café (P4). 

 

É uma fala que denota também práticas de sala amadurecidas voltadas para 

construção do conhecimento pedagógico especializado (socialização profissional e 

assunção de princípios e regras práticas), por meio de experiências, a partir de atitudes 

interativas e dialéticas, enquanto momento relevante de organizar, fundamentar e revisar 

a teoria, articulando os esquemas práticos com os esquemas teóricos de maneira 

contínua, pois considerar a questão da formação somente a partir da prática, 

renunciando-se ao referencial teórico, seria não romper com o conceito obsoleto de 

formação estática e finita, fora do contexto histórico e sociocultural que circunda, a todo 

tempo, as práticas de sala de aula de professores. 

Entretanto, P3 diz: “no momento não estou trabalhando a relação escola e 

identidade quilombola de Jambuçu”. Nesse aspecto, práticas de sala de aula que não 

buscam a inserção entre teoria e prática, o saber e saber-fazer pode-se não praticar uma 

cultura escolar, enquanto pertencente a um grupo social que agrega a prática docente na 

sua própria identidade histórica e sociocultural, na medida em que interage em 

situações, instituições ou agrupamentos sociais, ocasionando um sentido de 

pertencimento a um grupo social de referência.  



 141 

 É destacar ação pedagógica que o professor exerce. O que requer estar bem 

informado e motivado a democratizar seu conhecimento; estar atualizado em relação 

aos novos programas e às metodologias existentes por meio: de capacitação (busca de 

respaldo teórico e técnico); de reuniões periódicas; de encontros de formação com os 

diversos segmentos; de gerenciamento da estrutura escolar numa discussão crítica de 

situações, em busca de uma solução coletiva; de definição e estabelecimento de metas 

para o trabalho letivo da escola; de reuniões para estudos e troca de ideias sobre sua 

prática; de planejamento de atividades de caráter mais coletivo; de seminários, cursos, 

conferências e debates, etc. 

 

Para discutir identidade quilombola, procuro falar de 
Jambuaçu, colocando o valor que ele tem numa região 
Quilombola. Por que o aluno é de Jambuaçu? Por que é 
descendente de Quilombo? Que muitos não sabem, a criança 
na maioria delas não conhece a sua realidade, e nesse 
contexto, procuro fazer visitas, indo nas casas dos alunos, 
conhecendo suas realidades, suas famílias. São de condições 
pobres, moram longe da escola, andam muito para chegar à 
escola (P4). 

 

Por outro lado, percebe-se nessa falas de P4, a informação e a motivação se 

mostrando politicamente madura frente à identidade quilombola de Jambuaçu, quando 

apresenta práticas de sala de aula contextualizadas, por meio de propostas concretas, 

enquanto eixo no qual articula e medeia a possibilidade reflexiva em sua prática 

pedagógica.  

Ganha importância nesse aspecto, falas de professores que experienciem a 

prática social nas quais estão inseridas as relações dialogais de troca e de crescimento 

comum, a compreensão e o encaminhamento de alternativas de solução aos vários 

problemas levantados, traduzida como desafios a busca de soluções, a partir de uma 

compreensão orgânica, articulada, coerente e unitária, no espaço escolar.    

 
Tinha uma percepção que ao chegar a Jambuaçu ia encontrar 
alunos que se aceitam quilombolas, percebi que não é isso, não 
acontece, pois os alunos dizem: não sou quilombola porque eu 
não pago a Associação, eu não sou quilombola porque eu não 
sou negro. Será que sou daqui?(P1). 

 

Esse depoimento de P1 consolida que é o professor o principal protagonista em 

sala de aula, de maneira a fomentar às novas gerações para a convivência com a 



 142 

incerteza e a provisoriedade, no sentido, que apenas ter domínio do conhecimento, não 

assegura uma participação efetiva no campo histórico e sociocultural.  

 
Ser professora quilombola em Jambuaçu, em primeiro 
lugar, é eu me considerar filho de Jambuaçu; depois, a 
necessidade guerreira de permanecer na terra, porque 
a identidade mesmo de Jambuaçu está nesse laço de 
insistência, resistência, resistir e lutar para permanecer 
no que é seu, e essa luta ainda vai continuar, pois 
atualmente estamos lutando com uma empresa 
multinacional conhecida no mundo inteiro e nós somos 
muito pequenininhos. Nesse sentido, creio que ao 
legalizar o Quilombo de Jambuaçu vejo mais 
responsabilidade (e consciência) de nos permitir que a 
terra legalmente esteja nos dando forças. Assim, o 
Quilombo de Jambuaçu está crescendo, e as pessoas 
estão se definindo e não estão mais sentindo a 
necessidade de correr para a cidade, de ir embora (P4). 

 

Essas práticas se decorrerem de um projeto contextualizado à luz de uma 

vivência de objetivos comuns e intencionalidade compartilhada, seguido pela prática 

docente em caráter real, na continuidade do cotidiano, resulta de uma práxis impregnada 

e dinamizada pela reflexão teórica.  

Docência, portanto, não pode significar, na prática, dominação. Caso seja, trata-

se de um ato arbitrário, que deve ser superado, seja nas finalidades, práticas didático-

pedagógicas, nível pessoal, profissional ou institucional, enquanto lugar de destaque do 

exercício da democracia, baseada no respeito mútuo, convivência social e relações inter-

humanas. 

Logo, as práticas de sala de aula, nesse contexto, caracterizada muitas vezes no 

cotidiano pela fragmentação e dominação, viabiliza ações educativas, a partir de 

diretrizes gerais adequadas às suas peculiaridades.  

 
Tenho uma percepção de que a identidade quilombola é a 
cultura que rege a personalidade do aluno quilombola, então 
se ele começa a perder, começa entrar outras ideias para essas 
crianças, que eu chamo de “ideias brancas”, no sentido que 
esse aluno não sabe mais quem ele é. Tive oportunidade de 
ouvir de alunos, em uma Comunidade, que só existe coisa feia 
na sua localidade, pedaços de telhas... (P4). 

 

Esse depoimento evidencia uma identidade quilombola voltada para outras 

ideias que ela denomina de “ideias brancas”, o que torna o aluno vulnerável à negação 



 143 

de sua identidade quilombola, num processo contínuo de discussão, informação, 

debates, avaliações, procurando estabelecer, solidificar ante aos desafios. Nessa 

perspectiva, as falas dos docentes conotam uma dimensão política postulada na 

transformação do educando em cidadão.  

São, portanto, práticas de sala de aula, pelas quais contribuem para uma escola, 

sem excluir ou desconsiderar ninguém, pois quando o professor passa a contextualizar 

suas práticas e a parceiriza, discute questões pedagógicas que está assentada sobre 

interações cotidianas para sujeitos concretos.  

 

A percepção que tenho sobre identidade quilombola de 
Jambuaçu é que creio que ainda não estou preparada. Creio 
que preciso de mais informações e de conhecimentos do que é 
ser quilombola, logo, torna-se difícil trabalhar em escolas 
quilombolas, porque muitas vezes eles não conseguem se 
identificar quilombola (P3). 

 

Sob esse prisma, práticas de sala de aula menos dialógicas, menos 

intersubjetivas e menos críticas, podem não propiciar atitudes educativas em que os 

alunos são sujeitos e não objetos, o que pressupõem então, práticas que requeiram a 

formação no campo das identidades com possibilidades de uma consciência crítica, 

baseadas num plano histórico e sociocultural. 

 
A percepção gratificante que tenho sobre identidade 
quilombola é a partir da minha identificação, pois eu mesma, 
tendo o meu cabelo liso, identifico-me pela raiz, pelo sangue 
que tenho da minha mãe, dos meus avôs, que eles foram, e que 
deixaram como lembranças (P2). 
 

 

São identidades que se aproximam, então, numa perspectiva que se constitui e se 

forma em uma comunidade composta de representações culturais (na diferença e na 

diversidade) dotada de um sentimento de lealdade e de pertencimento às suas origens, 

étnicas, raciais, linguísticas, religiosas, e que, portanto, pede-se (tensões e formação de 

identidades nesse cenário), uma nova consciência de identidades, pautadas em projeto, 

frente a essa sociedade que se denomina globalizada e sem fronteiras. 

 
Hoje tenho o meu conhecimento bem amplo, porque era uma 
parte que eu ignorava até o momento em que, estudando, 



 144 

descobri que eu tinha vergonha e preconceito da cor dos meus 
lábios e do meu cabelo que considerava ridículo (P5). 

 

P5 proclama, então, um novo processo de reconhecimento de sua identidade, a 

partir do momento que adquiriu uma consciência para assegurar a sua relação social no 

meio em que vive, e que, portanto, interpenetra também na sua condição profissional de 

ser professora. É descoberta para protagonizar a consciência de identidades pautadas em 

projeto no cotidiano de sua sala de aula.  

 

Considero que a nossa identidade ganha expressiva referência, 
por meio da CPT, ao contribuir para a formação de 
Comunidades menos favorecidas, a partir de reflexões e 
conscientização desses povos, com a Constituição de 1988, 
especificamente o artigo 68, que preconiza os direitos aos 
quilombolas à posse da terra, ou melhor, pela propriedade da 
terra. Assim, na década de 1990 começamos a discutir esses 
assuntos em Jambuaçu, no entanto, a maioria das lideranças 
desse Quilombo era analfabeta, logo, era difícil eleger 
delegado sindical, presidente de associações, coordenador de 
comunidade eclesial. Nesse sentido, na Comunidade Santo 
Cristo é criado o 1º grupo de alfabetização com 14 alunos, com 
a finalidade de exercerem atividades de lideranças. Esse grupo 
aprendeu a ler por meio do ciclo de cultura, centrado em eixos 
de conscientização, nos quais eram selecionadas palavras 
geradoras que norteavam aspectos históricos e socioculturais 
no âmbito do quilombo de Jambuaçu. Assim, essa organização 
de cunho educacional se multiplicou por meio dos movimentos 
sociais, das 14 Comunidades tituladas e 1 em processo de 
titulação, da Casa Familiar Rural, da Associação das 
Mulheres, da coordenação das Associações (P6).  

 

Portanto, P6, que atua em movimentos sociais desde o início da década de 1990, 

por meio de ações voltadas para educação popular baseada no método de Paulo Freire, 

adentra nas questões políticas de Jambuaçu quando ainda não era Quilombo, era área 

dos agricultores de Jambuaçu, a partir de uma nova prática docente. 

Prática docente que se volta para oferecer modos e estratégias para a construção 

da identidade quilombola coletiva de Jambuaçu, por meio de projeto pautado em 

atitudes de solidariedade, de reciprocidade, de empatia e de participação coletiva, 

quando evidencia que os moradores desse Quilombo não eram alfabetizados, e, 



 145 

portanto, com dificuldades de se envolverem nas discussões políticas que se projetavam 

naquele período da história de Jambuaçu. 

Diante disso, a P6 se envolve com as necessidades do Quilombo, se aproxima, 

por intermédio do interesse, da escuta, do diálogo e da empatia capaz de favorecer 

processos de articulação pelo reconhecimento da diferença, constituindo-se, então, 

numa fonte de possibilidades de construção da identidade coletiva de Jambuaçu, pois se 

supõe que a parte mais rica dessa experiência humana é a diversidade.  

Nesse aspecto, é a possibilidade de efetivar uma visão dialética da relação entre 

práticas de sala de aula e contextos históricos e socioculturais, com igualdade e 

diferença. 

Vejo que a SEMED oferece para Jambuaçu uma educação 
baseada na Lei 10639/03 que diz que é pra se falar na história 
brasileira, mas como a nossa realidade histórica também faz 
parte dessa realidade, sugiro que sejam discutidas também 
modos e estratégias de práticas de sala de aula que 
contemplem a nossa realidade também (P4).  

 

Diante disso, cito a Lei Federal 10.639/03, fruto da luta antirracista realizada por 

movimentos negros, porque, historicamente, não se pode negar ou ignorar as relações 

assimétricas de poder entre as diferentes matrizes culturais e raciais que ainda dividem o 

Brasil a respeito da história do negro (SANTOS, 2005).  

Assim, essa Lei aprovada pelo Presidente da República Luis Inácio Lula da 

Silva, desperta na fala de P4, a necessidade de buscar mais formação, no sentido de 

como aplica-la a contento em sala de aula, reconhecendo, então, a relevância desta, para 

a formação de consciência das identidades de projeto. 

A Lei passou a vigorar acrescida dos seguintes artigos: 

 

Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, oficiais e 
particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-
Brasileira. 

§ 1º - O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo incluirá 
o estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, a 
cultura negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional, 
resgatando a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e 
política, pertinentes à História do Brasil. 

§ 2º - Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira serão 
ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas áreas de 
Educação Artística e de Literatura e Histórias Brasileiras. 



 146 

Art. 79-B. O calendário escolar incluirá o dia 20 de novembro como “dia 
Nacional da Consciência Negra” (BRASIL, 2005). 

 

É a Lei 10639/03 que fomenta, então, um currículo escolar que pode se 

encontrar ainda mergulhado por representações estereotipadas de imagens negativas 

atribuídas ao negro, por meio de práticas de sala de aula muitas vezes comprometidas 

com o anti-racismo, combatente da idéia de inferioridade/superioridade de indivíduos 

ou de grupos raciais e étnicos. 

Nesse sentido, cito ainda as Diretrizes Nacionais para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais aprovadas em 10/03/04, as quais preconizam em um dos seus 

fundamentos que: 

O principal objetivo desses atos é promover alteração positiva na realidade 
vivenciada pela população negra e trilhar rumo a uma sociedade 
democrática, justa e igualitária, revertendo os perversos efeitos de séculos de 
preconceito, discriminação e racismo (BRASIL, 2005, p. 08). 

 

Essas Diretrizes permitem oferecer referências e critérios para que se implantem 

medidas e ações de afirmação de identidades, de historicidade negada ou distorcida, 

contribuindo para o rompimento com a “naturalização” das diferenças étnico-raciais, 

pois esta sempre desliza para o racismo biológico e acaba por reforçar o mito da 

democracia racial.  

Nosso papel não é falar ao povo sobre a nossa visão de mundo, ou tentar 
impô-lo a ele, mas dialogar com ele sobre a sua e a nossa. Temos de estar 
convencidos de que a sua visão de mundo, que se manifesta nas várias 
formas de sua ação, reflete a sua situação de mundo, em que se constitui. A 
ação educativa e política não podem prescindir do conhecimento crítico 
dessa situação, sob pena de se fazer “bancária” ou de pregar no deserto 
(FREIRE, 1987, p. 87).     

 

Esses aspectos legais que circundam a educação quilombola dão às práticas de 

sala de aula de professores medidas afirmativas para desenvolver nessas práticas, 

conteúdos mais críticos e contextuais com os aspectos históricos e socioculturais que 

cerceiam esses ambientes. 

 
Quanto aos conteúdos trabalhados, busco destacar o contexto 
histórico em que os alunos vivem como, por exemplo, refletir 
sobre o Quilombo em que moram, as suas casas, os meios de 
transportes utilizados, a saúde, etc. Destaco também nessa 
conversa sobre o que é ser quilombola. Como ainda estou 
aprendendo a fazer projetos na minha graduação, acho 



 147 

interessante trabalhar com essa metodologia, e já vislumbro 
atividades inovadoras (P5).  

 

Nesse aspecto, portanto, a P5 discute identidade quilombola numa perspectiva 

política e ideológica de maneira reflexiva frente aos contextos socioculturais. 

 
Idealizo para Jambuaçu um posto de saúde para todos da 
Comunidade, pois pessoas que têm necessidades vão para a 
cidade mais importante. Eu não gosto de morar aqui. A minha 
vontade era de ir para a cidade grande, ou seja, para Belém, 
ou Moju (AL4). 

 

Esse aluno complementa a fala da P5 ao retratar o Quilombo de Jambuaçu 

enquanto lugar “ruim” para morar, contudo que os problemas vivenciados no cotidiano 

sejam resolvidos. São visões (professor e alunos), portanto que se misturam e vão se 

acumulando informação e significação, e que denotam as tensões em torno da 

identidade quilombola de Jambuaçu.   

 É o debate sobre essas tensões presentes na identidade quilombola de Jambuaçu, 

portanto, muitas das vezes alijada e à margem da sociedade, encontrando barreiras e 

obstáculos ideológicos para mobilização de uma nova consciência, em que a identidade 

quilombola se torna uma estratégia ideal e significativa de combate ao racismo no 

contexto educativo pelo trabalho coletivo e formação permanente para os professores 

diante de suas dificuldades de atuarem na prática. 

Nesse contexto, as falas dos 6 professores em escolas de 5 comunidades de 

Jambuaçu apontam, que suas práticas curriculares ainda não estão integradas no 

movimento (e que este estudo indica a consciência das identidades de projeto) que 

ocorre sobre a identidade quilombola desse Quilombo, porém, existe, por parte daqueles 

que entrevistei um estado de espírito motivador e de interesse que emana em seus gestos 

e suas expressões, de vontade de envolver-se nessa discussão, acreditando que a 

consciência (identidades de projeto), constitui meio eficaz para lutar e reivindicar os 

direitos de existir da pessoa negra. É vontade-de-viver. É a potentia política (DUSSEL, 

2007) e cultural da comunidade quilombola.   

 
 
 
 
 
 



 148 

Considerações finais 
 

Esta pesquisa aponta, a partir da investigação realizada, que a identidade 

quilombola de Jambuaçu concretiza-se e desdobra-se em torno de tensões provocadas 

por constantes ameaças a seus espaços geográficos. São tensões que não seriam 

esperadas pelo Decreto 4.887 de 20 de novembro de 2003, o qual regulamenta os 

procedimentos para identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação 

das terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos quilombos. 

Desse modo, este estudo que revela que a identidade quilombola de Jambuaçu 

tem movimentos de instabilidade e de transitoriedade, quando busca, de maneira 

vigilante e contínua, o autorreconhecimento coletivo (já são 14 comunidades tituladas e 

uma comunidade está em tramitação, enquanto delimitação do Quilombo) de seus 

espaços geográficos. 

A pesquisa revelou também que as escolas de Jambuaçu, ao servirem de espaços 

para encontros e reuniões com entidades públicas, como o Ministério Público, políticos, 

gestores municipais, dirigentes da Companhia VALE, com o intuito sempre de 

discutirem assuntos inerentes aos conflitos que esses moradores encontram com essa 

Empresa, cumprem um importante papel na construção da identidade quilombola. Ou 

seja, essas escolas envolvem-se numa direção identitária que prestigia os valores 

culturais dos grupos étnicos historicamente dominados e negados, nos quais acontecem 

as relações educativas, cujo objetivo visa construir uma identidade quilombola, a partir 

de práticas reflexivas e ativas. 

Desse modo, a partir das falas de professores (complementadas pelas falas de 11 

moradores e pela análise de 4 atividades escritas de alunos), este estudo evidenciou a 

relevância de se ter consciência das identidades de projeto que busque de maneira 

processual e contínua, redefinir-se, inventar e reinventar a própria história do Quilombo 

de Jambuaçu.  

Talvez isso explique porque as falas de professores que exercem suas funções 

educativas há pouco tempo e não têm engajamento político (P1 e P3) encontram 

dificuldades de executar modos e estratégias curriculares assentados nessa política de 

identidade para Jambuaçu. 

No entanto, os professores que atuam há mais tempo e têm engajamento político 

(P2, P4, P5, P6), enfatizam que já desenvolvem ações que contemplam essa 

consciência, mesmo considerando ações ainda incipientes. Alegam que essas ações 



 149 

estão pautadas na co-participação e no diálogo entre os sujeitos que circunvizinham a 

escola quilombola, e que, portanto, dinamiza a relação com a diversidade de Jambuaçu.  

Nesse âmbito, nas falas de professores que se mostram engajados politicamente 

nesse Quilombo, emergem questões identitárias sobre o Quilombo de Jambuaçu, e um 

ponto importante a considerar nessas falas são as suas práticas de sala de aula, que 

evidenciam tentativas de promoverem discussões e atitudes que primam pela tolerância 

e pelo respeito à diversidade. 

Diante disso, a pesquisa revelou também que os professores implicados nessas 

relações, possibilitam uma intervenção coletiva em suas práticas, por meio de tomada de 

decisões e de instauração de um processo coletivo de natureza emancipatória diante das 

questões que ainda se mostram desfavoráveis à identidade quilombola.   

 As entrevistas evidenciaram também a importância de se seguir discutindo 

sobre identidade quilombola de Jambuaçu e outros aspectos correlacionados a esse 

assunto. Contudo, essa intenção ainda não tem sido expressiva no que se refere a se 

assumir uma postura mais dinâmica e participativa dos professores, nem de tornar-se 

objeto de estudo obrigatório nos planejamentos destes.  

 Nas falas, então, a relação com a identidade quilombola corresponde, ainda, a 

uma etapa inicial. Diante dessa realidade, as práticas ficam “distantes” de compreender 

e assimilar a importância desse debate no cotidiano educativo, e que reconhecem a 

necessidade de formação no âmbito curricular que preconize a inclusão de pessoas 

negras, cada vez mais conscientes de sua humanidade e cidadania. 

Nesse aspecto, as falas de professores denotam que o tratamento dado aos 

conteúdos sobre a identidade quilombola de Jambuaçu parte de conhecimentos que eles 

vêm obtendo em disciplinas contempladas na sua formação inicial, enquanto 

possibilidades de redimensionarem as suas práticas, sob a égide de ações estratégicas 

em relação à identidade quilombola desse Quilombo. Essa formação inicial, esses 

professores a consideram como fomento de ação reflexiva de suas práticas de sala de 

aula frente às questões voltadas totalmente do Quilombo, como as raízes das etnias, o 

Sítio Arqueológico, os pajés, a mandioca, o miriti, etc.  

Contudo, alegam apresentar uma percepção ainda não muito clara sobre a 

identidade quilombola de Jambuaçu. Dessa maneira, apostam, além da formação inicial, 

na integração de práticas de sala de aula em escolas no Quilombo para fortalecer mais 



 150 

sobre o assunto. Nisso, ressaltam a importância de uma ação política nos assuntos 

históricos e socioculturais desse Quilombo.  

Os professores também demonstram que os entraves e as dificuldades 

evidenciadas em suas práticas de sala de aula requerem o reforço dos procedimentos 

avaliativos que devem ser permanentes de maneira coletiva e sistemática, a fim de 

esclarecerem sobre a relevância de um projeto de formação continuada valorativo da 

identidade quilombola em Jambuaçu. 

Para tanto, apontam análises e reflexões acerca dessa identidade quilombola 

numa perspectiva de adoção de conteúdos e práticas pedagógicas nas quais se respeitem 

as diferenças e as características próprias de contextos históricos e socioculturais, 

enquanto caminhos que vão efetivar práticas de sala de aula que circundam os contextos 

históricos e socioculturais desse Quilombo. São possibilidades que os mesmos 

justificam de um poder político mais participativo e de professores mais autônomos no 

que se refere à valorização da identidade quilombola.  

Os professores reconhecem ser um grande desafio ousar em termos dessas 

questões, pois, segundo a fala dos entrevistados, ainda é latente, por parte da escola, um 

“silêncio” diante das abordagens reducionistas, as quais defendem o sectarismo e negam 

que a identidade quilombola se constrói no contexto histórico e sociocultural em que 

essa identidade está inserida. 

Nessa perspectiva, esses professores pretendem romper com a discriminação 

racial, visando concretizar o exercício de suas práticas norteadas por esses contextos 

que assegurem aos alunos negros a assunção de sua própria identidade quilombola.  

Nesse exercício, então, os professores entrevistados apostam em práticas 

fundamentadas em princípios de liberdade e co-responsabilidade, para que aconteçam 

mudanças significativas na qualidade dos resultados educacionais. E os mesmos 

acreditam que desta forma, a prática educativa torna-se viva e dinâmica.  

Nesse contexto, os professores destacam que, com o embate com a VALE, 

aconteceu a presença significativa da CPT, por meio de contribuições para a formação 

em Comunidades menos favorecidas (a escolhida foi a Comunidade Santo Cristo), pelo 

qual a CPT criou o 1º grupo de alfabetização com 14 alunos, fato, que se tratou de um 

acontecimento importante para o Quilombo, no sentido de propiciar os primeiros passos 



 151 

para a emancipação do Quilombo, e consequentemente, o autorreconhecimento coletivo 

de ser quilombola.  

Nesse contexto, admitem ainda que essas práticas foram as primeiras ideias para 

se efetivaram em alternativas didáticas advindas de histórias e de fatos do cotidiano de 

Jambuaçu que, segundo as falas dos professores, o aluno torna-se crítico e conhecedor 

de histórias sobre a sua identidade quilombola quando se aproximam das Comunidades 

de Jambuaçu. 

Destaco nessas falas, ainda, que a cultura local está presente, a partir de relatos 

que apontam a importância do aluno não se perder em ideias “brancas”. Idéias que 

proclamam, segundo algumas falas, a perda da identidade quilombola. 

 Portanto, o entrelaçamento da identidade quilombola de Jambuaçu com as falas 

de professores diagnosticou e apontou aspectos identitários em comunidades 

quilombolas, capazes de viabilizar a construção de uma cultura politicamente envolvida, 

que favoreça a inovação e o comprometimento de seus membros cada vez mais 

conscientes de sua cidadania no intuito de uma educação para o reconhecimento do 

“outro”; para o diálogo entre os diferentes grupos sociais e culturais, nos quais as 

diferenças sejam dialeticamente interligadas.  

E esses aspectos identitários perpassam para esses professores pelo 

autorreconhecimento, no sentido de considerar: quem sou eu? De onde vim? Qual a cor 

da minha pele? Por que o meu cabelo é crespo? O que entendo por identidade 

quilombola?  

São questionamentos, portanto, que têm relação direta com os impactos 

causados pela presença de empresas no Quilombo, quando denotam uma crise 

identitária em conflito, e que estão presentes em suas práticas, principalmente, pelos 

professores que não moram no Quilombo (destaca-se o P1 neste estudo), alegando, 

inclusive que um dos fatores da perda da identidade quilombola em Jambuaçu pode ter 

sido provocada pela chegada desses professores da cidade, de “outros lugares”. 

Apresentam também “timidez” ao perguntar sobre a percepção que têm sobre a 

identidade quilombola de Jambuaçu, quando alegam que estão despreparados pela falta 

de informações e de conhecimentos do que é ser quilombola, alegando, que essa 

identidade encontra-se no campo de tensões, e reconhecem que a mesma precisa nortear 

o trabalho educativo de professores que atuam em escolas quilombolas. 



 152 

Nesse contexto, admitem que suas práticas viabilizam-se em passos lentos diante 

da realidade que o Quilombo de Jambuaçu vivencia com empresas que “disputam” seus 

territórios para fins comerciais.  

Faz-se necessário destacar nessas falas (também os moradores entrevistados 

fazem referência) que a escola “parece estar distante” dessa situação. Para tanto, 

sugerem encontros e reflexões no espaço escolar com intuito de viabilizar a participação 

efetiva de professores nessa atividade, pois o trabalho educativo que implementam 

precisa transcender o círculo vicioso que ainda se faz presente nesses espaços que 

cercam a vida da escola e dos seus alunos. 

 Assim, as falas desses professores reconhecem que a identidade quilombola de 

Jambuaçu mostra-se ainda um desafio frente às questões históricas e socioculturais 

desse Quilombo, e que, ao longo dos acontecimentos, mostram-se num cenário de 

tensões, de luta e resistência com fins à manutenção e ao desenvolvimento de suas 

culturas e tradições. 

 Logo, diante dessas falas, cabe ressaltar a relevância de considerar no contexto 

educacional a consciência de identidades de ideias e projeto, enquanto condição para a 

identidade quilombola em Jambuaçu, envolvida em tensões no seu cotidiano. 

 E nesse aspecto, “no admirável mundo novo das oportunidades fugazes e das 

seguranças frágeis, [em que] as identidades ao estilo antigo, rígidas e inegociáveis, 

simplesmente não funcionam” (BAUMAN, 2005, p. 33), as falas de professores, nesta 

pesquisa, evidenciam que a identidade quilombola de Jambuaçu conceitua-se não tanto 

no âmbito das identidades de pertença, mas muito mais no contexto das identidades de 

ideias e projeto, enquanto tarefa a ser sempre realizada, em relações de tensões pelas 

quais passa o Quilombo diante das empresas que por ali se encontram. 

 Diante disso, este estudo inscreve-se em favor das identidades dos povos, dos 

originários e dos excluídos de todos os quilombos do Brasil, especificamente daqueles 

localizados na região amazônica. A eles dedico esta pesquisa. 

 

 

 

 
 



 153 

Referências  
 

ABRAMOWICZ, Anete; OLIVEIRA, Fabiana de. A escola e a construção da 
identidade na diversidade. In: ABRAMOWICZ, Anete; BARBOSA, Lucia Maria de 
Assunção; SILVÉRIO, Valter Roberto (orgs.). Educação como prática da diferença. 
Campinas, SP: Armazém do Ipê (Autores Associados), 2006.   

 
ACEVEDO, Rosa; CASTRO Edna. Negros de Trombetas: guardiães de matas e 
rios. 2. ed. Belém: Cejup/UFPA/NAEA, 1998.  
 
______; CASTRO, Edna Maria Ramos de. No caminho de pedras de Abacatal: 
experiência social de grupos negros no Pará. Belém: UFPA/NAEA, 1999. 

 
ALDÉ, Lorenzo. Brasil rural muda de cor. In: Quilombos – Escravos desafiam o 
poder. Revista de História da Biblioteca Nacional. Ano 3. nº 27. Rio de Janeiro – 
RJ, dezembro de 2007.    
 
ANDRÉ, Marli. E. D. A de. Tendências atuais da pesquisa na escola. Cad. CEDES.    
[Online]. Dez. 1997, vol.18, no. 43 [citado 14 Janeiro 2006], p.46-57. Disponível na 
World Wide Web: <http://www.scielo.br/scielo.   
 
APPLE, Michael W. Ideologia e Currículo. Porto Alegre: Artmed, 2006. 

 
BARROS, Arísia. Carta Aberta à Presidenta eleita, Dilma Roussef. BLOG / RAÍZES 
DA ÁFRICA RSS. [Online]. 12/11/2010. Disponível no 
http://blogln.ning.com/profiles/blogs/carta-aberta-a-presidenta. Acesso em 17 de 
novembro de 2010.  
 
BAUMAN, Zygmunt. Identidade: entrevista a Benedetto Vecchi. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Editor, 2005. 

 
BELÉM. Universidade Federal do Pará. Programa Institucional de Bolsas de 
Iniciação Científica – PIBIC- CNPq e PIBIC UFPA. Relatório Técnico – Científico. 
A Realidade Educacional das Escolas Inseridas em Comunidades Remanescentes de 
Quilombos no Estado do Pará. Belém, 2006.  

 
______. Territórios Quilombolas. Texto, Instituto de Terras do Pará; 
Organização, Jane Aparecida Marques e Maria Ataide Malcher. 
Belém: ITERPA, 2009.  

 

BERGER, Peter; LUCKMANN, Thomas. A construção social da realidade: tratado 
de sociologia do conhecimento. Petrópolis: Vozes, 1985. 
 
BEZERRA NETO, José Maia. Escravidão negra na Amazônia (Sécs. XVII-XIX). 
Belém: Paka-Tatu, 2001. 
 
BOGDAN, Robert C. e BIKLEN, Sari Knopp. Investigação Qualitativa em 
Educação. Uma introdução à teoria e aos métodos. Portugal: Porto Editora, 1994. 
 



 154 

BRASIL. Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial. Lei 
10639/03. Brasília, 2005.  

 
BRASÍLIA. Conferência Nacional de Promoção da Igualdade Racial. I Conferência 
Nacional de Promoção da Igualdade Racial: Brasília, 30 de junho a 2 de julho de 
2005: Relatório Final/ Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade 
Racial, Conselho Nacional de Promoção da Igualdade Racial. – Brasília: Secretaria 
Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, 2005.  

______. Prêmio ABA/MDA. Territórios Quilombolas. Associação Brasileira de 
Antropologia (Organizador). Ministério do Desenvolvimento Agrário, Núcleo de 
Estudos Agrários e Desenvolvimento Rural. Brasília, 2006.     

______. Projovem Campo – Saberes da Terra. Disponível em 
http://portal.mec.gov.br Acesso em 11 de março de 2010.  

______.Política Nacional de Saúde Integral da População Negra. 2007. Disponível 
em http://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politicanacionalsaudepopulacao 
negra.pdf. Acesso em 19 de setembro de 2010.  

______. Presidência da República. Casa Civil. Subchefia para assuntos jurídicos. 
Lei nº 11. 645, de 10 de março de 2008. Disponível em www. planalto.gov.br 
Acesso em 23 de outubro de 2010.  

______. Conferência Nacional de Educação – CONAE. 28 de março a 1 de abril de 
2010. Disponível em http://conae.mec.gov.br/. Acesso em 17 de novembro de 2010. 

BUENO, Silveira. Minidicionário da Língua Portuguesa. Ed. rev. e atual. São 
Paulo: FTD, 2000. 

 
CASALI, Alípio. Ética na interculturalidade como vetor de comunicação para a 
sustentabilidade das organizações. In: KUNSCH, Margarida e OLIVEIRA Ivone. A 
comunicação na gestão da sustentabilidade das organizações. Difusão Editora, 
2009.  

 
COELHO, Wilma de Nazaré Baía. A cor ausente: um estudo sobre a presença do 
negro na formação de professores - Pará, 1970-1989. Belo Horizonte: Mazza 
Edições; Belém: Editora UNAMA, 2006.    
 
______; COELHO, Mauro Cezar (organizadores). Raça, cor e diferença: a escola e 
a diversidade. Belo Horizonte: Mazza, 2008.    
 
CUCHE, Denys. A noção de cultura nas ciências sociais. 2. ed. Bauru: EDUSC, 
2002. 
 
DI PAOLO, Pasquale. Cabanagem: A revolução popular da Amazônia. 3. ed. 
Belém: CEJUP, 1990.  
 



 155 

DUSSEL, Enrique. 20 teses de política. 1ª ed. Buenos Aires: Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales – CLACSO; São Paulo: Expressão Popular, 
2007. 
 
FERREIRA, Ricardo Franklin. Afro-descendente: identidade em construção. São 
Paulo: EDUC; Rio de Janeiro: Pallas, 2004.  
 
FLICK, Uwe. Uma introdução à pesquisa qualitativa. 2. ed. Porto Alegre: 
Bookman, 2004.    
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

 
GEERTZ, Clifford. Nova Luz sobre a Antropologia. Jorge Zahar. Rio de Janeiro, 
2001.   

 
GOMES, Nilma Lino. Indagações sobre currículo: diversidade e currículo / [Nilma 
Lino Gomes] ; organização do documento Jeanete Beauchamp, Sandra Denise 
Pagel, Aricélia Ribeiro do Nascimento. – Brasília : Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Básica, 2008. 
 
GOMES, Flávio; PIRES, Antonio Liberac C. S. Origens da roça negra. In: 
Quilombos – Escravos desafiam o poder. Revista de História da Biblioteca 
Nacional. Ano 3. nº 27. Rio de Janeiro – RJ, dezembro de 2007.   
 
GONÇALVES, Luis Alberto Oliveira. Negros e Educação no Brasil. In: LOPES, 
Eliane Marta Teixeira. FILHO, Luciano Mendes de, VEIGA, Cyintia Greive. (orgs) 
500 anos de Educação no Brasil. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 10. ed. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2005. 
 
HAMILTON, David. “Mudança social e mudanças pedagógicas: a trajetória de uma 
pesquisa histórica” in Revista Teoria e Educação, 6. Porto Alegre: Pannonica, 1992. 

 
ITANI, Alice. Vivendo o preconceito em sala de aula. In: AQUINO, Julio Groppa. 
Diferenças e preconceito na escola: alternativas teóricas e práticas. São Paulo: 
Summus, 1998. 
 
LÉVINAS, Emmanuel. Entre nós: ensaios sobre a alteridade. Petrópolis, RJ: Vozes, 
1997. 
 
LINDOSO, Dirceu. O poder quilombola: a comunidade de mocambeira e a 
organização social quilombola. Maceió: EDUFAL, 2007. 
 
LOPES, Cristina. Cotas raciais: Por que sim? 2. ed. Rio de Janeiro: Ibase: 
Observatório da Cidadania, 2006. 
 
LÜDKE, Menga; ANDRÉ, Marli E. D. A pesquisa em educação: Abordagens 
qualitativas. São Paulo: EPU, 1986.  
 



 156 

MAUÉS, Raymundo Heraldo. Por que uma Agenda 21 para a Amazônia? In: 
ARAGÓN, Luís E. (Org.). Debates sobre a Agenda Amazônia 21. Belém: 
Associação de Universidades Amazônicas, 2000.  
 
McLAREN. Peter. Multiculturalismo crítico. São Paulo: Cortez, 1997.  

 
MING, Laura; MARQUES, Manoel; EDWARD, José. et all. O fator humano. 
Revista Veja – Especial. Amazônia. Ano 42.  São Paulo: Editora Abril, setembro de 
2009. 
 
MORAIS, Regis de. Cultura brasileira e educação. Campinas (SP): Papirus, 1989. 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional 
versus identidade negra. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. 

 
______; GOMES, Nilma Lino. O negro no Brasil de hoje. São Paulo: Global, 2006.   
 
OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno de. Saberes, imaginários e representações na 
educação especial: a problemática ética da “diferença” e da exclusão social. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2004. 

 
PEREIRA, Carmela Morena Zigoni. Conflitos e identidades do passado e do 
presente: política e tradição em um quilombo na Amazônia. Dissertação (Mestrado 
em Antropologia Social). Universidade de Brasília: UNB, 2008.  

 
PINHEIRO, Maria da Conceição; CORVELO, Teresa Cristina. A Agenda 21 e a 
valorização humana e social na Amazônia. In: ARAGÓN, Luís E. (Org.). Debates 
sobre a Agenda Amazônia 21. Belém: Associação de Universidades Amazônicas, 
2000.  
 
PINSKY, Jaime. Escravidão no Brasil. 9ª ed. São Paulo: Contexto, 1989. 
 
PINTO, Benedita Celeste de Moraes. Filhas da mata: práticas e saberes de mulheres 
quilombolas na Amazônia Tocantina. Belém: Açaí, 2010.   
 
QUEVEDO, Júlio. A escravidão no Brasil: trabalho e resistência. 2. ed. São Paulo: 
FTD, 1999.    
 
REIS, João José. Ameaça negra. In: Quilombos – Escravos desafiam o poder. 
Revista de História da Biblioteca Nacional. Ano 3. nº 27. Rio de Janeiro – RJ, 
dezembro de 2007.    
 
REIS, Maria Clareth Gonçalves. Reflexões sobre a construção da identidade negra 
num quilombo pelo viés da história oral.  [On-line], p. 01-19. Disponível na Word 
Wide Web: < http://www.lpp-uerj.net/olped/documentos/0765.pdf. Acessado em 28 
de setembro de 2008. 
 
RODRIGUES, Argemiro. Irmandade Nossa Senhora do Rosário dos Homens 
Pretos. Revista de Estudos e Pesquisa em Educação. Raça negra e Educação. 
Fundação Carlos Chagas. São Paulo, nº. 63, novembro, 1987. 



 157 

SACRISTÁN, J. Gimeno. Poderes Instáveis em Educação. Porto Alegre: Artes 
Médicas, 1999. 

 
SALLES, Vicente. O negro na formação da sociedade paraense. Belém: Paka-Tatu, 
2004. 
 
SANTOS, Sales Augusto dos. A Lei nº. 10639/03 como fruto da luta anti-racista do 
Movimento Negro. In: Educação anti-racista: caminhos abertos pela Lei Federal nº. 
10639/03. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. 
Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização 
e Diversidade, 2005.     
 
SANTOS, Maria de Fátima de Souza. Representação social e identidade. In:  
MOREIRA, Antonia Silva Paredes (org.); OLIVEIRA, Denize Cristina de (org.). 
Estudos interdisciplinares de representação social. Goiânia: AB, 1998. 
 
SCHWARCZ, Lília K. Moritz. Raça como negocição. Sobre teorias raciais em 
finais do século XIX no Brasil. In: FONSECA, Maria Nazareth Soares (org.). Brasil 
afro-brasileiro. 2. ed., 1. reimp. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.  
 
SEDUC. Projeto Inovador de Fortalecimento Educacional de Negros e Negras no 
Ensino Médio. Belém, 2006.  
 
SILVA, Ana Célia da. Estereótipos e preconceitos em relação ao negro no livro de 
comunicação e expressão do 1º grau – Nível I. Revista de Estudos e Pesquisa em 
Educação. Raça negra e Educação. Fundação Carlos Chagas. São Paulo, nº. 63, 
novembro, 1987. 
 
SOUZA, M. E. V. Culturas, realidades e preconceito racial no cotidiano escolar. 
Tese de Doutorado – Universidade Estadual de Campinas, Faculdade de Educação. 
Campinas, SP: [s.n.], 2003.  
 
TRECCANI, Girolamo Domenico. Terras de Quilombo: caminhos e entraves do 
processo de titulação. Belém, 2006. 
 
TRIVIÑOS, Augusto Nibaldo Silva. Introdução à pesquisa em ciências sociais: a 
pesquisa qualitativa em educação. São Paulo: Atlas, 1987. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 158 

APÊNDICES 

Apêndice I 

Entrevista aberta com moradores antigos e representativos (M1 a M11) 

 

a. Qual é a sua idade? 

b. Há quanto tempo você mora em Jambuaçu? 

c. Fale sobre a Associação de Moradores, a Associação de Mulheres 

Quilombola, os pajés, as igrejas, a roça, o torneio de futebol quilombola, o 

artesanato, o Sítio Arqueológico, a Casa Familiar Rural, as parteiras, o posto 

de saúde, etc.  

d. Você exerce alguma atividade representativa em Jambuaçu? 

e. Quais são os fatos da sua infância que você lembra? 

f. Quais são as atividades domésticas que você desenvolve no seu cotidiano? 

g. Descreva o Quilombo de Jambuaçu antigo e atual. 

h. O que é ser quilombola para você? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 159 

Apêndice II 

Entrevista com 6 professores (P1 a P6) 

a) Você é casado? 

b) Tem filhos? 

c) Qual a sua cor? 

d) Qual é a sua idade? 

e) Qual é a sua formação? 

f) Há quanto tempo exerce a função de docência?  

g) O que você entende por identidade quilombola? 

h) Quais as ações educativas que você planeja e executa em torno da identidade 

quilombola de Jambuaçu? 

i) Que estratégias e modos se destacam para discutir os conteúdos em face da 

identidade quilombola de Jambuaçu? 

j) Que estratégias metodológicas são utilizadas entre as suas práticas com os 

elementos históricos e socioculturais de Jambuaçu? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 160 

Apêndice III 

Atividade escrita com 30 alunos 

a. O que você considera ser mais importante na história de Jambuaçu? 

b. O que você pensa sobre Jambuaçu?  

c. De onde vem e para onde vai Jambuaçu?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 161 

Apêndice IV 

Entrevista com 1 representante da SEMED de Moju 

 

a. Qual é a função que você exerce na SEMED de Moju? 

b. Como funciona o sistema escolar de Jambuaçu? 

c. Quais são os projetos educacionais existentes em Jambuaçu? 

d. Que ações de formação inicial e continuada vêm sendo executadas para os 

professores de Jambuaçu? 

e. Que ações de valorização da identidade quilombola vêm sendo pensadas e 

executadas em escolas de Jambuaçu? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 162 

Apêndice V 

Modelo do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido - TCLE 

Dados de identificação  

Título do Projeto: TENSÕES NA CONSTRUÇÃO DAS IDENTIDADES QUILOMBOLAS: A PERCEPÇÃO  
DE PROFESSORES DE ESCOLAS DO QUILOMBO DE JAMBUAÇU – MOJU (PA). 
Pesquisador Responsável: ANA D’ARC MARTINS DE AZEVEDO 
Instituição a que pertence o Pesquisador Responsável: UNIVERSIDADE DO ESTADO DO PARÁ - UEPA 
Telefones para contato: (91) 32292178 - (91) 82059336 - (91) 91584822 
Nome do voluntário: _________________________________________________________________ 
Idade: _____________ anos      R.G. __________________________ 
Responsável legal (quando for o caso): ___________________________________________ 
R.G. Responsável legal: _________________________ 
 O Sr. (ª) está sendo convidado(a) a participar do projeto de pesquisa “TENSÕES NA CONSTRUÇÃO 
DAS IDENTIDADES QUILOMBOLAS: A PERCEPÇÃO DE PROFESSORES DE ESCOLAS DO 
QUILOMBO DE JAMBUAÇU – MOJU (PA) ”, de responsabilidade do pesquisador ANA D’ARC MARTINS DE 
AZEVEDO. Este estudo justifica-se e objetiva estudar a identidade quilombola de Jambuaçu – Moju (PA) e as suas 
interfaces no âmbito das falas de 6 professores de 5 comunidades de Jambuaçu, numa perspectiva dialógica, 
intersubjetiva e crítica, considerando que “essa identidade, que é sempre um processo e nunca um produto acabado, 
não será construída no vazio, pois seus constitutivos são escolhidos entre os elementos comuns aos membros do 
grupo: língua, história, território, cultura, religião, situação social, etc.” (MUNANGA, 1999, p.14).  

A pesquisa inclui: levantamento bibliográfico, entrevistas abertas, por meio de cópias gravadas, a fim de 
identificar e captar histórias, relatos, desafios dos depoimentos advindos de Moradores, de Líderes da Comunidade, 
de Professores; observação direta, por meio de registros de fotos/imagens que se fará em função de certos aspectos 
específicos a partir dos quais serão elaborados roteiros, guias, registros. Este estudo não oferecerá nenhum 
desconforto e riscos para o sujeito.  

Solicito neste documento autorização para incluir fotos/imagens; divulgar a pesquisa dentro de padrões 
éticos em congressos e encontros científicos; incluir a pesquisa, quando necessário em sites da internet afins à linha 
da pesquisa.  

A pesquisa propõe estender e fortalecer uma parceria com a comunidade, a partir dos resultados alcançados, 
no sentido de buscar alternativas pedagógicas que venham contribuir para o processo educativo em escolas do 
Quilombo de Jambuaçu, pois vejo que ainda são exíguas pesquisas sobre essa temática.  

Caso você ou a sua comunidade queiram obter mais informações sobre a pesquisa, recomendo dirigir-se ao 
campus da UEPA em Moju e conversar com a Direção do Campus, e/ou Assessoria Pedagógica, ou mesmo pelo 
telefone – 91 – 37561350. Ressalto que a sua participação é voluntária e que este consentimento poderá ser retirado a 
qualquer tempo, sem prejuízos à continuidade da pesquisa. Ressalto ainda a garantia da confidencialidade das 
informações geradas, bem como da privacidade do seu nome na pesquisa. 
 
Eu, __________________________________________, RG nº _____________________ declaro ter sido informado 
e concordo em participar, como voluntário, do projeto de pesquisa acima descrito. 

Jambuaçu/Moju, _____ de ____________ de _______. 

_______________________________________________ 
Nome e assinatura do responsável por obter o consentimento 

_______________________  ____________________________ 
Testemunha     Testemunha 

Informações relevantes ao pesquisador responsável:  
Res. 196/96 – item IV.2: O termo de consentimento livre e esclarecido obedecerá aos seguintes requisitos: 
a) ser elaborado pelo pesquisador responsável, expressando o cumprimento de cada uma das exigências acima; 
b) ser aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa que referenda a investigação; 
c) ser assinado ou identificado por impressão dactiloscópica, por todos e cada um dos sujeitos da pesquisa ou por seus 
representantes legais; e  
d) ser elaborado em duas vias, sendo uma retida pelo sujeito da pesquisa ou por seu representante legal e uma arquivada 
pelo pesquisador. 

Res. 196/96 – item IV.3: 
c) nos casos em que seja impossível registrar o consentimento livre e esclarecido, tal fato deve ser devidamente 
documentado, com explicação das causas da impossibilidade, e parecer do Comitê de Ética em Pesquisa. 

Casos especiais de consentimento: 
1. Pacientes menores de 16 anos – deverá ser dado por um dos pais ou, na inexistência destes, pelo parente mais 

próximo ou responsável legal; 
2. Paciente maior de 16 e menor de 18 anos – com a assistência de um dos pais ou responsável; 
3. Paciente e/ou responsável analfabeto – o presente documento deverá ser lido em voz alta para o paciente e seu 

responsável na presença de duas testemunhas, que firmarão também o documento; 
4. Paciente deficiente mental incapaz de manifestação de vontade – suprimento necessário da manifestação de 

vontade por seu representante legal. 


