
 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 

 

 

 

 

 

GIANCARLO MARTINS 
 

 

 

 

 

 

Criar, resistir, comunicar: 

a ambivalência política dos Novos Coletivos 

 

 

 

 

 
 

DOUTORADO EM COMUNICAÇÃO E SEMIÓTICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2015



 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 

 

 

 

 

GIANCARLO MARTINS 
 

 

 

 

 

Criar, resistir, comunicar:  

a ambivalência política dos Novos Coletivos 

 

 
 

DOUTORADO EM COMUNICAÇÃO E SEMIÓTICA 

 

 

 

Tese apresentada à Banca 

Examinadora da Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, 

como exigência parcial para a 

obtenção do título de Doutor em 

Comunicação e Semiótica, sob a 

orientação da Profa. Dra Christine 

Greiner. 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2015 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

_______________________________________ 

 

_______________________________________ 

 

_______________________________________ 

 

_______________________________________ 

 

_______________________________________ 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para enxergar as coisas sem feitio, é preciso não saber nada.  

É preciso entrar em estado de árvore. É preciso entrar em estado 

de palavra. Só quem está em estado de palavra pode enxergar as 

coisas sem feitio. (Manoel de Barros, 2010)



 

 

AGRADECIMENTOS 
 

 À Christine Greiner, que desde o início acreditou na importância 

deste trabalho, por seus ensinamentos, carinho e generosidade. Sem 

ela, essa tese não existiria.  

 À Priscila, pelo companheirismo, compreensão e amor, sem os 

quais, as possibilidades de êxito seriam muito pequenas. 

À Helena Katz, que foi uma das primeiras provocadoras das 

desestabilizações que abalroaram meu entendimento de corpo, de 

dança, de mundo.  

 Aos parceiros e amigos do Curso de Dança da FAP, pelo 

comprometimento e ética no fazerpensar a dança, pela cumplicidade 

de nossos encontros. Estou voltando!   

 Ao Programa de Comunicação e Semiótica, que proporcionou a 

fertilidade de minhas ideias; em especial à Cida, sempre disposta, por 

mais que não pareça, a colaborar com todos. 

 Aos companheiros de turma, que tornaram mais prazerosa 

minha estada em São Paulo, após horas de viagem. 

 A Freud pela psicanálise e à indústria farmacêutica pela 

agomelatina – auxílio refutado, mas que se mostrou bem-vindo em 

situações limites. 

À CAPES, pela Bolsa-Taxa. 

 Enfim, a todos que contribuíram e contribuem para o meu 

desenvolvimento. Seria impossível nomear todos. 



 

 

RESUMO 

 

 Esta tese analisa o modo como coletivos artísticos se 

transformaram durante a última década, instaurando novos modos 

de comunicação e ação política. A hipótese principal é que o fato 

de não se constituírem de acordo com os critérios de comunidade 

propostos na primeira metade do século XX, não significa que se 

renderam à sociedade de controle e aos dispositivos de poder do 

capitalismo tardio. Trata-se de uma mudança nos modos de 

comunicar e de agir coletivamente, e tais experiências ainda não 

foram devidamente analisadas no que concerne às teorias da arte, 

pedindo por novas discussões epistemológicas propostas, 

sobretudo, na área de comunicação e estudos da cultura (Katz; 

Greiner, Lipovetski, Canclini e Sennett) e da filosofia política 

(Foucault, Virno, Negri, Agamben). O corpus da pesquisa é 

composto por experiências coletivas que atuam em Curitiba e São 

Paulo e propõem um tipo de compartilhamento que reconhece as 

singularidades e descontinuidades dos sujeitos na esfera coletiva. O 

resultado esperado é a apresentação de um campo emergente de 

experiências que explicitam a necessidade de se pensar novos 

modos de agir e criar coletivamente.  

 

 

Palavras-chave: Comunidade, Coletivos, Compartilhamento, 

Estratégias comunicativas, Modos de estar junto. 



 

 

ABSTRACT 

 

This thesis analyses the manner artistic collectives have been 

transformed during the last decade, introducing new ways of 

communication and political action. The main hypothesis is that the 

fact they do not fit in the criteria of community as proposed in the 

first half of the twentieth century, it does not mean they have 

surrendered to the control society or the power devices of the late 

capitalism. That means a change in the ways of communicating and 

acting collectively and such experiences have not been sufficiently 

analysed yet concerning to art theories, asking for new proposed 

epistemological discussion, especially in the areas of communication 

and culture studies (Katz and Greiner, Lipovetski, Canclini, Sennett) 

and political philosophy (Foucault, Virno, Negri, Agamben). The 

corpus of this research is composed by collective experiences 

acting in Curitiba and São Paulo, and has proposed a kind of 

sharing which recognizes the singularities and discontinuity of the 

subjects in the collective field. The expected result is the 

presentation of an emerging field of experiences which describe the 

need of thinking about new manners of acting and creating 

collectively.  

  

Key words: Community, Collective, Sharing, Communicative 

strategies. Ways of getting together. 



 

 

 

[Sumário] 

 

 

INTRODUÇÃO ......................................................................................................................................12 

 

Capítulo I − MODOS DE ESTAR JUNTO ........................................................................18 

Experiências em torno do conceito de comunidade: coletivos de 

dança ...................................................................................................................................................18 

Crise do comum: a dificuldade para estabelecer vínculos 

comunitários ...................................................................................................................................44 

Coletivo trade Mark: o desmanche do conceito de comunidade 

praticado na dança ..................................................................................................................50 

 

Capítulo II − OUTROS MODOS DE ESTAR JUNTO ................................................65 

As comunidades que vêm no contexto brasileiro ............................................74 

Exemplo I − Entretantas Conexões em Dança ...............................................75 

Exemplo II: Cozinha Performática – Marcos Moraes ...................................81 

Exemplo III: COMO_clube .................................................................................................88 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................................... 106 

 

REFERÊNCIAS BIBLIGRÁFICAS ................................................................................................ 109 

 

 



 

 

[LISTA DE FIGURAS] 
 

 

Figura 1 - Happening Guns − Fluxus.. ............................................................................. 19 

Figura 2 - Ensacamento de Cabeças de Monumentos – 3nós3. ............... 20 

Figura 3 − Experimentações Monte Verità ................................................................... 23 

Figura 4 − Experimentações Monte Verità ................................................................... 23 

Figura 5 - The mind is a muscle (dir.); Parts of some sextets (esq.) – 

Yvone Rainer ....................................................................................................................................... 26 

Figura 6 − Performance Judson Dance Theater ..................................................... 27 

Figura 7 – Noivaction – Couve-flor .................................................................................... 31 

Figura 8 – Amarelo – Couve-flor ......................................................................................... 31 

Figura 9 − Matadouro − Núcleo do Dirceu ................................................................ 33 

Figura 10 − De Cajus - Coletivo Movasse .................................................................. 35 

Figura 11 − Batucada – Núcleo do Dirceu. ................................................................ 43 

Figura 12 - De Repente Ficou Preto de Gente ........................................................ 73 

Figura 13 – Swingnicado – Entretantas Conexões em Dança....................... 75 

Figura 14 − De maçãs e cigarros – Entretantas Conexões em Dança 77 

Figura 15 − Nutrição em movimento – Entretantas Conexões em Dança

 ...................................................................................................................................................................... 80 

Figura 16 − Nutrição em movimento – Entretantas Conexões em Dança

 ...................................................................................................................................................................... 80 

Figura 17 – Entrenósoutros – Entretantas Conexões em Dança ................ 80 

Figura 18 – Sujeitos dançantes – Entretantas Conexões em Dança ....... 80 

Figura 19 − Jantar performático – Cozinha Performática ............................... 81 

Figura 20 − Anatomia do cavalo – Cozinha Performática. ............................. 82 

Figura 21 − Anatomia do cavalo – Cozinha Performática. ............................. 82 

Figura 22 − Marcos Moraes e Sheila Ribeiro – Cozinha performática .. 83 



 

 

Figura 23 − O porco e o cozinheiro – Cozinha Performática ..................... 84 

Figura 24 - Cozinha Performática ...................................................................................... 87 

Figura 25 − COMO Estudo - COMO_clube ................................................................. 89 

Figura 26 − Falso ritual (transcoreografia) – COMO_Clube.. ......................... 91 

Figura 27 - Edificio Esther – Jardim Equatorial/COMO_Clube ..................... 93 

Figura 28 - Fascículo #3 – Agosto de 2012 – Jardim Equatorial ........... 95 

Figura 29 - Fascículo #7 – Dezembro de 2012 – Jardim Equatorial .... 95 

Figura 30 - Fascículo #1 – junho de 2012 – Jardim Equatorial .............. 96 

Figura 31 - Fascículo #1 - Junho de 2012 – Jardim Equatorial ............. 96 

Figura 32 - Fascículo #3 – Agosto de 2012 – Jardim Equatorial ........... 97 

Figura 33 - Fascículo #6 – Novembro de 2012 – Jardim Equatorial.... 97 

Figura 34 - Fascículo #6 – Novembro de 2012 – Jardim Equatorial.... 98 

Figura 35 - Fascículo #7 – Dezembro de 2012 – Jardim Equatorial .... 98 

Figura 36 - Fascículo #8 – Janeiro de 2013 – Jardim Equatorial .......... 99 

Figura 37 - Fascículo #8 – Janeiro de 2013 – Jardim Equatorial ....... 100 

Figura 38 - Fascícluo #10 - Março de 2013 – Jardim Equatorial ....... 100 

Figura 39 - Fascículo #3 – Setembro de 2012 – Jardim Equatorial .. 101 

Figura 40 – Fervo – COMO_clube ................................................................................... 105 

 

 

 



12 

 

INTRODUÇÃO 

 

O navio passou, encrespando as águas, produzindo 

turbulência, de modo que todos os navegantes ao redor têm 

que refazer o curso de seus barcos, enquanto os que caíram 

n’água têm que nadar com força para alcançá-los. Assim que 

as águas de novo se aquietaram, porém, nós, os navegantes 

e ex-passageiros podemos examinar melhor o navio que 

causou tudo isso. Esse navio ainda está perto, imenso e bem 

visível em toda a sua grandeza, mas agora estamos atrás 

dele e não mais de pé em seu convés. Assim podemos vê-lo 

em toda a sua forma impressionante, da proa a popa, 

examiná-lo apreciá-lo, traçar a rota que faz. Podemos agora 

decidir se seguimos ou não seu curso. Podemos também 

julgar melhor a competência de sua navegação e mesmo 

protestar contra as ordens do capitão [...]. Viver “no rastro” 

significa turbulência, mas também panoramas mais amplos e 

a nova compreensão que permitem. No rastro da 

modernidade, seus passageiros conscientizam-se das sérias 

falhas no projeto do navio que os levaram ao ponto em que 

se encontram. Também se reconciliam com o fato de que 

ele não poderia tê-lo levado a destino mais agradável e se 

dispõe a rever, com um olhar crítico renovado, os antigos 

princípios da navegação. (Bauman, 1999, p. 287) 

 

No início dos anos 2000, escrevi uma dissertação de 

mestrado e diversos artigos (Martins 2006, 2008 e 2010), nos quais 

reconheci e analisei o florescimento de comunidades que 

ganhavam espaço e visibilidade por todo o país. Iniciativas 

extraoficiais que, escapando das relações de poder organizadas no 

chamado eixo Rio − São Paulo, constituíam uma diversidade de 

ações comunicativas em dança com vistas a criar, através da 

implementação de processos colaborativos de criação e gestão, 

estratégias de sobrevivência de ideias e ações. 



13 

 

Mesmo condenadas à invisibilidade, seja pela falta de 

políticas culturais claras e efetivas por parte dos poderes públicos, 

seja pela pouca atenção dispensada pelos veículos de 

comunicação, essas comunidades apontavam para outras 

possibilidades de produção e circulação, propondo ideias e práticas 

diferenciadas, não apenas no sistema artístico ao qual pertence, 

mas também no ambiente cultural, apontando para um novo design 

estrutural em suas configurações e relações.  

Conectados por familiaridades afetivas e estéticas, os 

integrantes dessas comunidades propunham experiências coletivas, 

de corpos coletivos a compartilhar procedimentos de criação, 

modos de organização do pensamento e do corpo, num diálogo 

mais horizontal, de hierarquias flutuantes. Compondo formas 

associativas menos rígidas, passaram a questionar e desestabilizar 

modelos de atuação, procedimentos artísticos e estratégias de 

comunicação do corpo, construíram novas estratégias pelas quais 

ganham visibilidade pessoas e ideias que se encontram 

obscurecidas e, por fim, criaram relações que buscavam a 

preservação das individualidades e a autonomia criativa dos 

integrantes. 

De lá para cá, esses coletivos se transformaram bastante, e 

é possível observar um processo de desfazimento de muitas dessas 

experiências. A despeito da criação de circuitos, espaços de 

criação e discussão, bem como a promoção de reconfigurações no 

sistema artístico/político, tornaram-se uma espécie de trade mark a 



14 

 

chancelar boa parte da produção artística contemporânea em 

dança, muitas vezes avaliada, exclusivamente, por sua inserção no 

mercado, com a obtenção de fomentos e subsídios, programação e 

circulação em eventos. Ou seja, o que passou a constituir os 

coletivos, de modo geral, foi uma espécie de pensamento gerencial, 

uma lógica operacional com o objetivo de dar conta da criação e 

veiculação de uma imagem ou trade mark. A ênfase deixou de ser, 

em muitos casos, a constituição de uma experiência e a 

formulação de questões críticas que seriam, supostamente, 

acionadoras da dança contemporânea para, ao invés disso, focar 

os produtos e a inserção em um mercado, muitas vezes ficcional. 

A contradição é evidente e começa por uma lacuna entre ação e 

discurso. O discurso valoriza os processos e compartilhamentos, 

enquanto as ações foram se tornando cada vez mais individualistas 

e gerenciais. 

Contudo, há uma simultaneidade de movimentos. Por um 

lado, o bipoder se faz presente fortalecendo a fama que faz do 

neoliberalismo um sistema que alimenta a regra do “cada um por 

si”. Por outro lado, é possível observar a emergência de 

experiências que alimentam um tipo de compartilhamento que 

reconhece as singularidades e descontinuidades dos sujeitos na 

esfera coletiva.  

São formas de vida que, como salienta Agamben (2013), 

escapam à noção de pertencimento, constituindo uma comunidade 

não comunitária, em que a emergência de outros modos de estar 



15 

 

junto parece criar zonas alternativas de cooperação promovendo 

uma experiência de dessubjetivação do sujeito consigo mesmo, com 

as coisas e com os outros. Uma comunidade que se constitui 

assim, como experiência e não como essência, não pode mais ser 

identificável e categorizável nos termos usuais das políticas 

identitárias.  

Isso porque, embora muito se tenha discutido sobre a 

criação de comunidades e coletivos, as análises costumam abrigar-

se em posições antagônicas no sentido de reconhecer 

positivamente a constituição de vínculos ou de optar pelo estudo 

da postura narcísica e líquida que vem sendo alimentada, 

sobretudo, pelas redes de consumo e pela lógica de mercado. 

Parece haver ambivalência entre a criação de comunidades e a 

tendência narcísica e individualista da sociedade que está definindo 

novas relações; cada vez mais dispersas e difusas.  

Sem se render a leituras ufanistas ou fatalistas, torna-se 

importante rediscutir o papel dos coletivos, seus entendimentos e 

definições no contexto artístico e cultural. É disso que esta tese 

trata: do reconhecimento de que é cada vez mais importante 

apreender e dilatar o entendimento das dinâmicas que emergem no 

cenário atual, a partir de suas singularidades locais, e da tentativa 

de observar estratégias que podem ativar redes de resistência 

propondo outros modos de participação e vínculo.  

Entender essas dinâmicas ajuda a refletir sobre as suas 

possíveis consequências, tanto no sentido político como cognitivo 



16 

 

que constitui estatutos e conceitos que norteiam nossa percepção. 

Trata-se de processos quase sempre invisíveis, mas que organizam 

tacitamente ações e vínculos cotidianos.  

A questão mais importante parece ser como identificar essas 

experiências e reconhecer nelas uma potência de vida que 

vislumbre não apenas o poder sobre a vida, mas um poder da vida 

em comunidade. 

Para desenvolver esta questão principal e outros tópicos que 

surgiram durante o processo de estudo, a tese foi dividida em dois 

capítulos. O primeiro corresponde a uma reflexão crítica sobre a 

emergência de coletivos de dança nos anos 2000 no Brasil e 

sobre as relações com os processos históricos e os 

desdobramentos no contexto artístico e político da dança. Neste 

capítulo, discute-se o conceito de “comunidade”, analisando a 

desativação de vínculos e a crise do comum através do 

“paradigma da imunização”1 e o impacto do atual estágio do 

capitalismo nas relações entre arte e mercado. 

O segundo dedica-se à discussão sobre a emergência de 

outros modos de estar junto a partir das reflexões sobre o 

conceito do “qualquer” proposto por Giorgio Agamben. A partir 

dessa noção, a tese analisa experiências artísticas em dança que 

têm testado outros modos de estar junto e de compartilhar suas 

                                                
1O termo “imunização” vem da biologia, mas foi amplamente empregado por artistas 

e filósofos no decorrer do século XX. No sentido que será utilizado na tese, refere-

se à obra de Roberto Espósito, como será explicado posteriormente. 



17 

 

estratégias e procedimentos. Interessa, sobretudo, observar como 

têm ativado a criação de redes de resistência aos dispositivos de 

poder.2 

Por fim, como considerações finais, as reflexões serão 

conduzidas no sentido de buscar, à luz do que foi apresentado, 

alguns caminhos para reconhecer o “corpo crítico” que vem sendo 

proposto pela dança contemporânea e a noção de “estar junto” 

como traço evolutivo dos seres viventes. 

  

                                                
2O termo “dispositivo” foi discutido no sentido político, e não necessariamente 

tecnológico, por Michel Foucault e, recentemente, ampliado por Giorgio Agamben, 

para quem dispositivo é “[...] qualquer coisa que tenha de algum modo a capacidade 

de capturar, orientar, interceptar, modelar, controlar e assegurar os gestos, as 

condutas, as opiniões e os discursos e práticas dos seres viventes” (Agamben, 2009, 

p. 40). Sendo toda vida, a todo instante, controlada e modelada por tais 

dispositivos. Este tema será abordado no decorrer da tese. 



18 

 

Capítulo I 

MODOS DE ESTAR JUNTO 

 

Experiências em torno do conceito de comunidade: coletivos 

de dança 

 

[...] a comunidade não é o lugar da contraposição, mas 

da superposição entre a coisa e o nada. [...] 

comunidade não é o entre do ser, mas o ser como 

entre: não uma relação que modela o ser, mas o 

próprio ser como relação. (Espósito, 2007 p. 18) 

 

 A organização de artistas em coletivos experimentou 

vertiginosa expansão, sobretudo durante a última década. Sua 

proliferação tem sido tema de variadas pesquisas no âmbito 

acadêmico, mas também de matérias produzidas por veículos de 

comunicação e eventos promovidos por instituições públicas e 

privadas. Trata-se de um fenômeno em escala mundial e que, pelo 

menos no caso do Brasil, nos oferece subsídios para entender e 

refletir sobre os desdobramentos dessas formas de operar e estar 

junto no atual contexto social.  

 Coletivos não são algo novo, no campo da arte. Este tipo 

de comunidade povoa o final do século XIX e todo século XX. 

Muitos se tornaram paradigmas para os coletivos atuais, como os 

Futuristas, os Dadaístas, os Surrealistas, Fluxus, Living Theater, 



19 

 

entre outros. No Brasil, podemos citar o Movimento Antropofágico, 

os Neoconcretistas, Grupo Rex, Viajou Sem Passaporte, 3Nós3, Tupi 

Não Dá.1 

 

Figura 1 - Happening Guns − Fluxus. Fonte: Foradopalco wordpress. 

 

  

 Para ROSAS2 (2002, p. 296), os novos coletivos são 

tributários da performance art, do happening, da body art e 1970 

e das vanguardas históricas europeias. Talvez disso advenha sua 

hibridação e o esgarçamento das fronteiras entre as linguagens 

artísticas, do combate às convenções, e o ativismo. 

                                                
1 Importa salientar que o objetivo dessa tese não é apresentar um panorama 

exaustivo da história dos coletivos, mas focar, sobretudo neste fenômeno, o 

contexto da dança brasileira dos anos 2000. 

2 Ricardo Rosas (?-2007) foi escritor, criador e editor do site <rizoma.net> 

que abrigou um acervo de artigos de diversos pensadores sobre 

coletivismos, ativismo, contracultura, intervenção urbana e míd ia tática 

(atualmente o acervo pode ser acessado no site <issuu.com>). Também 

organizou e participou de festivais e colóquios sobre o tema.  



20 

 

 De modo geral, os coletivos surgem como propostas 

alternativas aos modos de produção, circulação e sobrevivência 

vigentes e estão relacionados à invenção de novas estratégias de 

produção, circulação e regimes de visibilidade, ou seja, “além de 

promover ações estéticas e políticas no espaço social, os coletivos 

também respondem a um problema de mercado” (Labra, 2009, 

[s/p]). Transgressão aos modelos hegemônicos, espaços de 

autonomia, troca de experiência, transversalidade e cooperação são 

aspectos que pautam essas experiências.  

 

[...] o formato coletivo facilita a produção comum e 

sua apropriação pública e não privada; facilita a 

troca de estratégia e táticas de resistência e 

autonomia com outros atores sociais em tempo 

real; aumenta o alcance de ferramentas poéticas e 

efetivas de relação com o mundo; [...] interessa o 

formato coletivo colaborativo na arte como busca 

de alternativas aos formatos mercadológicos e 

produção poética, de existência. (Adams, 2002, 

p.152) 

 

 

 

Figura 2 - Ensacamento de Cabeças de Monumentos – 3nós3 

Fonte: antropologizzzando 



21 

 

 

Rocha (2009) nos oferece uma definição de coletivo, que 

traduz a complexidade e os atravessamentos de sua constituinte:   

    

“Coletivo” faz referência a um tipo de grupalidade, 

e também a um conjunto de discussões sobre arte 

e sociedade, a uma linha de proposições estético-

políticas, a dinâmicas de organização grupal e a 

questionamentos sobre os diferentes níveis nos 

quais “a política” se localiza no fazer artístico. O 

conceito alude a um conjunto de discussões sobre 

a ação política através da arte e sobre formatos de 

organização grupal e colaboração nos processos de 

(cri)ação artística. (Rocha, 2009, p. 170) 

                       

 No que se refere especificamente ao campo da dança, o 

ressurgimento e a expansão dos coletivos resgata (e redefine) tanto 

os modelos de organização e intencionalidades dos coletivos 

artísticos quanto seus projetos comunitários e colaborativos que 

tiveram lugar ao longo da história. Desses grupos, surgiram 

discursos que reconhecem a individualidade e, também, o papel da 

comunidade em processos de investigação e criação. Exemplos 

memoráveis foram a “comunidade utópica” do Monte Verità e o 

movimento em torno da Judson Memorial Church. 

 O Monte Verità, à beira do Lago Maggiore na Suíça, foi 

habitado inicialmente por uma pequena comunidade de pessoas em 

busca de um modo de vida alternativo − vegetarianos e naturistas. 

Os fundadores desejavam começar uma nova forma de vida, que 

daria origem a uma nova forma de sociedade. As palavras-chave 

foram Luz e Vida. Os integrantes propunham a liberdade do Estado 



22 

 

e da Igreja e afirmavam-se contrários à propriedade privada. A 

comunidade surgiu antes da Primeira Guerra Mundial e tornou-se, 

ao logo dos anos 1920, um importante espaço aglutinador de 

movimentos alternativos e artistas da dança e do teatro, 

anarquistas, socialistas, vegetarianos, artistas visuais e escritores 

que coabitavam naquele espaço desenvolvendo e compartilhando 

suas propostas e inquietações. Participaram desse ideário 

comunitário, dentre outros, Herman Hesse, Paul Klee, Martin Buber,3 

Otto Gross, Rudolf Steiner, Isadora Duncan,4 Rudolf Laban5 e Mary 

Wigman.6  

 Este ambiente de coletividade favoreceu a inovação e as 

rupturas com padrões tradicionais. Não se tratava apenas de 

romper com modelos estéticos e procedimentos artísticos, mas 

também de questionamentos políticos e sociais. Pode-se dizer que 

essas comunidades buscavam novas formas de vida. 

                                                
3 Martin Buber (1878-1965), filósofo e pedagogo, escreveu diversos textos em torno 

do conceito de comunidade. Muitas dessas reflexões estão no livro Sobre 

comunidades, com textos selecionados por Marcelo Dascal e Oscar Zimmermann 

(ver bibliografia). 

4 Isadora Duncan (1877-1927), dançarina estadunidense, foi uma das precursoras da 

dança moderna. Fomentava uma dança livre, despojada das regras impostas pela 

dança clássica e pela sociedade do início do século XX.  

 5Rudolf Laban (1879-1958), artista e teórico da dança, foi um dos pioneiros da 

dança moderna na Europa. Dedicou sua vida ao estudo e à sistematização do 

movimento em diversos aspectos: criação, notação, apreciação e educação Suas 

teorias e práticas sobre o movimento fundamenta não apenas a dança moderna, 

mas também abordagens contemporâneas da dança. 

6 Mary Wigman (1886-1973) foi uma das precursoras da dança expressionista alemã. 

Estudou com Jaques Dalcroze e, em seguida, integrou o grupo de Laban, 

colaborando com as suas pesquisas. 



23 

 

 

 

Figura 3 − Experimentações Monte Verità Fonte: Fileane.com 

 

 

Figura 4 − Experimentações Monte Verità Fonte: Fileane.com 

  

 Na dança, as experiências promoveram uma contribuição 

significativa para o estudo sobre a análise do movimento (não 

apenas dos codificados pela dança, mas também os do cotidiano 

e dos trabalhadores), na potencialidade e expressividade do gesto, 

das relações entre corpo, espaço, formas, seus ritmos e esforços, 



24 

 

resultando em importantes desdobramentos em “aplicações 

teóricas, coreográficas, educativas e terapêuticas” (Fernandes, 2002, 

p. 23). 

 Ao contrário do que tem sido amplamente disseminado, a 

experiência de Laban, uma das mais significativas para mobilizar 

coletivos da época, não dizia respeito apenas à pedagogia do 

movimento, mas trazia reflexão mais ampla sobre a 

disciplinarização do corpo, tendo na pedagogia um dos seus 

braços.  

 O início dos anos 1960 também é marcado por 

transformações no panorama da arte, pautadas em grande medida 

pela repulsa à mercantilização da obra e, principalmente, pela 

oposição aos valores e ideais modernistas. Movimentos como o do 

grupo Fluxus,7 assim como diversos happenings propostos por 

artistas diferentes, tencionavam os limites entre as formas de arte, 

conclamando uma arte interdisciplinar para abalroar a divisão entre 

vida e arte. Não à toa, o discurso comunitário passa a fazer parte 

da vanguarda dos anos 1960 e pode ser considerado um operador 

fundamental desse movimento.8 

                                                
7 Criado em 1961 por Georges Maciunas, o Fluxus valorizava a criação coletiva e 

era composto por artistas de diversos países e linguagens, dentre eles: Joseph 

Beuys, Nam June Paik, Yoko Ono e Bem Vautier. Defendendo uma revolução 

cultural, social e política através da arte, suas ações buscavam inserir a arte no 

cotidiano das pessoas. 

8 É curioso notar que este movimento não se restringiu ao Ocidente, sendo 

amplamente disseminado em países como o Japão, onde o movimento antiarte 

firmou-se como uma rede biopolítica de resistência à institucionalização e 

mercantilizacão da arte. (Greiner, 2015) 



25 

 

 De acordo com a pesquisadora Sally Banes (1999), as 

vanguardas artísticas desse período ansiavam por reestabelecer 

práticas coletivas que promovessem a redefinição das instituições e 

relações sociais. Não uma comunidade comum nostalgicamente 

constituída, mas a  

 

[...] reavaliação e reelaboração da tradição e no 

anseio de criar “novas” tradições – não no sentido, 

de Harold Rosenberg, de que o modernismo é uma 

série ou “traição” de constante inovação, mas no 

sentido, oposto, de que costumes partilhados devem 

dar forma à arte, mesmo se ela significa inventar 

os costumes. (op. cit. p. 58-59) 

 

 Neste cenário comunitário, pautado pelo engajamento na 

vida pública, pela experimentação de processos de criação coletiva 

e pelo questionamento dos dogmas e limites da arte, surge a 

Judson Dance Theater, localizada bem no centro de ebulição da 

cena artística de Nova York: o Greenwich Village.9  

                                                
9 A Judson Dance Theater permaneceu em atividade durante os anos 1962-1964 e 

produziu cooperativamente cerca de 200 trabalhos. Participaram do coletivo, entre 

outros, os artistas: Trisha Brown, Jessica Cargill, Lucinda Childs, Philip Corner, Judith 

Dunn, Malcolm Goldstein, David Gordon, Sally Gross, Deborah Hay, Fred Herko, Tony 

Holder, Meredith Monk, Aileen Passloff, Steve Paxton, Yvonne Rainer, Trisha Brown, 

Arlene Rothlein, Carolee Schneemann, Jen Scoble, Valda Setterfield, Elaine Summers 

e James Waring. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Trisha_Brown
https://en.wikipedia.org/wiki/Lucinda_Childs
https://en.wikipedia.org/wiki/Philip_Corner
https://en.wikipedia.org/wiki/Malcolm_Goldstein
https://en.wikipedia.org/wiki/David_Gordon_(choreographer)
https://en.wikipedia.org/wiki/Sally_Gross_(choreographer)
https://en.wikipedia.org/wiki/Deborah_Hay
https://en.wikipedia.org/wiki/Fred_Herko
https://en.wikipedia.org/wiki/Meredith_Monk
https://en.wikipedia.org/wiki/Steve_Paxton
https://en.wikipedia.org/wiki/Yvonne_Rainer
https://en.wikipedia.org/wiki/Arlene_Rothlein
https://en.wikipedia.org/wiki/Carolee_Schneemann
https://en.wikipedia.org/wiki/Valda_Setterfield
https://en.wikipedia.org/wiki/Elaine_Summers
https://en.wikipedia.org/wiki/James_Waring


26 

 

 

Figura 5 - The mind is a muscle (dir.); Parts of some sextets (esq.) – Yvone Rainer 

Fonte: artforum.com 

 

A Judson Dance Theater foi um coletivo de dançarinos, 

compositores e artistas visuais que se reuniam e se apresentavam 

no Memorial Judson Church. Os artistas envolvidos faziam parte da 

vanguarda experimental, que questionava os limites da prática de 

dança moderna. Propunham a ênfase no processo criativo 

colaborativo, utilizando, pela primeira vez, a improvisação como 

obra, e não apenas como procedimento de criação. Evidentemente, 

tratava-se de um entendimento processual da obra, e não de um 

produto finalizado e fechado em si mesmo. Os movimentos simples 

e cotidianos, a indeterminação e o acaso alimentavam as 

experiências. Mais do que pertencer ou criar uma estética 

particular, a proposta era constituir uma prática comunitária que 

congregasse pontos de vista diversos nos processos, mobilizados 

pela premissa que todo movimento pode se transformar em dança.  



27 

 

Para Muniz (2011, p. 64), 

[...] a intenção de negar e derrubar os paradigmas 

da modernidade surge, entre outros fatores, com a 

experiência de rompimento entre o artificial e o 

real, entre espaço do palco e da plateia, entre o 

criador e o intérprete, entre o processo e a obra, 

entre o cotidiano e a cena. A ideologia era de 

desmistificar a obra e o criador, de expor o 

processo artístico, de provocar a participação do 

espectador de integrar arte e vida. 

 

 As pesquisas desenvolvidas na Judson Dance Theater 

causaram impacto não apenas no ambiente da dança, mas também 

no da arte como um todo. O No Manifest de 1965, produzido por 

Yvonne Rainer, demonstrava com clareza o que pretendia Judson 

Dance Theater: 

NÃO ao espetáculo não ao virtuosismo não à 

transformação e magia e ao faz de conta não ao 

glamour e à transcendência da imagem da estrela 

não ao heroico não ao anti-heroico não ao lixo 

metáfora não ao envolvimento do intérprete ou do 

espectador não ao estilo não ao campo não à 

sedução do espectador pelos artifícios do intérprete 

não à excentricidade não ao mover ou ser movido.  

 

 

 

Figura 6 − Performance Judson Dance Theater   Fonte: onlycolorandlight 



28 

 

Exemplos, como o da Judson Church e do Monte Verità, 

evidenciam a busca pelo estabelecimento de práticas comunitárias 

na dança e o desejo de desenvolver novos modos de colaboração 

e vínculos − transgredindo e criando novas referências e modos de 

fazer dança. Demonstram um compromisso político, que procura 

levar em conta as singularidades, mas que não deixam, em certa 

medida, de projetar uma visão “idealizada” de outros modos de 

estar no mundo e criar. Como pontuou Foucault em seus escritos 

sobre heterotopia, há uma distinção entre buscar um lugar 

idealizado utópico e abrir novas espacialidades, caso da 

heterotopia e das experiências dos dançarinos da Judson. 

 Os acionamentos promovidos por essas experiências, nas 

quais o compartilhamento é o acionamento dos processos, 

constituem um modo de combater a individuação presente na 

sociedade. 

 Segundo Rousier (apud Nogueira, 2008, p. 151), 

 

Trata-se então de devolver a dança à coletividade, 

à sociedade, ao Estado nacional, ao poder, e mais, 

à política. Ou, como em outras formas artísticas, a 

arte coreográfica há muito tempo está definida em 

termos de prática – competência, técnica e obras 

artísticas −, longe da política e do poder. Importa 

então analisar as relações, as alienações mútuas de 

duas entidades autônomas a “dança” e a “política”. 

Do Monte Verità à Hellereu, de Dartington Hall às 

danças de massas dos anos 1930 nos Estados 

Unidos, dos corpos democráticos da Judson Dance 

Theater aos corpos anteriores a qualquer 

comunidade do butô, o que dizer desses dois 

grandes paradigmas? Como eles têm estado em 

“crise permanente”? De quais releituras históricas e 



29 

 

críticas eles têm feito objeto? Em suas revisitações, 

encontra-se uma das ferramentas para se pensar, 

hoje, os vínculos entre as diferentes atividades 

coreográficas e suas novas formas de exercício 

político. Quando as artes coreográficas propõem 

outro modo de organização de suas práticas, de 

visibilidade de suas “produções”, de partilha de 

seus espaços e de suas ferramentas, não se 

inscreve de uma esfera política, inclusive como um 

espaço de debate, visando o compartilhamento do 

sensível e a elaboração de práticas que regem o 

“estar junto”? 

 

 No contexto atual, os coletivos de dança interessados em 

testar outros modos de relação e interação acabaram por criar 

também uma aproximação entre os modos e entendimentos de 

fazer-pensar o corpo e a dança. Pode-se especular que algumas 

experiências são tributárias das experiências descritas 

anteriormente, sobretudo no sentido de ampliar os debates para 

além da discussão de vocabulários de dança. Alguns coletivos que 

serão descritos adiante, assim como as comunidades dos anos 

1920 e 1960, colapsaram de certa forma estruturas tradicionais e 

hierarquizadas que no contexto da dança eram marcadas, por 

exemplo, pela relação entre coreógrafos e grupos e, por analogia, 

passaram a questionar outras hierarquias constituídas em contextos 

políticos e sociais. 

 Aos poucos, observa-se um interesse muito maior no 

processo em detrimento ao produto final. Os artistas envolvidos 

passam a ter papel mais ativo nos processos, tornando-se tanto 

colaboradores e cocriadores das obras como da busca por 

soluções, com aptidão para construir nexos de sentido acerca 



30 

 

daquilo que se escolheu como questão para investigação. Assim, 

surgiram coletivos como: Dimenti (BA),10 Núcleo do Dirceu (PI),11 

Movasse (MG),12 O12 (SP)13e o Couve-flor (PR)14. São apenas alguns 

exemplos, evidências que, de fato, não se trata de um fenômeno 

localizado, circunscrito a uma determinada região.  

 

 

 

 

                                                
10 Fundado em 1998, em Salvador (BA), o Dimenti é um coletivo de dança 

contemporânea que, além da criação artística, atua na produção cultural, curadoria, 

comunicação e gestão. 

11 O Núcleo do Dirceu, localizado no bairro Dirceu Arcoverde − maior periferia da 

cidade de Teresina (PI) −, foi criado em 2006, sob a orientação do artista de dança 

Marcelo Evelin. O projeto, inicialmente vinculado ao poder público, em 2009 se 

desvincula da administração pública e passa a ser gerido apenas por iniciativas 

extraoficiais. 

12 O Movasse está sediado em Belo Horizonte (MG). Segundo o website 

<movasse.com>, o coletivo desenvolve trabalhos de pesquisa em dança, sem se 

prender a uma linguagem específica.  

13 O coletivo O12 foi criado em 2008 por artistas dissidentes de outra experiência 

coletiva: o Quadra Pessoas e Ideias. O coletivo propõe o desenvolvimento de 

processos coletivos de criação que abarcam as particularidades e valorizam a 

autonomia. Recentemente (2015) inaugurou o espaço num antigo zoológico: o 

Parque da Autonomia, local em que são desenvolvidas atividades culturais, sociais e 

ecológicas. 

14 Coletivo criado em 2005, pelos artistas da cidade de Curitiba (PR). De acordo 

com os integrantes, “O nome simboliza a ideia de fractal presente na couve-flor: 

cada pedaço fala do todo e o todo fala de cada pedaço. O Couve-flor é uma 

minicomunidade, porque é uma comunidade pequena. É artística porque trabalha 

com arte. É mundial, de novo, porque se importa com o todo e com os pedaços.” 

(Couve-flor Portfólio, 2009). Em dezembro de 2011, o coletivo foi desfeito. Numa 

ação orquestrada, a data do fim foi previamente agendada e ações organizadas; 

dentre elas, cartas foram trocadas (e disponibilizadas) entre os integrantes, 

oficializando e refletindo sobre o fim e a experiência do/no coletivo.  



31 

 

 

 

Figura 7 − Noivaction – Couve-flor: minicomunidade artística mundial.  

Fonte: Alessandra Haro 

 

 

 

 

 

 

   

Figura 8 − Amarelo – Couve-flor: minicomunidade artística mundial.  

                     Fonte: Alessandra Haro 

 



32 

 

Apesar de muito heterogêneos entre si, com diferenças 

estéticas, políticas e mesmo organizacionais, esses coletivos 

propuseram, cada qual a seu modo, uma lógica de pertencimento 

para valorizar saberes diversos, buscando o que poderia ser 

considerado um diálogo horizontal de hierarquias flutuantes.  

Uma organização assim, que parte de diferenças e 

singularidades, adotando a colaboração, a cooperação e o 

compartilhamento como pontos de partida, aponta para novos 

entendimentos de trabalho, de criação e de modos de estar junto. 

Ainda que as ações partissem de uma demanda individual, elas só 

se concretizavam por meio da ação coletiva da comunidade.  

É possível observar algumas dessas estratégias nos modos 

de conduzir experimentos cênicos, na organização de suas 

atividades e até mesmo na proposta de novos termos, como 

descrito pelo coletivo Couve-flor: “minicomunidade artística 

mundial”.  

 

As criações se materializam em meio ao desafio de 

desistir da hierarquia e da uniformidade, apostando 

na corresponsabilidade e liberdade individual dos 

artistas que integram o coletivo. Não se trata de 

um grupo de pessoas lideradas por um coreógrafo 

e nem de uma companhia que trabalha sempre em 

projetos coletivos. Todos têm espaço para produzir 

seus trabalhos individualmente, mas esses projetos 

individuais são coletivizados conceitual e 

politicamente [...]. (Couve-flor: portfólio, 2009). 

 

 

 



33 

 

No Movimento Dança Recife, notam-se ações relacionadas à 

difusão cultural e às políticas públicas: 

 

O Movimento sempre constrói coletivamente suas 

ações, validando todas as decisões através de 

assembleias mensais com os membros, pessoas que 

trabalham ou têm interesse pela dança, seja ela 

popular, contemporânea, clássica ou de qualquer 

outro estilo. (Galdino, 2008)  

 

 

O coletivo Núcleo do Dirceu também tem no trabalho 

colaborativo, no diálogo entre linguagens, disciplinas, artistas e 

instituições, um modo de atuação. De acordo com o site,15 o 

trabalho do Núcleo tem se voltado para a “criação de mercado e 

plateia para a arte contemporânea, formação de novos criadores”, 

e para a “construção da cidadania, conscientização política junto à 

classe artística, formação de novos criadores e pesquisa de 

linguagem”, intentando, assim, criar pontes de interlocução entre 

artista/obra e público.  

 

Figura 9 − Matadouro − Núcleo do Dirceu Fonte: Jell Carone 

                                                
15 Informações disponíveis em <http://www.nucleododirceu.com.br>. Acesso em: 16 

mar. 2013. 



34 

 

Segundo o artista Marcelo Evelin16 – idealizador do Núcleo 

do Dirceu −, “coletivos são estratégias para permanecer, sobreviver 

e poder estar junto em um ambiente não hierárquico de troca de 

informações”. (Evelin apud Galdino, 2008) 

A constituição dessas experiências se dá por meio de uma 

intrincada rede, em que múltiplos fatores agem, e por conta disso, 

proliferam inúmeras questões internas, que não raramente espelham 

as mudanças externas. Ainda que tais experiências sejam 

consideradas acionadoras de heterotopias, não há uma separação 

entre dentro e fora e, por isso mesmo, não há como manter aquilo 

que nunca existiu: uma essência imutável na comunidade. É 

possível perceber que a união de artistas em coletivos tem relação 

com um engajamento político-filosófico e que também diz respeito 

a uma questão de sobrevivência. Dessa forma, mesmo nos 

exemplos citados anteriormente, algumas mudanças fundamentais 

ocorreram nos últimos anos. Como explicam Katz e Greiner (2001), 

todo corpo é corpomídia.17 E até mesmo os coletivos correm o 

risco de serem afetados por dispositivos de poder. 

                                                
16 Marcelo Evelin (1962) é bailarino, coreógrafo, diretor, e professor de improvisação 

e composição. Em 2006, assumiu a direção do Teatro João Paulo II em Teresina 

(PI), onde implantou o Centro de Criação do Dirceu (posteriormente nomeado 

Núcleo do Dirceu).  

17 Teoria desenvolvida pelas pesquisadoras. De acordo com a Teoria Corpomídia, o 

corpo é entendido não como uma tábula rasa, mas como resultado de um longo 

processo evolutivo, um sistema de elevada complexidade que se encontra em 

permanente interação com seu ambiente relacional: natureza e cultura. Uma relação 

que se estabelece como processo comunicacional, não um processo que funciona 

no esquema input/output, mas como trocas de caráter coevolutivo em que, à 



35 

 

 

Figura 10 − De Cajus - Coletivo Movasse Fonte: movasse.com 

 

 

 

Ao propor alternativas aos modos de produção, circulação e 

regimes de visibilidade, os coletivos desestabilizaram alguns 

modelos consolidados, principalmente os relacionados à criação e 

organização de grupos e suas hierarquias, apontando para a 

“mudança das relações sóciopolítcas para outras descentralizadas e 

multideterminadas.” (Canclini, 2003, p. 345). 

Para Krinski (2011, [s/p]), “Nos coletivos atuais as críticas 

sociais e políticas são concebidas como experimentação poéticas 

em suas obras. Esses coletivos ainda querem propor uma arte 

contra padrões vigentes.” 

 Entretanto, o engajamento parece ter sofrido distorção no 

atual contexto político e social que, potencializado pela tendência 

narcísica e individualista imposta pelo atual estágio do capitalismo, 

                                                                                                                                      
proporção que o corpo modifica o ambiente, o corpo vai, também, por ele sendo 

modificado, um processo onde “meio e corpo se ajustam permanentemente num 

fluxo inestancável de transformações e mudanças” (Greiner e Katz, 2001: p. 90). 



36 

 

vem transformando a cultura cotidiana e seus processos de 

comunicação, tendo como sintoma a imunidade dos indivíduos em 

relação às práticas em torno do conceito de comunidade.  

Não à toa, como observa Peter Pál Pelbart, estamos vivendo 

uma crise do comum.  

 

As formas que antes pareciam garantir aos homens 

um contorno comum, e asseguravam alguma 

consistência ao laço social, perderam sua 

pregnância e entraram definitivamente em colapso, 

desde a esfera dita pública até os modos de 

associação consagrados, comunitários, nacionais, 

ideológicos, partidários, sindicais. (Pelbart, 2011, p. 

28) 

 

 A crise do comum evidencia não apenas a dificuldade de 

estabelecer vínculos comunitários, mas também a própria definição 

do que venha a ser o comum e a comunidade.  

 Nesse sentido, cabe o retorno à discussão, principalmente 

para estabelecer aspectos que nos auxiliem na identificação das 

noções de comunidade que mediam nossos vínculos cotidianos.  

O conceito tradicional de comunidade está baseado na ideia 

de uma essência ou substância comum que une e identifica seus 

membros como iguais, tais como a noção de território, identidade, 

posse, costumes etc. Essa concepção, propagada não apenas pelo 

senso comum, mas também em ambientes acadêmicos, carrega a 

nostalgia de um tipo de comunidade que sustentou − e ainda 

sustenta − grande número de ações político-ideológicas, de 



37 

 

controle e intervenção contra as diferenças e a multiplicidade, 

excluindo, das redes de relação, a singularidade. 

Para Palacios (1990), o século XIX e a consolidação do 

capitalismo industrial assinalam a redescoberta do conceito de 

comunidade. O uso desse termo tem por finalidade legitimar os 

diversos tipos de relações sociais: o Estado, a Igreja, os sindicatos, 

as cooperativas ou, até mesmo, os movimentos revolucionários. 

Segundo o autor, tais “laços comunitários – reais e imaginários, 

tradicionais ou construídos – passam a formar a imagem da boa 

sociedade.” (op. cit., p. 103).  

Essas ideias estavam enraizadas num modelo de sociedade 

que remonta ao período feudal, cujos conceitos referentes à 

comunidade são utilizados como mecanismo para deter “o avanço 

da sociedade em direção a novas formas de organização” (Ibid., p. 

104) e no qual se impõe uma sociabilidade que exclui, de maneira 

totalizante, a singularidade. Alguns resultados são muito conhecidos 

na história recente da humanidade:  fascismo, comunismo, nazismo, 

colonialismos e, mais recentemente, fenômenos como os dos 

condomínios de luxo nas grandes cidades. São vínculos 

respaldados por ideologias e dispositivos, como mercado, consumo, 

narcisismo e empregabilidade, que reduzem a complexidade dos 

fenômenos a clichês, de modo a homogeneizar e excluir os 

indivíduos.  

Desde os anos 1980, autores como Blanchot (2013), Nancy 

(2000), Agamben (2013) e Esposito (2003; 2005 e 2010) propõem 



38 

 

uma concepção de comunidade que aponta para lugar, diferindo 

daquela noção à qual nos habituamos ao nos referirmos à 

comunidade, quase sempre, relacionando-a à comunhão, à fusão 

ou ainda à reunião de elementos com vista à criação de uma 

unidade que construa uma supraindividualidade a ser gerida por 

um agente agregador (chefe, razão, poder). Vislumbram-se, na 

discussão desses autores, possibilidades de revitalização da 

potência do comum. Em uma comunidade, o que se tem em 

comum não é outra coisa que o si mesmo, o próprio que se 

compartilha.  

Nesse sentido, não há nenhuma comunhão ou ser comum. 

Para Nancy (2000), existe um ser em-comum, um ser-com, um “em-

comum que atravessa todo o sentido.” (op. cit., p. 99). O que pode 

ser compartilhado pelos membros de uma comunidade é 

justamente a ausência de uma identidade comum, 

ontologiacamente estável. Paradoxalmente, o oposto do conceito 

tradicional (substancialista) de comunidade que, como dito, é 

fundado com base num substrato que une e identifica seus 

membros. 

Uma vinculação que se dá não pelo que há em comum, mas 

pelo nada em comum. Inaugura-se a possibilidade de emergência 

de um tipo de comunidade que foi nomeada por George Bataille 

como comunidade negativa: uma comunidade composta por 

aqueles que não se veem contemplados pelas formas de 

representação vigente. Constitui-se uma comunidade como 



39 

 

existência e não como essência, promovendo formas de 

comunidade em que as identidades não são mais estáveis e 

permanentes, mas, sim, temporárias e instáveis.  

De acordo com o filósofo Roberto Esposito, 

 

comunidade está vinculada não a um mais e sim a 

um menos de subjetividade, quer dizer que seus 

membros não são mais idênticos a si mesmos, 

porém constitutivamente expostos a uma tendência 

que os leva a forçar os próprios limites individuais 

para encararem o seu “fora” [...] que rompe toda a 

continuidade entre o “comum” e o “próprio”, 

legando-lhe o impróprio – que retorna ao primeiro 

plano a figura do outro. Se o sujeito da 

comunidade não é mais o “mesmo”, será 

necessariamente um “outro”. Não um outro sujeito, 

mas uma cadeia de alterações que não se fixa 

nunca em uma nova identidade. (Esposito, 2003 p. 

18) (Grifos do autor) 

 

Essa cadeia de alterações, a qual se refere Esposito, constitui 

outro modo de vinculação, que se dá a partir de uma 

dessubjetivação − experiência de abertura para o outro e exposição 

de nossa condição singular e plural, de uma abertura e exposição 

ao outro e a si mesmo. Esse tipo de relação abre espaço para a 

constituição da experiência que incorre na desestabilização das 

formações tradicionais de relação e compartilhamento e suas 

representações, estabelecendo como potência o acontecimento.  

Parece haver uma aproximação relacional de múltiplas 

singularidades em torno de uma escolha. Ou seja, comunidade “da 

maneira mais paradoxal [...] é negação da fusão, da 



40 

 

homogeneidade, da identidade consigo mesma.” (Pelbart, 2011, p. 

33). 

Comunidade, neste caso, não se assemelha em nada ao 

esvaziamento e delimitação sugerida pelo modelo “individualístico-

universalista”, mas “pura heterogeneidade não totalizável” que 

pouco ou nada tem a ver com as figurações políticas e midiáticas 

que “pretendem hipostasiá-la, representá-la ou expropriá-la.” (ibid., 

p. 30) 

Para Blanchot (2013), a experiência comunitária só se 

concretiza na medida em que permanece comunicável e 

corresponde à abertura (e compartilhamento) com outrem, “Ela é 

aquilo que se expõe ao se expor” (op. cit. p.24), ou seja, a 

comunidade relaciona-se de maneira muito próxima com a noção 

de partilha; contudo, não é a simples colocação em comum, o 

compartilhamento de alguma coisa mas, 

 

A comunidade é o que ocorre sempre através do 

outro e para o outro. É o espaço dos “si-mesmo” − 

sujeitos e substâncias, [...]. Não é uma comunhão 

que une os “si-mesmo” em um Si-mesmo ou em 

um “Outro” superior. [...] A comunidade ocupa este 

lugar singular: assume a impossibilidade de sua 

própria imanência, a impossibilidade de um ser 

comunitário enquanto sujeito. (Nancy, 2000, p. 26) 

 

 

Nesta perspectiva, a comunidade não constitui a posse de 

um comum partilhado entre indivíduos, mas, como aponta 

Yamamoto (2012, p. 6), é exatamente o oposto: “a comum 



41 

 

desapropriação destes indivíduos, a extração de todo o seu 

conteúdo, sua subjetividade e interioridade em favor de um Outro”. 

O compartilhamento constrói um valor potencial que 

transborda para além do contexto, podendo gerar mudanças na 

sociedade. Põe no mundo um tipo de relação na qual o que se 

tem em comum não é outra coisa que o si mesmo, o próprio e a 

sua singularidade descontínua. 

Há uma aproximação relacional de múltiplas singularidades, 

ou seja, as experiências comunitárias não constituem a busca por 

uma associação ao outro para formar uma “substância de 

integralidade”. A necessidade do outro advém do colocar-se em 

questão a si mesmo, afinal, “o que penso não penso sozinho.” 

(Blanchot, 2013, p.17) 

Citando Esposito, 

 

A comunidade não é nunca um lugar de chegada, mas 

sempre de partida. É assim a própria partida em direção 

àquilo que não nos pertence e não poderá nunca nos 

pertencer. Por esta razão, a communitas está bastante 

distante de produzir uma comunidade, de acomunamento, 

de comunhão. Não aquece nem protege. Ao contrário, 

expõe o sujeito ao risco mais extremo: o de perder, com 

a própria individualidade, os limites que garantem a sua 

intangibilidade por parte do outro. (Esposito, 2007, p. 20) 

 

 

 Paolo Virno (2013) é outro autor que tem se dedicado ao 

tema das comunidades, sobretudo a partir das discussões do 

trabalho e das mudanças de entendimento do comum. Segundo 



42 

 

ele, devido às mudanças decorrentes das práticas sociais e da 

velocidade das inovações, não é possível falar em comunidade 

substancial. Ainda que as formas de vidas tradicionais persistam, a 

transformações interveem sobre os indivíduos já habituados a 

alterações repentinas, por vezes imprevisíveis:  

 

A transformação permanente da forma de vida e o 

treinamento para afrontar a aleatoriedade ilimitada, 

comportam uma relação contínua e direta com o 

mundo enquanto tal, com o contexto indeterminado 

de nossa existência. (Op. cit. p. 17) 

 

Todas essas análises e discussões apontam para a 

necessidade de repensar as várias definições de comunidade 

propostas a partir do início do século XX e organizadas pela 

bibliografia dos anos 1980. 

De acordo com elas, há uma instância de análise que não se 

restringe apenas à constituição e ao desfazimento de comunidades, 

pois coloca em questão outros temas, dentre os quais, destacam-

se a crise do comum e todos os aspectos que partem desta crise, 

como a fragilidade ou inexistência de vínculos, as mudanças no 

tempo e a emergência de novos dispositivos de poder que 

caracterizam as chamadas sociedades de controle, como 

estudaram Antonio Negri e Michael Hardt para elaborar as 

definições de Império, a partir dos estudos de Gilles Deleuze; Felix 

Guattari e Gilbert Simondon.18 

                                                
18 Esta tese não adentrará as discussões desses autores. No entanto, seria 

imprudente não mencioná-los, uma vez que a diferença entre poder soberano e 



43 

 

 

 

 

 

 

Figura 11 − Batucada – Núcleo do Dirceu. Fonte: AsCOM 

 

 

                                                                                                                                      
poder institucional é detectada nesta conexão, sobretudo a de Deleuze, Negri e 

Hardt, que apontam para a importância do conceito de multidão, como coletivo de 

singularidades, ao invés da noção de povo como massa, a partir das propostas de 

Thomas Hobbes. 



44 

 

Crise do comum: a dificuldade para estabelecer vínculos 

comunitários 

 

 Zygmunt Bauman (2001a) aponta que a sociedade 

contemporânea passa por um processo de importantes 

transformações. A solidez das instituições passa por um fenômeno 

de liquefação, no qual a concretude dos sólidos derrete-se, 

transformando-se em uma forma líquida, mais volátil e disforme. 

Esses processos de liquefação estão ocorrendo em todas as 

esferas: na vida pública e privada, nos relacionamentos humanos, 

no Estado e nas instituições sociais. De certa forma, o autor 

explicita a constituição de sujeitos modernos-líquidos com 

relacionamentos voláteis, provisórios, fluidos e descompromissados, 

desprendidos das redes de pertencimento social e pautados, em 

grande medida, por relações de consumo.  

Numa cultura em que reincidem expressões como “me 

agrade”, “me atenda”, “realize meus desejos” e equivalentes, as 

relações entre os sujeitos e os objetos do mundo são pautadas 

pelas lógicas de mercado que apostam na produção de 

obsolescências. Nessas redes, criam-se padrões estéticos e 

ideológicos que passam, não raramente, a regular nossas formas 

de existir. O que está em jogo nesses regimes de visibilidade e 

interação é um discurso de homogeneização e controle que tem 

imposto modos bastante particulares de interação entre os 

indivíduos.   



45 

 

Lipovetski (2011) pontua que tais transformações têm criado 

um processo de personificação, definindo uma nova forma de 

organização social, na qual a postura individualista e narcísica 

constitui um sistema de valor que delineia novas atitudes consigo 

mesmo, com os outros, com o mundo e com o seu tempo. 

Um dos efeitos dessas mudanças parece ser a tendência à 

imunização em relação à comunidade, apontada anteriormente por 

Roberto Espósito, e que funciona como um dispositivo com aptidão 

para desativar a criação de vínculos. 

 Em sua trilogia Immunitas (2003), Communitas (2005) e Bios 

(2010), Esposito recuperou a palavra de origem “communitas” a fim 

de propor uma ontologia para “comunidade”, partindo da 

etimologia do termo latino communus, formado pelos radicais 

“cum” e “munus”. “Cum” significa “aquilo que nos liga e vincula a 

um Outro”. É o que sugere a experiência de “ser-com”, que 

explicita a existência e a necessidade do outro além de mim. 

“Munus”, por sua vez, carrega três significados: “onus", “officium” e 

“donus” (dever, obrigação, dádiva). Portanto, “munus” tem a ver 

com “aquilo que dá sem nada receber em troca”. É uma doação – 

um ato transitivo de dar.  

 Atribui-se a communitas o sentido de “associação humana” 

baseada na ideia de uma mútua pertença, através da partilha, 

pelos homens que a compõe, de uma dádiva recíproca através da 

qual se cimenta a sua concórdia e relação.  



46 

 

De acordo com Esposito, a sociedade organizada, do Estado 

Moderno em diante, em um esforço de autoconservação diante de 

toda e qualquer sorte de ameaças, passou a impor relações não 

comunitárias, estruturadas apenas a partir de laços contratuais, 

nunca desinteressados, tendo como finalidade garantir, entre outras 

coisas, a liberdade individual e conservação da vida, criando 

dispositivos de regulação das trocas e relações sociais. Nesse 

contexto, sacrificou-se a comunidade em prol de uma pretensa 

segurança. Essa negação da comunidade cedeu lugar à defesa de 

um projeto imunitário. 

 

Reconduzida à sua própria raiz etimológica, a 

immunitas se revela a forma negativa, ou privativa, 

da communitas: se a communitas é aquela relação 

que, vinculando seus membros a um empenho de 

doação recíproca, põe em perigo a identidade 

individual, a immunitas é a condição de dispensa 

de tal obrigação e então de defesa nos confrontos 

com seus efeitos expropriativos. (Esposito, 2010, p. 

80). 

 

A immunitas consiste numa desobrigação do munus. Significa 

a privação ou negação da relação do cum (comunitário), 

constituindo “dispensa da obrigatoriedade tributária que a 

comunidade impõe a todos os seus membros.” (Esposito, 2007, p. 

30) 

O paradigma de imunidade possui vínculo intrínseco com o 

conceito de comunidade: um é conteúdo e objeto do outro. Em 

outras palavras, imunidade não é uma categoria que se pode 

separar da comunidade e, por isso, afirma-se que não existe 



47 

 

comunidade desprovida de algum aparato imunitário. Toda 

comunidade recorre a algum tipo de imunização, o que indica a 

existência de uma relação de simetria entre comunidade e 

imunidade.  

Essa condição tem caráter paradoxal. Ao tornar-se imune − 

não a partir do simples contato com a influência exercida pelo 

agente patológico, mas precisamente a partir da inclusão no corpo 

deste mesmo agente enquanto elemento excluído e anulado − 

delineia-se uma inclusão pela exclusão. 

 

No paradigma imunitário, bios e nomos, vida e 

política resultam os dois constituintes de um único, 

incindível, conjunto que ganha sentido sobretudo a 

partir de sua relação. A imunidade não é só a 

relação que conecta a vida ao poder, mas o poder 

de conservação da vida. Contrário ao pressuposto 

no conceito de biopolítica – como o resultado do 

encontro que em certo momento se determina 

entre os dois componentes –, deste ponto de vista 

não existe um poder externo à vida, assim como a 

vida não se dá mais fora das relações de poder 

(Esposito, 2010, p. 74). 

 

Ainda segundo a análise de Esposito, a identificação da 

comunidade e a tentativa de estabelecer identidade própria 

determinam um modo de imunizá-la “da sua constitutiva ausência 

de identidade” (Tarizzo, 2007, p. 50). 

 O principal impacto do processo de imunização para a 

comunidade é, portanto, a desativação da possibilidade de criação 



48 

 

de vínculos, impondo novos modos de produção de subjetividade, 

com efeitos na economia, na cultura e no consumo.  

No caso da dança, a crise do comum, parece instalar nos 

coletivos e em suas práticas colaborativas, uma espécie de 

padronização das relações, fomentando a homogeneização das 

singularidades em prol coletivo, fazendo-os criar uma distância das 

possibilidades que, a princípio, haviam despontado como 

alternativas ideológicas e criativas.  

A percepção de “comunidade” pela dança se liquefaz. Os 

modos de interação e discursos que apontavam para práticas 

comunitárias e que se distinguiam do entendimento de comunidade 

substancialista deixam de ser caracterizados por suas formas de 

vida e ações singulares, retornando muitas vezes a políticas 

identitárias. Isso ocorre porque um pensamento gerencial passa a 

constituí-los a fim de, por um lado, dar conta da criação e 

veiculação de uma imagem e, por outro lado, propagar existências 

ficcionais e midiáticas, tendo como fim último a sobrevivência, a 

qualquer custo, de seus integrantes.  

Há, portanto, uma mudança radical, pois aquilo que se 

constituiu como alternativa aos modos de produção artística, tendo 

em vista romper com estruturas de poder e dominação, passou a 

seguir uma lógica em que tanto os vínculos como a mútua 

pertença deixam de conduzir as relações. Os vínculos passam a ser 

respaldados por dispositivos presentes tanto no mercado de 

trabalho, como empregabilidade e consumo, quanto nas relações 



49 

 

interpessoais, como narcisismo e glória. O achatamento promovido 

por estes dispositivos e clichês desvitaliza a complexidade dos 

fenômenos, homogeneizando os indivíduos. 

Assim, a experiência comunitária dos coletivos de dança 

torna-se exposta a um sistema modelizador, que esvazia o 

potencial de resistência.  

Como aponta o artista e pesquisador Newton Goto (2002), 

parece que 

 

[...] o maior risco para os circuitos heterogêneos 

ocorre quando essa possibilidade torna-se mero 

estilo: esteticização da política ao invés da 

politização da arte. Coletivos por coletivos, assim 

como arte pela arte... Neonazis e grupos 

empresariais de Sociedade LTDA também formam 

coletivos. Se algo que haveria de ser uma 

resistência crítica articulada teórica e materialmente 

na sociedade torna-se uma mera diferença 

fabricada, uma resistência fake, de fácil assimilação 

no “vale tudo” contemporâneo, como anotou Hal 

Foster, então as armadilhas sociais estão mais sutis 

e sofisticadas. Se só o estilo prevalece, desprovido 

de valores, os circuitos heterogêneos transformam-

se em circuitos em bionecrose, meros trampolins 

para visibilidade nas mesmas redes de poder do 

sistema tradicional. [...] Além disso, a moda da 

multiplicação de coletivos pode instaurar até uma 

passiva supressão do indivíduo em nome da 

coletividade, como numa “ditadura do processo 

coletivo”. Ou ainda, pode vir a fomentar guetos 

culturais, sem trocas simbólicas com a sociedade. 

(Goto, 2002, p. 412) 

 

 



50 

 

Coletivo trade Mark: o desmanche do conceito de 

comunidade praticado na dança 

 

Inicialmente, os coletivos foram condenados à invisibilidade. 

Por um lado, a falta de políticas culturais claras e efetivas, por 

parte dos poderes públicos, incitou a sua formação (redes de 

resistência) mas, ao mesmo tempo, excluiu a todos na medida em 

que não foi ofereceu nenhum tipo de apoio. Por outro lado, 

durante muito tempo houve pouca visibilidade para estas iniciativas 

fora do mainstream nos veículos de comunicação, como  

diagnosticado por autores que estudam política cultural e 

jornalismo cultural. 

No entanto, a partir de 2000, essa situação inverteu-se. Os 

coletivos ganharam espaço e visibilidade no cenário das artes, 

atraindo o interesse por parte não apenas de artistas 

comprometidos com esse tipo de agrupamento, mas também de 

instituições, programadores e curadores, que passaram a valorar 

essas práticas em comunidade. Vistos como “modelo de sucesso” 

houve um vertiginoso aumento no número de coletivos de dança. 

Ao criar modelos de referência, e não mais redes de 

possibilidades, incorreu-se no esvaziamento e na inocuidade das 

experiências. 

 Há uma ambivalência nesse processo, pois, ao mesmo 

tempo em que a chance de sobrevivência aumenta − através da 

propagação e do aumento do raio de atuação das informações, 



51 

 

durante a replicação −, as informações aderem a outras lógicas 

que podem vir a anular o potencial crítico e transformador. 

Em 1978, quando publicou sua hipótese de “gene egoísta”, o 

etólogo Richard Dawkins explicou como os memes (unidades 

mínimas da cultura) se propagavam sem juízo de valor. Neste viés, 

um meme como o do nazismo, embora nefasto, teria alta taxa de 

adaptabilidade. É provável que os memes alimentados pela rede 

capitalista sejam mais adaptáveis que aqueles cuja motivação 

estaria mais ligada a estratégias de questionamento e subversão.  

Não raramente os espaços alternativos acabam sendo 

absorvidos no sistema vigente. É assim que se configuram como 

produtos, mais especificamente, como produtos e grifes passíveis 

de comercialização. 

A despeito da criação de circuitos, espaços de criação e 

discussão, bem como da promoção de reconfigurações no sistema 

cultural e artístico, esse tipo de configuração tornou-se uma 

espécie de trademark a chancelar boa parte da produção artística 

contemporânea de dança, sua inserção no mercado e a obtenção 

de fomentos e subsídios. Como sugere Mesquita (2008, p. 212): 

 

isso mostra que nenhuma manifestação é tão 

resistente ao ponto de não ser assimilada e 

padronizada pelo mercado. O gesto mais radical 

ontem é a moda comercializada em massa hoje. 

 



52 

 

Algumas questões que envolvem esta problemática, 

impactando a arte em suas diversas instâncias, vêm sendo 

abordada por diversos autores. Estes têm identificado alguns 

sintomas do momento contemporâneo e das relações entre arte e 

mercado que impactam profundamente tanto seus modos de 

organização e produção quanto seu papel no tecido social. 

Para Lipovetsky e Serroy (2015), vive-se a era do capitalismo 

artista, caracterizado pela crescente articulação, por parte do 

mercado, da produção em grande escala de bens e serviços, com 

finalidades comerciais, porém munidos de componentes estético-

emocionais, utilizando a criatividade artística para estimular o 

consumo mercantil e a diversão de massas.  

 

O capitalismo artista não é designado como tal em 

razão da qualidade estética de suas realizações, 

mas dos processos e das estratégias que emprega 

de maneira estrutural visando à conquista dos 

mercados. Não se trata do apogeu da beleza do 

mundo da vida, mas a reorganização deste sob o 

reinado da artealização mercantil e da fabricação 

industrial das emoções sensíveis. (Lipovetski; Serroy, 

2015, p. 42) 

 

Trata-se de transformações do capitalismo e do consumo, em 

curso desde metade do século XIX, que, contemporaneamente, 

fortaleceram a relação economia-estética. Esta aliança tornou-se 

estruturante dos setores do consumo, criando um valor econômico 

potencial através da exploração da experiência estética. O 

capitalismo artista “se afirma como um sistema conceptor, produtor 



53 

 

e distribuidor de prazeres, de sensações, de encantamento.” (ibid, 

p. 43). 

Embora o conceito de estética e arte defendido pelos 

autores apresente alguns problemas importantes − por exemplo, a 

tendência a pensar estética a partir da noção de belo −, o 

diagnóstico de que arte e mercado nunca se misturaram tanto 

como na última década parece fazer sentido. 

 No estágio atual do capitalismo, a hibridação das esferas 

econômicas e estéticas impõe aos artistas uma dependência 

econômica – regida pelas regras de mercado que, muitas vezes, 

não distinguem arte de mercadoria. Para Gavin Adams (2002), são 

dois os riscos resultantes desse contexto: por um lado, a diluição 

da atividade política ou ativista e, por outro lado, a cooptação das 

ações mais subversivas pela mídia e pelo mercado que, ao se 

apropriarem desse tipo de experiência, promovem o esvaziamento e 

a pasteurização de ações, que se transformam em estilos. 

 

[...] festejar-se a si mesmo como ativista, coletivo ou 

praticante de transversalidade não basta para 

produzir práticas ativistas, coletivas ou transversais. 

No pior, estes termos serviriam apensa para definir 

um vago estilo rebelde ou “da hora”, um hype 

passageiro e indevido. (Adams, 2002, p.159)  

 

Rosas (2002) chama atenção para a ambiguidade presente no 

contexto atual da arte, sobretudo no que se refere à quantificação. 

Por um lado, parece haver aumento de produções alimentadas 

principalmente por editais de fomento e ampliação de espaços 



54 

 

para a apresentação e circulação dessas criações. No entanto, 

esse fenômeno, que supostamente aumentaria a visibilidade e 

fruição das experiências artísticas, tem provocado o 

desaparecimento de ações artísticas que desafiem as lógicas 

tradicionais de criação e organização. 

Apresenta-se, então, uma dificuldade evidente em ir além da 

sucessão de “tendências” e “movimentos” que se impõe como 

normativa. Os coletivos e seus projetos colaborativos parecem ter 

sido cooptados por essa cadeia produtiva que simula regras de um 

mercado que, na prática, é inexistente.  

Não sem motivos, a escolha dos artistas (assim como no 

mercado de ações) tem sido realizada dentro de uma faixa de 

risco controlado. A principal consequência dessa estratégia parece 

ser uma criação mediana, ancorada na padronização e imitação de 

aspectos formais, organizacionais e técnico-estéticos.  

 

[...] os gestos radicais da arte parecem ter sido 

absolutamente cooptados. Se entendermos a lógica 

mais visceral do capitalismo contemporâneo, mesmo 

os grandes rebeldes – por rebeldes entendam-se 

aqueles que violaram/transgrediram os códigos 

correntes dentro de suas áreas – já foram 

devidamente absorvidos por um mecanismo que até 

se dá ao luxo de criar seus próprios oponentes. Os 

situacionistas tinham uma expressão para isto: eles 

a chamavam recuperação. O mercado recupera 

mesmo aqueles que o desafiam dentro de suas 

diretrizes, e, aqui, morre-se por excesso, repetição, 

tautologia, redundância, daí a impossibilidade de 

uma arte contestatória dentro dos cânones 

conhecidos, daí a morte por prazo de validade de 

um “realismo socialista”, bem como da arte 

“conteudística” e formalista em geral, pois também 



55 

 

ela já tem o seu nicho na parede ou nos displays 

das grandes galerias. (Rosas, 2012, p. 9) (Grifos do 

original) 

 

Embora os discursos e as práticas dos coletivos promulguem 

uma tentativa de autonomia, o que se denota é a sua 

subserviência aos dispositivos de poder: economia e mercado. 

Existe, cada vez mais, uma interdependência relacionada aos editais 

de fomento, programadores e curadores impondo relações 

mediadas por dispositivos econômicos, de mercado e de afeto. 

Coloca-se, portanto, a seguinte questão: em que medida os 

mecanismos institucionais e de mercado afetam os processos de 

criação e os seus modos de organização?  

Com o boom dos coletivos de dança, a interdependência e o 

papel desempenhado pelo mercado e instituições ficam bastante 

evidentes. A partir dos anos 2000, foram promovidos inúmeros 

eventos dedicados aos coletivos, nos quais figuram aqueles que 

passaram a serem vistos como “modelo” desse tipo de 

organização, acentuando a tendência à imitação.  

Em 2008, o Instituto Itaú Cultural realizou o evento Coletivo 

Corpo Autônomo, que contou com palestras, debates e 

apresentações e teve como convidados: Couve-flor: minicomunidade 

artística mundial (Curitiba/PR), Núcleo de Criação do Dirceu 

(Teresina/PI), O12 (Votorantim/SP), Hibridus (Ipatinga/MG),19 

                                                
19 Hibridus surgiu em 2002 como companhia de dança e, posteriormente, passa a 

se autonomear coletivo. Desde o início de suas atividades realiza o Encontro de 

Dança Contemporânea de Ipatinga − ENARTCI. 



56 

 

Movimento Dança Recife (Recife/ PE)20 e Coletivo Dança Rio (Rio de 

Janeiro/RJ).21 

No ano seguinte, em Recife, teve lugar o encontro Conexões 

Criativas. Com formato similar ao evento realizado pelo Instituto 

Itaú Cultural, reuniu integrantes dos coletivos: Couve-flor: 

minicomunidade artística mundial (Curitiba/PR), Núcleo de Criação 

do Dirceu (Teresina/PI), República Cênica (CAMPINAS/SP),22 Sua Cia 

de Dança (Salvador/BA)23 e Dimenti (Salvador/BA). 

Em outro evento, nomeado “Modos de Existir: coletivos 

artísticos”, promovido em 2012 pelo SESC Santo Amaro (SP), 

estavam presentes: Couve-flor: minicomunidade artística mundial 

(Curitiba/PR), Núcleo de Criação do Dirceu (Teresina/PI), Coletivo 

O12 (CAMPINAS/SP), Dimenti (Salvador/BA), Sala 209 (Porto 

                                                
20 Diferenciando-se dos demais coletivos, que têm na pesquisa e criação sua 

principal atividade, o Movimento Dança Recife, fundado em 2004, tem na articulação 

entre classe (artistas) e poder público sua principal ação. O objetivo principal é 

fortalecer o espaço da dança e congregar artistas e grupos de dança. 

21 O Coletivo Dança Rio assemelha-se ao Movimento Dança Recife, por também 

desenvolver ações com o objetivo de acolher e apresentar reivindicações da classe, 

junto a esferas governamentais. Não foi possível confirmar se o coletivo permanece 

em atividade. 

22 Criado em 1997, o Grupo República Cênicas, de acordo com informações 

disponíveis no site <repúblicacenica.com.br>, “foi formado com a intenção coletiva de 

investir em um trabalho de pesquisa e criação artística, aliando a prática e a 

composição de espetáculos com a reflexão e o estudo sobre a formação do 

intérprete e a dimensão sócio-histórica da cultura.” 

23 A Sua Cia de Dança foi criado em 2002 e, posteriormente, veio a fazer parte da 

Associação Conexões Criativas. Suas atividades foram interrompidas em 2013. 



57 

 

Alegre/RS),24 Movasse (Belo Horizonte/MG), Lugar Comum (São 

Paulo/SP)25 e Jardim Equatorial (São Paulo/SP).26  

Os exemplos descritos demonstram não só a existência de 

vínculos de interdependência entre instituições e sistema artístico, 

mas também explicitam a ânsia do sistema por novidades e a 

necessidade de construção de uma imagem ou modelo que venha 

a ser consolidada como tendência hegemônica nos circuitos. 

Novidade não é subversão, nem questionamento, sobretudo quando 

se trata de novidade representacional, ou seja, aquela que pode 

falar pelas demais, na qual existe, evidentemente, uma força de 

controle que expõe uma vontade de verdade. Segundo (Canclini, 

2012, p. 49), 

 

As relações estabelecidas entre artistas, instituições, 

curadores, críticos e até mesmo empresas e 

dispositivos publicitários constroem o 

reconhecimento de certos objetos artísticos.  

                                                
24 O Coletivo da Sala 209 existe desde 2005. Suas atividades iniciaram com o 

Projeto Usina das Artes (Usina do Gasômetro – Porto Alegre/RS). A Sala é gerida 

por grupos e coletivos locais (que se revezam por meio de editais de ocupação) em 

parceria com artistas que integram o coletivo, organizando e promovendo ações 

como: ensaios, aulas, debates e apresentações. 

25 O Coletivo Lugar Comum atua desde 2007. É composto por artistas de diferentes 

linguagens que colaboram nas criações, na produção de projetos, na discussão de 

textos e ideias, na realização de eventos e oficinas. Segundo os integrantes, é um 

espaço para troca de saberes diversos na busca de propostas que tenham o 

potencial de (nos)transformar estética, política, cultural e artisticamente.  

26 Residência artística coordenada por Thelma Bonavita em colaboração com artistas 

integrantes da plataforma COMO_clube. Espaço para prática e pesquisa em dança 

contemporânea, ações e trabalhos performativos. 



58 

 

É fácil observar a repetição de nomes, visto que certos 

coletivos estiveram presentes em todos ou quase todos os eventos 

descritos. Vale lembrar que  

 

[...] vontade de verdade, como os outros sistemas 

de exclusão, apoia-se sobre um suporte 

institucional: é ao mesmo tempo reforçada e 

reconduzida por todo um compacto conjunto de 

práticas como a pedagogia, é claro, como os 

sistemas dos livros, da edição, das bibliotecas, 

como as sociedades de sábios de outrora, os 

laboratórios hoje. Mas ela é também reconduzida, 

mais profundamente sem dúvida, pelo modo como 

o saber é aplicado em uma sociedade, como é 

valorizado, distribuído, repartido e de certo modo 

atribuído. (Foucault, 2004, p. 17) 

 

 A seleção, programação e promoção de determinadas 

experiências, em detrimento de outras, constitui um exercício de 

poder. Com raras exceções, a dança não costuma movimentar o 

mercado financeiro, como acontece com as artes visuais e o 

cinema. Entretanto, parece ter absorvido este tipo de patologia 

característica, que trivializa a criação. Como aponta Pascal Gielen 

(2013), a criatividade tomou o lugar da criação e em todas as 

instâncias da produção artística o tempo da criação foi substituído 

pelo tempo da exibição. 

 Para Rosas (2002), 

 

Toda a “onda” de coletivos é muito alegre e colorida, 

mas surge nos jornais e revistas como um fenômeno 

totalmente mastigável e uma moda a mais na prateleira 

do supermercado cultural. Não se engane: “ativismo” aqui 

é uma etiqueta plastificada para leitores ávidos por 



59 

 

“novas tendências” com um que de rebeldia inofensiva. 

Criação coletiva aqui diz muito mais respeito ao 

funcionamento e propagação das novas “indústrias 

criativas” e seu trabalho flexível que à contestação da 

autoria e da militância política. (op. cit, p.137) (Destaques 

do autor) 

 

A questão do trabalho volta à pauta. Como explica Paolo 

Virno (2013), desde que Karl Marx propôs a diferenciação entre 

trabalho material e trabalho imaterial, discute-se a natureza 

imaterial da arte no sentido de que a sua produção seria 

processual e não restrita a produtos nem muito menos à sua 

comercialização.  

 
quando os conceitos têm por fim vender produtos – 

uma secadora, a exposição de um museu, a 

imagem de um artista ou de um intelectual 

redesenhados −, a crítica é substituída pela 

promoção comercial. (Canclini, 2012, p. 123) 

 

Outro aspecto importante a ser tratado diz respeito ao fato 

de que a maioria dos coletivos encontrou nas Leis de Incentivo à 

Cultura, e em suas derivações, a sua principal fonte de recursos 

para produções e manutenção.  

Esse modelo, que tem início em âmbito federal com a 

criação da Lei Sarney,27 constrói um cenário em que o Estado 

transfere para a iniciativa privada a gestão e a destinação dos 

recursos que, em última instância, são públicos; ou seja, coloca 

                                                
27 Primeira lei federal destinada à cultura (Lei no 7.505, de 02 de julho de 1986). 

Caracteriza-se pela renúncia fiscal de parte do Imposto de Renda devido de 

empresas, valor a ser investido em iniciativas de cunho cultural e artístico. 



60 

 

nas mãos de organizações particulares o poder de tomada de 

decisão sobre quem deve ou não ter sua produção viabilizada. 

Dessa maneira, os departamentos de marketing de tais empresas 

ganham poder de decisão, pois restringem o patrocínio de projetos 

que não contêm características que sejam lucrativas do ponto de 

vista da empresa e de seus produtos e criam um dirigismo estético 

que deve ser seguido, caso se queira obter os tais patrocínios. Leis 

de Fomento, prêmios e editais públicos, embora destinem verbas 

que advenham diretamente dos cofres públicos, ainda assim 

padecem da mesma problemática.  

Evidencia-se nessas estruturas um processo de exclusão pela 

inclusão, que remete a uma figura do direito romano arcaico, o 

homo sacer, aquele cuja vida não é sacrificável, mas matável, ou 

seja, exposto ao poder soberano: “A vida humana é incluída no 

ordenamento unicamente sobre a forma de sua exclusão (ou seja, 

de sua absoluta matabilidade).” (Agamben, 2002, p. 16) 

 Sujeita ao poder político de decisão das instâncias 

fomentadoras, a dança é capturada pela dominação do poder 

soberano, incluída no ordenamento (mecanismos de incentivo, 

programadores, curadores etc.) sob a forma de sua “matabilidade”, 

pois, na medida em que são promovidos “adequações” e “ajustes” 

aos projetos artísticos, a fim de enquadrá-los aos critérios de 

elegibilidade que norteiam a concessão de patrocínios ou prêmios, 

a dança fica impedida de exercer seu papel crítico. No capitalismo, 



61 

 

a flexibilidade existe, desde que se atenda ao mercado, como 

argumenta Canclini:  

 

As obras e as práticas dos artistas estão 

condicionadas não pelo todo social, mas por um 

conjunto de relações que interagem agentes e 

instituições especializadas em produzir arte, exibi-la, 

vendê-la, avaliá-la e apropriar-se dela. (Canclini, 

2012, p38) 

 

O resultado desse posicionamento tem sido o esvaziamento 

dos discursos e práticas frente a necessidades econômicas e 

gerenciais na composição dos coletivos.  

A questão, evidentemente, apresenta não só diversas facetas, 

como os conflitos de interesses com instituições, critérios de 

curadoria, dispositivos de mercado, mas também uma série de 

paradoxos internos, dentro da própria dinâmica coletiva que 

potencializa e desdobra essa problemática.  

Felizmente, embora tudo o que foi apresentado até agora 

faça parte das linhas de força que acometem a sociedade de 

controle, ainda existem possibilidades de reconhecer outros modos 

de estar junto. Como explica Canclini (2012): 

 

[...] está em jogo o lugar de transgressão criadora, do 

dissenso crítico e desse sentido de iminência que faz do 

estético algo que não termina de se reproduzir, não 

procura se transformar em ofício codificado nem em 

mercadoria rentável. (op. cit., p. 31) 

 



62 

 

É preciso lembrar que sistemas dinâmicos, como a arte e a 

ciência, estão em permanente processo de evolução. Abertos ao 

ambiente, esses sistemas são contaminados pelas informações nele 

contidas. Experiências colaborativas, como os coletivos de dança, 

se inserem nesse contexto de relação e, como tal, são também 

constantemente redesenhados, em face às possibilidades conectivas 

que estabelecem, seja com seus elementos internos, seja com o 

contexto externo. Como explicado anteriormente, não há uma 

separação entre dentro e fora. Como todo sistema aberto, 

constituem-se estruturas transitórias, elaboradas e modificadas 

constantemente, ou seja, a “comunidade não é uma entidade 

coerente, fixa e autônoma, mas um processo contínuo e instável” 

(Mesquita, 2011, p. 16).  

Essa seria a natureza dos sistemas complexos, como pontuou 

a pesquisadora de dança Fabiana Britto:  

 

A vida útil de um objeto artístico está relacionada 

com a continuidade de seus efeitos, ou seja, a 

expansão do raio de ação contaminatória se seu 

meme, para além da duração do organismo, 

reconfigurando não apenas o sistema estético em 

que está inserido, mas todo o sistema cultural de 

que faz parte. (Britto, 2008, p.83) 

 

É importante tomar cuidado para não sucumbir aos juízos de 

valor. Como observa Canclini (2012), é cada vez mais distante a 

possibilidade de averiguar o que é, devido justamente à não 

existência de “uma estrutura de relações ou estado de coisas 

estabilizado e com certa homogeneidade” (op. cit., p. 47).  



63 

 

Por isso, os processos de análise aos poucos deixam de se 

fixar na definição de modelos ou grupos e parece ser mais 

importante  

 

compreender como os atores se agrupam, em que 

processo forma redes, depois desfazem, 

recompondo-as de outro modo, como articulam as 

conexões diversas para conseguir seus fins. (ibid. p. 

48). 

 

Cabe, então, indagar se, a despeito dos dispositivos de 

cooptação e dependência entre artistas e mercado, ainda 

subsistem artistas, comunidades, organismos e instituições que 

buscam atuar, ou pelo menos criar brechas, nos circuitos e lógicas 

mercantis. E ainda: que outras práticas ou modos de estar junto 

ainda podem se constituir como micropolíticas de resistência? 

A pergunta proposta por Paolo Virno (2013, p. 50) traduz e 

recoloca essas mesmas questões:  

 

É possível cindir aquilo que está unido, isto é, o 

Intelecto (o general intellect) e o Trabalho 

(assalariado), e unir aquilo que hoje está cindido, o 

Intelecto e a Ação Política? 

 

O objetivo desta tese não é apresentar uma resposta 

taxativa, mesmo porque ela não existe. No entanto, é possível, e 

faz parte desta reflexão, apontar como as dinâmicas capitalistas, 

que transformam tudo em mercadoria, precificam e valoram a 



64 

 

produção, têm sido subvertidas por alguns coletivos que serão 

apresentados a seguir.  

Estes se afirmam como agenciadores de outros modos de 

estar junto. Não apontam grandes soluções, mas agem no âmbito 

do micro ou do que se poderia chamar de micropolítica, a exemplo 

de Foucault (2005) e Deleuze (1996). É nesta esfera do singular 

que pode emergir o compartilhamento do comum, abrindo espaço 

para um estar-com. 



65 

 

Capítulo II   

OUTROS MODOS DE ESTAR JUNTO 

 

Os artistas apresentam-se como pesquisadores e 

pensadores que desafiam, em seus trabalhos, os 

consensos antropológicos e filosóficos sobre as 

ordens sociais, sobre as redes de comunicação 

ou os vínculos entre indivíduos e seus modos de 

agrupar. (Canclini, 2012, p. 50) 

 

 

Como apontado, não raramente, discute-se a emergência de 

experiências que testam outras formas de relação e interação, 

sejam elas afetivas, sociais ou cognitivas. Elas sugerem a 

possibilidade de superposição entre individual e coletivo, indicando 

novas formas de vida e relacionamentos que, aqui, passo a chamar 

de outros modos de estar junto. Os exemplos apresentados neste 

capítulo sinalizam a emergência de “outros modos de compartilhar, 

de viver experiências coletivas e criar estratégias de 

disponibilização para o outro” (Greiner, 2014, p. 27), criando um 

reconhecimento do outro e entendendo que a singularidade só se 

define, justamente, na relação com o outro, tal qual um conjunto 

de singularidades cooperantes que “exprime potência não só como 

conjunto, mas também como singularidade”. (Negri: 2011, p. 413). 

Se, por um lado, esses outros modos de estar junto 

parecem surgir apontando novos processos de integração 

colaborativa, por outro, a tradição individualista e narcísica, que 



66 

 

paira no atual estágio do capitalismo tardio, segue criando 

dispositivos que inviabilizam os vínculos comunitários. Porém, como 

salienta Kester (2002, p.122), “o poder real da arte reside 

precisamente em sua habilidade de desestabilizar e criticar formas 

convencionais de representação e identidade”.  

Para ampliar esse debate, vale retomar as reflexões de 

Judith Revel (2008). Segundo esta pesquisadora, faz-se necessário 

romper com os mecanismos que transformam uma experiência que 

propõe novas perspectivas e acionamentos em outro poder, ou em 

apenas um parêntese, uma frágil libertação que é rapidamente 

reabsorvida pelas estruturas de poder. Afinal, não há garantia 

alguma de que a resistência organizada não se tornará um novo 

poder − quase sempre modelar e cooptado.  A questão, enfim, 

parece ser como resistir e escapar da dialética poder−contrapoder, 

e suas derivações dentro do contexto político-social 

contemporâneo, e criar operadores capazes de agir nas brechas, 

experimentando modos de pertencer que escapem ao estabelecido. 

Em outras palavras: como se constituir tendo em vista a projeção 

(da possibilidade) de outros modos de vida.  

Para Giorgio Agamben, a estratégia seria agir de modo a 

profanar aos dispositivos de poder que, como dito anteriormente, 

referem-se a meios pelos quais somos capturados, condicionados e 

controlados em nosso modo de agir, nos processos de 

subjetivação. 



67 

 

Todo dispositivo implica um processo de 

subjetivação, sem o qual o dispositivo não pode 

funcionar como dispositivo de governo, mas se 

reduz a um mero exercício de violência. Foucault 

assim mostrou como numa sociedade disciplinar, os 

dispositivos visam, através de uma série de práticas 

e de discursos, de saberes e de exercícios, à 

criação de corpos dóceis, mas livres, que assumem 

a sua identidade e a sua “liberdade” sujeito no 

próprio processo do seu assujeitamento. (Agamben, 

2009, p. 47) 

 

Profanar diz respeito a restituir ao uso comum algo que 

dele foi retirado, rompendo assim com a estrutura dos dispositivos. 

Como explicou o autor, a profanação opõe-se à sacralização, já 

que “consagrar (sacrare) era o termo que designava a saída das 

coisas da esfera do direito humano, profanar, por sua vez, 

significava restituí-las ao livre uso dos homens” (Agamben, 2007, p. 

65). Ou seja, profanar é restituir ao uso comum aquilo que foi 

retirado pela sacralização; nesses termos, significa “subverter”, ou 

melhor, desativar os dispositivos de poder, propondo outros usos e 

relações, distintos do sagrado, “significa abrir a possibilidade de 

uma forma especial de negligência, que ignora a separação, ou 

melhor, faz dela uso particular” (ibid., p. 66). A profanação significa 

a criação de novos usos possíveis que, de certa maneira, mais do 

que criar uma nova normatização, desativam sua potência 

tornando-a inoperante, possibilitando a emergência de novas 

categorias. “Profanar não significa simplesmente abolir e cancelar 

as separações, mas fazer delas um uso novo, a brincar com elas” 

(ibid., p. 75). 



68 

 

 Neste sentido, a proposta é identificar o que vem sendo 

testado na dança por alguns artistas. Trata-se de outros modos de 

estar junto, distantes da lógica substancialista de comunidade e 

que sequer almejam a constituição de um grupo que os nomeiem 

ou identifiquem. Tais experiências estabelecem modos de se 

agrupar que escapam (ou buscam escapar) da categorização e dos 

modelos constituídos. Estes não podem ser identificados nos 

termos usuais e criam no mundo um tipo de compartilhamento no 

qual se tem em comum tão somente o si mesmo, o próprio ser 

que compartilha com outro “qualquer”.  

Evidencia-se uma espécie de comunidade não comunitária 

que não se define mais a partir dos pressupostos concebidos no 

decorrer do século XX e que, até então, pareciam marcar alguns 

entendimentos tradicionais de comunidade. 

Em seu livro A comunidade que vem (2013), Agamben indica 

outro caminho ao propor a noção de uma comunidade que se dá 

no seu acontecer, um devir comunidade composto pelo ser que 

vem: o ser “qualquer”.  

O “qualquer”, para Agamben, é uma singularidade que não 

se vincula à dicotomia existente entre individual e universal, não 

supõe, “a singularidade na sua indiferença em relação a uma 

propriedade comum, mas apenas no seu ser tal qual é [...] a 

singularidade enquanto singularidade qualquer” (op. cit., p. 10). 

Nesse contexto, o indivíduo prescinde de uma propriedade que o 

vincula a determinado conjunto ou classe; torna-se potência, e não 



69 

 

essência, de uma comunidade que não se propõe comunitária. Ou 

seja, “[...] o qualquer não seria um modelo de “o que fazer” e o 

“quando”, mas [...] seria uma potência capaz de efetuar um 

pequeno deslocamento do sentido e dos limites, rumo a um 

discreto “como fazer”.(Sedlmayer, 2008, p.143) 

Pode-se afirmar que a singularidade qualquer não tem 

identidade, não é determinada por um conceito, mas tampouco é 

indeterminada. Ela é determinada através da relação com uma 

ideia, isto é, com uma totalidade (provisória) de possibilidades.  

Com a singularidade qualquer, Agamben busca pensar a 

comunidade como um acontecimento que tem lugar na esfera da 

linguagem e do poder. Para Sedlmayer (2008, p. 144), “a 

comunidade que vem não estaria presa ao tempo futuro, estaria 

sempre chegando, resistindo tanto ao coletivo quanto ao indivíduo”. 

Assim como a comunidade inconfessável de Blanchot e a 

comunidade inoperante proposta por Nancy, apresentadas 

brevemente no capítulo anterior, a comunidade que vem 

desestabiliza e põe em questão tanto a lógica estatal de 

representação quanto os modos de pertencer e compartilhar, pois 

é composta por indivíduos sem identidade ou essência. No entanto, 

ao ser constituída a partir do comum e do qualquer, trabalha com 

outros pressupostos que, diferentemente do que é mostrado por 

Nancy e Blanchot, não precisam ser absolutamente pautados pelo 

desinteresse e identificação, mas por interesses transitórios, não 

necessariamente dados a priori por critérios de identidade e 



70 

 

identificação. O caráter acontecimental das comunidades discutidas 

por Agamben aponta para o traço da provisoriedade das 

comunidades discutidas que parece marcar o entendimento de 

comunidade hoje. 

Segundo Saidel (2013, p. 449), o comum não é uma 

essência transcendente, mas uma convivência de singularidades 

quaisquer que dão lugar a uma comunidade sem essência e sem 

fundamento algum de pertença.  

O comum passa a ser pensado como resistência das 

diferenças singulares, uma vez que “a lógica da singularidade, […] 

implica na coincidência entre o ser e seus modos, transformando 

assim a vida nua em forma de vida. (Saidel, 2013, p  449, 

tradução do autor)1 

 

Pensar a comunidade a partir desta outra ontologia incorre 

em entender que a comunidade pode ser configurada de outros 

modos, e não apenas como resultante do compartilhamento de 

uma identificação entre seus membros, o que resulta sempre na 

exclusão da diferença do que é considerado estranho ao 

ordenamento. Trata-se de experimentar um modo de compartilhar 

as diferenças, como construção de um espaço político, subjetivo, 

de vida.  

                                                
1 No original: “La lógica de la singularidad, por el contrario, implica la coincidencia 

del ser con sus modos, transformando así la nuda vida en forma-de-vida.” 



71 

 

Assim, modos imanentes, transitivos e evolutivos de estar 

junto privilegiam o processo e não o produto, pois nem sempre 

geram produto determinado. As mudanças não se dão apenas nos 

vocabulários, nas palavras, mas nas ações do que se fala, no 

estabelecimento de práticas e de relações (talvez desordenadas e 

ocasionais), mas, ainda assim, singulares. 

Tal hipótese, que não vê a extinção do comum, mas a sua 

tradução em contextos e práticas diversas, aparece também nas 

pesquisas sobre arte e comunidade propostas por Pascal Gielen 

(2011). O autor a examina quase como um antídoto à negação do 

comum; há iniciativas que incitam a criação de afeto e o cultivo 

de práticas em comunidade que, de certa maneira, “estão 

diametralmente opostas ao igualmente forte desejo de 

individualização presente na arte nos tempos moderno” (op. cit., p. 

6).2  

Talvez essas novas formas de coletividade desafiem os 

interesses econômicos e políticos pois,  

 

Num mundo neoliberal em que a individualidade, o 

ganho pessoal, a competição, a concorrência e 

especulações arriscadas se tornaram a principal 

motivação do dia e rege o tecido social, é provável 

que a comunidade dão origem a associações que 

podem  parecer ingênuas, mas que são não menos 

revolucionária dentro da atual hegemonia. Quando 

a comunidade não se encerra em si mesma, mas 

consequentemente utiliza seus princípios para a 

                                                
2 Do original: “diametrically opposed to the equally strong desire for the 

individualization of artistry in modern times.” 



72 

 

defesa de um desconhecido, outro e outro, ela 

pode oferecer uma inesperada contraforça 

ideológica. Em suma, hoje em dia a comunidade 

ainda representa uma forma alternativa de vida. 

(Gielen, 2011, p. 32-33, tradução do autor)3 

 

Nesses outros modos de estar junto há um interesse comum, 

além do compartilhamento dos interesses pessoais. Tais 

colaborações parecem criar pontes nos coletivos, mais efetivas do 

que a busca individual, pois, ao compartilhar conhecimentos, há 

uma evolução para além das experiências individuais, expandindo o 

conhecimento e produzindo a complexidade. 

Afinal, o ser isolado é, historicamente, apenas uma abstração. 

Os textos de Blanchot explicitam que a experiência só pode se 

concretizar na medida em que permanece comunicável e 

corresponde à abertura para outrem. Um movimento “que provoca 

uma relação de dissimetria entre mim e o outro”. (Blanchot, 2013, 

p.36) 

É importante notar que o compartilhamento não anula a 

singularização. Experiências têm evidenciado que ambientes de 

compartilhamento estimulam o desenvolvimento e provocam 

alterações pontuais no ambiente: “quando queremos que aconteça 

                                                
3 Do original: “Within a neoliberal world in which individuality, personal gain, 

competition, and risky speculations have become the leading morale of the day and 

govern the social fabric, the community probably gives rise to associations which 

may sound naive but which are no less revolutionary within the current hegemony. 

When the community does not retreat onto itself, but consequently uses its 

principles to the defense of an unknown other and the other, she might well offer 

an unexpected ideological counterforce. In short, nowadays the community still 

stands for an alternative way of life”. 



73 

 

algo cuja complexidade está além das capacidades de uma única 

pessoa, precisamos de um grupo.” (Shirky, 2001, p.108) 

Ao propor outros modos de vida em comum, constrói-se um 

valor potencial que transborda para além do grupo, o que pode 

gerar mudanças na sociedade. Instaura-se no mundo um tipo de 

relação com aptidão para criar operadores capazes de 

desestabilizar a ordem estabelecida, desempenhando um papel 

político de resistência aos dispositivos de poder que alimentam a 

imunidade dos indivíduos em relação ao coletivo. 

 

 

Figura 12 - De Repente Ficou Preto de Gente   Fonte: sesc.org.br 

 

 

 



74 

 

As comunidades que vêm no contexto brasileiro 

 

O que continua dando vida à arte não é o fato de 

ter se tornado pós-institucional, pós-nacional e pós-

política. Um dos modos pelos quais a arte continua 

estando na sociedade é trabalhando com a 

iminência. A iminência não é um umbral que 

estamos por superar, como se em algum momento 

fôssemos nos transformar em pessoas plenamente 

globais, intermediais e capazes de conviver na 

interculturalidade com o mínimo de política. A arte 

existe porque vivemos na tensão entre o que 

desejamos e o que nos falta, entre o que 

gostaríamos de nomear e o qu contradito ou 

deferido pela sociedade. (Canclini, 2012, p. 180) 

 

A seguir, são apresentadas algumas experiências que vêm 

testando outros modos de estar junto. Não se trata de criar 

generalizações ou estabelecer modelos, até porque os exemplos 

partem, justamente, não só da existência e exposição mútua, mas 

também da tentativa de criar redes de compartilhamentos, o que 

se dá no seu acontecer, num fluxo contaminatório coevolutivo e 

não determinista, o que impede sujeitos e coletivos de construírem 

uma identidade monolítica.  

Entendendo que as informações necessitam circular para 

sobreviver, e que a interação é condição para a emergência de 

novas ações, o objetivo, aqui, é apresentar possibilidades que estão 

sendo testadas e, assim, disseminar ideias e práticas que possam 

prescindir da imitação e manutenção de um eixo hegemônico de 

ação. 

 



75 

 

Exemplo I − Entretantas Conexões em Dança  

 

 
Figura 13 – Swingnicado Fonte: Entretantas Conexões em Dança 
 

 

 
Somos uma conexão de artistas, que entre tantas 

afinidades e afetos, aproxima-se para produzir e discutir 

arte em seus diferenciados contextos e mídias, sendo o 

corpo e a dança importantes geradores de conexão 

dessa teia. (Entretantas, 2015) 

 

Criada em 2006 na cidade de Curitiba, a Entretantas 

Conexões em Dança4 tem na ação coletiva tanto um modo como 

uma resultante estética. O compartilhamento e a colaboração se 

desdobram em ações e projetos, sejam eles coletivos ou 

individuais. Isso significa que, mesmo quando emerge de uma 

questão particular, a pesquisa escorre e se desdobra na ação 

coletiva.  

Sua configuração e ações se aproximam da proposta 

defendida Boaventura de Souza Santos (2010a). Para o autor, a 

ação coletiva consiste no estabelecimento de uma dinâmica que 

proporcione saberes críticos propositivos dos quais participem 

diferentes saberes e sujeitos; de um sistema que construa uma 

                                                
4
 O Coletivo é composto atualmente pelos artistas Gladis Tridapalli, Mabile Borsatto, Ronie 

Rodrigues e Raquel Bombieri. O grupo conta, também, com diversas parcerias e 
colaborações, algumas perenes e outras eventuais. 



76 

 

poética da relação, aquela que contempla a emergência de 

diferentes lógicas que desestabilizam o senso comum e as 

verdades estabelecidas, buscando construir experiências que 

acolham e se organizem a partir de singularidades, de uma 

ecologia dos saberes.  

 

A ecologia dos saberes procura dar consistência 

epistemológica ao saber propositivo. Trata-se de 

uma ecologia porque assenta no reconhecimento da 

pluralidade de saberes heterógenos, da autonomia 

de cada um deles e da articulação sistêmica, 

dinâmica e horizontal entre eles. A ecologia dos 

saberes assenta na independência complexa entre 

os diferentes saberes que constituem o sistema 

aberto de conhecimento em processo constante de 

criação e renovação. O conhecimento é 

interconhecimento, é reconhecimento, é 

autorreconhecimento. (Santos, 2010a: 157) 

 

Não à toa, vem sendo desenvolvido um conceito 

denominado “especificidades móveis”. Trata-se de práticas que 

buscam aprofundar as parcerias, refinar e aprofundar competências 

e habilidades, ao mesmo tempo em que promovem a mobilidade 

de funções, a desierarquização e o compartilhamento dos saberes. 

Diz respeito a uma estratégia para promover a autonomia, o 

pertencimento, a colaboração e uma inserção crítica e atuante:  

 

Em constante estado de dúvida, experimentamos a 

criação coletiva / compartilhada; quando juntos, 

testamos dança, no mesmo espaço, seja ele virtual 

ou real, como emergência de informações / ideias 

/ questões que são movimentos, estados corporais 

/ perceptivos/criativos – os apelidados 

“compartilhamentos”. Compartilhamentos esses que, 



77 

 

intencionalmente, se metamorfoseiam e tecem os 

trabalhos artísticos coletivos e também contaminam 

e habitam os trabalhos particulares e outras tantas 

ações produzidas pela Entretantas Conexão em 

Dança. (Entretantas, 2015) 

 

 

 

 

Figura 14− De maçãs e cigarros Fonte: Entretantas Conexões em Dança 

 

As atividades/ações do coletivo se desdobram em propostas 

que abarcam os interesses e as práticas de seus integrantes e, ao 

mesmo tempo em que promove a articulação entre os diversos 

modos de produzir dança, possibilita aproximações colaborativas 

entre outros artistas, academia, sociedade civil e organismos 

oficiais.  

Essas ações não pretendem se transformar em produto, mas 

se constituir como produtoras de sentidos em si, no próprio 



78 

 

processo ao ser experenciado. São propostas que desenvolvem 

uma relação de mútua contaminação com a produção artística, 

dilatando os entendimentos de criação e parcerias. 

 

Algumas propostas-ações 

 

 Entrenósoutros5 − com enfoque pedagógico, o projeto 

promoveu a apresentação de trabalhos artísticos, 

articulando seus desdobramentos em atividades 

pedagógicas com as comunidades participantes, além da 

realização de grupos de estudos com os participantes: 

artistas convidados e alunos e/ou egressos do graduação 

em dança da Faculdade de Artes do Paraná;  

 Sujeitos Dançantes6 − partindo da questão “O que, hoje, 

te move a mover?” o projeto realizou entrevistas com 

artistas pesquisadores em dança da cidade de Curitiba, 

com ambição de ser mais do que apenas um registro 

histórico documental. A proposta se assentou no interesse 

pelos atravessamentos entre aspectos pessoais e pesquisa 

em dança sem, no entanto, criar uma relação causal 

entre uma coisa e outra.  

                                                
5 Desenvolvido como atividade de extensão da Faculdade de Artes do Paraná 

(Unespar-FAP) em parceria com o Colégio Nossa Senhora Medianeira, o Projeto PIÁ 

Vila Torres e o Centro de Referência e Assistência Social.  

6 Projeto realizado em parceria com a Faculdade de Artes do Paraná (Unespar-FAP). 

Tem como inspiração o projeto Sujeitos Leitores, desenvolvido pelo escritor Cezar 

Tridapalli. Os vídeos/depoimentos estão disponíveis para visualização no YouTube. 



79 

 

Sujeitos Dançantes compartilha com o público um 

pouco da vida destes artistas e seus possíveis 

engendramentos com seus processos de 

investigação em dança: como estes artistas 

levantam questões, formulam suas proposições, 

testam hipóteses, criam metodologias, articulam 

contextos. (Entretantas, 2015) 

 

 Na Sala − consiste num espaço de compartilhamento, de 

projetos, ideias, processos criativos entre os integrantes e 

parceiros do coletivo, com outros artistas e pesquisadores 

da cidade de Curitiba (PR).  

 

[...] espaço aberto para experimentação, reflexão e 

problematização em dança, formando de maneira 

informal, no entanto, muito compromissada, sujeitos 

artistas a partir da experiência do artista como 

artista / criador / coreógrafo, mas também o 

artista experimentando outras funções: o artista 

como crítico, orientador e colaborador artístico. 

(Entretantas, 2015) 

 

 Apaixonados por Cloche: uma ode à saudade − tem como 

mote a realização de aulas de dança com passos e 

técnicas codificadas e propõe-se a discutir e atualizar 

essas informações no corpo em uma prática 

contemporânea.  

 Nutrição em Movimento − busca criar, a partir de 

vivências, nas quais são realizados o trabalho coletivo de 

preparo, as improvisações e conversas e uma interlocução 

entre alimento / movimento e modos de viver.  

 



80 

 

O mais significativo na experiência do Entretantas é a 

capacidade de interferir num âmbito público com implicações 

estéticas e políticas, o que nos desafia a reconhecer novos modos 

de experiência estética e possibilidade de troca numa interação 

colaborativa. Também traz à luz outros modos de construção e 

comunicação de saberes que, por não se encaixarem nos modelos 

legitimados, se assentam na invisibilidade. 

 
[...] capacita-nos para uma visão mais abrangente 

daquilo que conhecemos, bem como do que 

desconhecemos, e também previne para que aquilo 

que não sabemos é ignorância nossa, não 

ignorância em geral. (Santos, 2010, p. 66). 

 

A atuação coletiva não resulta necessariamente na criação 

de obras e nem se limita a elas. Há um intenso compartilhamento 

de técnicas, estéticas e estratégias de produção, não apenas entre 

os integrantes e parceiros, mas também com outros artistas e 

comunidade em geral. Essa perspectiva ultrapassa a busca 

individual, amparando-se no compartilhamento em que se dá a 

evolução das experiências, expandindo o conhecimento e a 

complexidade para a ação coletiva.  

 
Figura 15 − Nutrição 

em movimento 

Figura 16 − Nutrição 

em movimento  

Figura 17 − 

Entrenósoutros  

Figura 18 – Sujeitos 

dançantes 

Fonte: entreconexao.blogspot.com 

 



81 

 

Exemplo II: Cozinha Performática – Marcos Moraes 

 

 

 

Figura 19 − Jantar performático – Cozinha Performática Fonte: Marcella Hadad 

 

Entendida como “plataforma colaborativa de pesquisa e 

criação”, a Cozinha Performática1 é um projeto idealizado pelo 

artista de dança Marcos Moraes.2 Iniciado em 2013, propõe 

construir, através de encontros entre artistas de diversas áreas, 

vínculos que possam ativar e estabelecer experimentos artísticos. 

Os comensais3 são convidados para, juntos, empreenderem, 

                                                
1 A Cozinha Performática teve como inspiração movimentos comunitários que 

tiveram lugar nos anos 1960-1970 nos EUA, principalmente na experiência do artista 

Gordon Matta-Clark (1943-1978) e sua obra Food. Carregada de ambivalências, era 

um misto de negócio e intervenção artística. 

2 Coreógrafo, intérprete-criador, bailarino e ator, foi membro do Grupo Espacio de 

Dança Teatro dirigido por Graciela Figueroa. Entre 2004 e 2007, foi Coordenador de 

Dança da Funarte, atuando no desenvolvimento do Prêmio Funarte de Dança Klauss 

Vianna.  

3 Participaram do projeto os artistas: Ana Teixeira, Arícia Mess, Arthur Kohl, Beto 

Frimino, Cândida Botelho, Dalva Garcia, Danielle Farnezi, Debora Tabacof, Edith 

Derdyk, Elielson Pacheco, Jaqueline Vasconcellos, José Carlos Catão, Leonardo 

Alemeida, Lucio Agra, Luís Ferron, Marcella Haddad, Marcelo Burgos, Marcos Moraes, 

Marcus Moreno, Mauro Sanches, Natalia Barros, Osmar Zampieri, Osvaldo Gabrieli, 

Rosa Hercoles, Sheila Ribeiro, Talma Salem, Yuri Pinheiro, Zé Labille Favero Júnior.  



82 

 

experimentarem e compartilharem suas ideias, vivências e pontos 

de vista.  

 

       

Figura 20 − Anatomia do cavalo – Cozinha Performática. Fonte: Marcella Haddad 

Figura 21 − Anatomia do cavalo – Cozinha Performática. Fonte: Marcella Haddad 

 

O desejo é o ingrediente principal. Assim, a Cozinha divide-se 

em eixos que se entrelaçam: os Jantares Performáticos que, 

segundo Moraes “consiste numa abertura para novas alquimias, 

cruzando referências entre arte e vida”; os Experimentos 

Performáticos, por sua vez, é o espaço de pesquisa e testagem de 

procedimentos dramatúrgicos; e a Criação Cênica, as experiências 

compartilhadas com o público. 

Dos jantares, resultaram encontros, afetos, questionamentos e 

reflexões, mas também parcerias e colaborações que impulsionaram 

os experimentos e criação cênica.  



83 

 

Dos experimentos surgiram a criação do solo Anatomia do 

Cavalo – dirigido por Luís Ferron e organização corporal de Ana 

Teixeira −, a performance Outros Usuários: a festa dos aplicativos, 

em colaboração com Sheila Ribeiro e, ainda, dois ensaios 

fotográficos e outro videográfico. 

 

 

Figura 22 − Marcos Moraes e Sheila Ribeiro – Cozinha performática 

 

 

Digestivo 

Digestivo é a continuidade do projeto. Nesse momento, foram 

desenvolvidas ações voltadas ao compartilhamento e formação que 

consistiram de aulas, imersões e conversas, cujo como intuito era 

realizar a troca de experiências a partir dos conceitos e modos de 

fazer propostos e desenvolvidos no/pelo projeto. 



84 

 

Também foi criado o trabalho: O porco e o cozinheiro − uma 

performance comestível, o vídeo Saboroso4 e o livro A cozinha 

performática5 − composto por imagens, apontamentos, reflexões e 

textos que discutem a dramaturgia, a criação e, principalmente, o 

estar junto.  

 

Figura 23 − O porco e o cozinheiro Fonte: Marcella Hadad 

 

 

A Cozinha Performática é um projeto realizado com verba 

pública6 e, como tal, incorpora as demandas e exigências contidas 

na lógica dos editais7 – etapas pré-concebidas com vista à 

finalização e a configuração de um produto final previamente 

constituído.  

                                                
4 Saboroso foi dirigido por Osmar Zampieri. Para a produção do vídeo, foi utilizada 

a super câmera Phantom, que permite a captura em câmera lenta em altíssima 

qualidade.  

5 Coordenado por Ana Teixeira, concepção editorial de Edith Derdyk e projeto 

gráfico de Ruth Alvarez. 

6 O projeto foi contemplado pela 14a edição do Programa Municipal de Fomento à 

dança de São Paulo. 

7 O assunto foi tratado no capítulo anterior ao relacionar as estruturas de 

subvenção a um processo de exclusão pela inclusão, que remete a uma figura do 

direito romano arcaico, o homo sacer. 



85 

 

Apesar dessa lógica de controle − pautada em regras, 

critérios de elegibilidade, metas − e de avaliação quantitativa que 

regulam e impõem ritmo às produções, a Cozinha, em certa 

medida, evita a captura ao propor a construção de uma 

experiência que se dá não a partir de um a priori, antes numa 

experimentação ativa que, nos jantares performáticos, nos 

encontros, nas colaborações, cria sentido, instala uma vontade 

criadora construindo uma “autoria difusa, que articula o incabível 

da potência criadora com a densidade da matéria e seus meios de 

produção; é o mistério dos devires, em constante suceder.” 

(Moraes, 2014) 8  

Uma experiência coletiva de corpos coletivos que na ação 

performativa “repõe em questão a distribuição dos papéis, dos 

territórios e das linguagens – em resumo, desses sujeitos políticos 

que realocam em causa a partilha já dada do sensível.” (Rancière, 

2005, p. 62) 

Segundo Shirky (2011), o compartilhamento de uma ideia ou 

projeto tem como condição inaugurar um circuito de resultados no 

qual não apenas o conjunto se beneficia, mas também a 

autonomia e a competência. O compartilhamento, motivado por 

alguma coisa que não apenas a realização pessoal, põe em 

questão o modelo individualista presente nos modos de vida 

                                                
8 Entevista concedida ao site < idanca.net> em 12 de maio de 2014. Acesso em: 23 

out. 2014. 



86 

 

contemporânea, ancorados num permanente estado de competição 

e busca da superação.  

Em entrevista, Marcos Moraes aponta algumas de suas 

motivações desse projeto. 

 

Eu estava me perguntando, por um lado, o que me 

move para seguir em frente, vivendo num mundo 

cada vez mais desumano, em que tudo vai sendo 

coisificado e processado pela lógica do consumo. 

Por outro lado sentia um cansaço no formato 

“espetáculo”. Falamos constantemente em processo, 

no campo artístico, mas no compartilhamento a 

realidade mercadológica continua se impondo. 

Trabalhamos meses para desenvolver processos 

transformadores, mas muitas vezes nos deparamos 

com a realidade de que na hora de compartilhar as 

pessoas vão ver um “‘produto”, um espetáculo, 

desligam seus celulares por uma hora, gostam ou 

não gostam e seguem em seu ritmo ensurdecedor. 

Também convivemos com a realidade da disputa 

por espaços, curadorias, editais, convites a festivais, 

um tipo de jogo que ainda pertence à ética da 

competição, e que eu detesto. Eu queria aumentar 

essa tensão, problematizar esse lugar do 

compartilhar e para isso imaginei um ambiente em 

que mais pessoas participassem do processo, do 

“estar fazendo junto”. Que isso se amplificasse e 

fosse o próprio projeto, sem abrir mão dos desafios 

artísticos da forma. Em relação ao movimento, sinto 

apenas que os saberes do corpo e aquilo que 

ainda podemos chamar de dança são processos em 

atualização constante que produzem um tipo de 

consciência aumentada. Algo de que não podemos 

abrir mão nessa transição que ainda estamos 

vivendo entre o analógico e o digital. Algo 

necessário nestes tempos sem memória e sem 

ética. Tudo está em movimento e se nos movemos 

com tudo, a vida recobra sua dimensão poética e 

ética. (Idanca.net, 2014) 

 



87 

 

Nesta perspectiva, o estabelecimento de vínculos cooperativos 

abre espaço para, mesmo com rigidez de regras e regulamentações 

fixas, relações mais dialógicas9 e que podem transcender os 

acontecimentos específicos. Para Sennett (2012), a cooperação não 

é um objeto hermético com um fim em si, pois resulta numa 

produção com implicações sociais e políticas. São “práticas 

dialógicas, especializadas, informais e empáticas” (op. cit., p. 331) 

Neste sentido, a Cozinha representa uma experiência que 

pode abrir caminhos neste sentido cooperativo apontado por 

Sennett. 

 

Figura 24 - Cozinha Performática  Fonte: Marcella Hadad 

 

                                                
9 “Diálógica” é uma palavra cunhada pelo crítico literário russo Mikhail Bakhtin para 

se referir à discussão que não resulta na identificação de um terreno comum. 

Embora não se chegue a um acordo, nesse processo de troca, as pessoas podem 

se conscientizar mais de seus próprios pontos de vista e ampliar a compreensão 

recíproca. (Sennett, 2012, p. 32) 

 

 



88 

 

Exemplo III: COMO_clube 

 

Como é a palavra que se usa para se encontrar 

maneiras de realizar algo. Com, potencializa as 

ideias escapando da lógica da originalidade e da 

funcionalidade.  

Como também é a conjugação do verbo “comer” na 

primeira pessoa do singular. E comer foi a metáfora 

usada por Oswald de Andrade em seu “Manifesto 

Antropófago”, para descrever uma estratégia cultural 

que “metaboliza” as diferenças tornando-as próprias. 

(COMO_clube, 2015) 

 

O COMO_clube intitulava-se como uma “plataforma10 mutante 

que se caracterizava por gerar perspectivas artísticas expandidas, 

um ambiente de convivência indisciplinado, que favorecia o livre 

trânsito entre gêneros, gerações, políticas, socioeconômicas entre 

outros.” (COMO_clube, 2015). Em atividade desde 2011, localizava-

se no Edifício Esther, na Praça da República – centro velho de São 

Paulo – local que abrigou a plataforma Desaba.11 

A Desaba fomentou reflexões e compartilhamentos de ideias, 

experiências e produções em dança contemporânea, sendo de 

importância ímpar para a constituição e consolidação das 

atividades, parcerias e colaborações do COMO_clube. Em alguns 

momentos, suas propostas se desenvolveram em estreito diálogo.  

                                                
10 Lugar plano e horizontal; tablado; programa político; estrado ou calçada para 

facilitar o embarque e desembarque de passageiros.  

11 Desaba foi uma articulação colaborativa entre os artistas Cristian Duarte e 

Thelma Bonavita. Consistiu no desenvolvimento de ações culturais que produziram, 

por exemplo, espetáculos, performances, encontros, debates, workshops. Entre 2007 

e 2011, foram produzidos os projetos Oxigênio, Construindo Falas e Arqueologia 

para o Futuro. 



89 

 

Algumas premissas apontam para a filosofia norteadora do 

agrupamento: a criação vem antes de projeto; a necessidade de 

tornar o ambiente possível ao outro; o amor. Dessa forma, cada 

um faz sua história e compartilha-se o interesse de cada um que 

se relaciona ao interesse comum, criando espirais colaborativas. 

E, como nos lembra Shirky (2011, p. 121), um círculo 

colaborativo pode fazer com que as ideias e realizações dos 

participantes se desenvolvam mais depressa do que se eles 

estivessem os mesmos objetivos sem compartilhamento.  

 

 

Figura 25 − COMO Estudo - COMO_clube Fonte: comoclube.org 

 

A rede congregava diversos artistas com o intuito de criar 

ambientes para a elaboração e o compartilhamento de ações 

artísticas.12 Foi uma organização independente da produção, que 

                                                
12 O COMO_clube se constituía e se denominava dessa maneira: Trans_coreógrafa: 

Thelma Bonavita; Trans_gestores e clubbers: Allyson Amaral, Ana Dupas, Caio César, 

Eidglas Xavier, Gabi Vanzetta e Mavi Veloso, além de colaboradores “habitués” e dos 

COMO_clubbers colaboradores.  



90 

 

produziu uma lógica de estar junto sem mestre, um lugar de 

mercado, mas também de autonomia, com a característica de 

relacionar diferentes áreas do conhecimento, linguagens artísticas e 

mídias. 

 O COMO_clube distanciou-se de modelos rígidos ou da 

constituição de uma linguagem comum, tendo na mobilidade das 

relações a construção de um espaço de convivência e de encontro 

de singularidades e mundos. Por isso, foi campo de experimentação 

e disseminação de conceitos e conhecimentos. Identifica-se, na 

plataforma, uma aproximação com lógicas presentes nas redes: 

impermanência, formas associativas menos rígidas, além de uma 

relação que se estabelece por afinidades e não apenas por 

ideologias. Por decorrência, ocorreu uma espécie de redefinição de 

noções bastante utilizadas para se referir a agrupamentos coletivos, 

como engajamento e pertencimento.  

 A esse respeito Gonçalves afirma:  

 

Nesses grupos, as identidades de grupo são 

conjuradas e à formação de “comunidades” prefere-

se a atuação em rede e a multiplicação de laços 

de solidariedade, frouxos, porém eficazes. Baseados 

no que poderíamos considerar uma lógica de ação 

reticular e conexionista, os coletivos tentam hoje 

recolocar duas questões que se imbricam: a 

renovação de formas de engajamento e de ação 

política e a renovação das formas de inserção da 

arte no contexto de dissolução das fronteiras arte 

X vida. (Gonçalves, 2012, p.182) 



91 

 

 

Figura 26 − Falso ritual (transcoreografia) Fonte: comoclube.org 

 

 

Essas características estão presentes tanto nos modos de se 

relacionar e criar os trabalhos, no estabelecimento das parcerias e 

colaboração, como na produção dos materiais e compartilhamento 

das experiências que se conectam, se correlacionam e se 

desdobram em outras e outras... 

 

Alguns “comos” dentro do COMO no Edifício Esther: 

 

Os vários modos de criar encontros introduziam ações-

movimentos, fluidos e permeáveis. Acontecimentos transversais que 

correspondiam a um estar junto que não estabelecia nenhuma 

homogeneidade e não se pautavam pela dependência de um 

resultado imediato ou meta comum. 

 

 Jardim Equatorial − residência artística constituída de 

ações e trabalhos performativos que buscam a interação 



92 

 

e integração do ambiente relacional – interno e externo −, 

objetivando a geração de um espaço para a prática e 

pesquisa em dança; 

 Como no COMO − projeto de convivência artística e 

gastronomia para o compartilhamento de pesquisas ainda 

em processo;  

 Como Clube do desenho − estudo e prática da 

performatividade e documentalidade através do desenho;  

  Arqueologia do Futuro − projeto de investigação artística 

realizado em parceria com a Desaba;  

 Oxigênio − proposto junto com a Desaba, teve como 

objetivos fomentar reflexões e compartilhar ideias e 

experiências sobre a sustentabilidade da produção de 

dança contemporânea na cidade de São Paulo.  

 COMO Emancipado − partindo do entendimento de que 

“ser emancipado é assumir que precisamos dos outros”, 

propõe espaço para desenvolvimento de ações entre os 

clubbers e agregados, com o intuito de proporcionar 

compartilhamentos e promover a possível geração de 

desdobramentos não intencionados que possam ativar 

novas redes, que possam gerar investigações e criações. 

Desenvolvimento de “estratégias múltiplas para 

emancipação: força tarefa, grupos de estudo 

interdisciplinares, mostras, palestras formando um 



93 

 

programa de ações que alimenta uma rede de pesquisa e 

criação” (COMO_Clube, 2014) 

 

 

Figura 27 - Fachada Edificio Esther – Jardim Equatorial / COMO_Clube   

Fonte: Thiago Costa / Mavi Veloso 

 

 

 

 



94 

 

Jardim equatorial em fascículos 

Desenvolvidas entre os anos de 2011 e 2013, as atividades 

em torno da residência artística Jardim Equatorial fomentaram 

pesquisas, experimentações e produções que resultaram num 

excelente panorama das questões e conceitos trabalhados como 

metodologia de criação e modos de construção em arte proposta 

e experenciada pelo Clube. 

Durante o período de trabalho, havia uma rotina de práticas 

corporais compartilhadas, leituras, grupos de discussões, e alguns 

produtos foram realizados. Dentre estes, destaca-se, por exemplo, 

um caderno de artista coletivo, produzido em dez fascículos, 

objetivando não apenas a documentação, mas também o 

compartilhamento e expansão de processos de trabalho.  

 

O interesse comum entre os artistas residentes está 

em elaborar meios de compartilhamento sobre o 

nosso processo de trabalho, para que você venha a 

conhecer, especular, interferir, criticar, desdobrar, 

copiar, colar, cutucar, apalpar e assim por diante. 
 

Para Salles (2006), arquivos, registro de processos, 

apresentam potencial para interpretações das singularidades dos 

processos de experimentação artística. Criam redes que expandem 

onde não há hierarquia na informação. Elas se relacionam e agem 

gerando ideias e conexões.  



95 

 

Nesse sentido, a proposta era apresentar trechos das 

publicações com o intuito de criar uma cartografia (de 

singularidades) referente à produção do coletivo, demonstrando a 

sua hibridez e heterogeneidade identificando os modos de 

construção das obras oferecendo, assim, outra abordagem da obra, 

bem como uma perspectiva mais alargada dos processos, 

interesses e escolhas dos artistas.   

 

 

 

 

Figura 28: Fascículo #3 – Agosto de 2012 Fonte: Jardim Equatorial / COMO_clube 

Figura 29: Fascículo #7 – Dezembro de 2012 Fonte: Jardim Equatorial/ COMO_clube 



96 

 

 

Figura 30: Fascículo #1 – junho de 2012 

Figura 31: Fascículo #1 - Junho de 2012 

Fonte: Jardim Equatorial/ COMO_clube 

 

 



97 

 

                                                        

 

                           Figura 32: Fascículo #3 – Agosto de 2012  

                            Fonte:Jardim Equatorial/ COMO_clube 

 

 

 

        Figura 33: Fascículo #6 – Novembro de 2012 

           Fonte: Jardim Equatorial/ COMO_clube 



98 

 

 

Figura 34: Fascículo #6 – Novembro de 2012  

Fonte: Jardim Equatorial/ COMO_clube 

 

 

Figura 35: Fascículo #7 – Dezembro de 2012 Fonte: Jardim Equatorial/COMO_clube 

 



99 

 

 

Figura 36: Fascículo #8 – Janeiro de 2013  Jardim Equatorial/ COMO_clube13 

 

                                                
13 Esquema elaborado pela artista portuguesa Vera Mantero com interferências dos 

artistas do Jardim Equatorial / COMO_clube 



100 

 

 

Figura 37: Fascículo #8 – Janeiro de 2013   

Fonte: Jardim Equatorial / COMO_clube 

 

 

 
Figura 38: Fascículo #10 - Março de 2013   

Fonte: Jardim Equatorial / COMO_clube 

 

 



101 

 

 

Figura 39: Fascículo #3 – Setembro de 2012 

Fonte: Jardim Equatorial/ COMO_clube 

 

 

 

 



102 

 

Foi possível observar que, quando se constitui uma rede, 

abre-se uma brecha, uma contrapotência que se fortalece, 

possibilitando fazer coisas que se quer fazer e, de certa maneira, 

evitando ser tragado pelo contexto político social. “Representa em 

certa medida novas maneiras de fazer coisas, novas maneiras de 

estar juntos.” (Sennett, 2012, p. 334).  

 

O COMO_clube encerrou suas atividades, em 2014. De 

acordo com informações publicadas, no site (que permanece ativo 

disponibilizando o material produzido) e página em rede social, o 

COMO_clube atualmente se configura como uma plataforma virtual 

aberta para 

 
qualquer artista que queira expandir possibilidades e 

interesses de seu próprio trabalho e que busca 

determinar suas próprias condições e metodologias, 

para a experimentação de diferentes modos de 

conhecimento, produção e organização, sem 

necessariamente ter o objetivo de finalizar um 

produto ou projeto. (COMO_clube, 2014) 

 

Assim como a Entretantas Conexões em Dança e a Cozinha 

Performática, o COMO_clube foi composto por singularidades 

quaisquer abertas as flutuações do ambiente, redesenhando 

constantemente as possibilidades conectivas, tanto com os 

elementos internos, como com o contexto externo, numa mescla de 

disposições e investimentos que tornou possível a constituição de  

uma rede capaz de  abarcar, mesmo que provisoriamente, a 



103 

 

multiplicidade de desejos, experiências e intencionalidades. Pois, 

como enfatiza Mesquita (2002, p. 98): 

 

Atuar coletivamente significa agir no campo da 

transversalidade, o que significa produzir formas de 

subjetividade, trabalhar com a cooperação e o 

predomínio de interconexões múltiplas, fluidas, 

mutáveis, num intenso processo de 

desterritorialização e reterritorialização das relações 

sociais. 

 

Se for compreendido, seguindo Foucault, que a experiência14 

é o espaço da problematização das verdades produzidas pelos 

saberes e poderes, ou seja, uma situação da qual se sai 

transformado, pode-se dizer que a criação de campos de 

experimentação, ainda que transitivos − ou mesmo por serem 

transitivos −, resulta num operador de abertura, portanto, de 

relação que estabelece uma resistência, ainda que localmente, ao 

pensamento hegemônico consensual de um modo de existir.  

Considerando esse aspecto, é importante entender que, 

quando se instaura um campo de acontecimento, instaura-se um 

novo arranjo, um novo modo de criar e apresentar alguma coisa, 

inaugura-se um caminho que ainda não havia sido proposto. Abre-

                                                
14 Segundo Judith Ravel (2005, p. 49), a partir dos anos 1970, é, pois, sobre o 

terreno de uma prática coletiva − isto é, no campo político − que Foucault procura 

situar o problema da experiência como momento de transformação. O termo passa, 

então, a ser associado, ao mesmo tempo, à resistência aos dispositivos de poder 

(experiência revolucionária, experiência de lutas, experiência de sublevação) e aos 

processos de subjetivação. 



104 

 

se espaço para uma lógica que possa desestabilizar a própria 

lógica, pois, resistir,  

 

[...] é antes de tudo ter a força de dês-criar o que 

existe, dês-criar o real, ser mais forte do que o 

fato que aí está. Todo ato de criação é também 

um ato de pensamento, é um ato de pensamento é 

um ato criativo, pois o pensamento se define antes 

de tudo por sua capacidade de dês-criar o real. 

(Agamben apud Pelbart, 2008, p. 22) 

 

Mesmo que haja interrupções no fluxo, ainda assim, a 

imanência permanece, na medida em que a experiência produz 

ações que incitam novas ações que não são apenas respostas 

para estímulos ou processos imitativos, mas potências capazes de 

ressignificar.  

Como ocorre em todo processo, há fases diferentes. Os 

coletivos têm surgido sempre que são necessários, como pode ser 

observado no decorrer da história das artes. Assim, o desfazimento 

de muitos coletivos, longe de ser um problema, mostra-se inerente 

à própria dinâmica deste tipo de sistema organizativo − um traço 

referente:  

 

Os coletivos surgem, se desfazem, se matam, se 

replicam, vão e voltam, de forma independente e 

espontânea [...] eles estão por aí, atuando nas 

sombras, nas brechas ou na luz do dia. (Rosas, 

2002, p.137) 

 

Como salientado anteriormente, os coletivos são transitivos e 

evolutivos, de formatos e propostas heterogêneas que 



105 

 

impossibilitam uma definição precisa e, por isso, nos incita a 

repensar nossos modos de existência. São tentativas plurais, e não 

apenas um projeto, instalação de um modelo ou uma utopia. As 

ações não estão atreladas a um fim unívoco, mas constituem-se 

como experimentação de novas estratégias, novas redes, outras 

maneiras de conectar e mobilizar. Há uma indeterminação, que 

tanto coloca em xeque os modos de classificar, categorizar quanto 

reconfigura o que é o pensar o coletivo e a comunidade: 

  

 

 

Figura 40 − Fervo 

Fonte: Jardim Equatorial / COMO_clube   

 

 



106 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

(Apontamentos para o futuro) 

 

Talvez o tema escolhido para esta tese tenha se tornado, 

pouco a pouco, uma armadilha. Desde que terminei a pesquisa de 

mestrado até iniciar a de doutorado, vários coletivos que eu havia 

estudado foram extintos. E durante a escrita da tese, alguns 

exemplos deixaram de existir, o que aconteceu com o COMO_clube; 

entretanto, decidi incluí-lo tendo em vista a importância durante os 

seus anos de atividade. 

Essa instabilidade dos modos de viver junto trouxe uma série 

de questões. Algumas foram mais aprofundadas na tese, e outras 

menos, o que significa que vão seguir comigo ainda por um bom 

tempo. 

Há um dilema que esteve sempre presente. Ainda existem 

comunidades? Ou melhor: elas ainda são possíveis nesta fase de 

capitalismo tardio?  

Segundo Sennett, a vida em grupo faz parte do processo 

evolutivo da humanidade e é uma contingência da humanidade 

(não podemos viver isolados), e, sendo assim, é provável que a 

vida em grupo seja aquilo que nos conecta a outras espécies vivas. 

Estar vivo é sempre, em alguma medida, estar em grupo. 



107 

 

Por uma série de motivos, que não cabe explicitá-los aqui, a 

tese não foi exatamente o que eu pensei inicialmente. Talvez nem 

pudesse ser. É da natureza do seu objeto de estudo a perenidade 

e o modo de existir acontecimental.  

É preciso lembrar ainda que desta tese também faz parte 

uma precariedade extrema, que coloca em xeque aspectos muito 

primários da vida, daquilo que constitui uma pessoa (como pessoa) 

e seus relacionamentos. Para discutir comunidade e modos de 

estar junto não basta descrever grupos que compartilham a 

copresença. O “estar junto”, aqui, implica uma disponibilidade 

radical, uma abertura para o outro. Este “como se abrir para o 

outro” também já foi muito explorado por inúmeros autores. A 

resposta nunca é única, e as propostas estão sempre em 

movimento. 

Por isso, agora que esta parte da pesquisa chega ao fim, 

arrisco citar um último livro que caiu em minhas mãos quando o 

texto já estava quase finalizado. Trata-se de O circuito dos afetos: 

corpos políticos, desamparo e o fim do indivíduo, de Vladimir 

Safatle. Em uma das inúmeras menções que o autor faz a Sigmund 

Freud, surge o tema do “corpo desamparado”. Safatle afirma que, 

de acordo com Freud, é quando estamos mais desamparados que 

podemos agir politicamente. O corpo desamparado está aberto ao 

outro. Não tem a priori. Não tem esperança. E porque não tem 

esperança, também não tem medo.  



108 

 

No estado em que nos encontramos hoje, tantas vezes 

desamparados, talvez seja a instância do comum, da abertura ao 

outro que possa, de fato, criar novos laços. Provisórios e frágeis. 

Mesmo assim, politicamente aptos a vislumbrar novos modos de 

estar junto. Talvez seja essa uma das funções mais importantes da 

Arte hoje.  



109 

 

REFERÊNCIAS BIBLIGRÁFICAS 

 

ADAM, Krause. Art as politics: the future of art and community. San 

Bernardino: New Compass Press, 2011. 

ADAMS, Gavin. Coletivos de arte e a ocupação Prestes Maia em São 

Paulo. In: Rizoma.net, 2002. p. 148-157. Disponível em: 

<http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato pdf>. Acesso 

em: 30 out. 2012. 

______. Como passar um elefante por baixo da porta? In: Rizoma.net, 

2002. p. 158-163. Disponível em: 

<http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato pdf>. Acesso 

em: 30 out. 2012. 

AGAMBEN, Giorgio. A comunidade que vem. Belo Horizonte: Autêntica 

Editora, 2013. 

_______. O que é o contemporâneo? E outros ensaios. Chapecó: 

Argos, 2009. 

_______. Profanações. São Paulo: Boitempo, 2007. 

_______. Homo Sacer: o poder soberano e a vida nua. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2002 

ANTELO, Raul. La comunità Che viene. Ontologia e potência. In: 

SELDMAYER, Sabrina; GUIMARÃES, César (org.). O comum e a 

http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato.pdf
http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato.pdf


110 

 

experiência da linguagem. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007. p. 29-

49. 

BANES, Sally. Greenwich Village 1963: avant-garde, performance e o 

corpo efervescente. Rio de Janeiro: Rocco, 1999. 

BARTHES, Roland. Como viver junto: simulações romanescas de alguns 

espaços cotidianos. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

BAUMAN, Zigmunt. Vida líquida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007. 

______ . Comunidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 

______. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001 a. 

______. Modernidade e ambivalência. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 2001 b. 

BENJAMIM. Walter. Magia e técnica, arte e política. São Paulo: 

Brasiliense, 1987. 

BEY, Hakim. TAZ: zona autônoma temporária. São Paulo: Conrad; 

Editora do Brasil, 2004. 

BLANCHOT. Maurice. A comunidade inconfessável. Brasília: Editora 

UNB, 2013. 

BOUCIER, Paul. História da Dança no Ocidente. São Paulo: Martins 

Fontes,1987. 

BOURRIAUD, Nicolas. Estética relacional. São Paulo: Martins Fontes, 

2009. 



111 

 

BRITTO, Fabiana Dultra. Temporalidades em dança: parâmetros para 

uma história contemporânea. Belo Horizonte: FID Editorial, 2008. 

BUBER, Martin. Sobre comunidade. São Paulo: Perspectiva, 2012.  

CANCLINI, Nestor. A sociedade sem relato: antropologia e estética da 

imanência. São Paulo: Edusp, 2012. 

______. Culturas híbridas. São Paulo: Edusp, 2003. 

CASTELLS, Manuel. A sociedade em rede. São Paulo: Paz e Terra, 

1999. 

______. Internet e sociedade em rede. In: MORAES, Denis (org.). Por 

uma outra comunicação: mídia, mundialização e poder. Rio de Janeiro: 

Record, 2010. 

CASTRO, Ana. Corpo, consumo e mídia. Disponível em: 

<http://revistacmc.espm.br/index.php/revistacmc/article/viewFile/21/11> 

Acesso em: 02 nov. 2011. 

CASTRO, Edgardo. Vocabulário de Foucault. Belo Horizonte: Autêntica 

Editora, 2009. 

CAUQUELIN, Anne. Arte contemporânea: uma introdução. São Paulo: 

Martins Fontes, 2005. 

COMO_clube. Disponível em: <http://comoclube.org/home>. Acesso em: 

12 jul. 2015. 

COURTINE, Jean-Jacques (direção). História do corpo 3. As mudanças 

do olhar. O século XXI. Petrópolis: Vozes, 2008. 

http://revistacmc.espm.br/index.php/revistacmc/article/viewFile/21/11
http://comoclube.org/home/


112 

 

Couve-Flor troncos e membros. Disponível em: 

<http://couveflor.wordpress.com/sobre-o-couve-flor/>. Acesso em: 18 

jul 2010. 

Couve-flor: portfólio. Disponível em: 

<www.couveflor.org/pdf/PortifolioCouveFlor2009.pdf>. Acesso em: 16 jul 

2010. 

DAWKINS, Richard. O gene egoísta. Belo Horizonte: Itatiaia, 2001. 

DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 2005. 

______.; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia. Vol 3. 

Rio de Janeiro: Editora 34, 1996.  

______.; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia. Rio de Janeiro: Editora 

34, 1992. 

DEWEY, John. A arte como experiência. São Paulo: Martins Fontes, 

2010. 

DUFOUR, Dany-Robert. A arte de reduzir cabeças: sobre a nova 

servidão na sociedade ultraliberal. Rio de Janeiro: Companhia de 

Freud, 2005. 

Entretantas Conexões em Dança. Disponível em: 

<http://entreconexao.blogspot.com.br>  Acesso em: 12 jul. 2015. 

ESPOSITO. Roberto. Bios: biopolítica e filosofia. Lisboa: Edições 70, 

2010.  

http://couveflor.wordpress.com/sobre-o-couve-flor/
http://www.couveflor.org/pdf/PortifolioCouveFlor2009.pdf


113 

 

______. Niilismo e comunidade. In: PAIVA, Raquel (org). O retorno da 

comunidade: novos caminhos do social. Rio de Janeiro: Mauad X, 

2007. p. 15-30. 

______. Immunitas: proteccíon y negación de la vida. Buenos Aires: 

Amorrortu, 2005. 

______. Communitas. Buenos Aires: Amorrortu, 2003. 

FERNANDES, Ciane. O corpo em movimento: o sistema 

Laban/Bartenieff na formação e pesquisa em artes cênicas. São Paulo: 

Annablume, 2002. 

FERNANDO, Mauro. Subvenção pública para a dança: avanços 

pequenos diante das demandas históricas no Brasil. Disponível em: 

<http://www.conectedance.com.br/reportagem/subvencao-publica-para-

a-danca-avancos-pequenos-diante-das-demandas-historicas-no-brasil/> 

Acesso em: 12 set. 2015.  

FOSTER, Hal. O retorno do real: a vanguarda no final do século XX. 

São Paulo: Cosac Naif, 2014. 

FOUCAULT, Michel. Ditos e escritos VI: repensar a política. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2013. 

______. História da sexualidade I: a vontade de saber. Rio de Janeiro: 

Graal Editora, 2010. 

______. Microfísica do poder. São Paulo: Graal Editora, 2005. 

______. A ordem do discurso. São Paulo: Edições Loyola, 1996. 

http://www.conectedance.com.br/reportagem/subvencao-publica-para-a-danca-avancos-pequenos-diante-das-demandas-historicas-no-brasil/
http://www.conectedance.com.br/reportagem/subvencao-publica-para-a-danca-avancos-pequenos-diante-das-demandas-historicas-no-brasil/


114 

 

GALDINO, Christianne. Os coletivos de dança contra-atacam. Revista 

Continente. Ano VIII, n. 92, p. 86-89, ago. 2008.  

GIELEN, Pascal. Creativity and other fundamentalisms. Amsterdan: 

Mondriaan, 2013. 

______.; BRUYNES, Paul (eds.). Community art: the politics of 

trespassing. Amsterdam: Antennae Valiz, 2011. 

GONÇALVES, Fernando. Arte, ativismo e tecnologias de comunicação 

nas práticas políticas contemporâneas. Rio de janeiro: Revista 

Contemporânea Ed.20, v.10, n. 2, p. 178-193, 2012.  

______. Poéticas políticas, políticas poéticas:comunicação e 

sociabilidade nos coletivos artísticos brasileiros. Brasília: E-Compós, 

v.13, n.1, jan./abr. p. 1 - 14; 16 - 17. 2010.  

GOLDBERG, RoseLee. A arte da performance: do futurismo ao 

presente. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

GOTO. Newton. Sentidos (e circuitos) políticos da arte: afeto, crítica 

heterogeneidade e autogestão em tramas produtivas da cultura. In: 

Rizoma.net, 2002. p. 405 - 416. Disponível em: 

<http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato pdf> Acesso 

em 21 fev. 2015. 

GREINER, Christine. Leituras do corpo no Japão. São Paulo: N-1 

Edições, 2015. 

http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato.pdf


115 

 

______. A performance e o risco da inoperância do comum. In: 

TEIXEIRA, Ana (coord.). Cozinha performática. São Paulo: Terra Editora, 

2014. p. 27 – 35. 

______. O corpo em crise: novas pistas e o curto-circuito das 

representações. São Paulo: Annablume, 2010. 

______. O corpo: pistas para estudos indisciplinares. São Paulo: 

Annablume, 2005. 

______.; ESPIRITO SANTO, Cristina; SOBRAL, Sonia (org.). Cartografia 

Rumos Itaú Cultural Dança: criações e conexões. São Paulo: Itaú 

Cultural, 2010. 

______. (org.). Cartografia Rumos Itaú Cultural Dança: mapas e 

contextos. São Paulo: Itaú Cultural, 2010. 

______.; KATZ, Helena. A natureza cultural do corpo. In: PEREIRA, 

Roberto (org.). Lições de dança 3. Rio de Janeiro: Univercidade, 2001. 

JACKSON, Shannon. Social Works: performing art, supporting publics. 

New York; London: Routledge, 2011. 

KATZ, Helena; GREINER, Christine . Visualidade e Imunização: o 

inframince do ver/ouvir dança. In: Anais do II Congresso Nacional de 

Pesquisa em Dança (ANDA). Salvador; São Paulo: UFBA; UNESP, 2012. 

v. 01. p. 01-13. 

______. Dança, coreografia, imunização. In: NOLF, Angela; MACEDO, 

Vanessa (org.). Pontes móveis: modos de pensar a arte e suas 



116 

 

relações com a contemporaneidade. São Paulo: Cooperativa Paulista 

de Dança, p.40-74, 2013. 

______. Na dança artistas discutiram o próprio ofício e novas formas 

de sobrevivência. Disponível em: 

<http://cultura.estadao.com.br/noticias/geral,na-danca-artistas-

discutiram-o-proprio-oficio-e-novas-formas-de-sobrevivencia,1112548>. 

Acesso em: 12 set. 2015. 

______. Lei de Fomento mudou os caminhos da dança em São Paulo. 

Disponível em: 

<http://www.helenakatz.pro.br/midia/helenakatz11411061436.pdf>. 

Acesso em: 12 set. 2015.  

______. Um, dois, três: a dança é o pensamento do corpo. Belo 

Horizonte: FID Editorial, 2005. 

______. Vistos de entrada e controle de passaportes da dança 

brasileira. In: CAVALCANTI, Lauro (org.). Tudo é Brasil. São Paulo: Itaú 

Cultural, 2004. p.121-132 

______. A dança, pensamento do corpo. In: ADAUTO, Novaes (org). O 

homem-máquina: a ciência manipula o corpo. São Paulo: Cia das 

Letras, 2003. p. 261-274 

KESTER, Grant H. Colaboração, arte e subculturas. In: Rizoma.net, 

2002. p. 122-136. Disponível em: 

<http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato pdf>. Acesso 

em 30 out. 2012. 

http://cultura.estadao.com.br/noticias/geral,na-danca-artistas-discutiram-o-proprio-oficio-e-novas-formas-de-sobrevivencia,1112548
http://cultura.estadao.com.br/noticias/geral,na-danca-artistas-discutiram-o-proprio-oficio-e-novas-formas-de-sobrevivencia,1112548
http://www.helenakatz.pro.br/midia/helenakatz11411061436.pdf
http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato.pdf


117 

 

LABRA, Daniela. Coletivos artísticos como capital social. Disponível em: 

<http://www.artesquema.com/escritos/coletivos-artisticos-como-capital-

social>. Acesso em: 07 fev. 2014. 

LIPOVETSKI, Gilles. A cultura-mundo: resposta a uma sociedade 

desorientada. São Paulo, Companhia das Letras, 2011. 

______.; SERROY, Jean. A estetização do mundo: viver na era do 

capitalismo artista. São Paulo Cia da Letras, 2015. 

LOUPPE, Laurence. Poética da Dança Contemporânea. Lisboa: Orfeu 

Negro, 2012. 

______. Poétique de la danse contemporaine: la suite. Bruxelas: 

Contredanse, 2007. 

MARINHO, Nirvana. Coletivos em dança: corpos políticos. In: NORA, 

Sigrid (org). São Paulo: Edições SESC SP, 2012. p. 267-280. 

MARTINS, Giancarlo. Contexto(s) evolutivo(s) da dança contemporânea 

no Paraná. In: GREINER, Christine; ESPIRITO SANTO, Cristina; SOBRAL, 

Sonia (org.). Cartografia Rumos Itaú Cultural Dança: mapas e 

contextos. São Paulo: Itaú Cultural, 2010. p. 80-88. 

______. Ações que se espraiam no tempo. IN: Núcleo de Artes Cênicas 

(org.). Cartografia Rumos Itaú Cultural Dança 2006-2007. São Paulo, 

Itaú Cultural, 2008. p. 154-159. 

______. Uma nova geografia de ideias: diversidades de ações 

comunicativas para a dança. 2006. 93p. Dissertação (Mestrado em 

Comunicação e Semiótica). Programa de Pós-graduação em 

http://www.artesquema.com/escritos/coletivos-artisticos-como-capital-social%3e.
http://www.artesquema.com/escritos/coletivos-artisticos-como-capital-social%3e.


118 

 

Comunicação e Semiótica, Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo, São Paulo. 

MAZETTI, Henrique. Resistências criativas: os coletivos artísticos e 

ativistas no Brasil. Rio de Janeiro: Revista Lugar Comum, 2008. n. 25-

26 p. 105-120. 

MESQUITA, André. Insurgências poéticas: arte ativista e ação coletiva. 

São Paulo: Annablume; Fapesp, 2011.  

______. Insurgências poéticas: arte ativista e ação coletiva (1990-2000). 

2008. 429p. Dissertação (Mestrado em História Social) Programa de 

Pós-graduação em História Social, Universidade de São Paulo, São 

Paulo.  

MOORE, Alan. General introduction to collectivity in Modern Art.  

2006. Disponível em: 

<http://www.journalfaestheticsandprotest.or/3/moore.htm.> Acesso em: 

14, maio, 2015.  

MORAES, Denis (org.). Por uma outra comunicação: mídia, 

mundialização e poder. Rio de Janeiro: Record, 2010. 

MUNIZ, Zilá. Ruptura e procedimentos da Dança Pós-moderna. Revista 

O Teatro Transcende do Departamento de Artes - CCE da FURB. 

Blumenau, v. 16, n. 2, p. 63-80, 2011 

NANCY, Jean-Luc. Do ser-em-comum. In: DIAS, Bruno Peixe; NEVES, 

José (coord.). A política dos muitos: povo, classe e multidão. Lisboa: 

Tinta da China, 2011.p. 419-423 



119 

 

______. La comunidad inoperante. Santiago do Chile, 2000. 

NEGRI, Antonio. Para uma definição ontológica de multidão. In: DIAS, 

Bruno Peixe; NEVES, José (coord.). A política dos muitos: povo, classe 

e multidão. Lisboa: Tinta da China, 2011. p. 407-418. 

______; HARDT, Michel. Multidão: guerra e democracia na era do 

império. Rio de Janeiro: Record, 2005. 

______; HARDT, Michel. Império. Rio de Janeiro: Record, 2001. 

NOGUEIRA, Isabelle Cordeiro. Poéticas de multidão: autonomias co- 

(labor) ativas em rede. 2008. 189p. Tese (Doutorado em Comunicação 

e Semiótica). Programa de Pós-graduação em Comunicação e 

Semiótica, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo. 

NÚCLEO de Artes Cênicas (org.). Cartografia Rumos Itaú Cultural 

Dança 2006-2007. São Paulo, Itaú Cultural, 2008. 

ORTEGA, Francisco. Para uma política da amizade: Arendt, Derrida, 

Foucault. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2009. 

PAIVA, Raquel (org.). O retorno da comunidade: novos caminhos do 

social. Rio de Janeiro: Mauad X, 2007. 

PALACIOS, Marcos. Sete teses equivocadas sobre comunidade e 

comunicação comunitária. Comunicação e Política, Salvador, v. 9, n. 

11, p. 103-110, 1990. 

PELBART, Peter. O avesso do niilismo: cartografias do esgotamento. 

São Paulo: N-1 edições, 2013. 



120 

 

______. Vida capital: ensaios de biopolítica. São Paulo: Iluminuras, 

2011. 

______. A potência de não: linguagem e política em Agamben. In: 

FURTADO, Beatriz; LINS, Daniel (org). Fazendo rizoma. São Paulo: 

Hedra, 2008. 

POL-DROIT, Roger. Michel Foucault: entrevistas. São Paulo: Graal, 2006. 

PRADO, Aidar. Convocações biopolíticas dos dispositivos 

comunicacionais. São Paulo: EDUC / FAPESP, 2013. 

RANCIÈRE. Jacques. O espectador emancipado. São Paulo: Editora 

WMF Martins Fontes, 2012. 

______. A partilha do sensível: estética e política. São Paulo: Editora 

34, 2005. 

REVEL, Judith. Foucault: conceitos essenciais. São Carlos: Claraluz 

Editora, 2005 

______. Resistances, subjectivities, common. Disponível em: < 

http://www.generation-online.org/p/fprevel4.htm>. Acesso em: 11 mar. 

2014. 

ROCHA, Lúcia Naser. Coletivos artísticos brasileiros: um estudo de 

caso sobre o discurso e subjetividade política nos processos 

colaborativos em artes. 2009. 248p. Dissertação (Mestrado em Artes 

Cênicas). Programa de Pós-graduação em Artes Cênicas, Universidade 

Federal da Bahia, Salvador. 

http://www.generation-online.org/p/fprevel4.htm


121 

 

ROSAS, Eduardo. Notas sobre o atual estado do coletivismo no Brasil. 

In: Rizoma.net, 2002. p. 137-141. Disponível em: 

<http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato pdf>. Acesso 

em: 30 out. 2012. 

______. Nome: coletivos, senha: colaboração. In: Rizoma.net, 2002. p. 

129-132. Disponível em: 

<http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_intervencao.pdf> 

Acesso: em 30 out. 2012. 

______. Hibridismo coletivo no Brasil: transversalidade ou cooptação? 

In: Rizoma.net, 2002. p. 296-302. Disponível em: 

<http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_intervencao.pdf>. 

Acesso: em 30 out. 2012. 

SALLES, Cecília A. Redes de criação: construção da obra de arte. São 

Paulo: Horizonte, 2006. 

______. Gesto inacabado. São Paulo: Annablume, 2004. 

SANTAELLA, Lúcia. Comunicação & Pesquisa. São Paulo: Hacker, 2001. 

SANTOS, Boaventura. A gramática do tempo. São Paulo: Cortez, 2010 

a. 

______. (org). Epistemologias do sul. São Paulo: Cortez, 2010 b. 

SAIDEL, Matias. Ontologías de lo común en el pensamiento de Giorgio 

Agamben y Roberto Esposito: entre ética y política. ISEGORÍA. Revista 

de Filosofía Moral y Política. n. 49, jul.-dic., p. 439-457, 2013.  

http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_artefato.pdf
http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_intervencao.pdf
http://www.intervencaourbana.org/rizoma/rizoma_intervencao.pdf


122 

 

SELDMAYER, Sabrina; GUIMARÃES, César (org.). O comum e a 

experiência da linguagem. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007. 

______. A comunidade que vem. In: PUCHEU, Alberto (org.). Nove 

abraços no inapreensível: filosofia e arte em Giorgio Agamben. Rio de 

Janeiro: Beco do Azougue: FAPERJ, p. 139-147, 2008. 

 

SENNETT, Richard. Juntos: os rituais, os prazeres e a política da 

cooperação. Rio de Janeiro: Record, 2012. 

SHIRKY, Clay. A cultura da participação: criatividade e generosidade no 

mundo conectado. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. 

SILVA, Juremir Machado. O que pesquisar quer dizer: como fazer 

textos acadêmicos sem medo da ABNT e da CAPES. Porto Alegre: 

Sulina, 2011. 

SODRÉ, Muniz. Antropológica do espelho: uma teoria da comunicação 

linear e em rede. Rio de Janeiro, Vozes, 2002. 

______. As estratégias sensíveis: afeto, mídia e política. Rio de Janeiro: 

Vozes, 2006. 

TARIZZO, Davide. Filósofos em comunidade. Nancy, Esposito, Agamben. 

In: PAIVA, Raquel (org). O retorno da comunidade: novos caminhos do 

social. Rio de Janeiro: Mauad X, 2007, p. 31-62. 

TEIXEIRA, Antonio. Bartleby, ou a criação. In: PUCHEU, Alberto (org.). 

Nove abraços no inapreensível: filosofia e arte em Giorgio Agamben. 

Rio de Janeiro: Beco do Azougue; FAPERJ, 2008. p. 149-164. 



123 

 

TEIXEIRA, Ana (coord.). Cozinha performática. São Paulo: Terra Editora, 

2014. 

VIEIRA, Jorge Albuquerque. Teoria do conhecimento e arte: formas de 

conhecimento – arte e ciência uma visão a partir da complexidade. 

Fortaleza: Expressão Gráfica e Editora, 2006. 

VIRNO, Paolo. Gramática da multidão: para uma análise das formas de 

vida contemporânea. São Paulo: Annablume, 2013. 

______. Multidão e princípio da individuação. In: DIAS, Bruno Peixe; 

NEVES, José (coord.). A política dos muitos: povo, classe e multidão. 

Lisboa: Tinta da China, 2011. p. 393 - 405. 

YAMAMOTO, Eduardo. A experiência comunitária e a morte do sujeito. 

In: Revista Contracampo, v.24, n. 1, Ed. Julho, ano 2012. Niterói: 

Contracampo; p. 86 – 104, 2012.  

Sites: 

Coletivo Lugar Comum: <http://www.coletivolugarcomum.com> Acesso 

em: 10 out. 2014. 

Conexões Criativas <http://www.conexoescriativas.com.br> Acesso em: 

05 fev. 2014. 

COMO_clube <http://comoclube.org/home/> Acesso em: 05 fev. 2014. 

Cooperativa da Dança <http://www.coopdanca.com.br/grupos_e_cias/id- 

187526/nucleo_marcos_moraes___a_cozinha_performatica> Acesso em: 

14 mar. 2015. 

http://www.coletivolugarcomum.com/
http://www.conexoescriativas.com.br/
http://comoclube.org/home/
http://www.coopdanca.com.br/grupos_e_cias/id-


124 

 

Funarte <http://www.funarte.gov.br/funarte/a-cozinha-performatica-traz-

dois-lancamentos-a-funarte-sp/#ixzz3ojwBlIiV> Acesso em: 21 ago. 

2015. 

Idança: <http://idanca.net/cozinha-na-danca-entrevista-com-marcos-

moraes> Acesso em: 13 jul. 2015. 

Jardim Equatorial: <http://jardimequatorial.info/> Acesso em: 20 mar. 

2015. 

Jardim Equatorial: <http://jardimequatorial.info/residencia/fasciculo>/ 

Acesso em: 20 mar. 2015. 

Judson Church: <http://www.judson.org/Dance> Acesso em: 21 mar. 

2015. 

Núcleo do Dirceu: <http://www.nucleododirceu.com.br>. Acesso em: 04 

jul. 2013. 

Sua Cia: <http://suacia.blogspot.com.br> Acesso em: 07 mar. 2015. 

Usina das Artes: <http://usinadasartessala209.blogspot.com.br> Acesso 

em: 07 mar. 2015. 

Coletivo Movasse: <http://www.movasse.com> Acesso em: 07 mar. 

2015. 

República Cênica: < http://www.repúblicacenica.com.br> Acesso em: 07 

mar. 2015. 

http://www.funarte.gov.br/funarte/a-cozinha-performatica-traz-dois-lancamentos-a-funarte-sp/#ixzz3ojwBlIiV
http://www.funarte.gov.br/funarte/a-cozinha-performatica-traz-dois-lancamentos-a-funarte-sp/#ixzz3ojwBlIiV
http://idanca.net/cozinha-na-danca-entrevista-com-marcos-moraes/
http://idanca.net/cozinha-na-danca-entrevista-com-marcos-moraes/
http://jardimequatorial.info/
http://jardimequatorial.info/residencia/fasciculo/
http://www.judson.org/Dance
http://suacia.blogspot.com.br/
http://usinadasartessala209.blogspot.com.br/

