
 
 

 
 

LUCAS ALVES SANTOS – RA: 00318598 

 

 

 

 

 

 

 

 

O SILENCIAMENTO DA DIFERENÇA: A FENDA NARCÍSICA DE 

SUBJETIVIDADES LGBTQIA+ 

 

 

 

 

 

 

 

 

Monografia de conclusão do Curso de Especialização em Teoria Psicanalítica 

 

Orientadora: Dra. Adriana Barbosa Pereira 

 

 

 

 

 

 

 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

EDUCAÇÃO CONTINUADA 

2023 



 
 

 
 

RESUMO 

 

O SILENCIAMENTO DA DIFERENÇA: A FENDA NARCÍSICA DE 

SUBJETIVIDADES LGBTQIA+ 

 

O presente estudo tem por objeto de pesquisa as consequências psíquicas do 

silenciamento da pluralidade sexual e de gênero. Pretende-se explorar as implicações na 

constituição do narcisismo de subjetividades LGBTQIA+, num cenário em que a 

heterossexualidade e cisgeneridade são as normas, podendo investigar, respaldado no 

referencial psicanalítico, a fenda narcísica que são abertas nos dissidentes de tais modelos 

normativos. O procedimento para coleta de dados se deu de forma qualitativa fundamentada na 

análise crítica do material obtido por via do levantamento bibliográfico. Diante das informações 

coletadas, foi realizado um estudo psicanalítico dos elementos levantados, buscando articular 

as compreensões alicerçado no arcabouço teórico construído ao longo do curso de 

especialização em teoria psicanalítica. Assim, a pesquisa iniciou contextualizando numa linha 

do tempo da antiguidade até a contemporaneidade, realizando uma pausa no tempo de Freud 

para conceituar a sexualidade na teoria psicanalítica. Seguindo para uma análise de como se dá 

a subjetivação a partir da noção de narcisismo e como a heterocisnormatividade impacta esse 

processo produzindo sofrimento psíquico, refletindo a partir da perspectiva do trauma precoce 

e da melancolização do sujeito. 

 

Palavras-chave: Psicanálise; Sexualidade; Narcisismo; Diversidade; Melancolia; Gênero. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Aos meus pais, Joselma e Luiz, por seu amor que lhes permitiu aceitar as minhas 

diferenças, por todo o cuidado que me possibilitou avançar e por todo incentivo aos estudos que 

alimentaram a minha curiosidade. 

Ao meu irmão, Luiz Fernando, que me ensina sobre como é difícil aceitar as diferenças, 

mas que esta é condição fundamental para o amor. 

Ao meu namorado, Júlio, por todos esses anos em que pudemos compartilhar a 

companhia, o companheirismo, o apoio, o respeito, o desejo, o cuidado, enfim a potência do 

amor. Com você a vulnerabilidade ganhou novos sentidos, você me inspira.  

À minha analista, Sandra, por sua generosidade e por esses anos de análise que me 

permitiram transformações psíquicas fundamentais. 

Ao professor Klain, com quem muito aprendi na graduação em psicologia, obrigado por 

sua generosa transmissão da psicanálise enquanto professor e supervisor, e por ter me indicado 

a especialização em Teoria Psicanalítica. 

À minha orientadora, Adriana, pelas ricas discussões e pelas contribuições em sua 

transmissão da psicanálise que se faz notar nas páginas dessa monografia. 

À minha amiga, Milena, com quem há dois anos tenho tido o prazer de compartilhar as 

angústias, os aprendizados e a companhia nas idas para São Paulo e nos retornos para Sorocaba, 

sempre com reflexões valiosas.  

Aos amigos que fiz na especialização, em especial os mais próximos, Alessandra 

Monalisa, Virginia, Pedro e Victor, que junto com a Milena fizeram dessa experiência mais 

prazerosa e construtiva. Que alegria os ter encontrado. 

Finalmente, aos meus pacientes, com quem tanto aprendo na delicadeza da clínica, 

obrigado por tudo o que vivemos. 

 

  



 
 

 
 

SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO..................................................................................................................04 

 

2. A FACE REPULSIVA DE EROS: SEXUAL, O INQUIETANTE QUE NOS 

HABITA..............................................................................................................................06 

2.1 Desejos enclausurados: breve recorte sócio-histórico acerca da demonização das 

homossexualidades......................................................................................................06 

2.2 As flechas de Eros........................................................................................................10 

2.3 O inquietante da sexualidade infantil.........................................................................14 

2.4 O desejo fora do armário da moral sexual “civilizada” ...........................................18 

 

3. OS ECOS DE NARCISO E O SILENCIAMENTO MORTÍFERO DE SUJEITOS 

LGBTQIA+.........................................................................................................................24 

3.1 Narciso face ao espelho: os contornos que delimitam o Eu.......................................24 

3.2 A renúncia do lugar de Eco em nome da diferença e as questões de gênero............27 

3.3 A queda de vossa majestade: da Ferida no narcisismo à fenda narcísica................34 

 

4. PATHOS DO “AMOR QUE NÃO OUSA DIZER O SEU NOME” ...............................38 

4.1 Algumas considerações sobre os efeitos patológicos da normatividade...................38  

4.2 A criança queer mal acolhida a partir do olhar da “criança terrível” da 

psicanálise....................................................................................................................41 

4.3 Melancolia de gênero...................................................................................................48 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS.............................................................................................53 

 

REFERÊNCIAS.................................................................................................................55 

 

 

 



 
 

4 
 

1. INTRODUÇÃO 

 

A psicanálise emergiu da escuta daquilo que fora silenciado no seio de uma sociedade 

normativa, que restringia a sexualidade, tendo esta encontrado no sintoma possibilidade de 

expressão. Considero que a posição psicanalítica é por excelência de escuta e, portanto, entendo 

que numa pesquisa, mais do que convocar a teoria psicanalítica para dizer de algo, é importante 

que tal como na experiência clínica a escuta tenha seu lugar privilegiado, só assim é possível o 

contato com a diferença e a construção de novas compreensões.  

Tomando por objeto de estudo as consequências psíquicas do silenciamento da 

pluralidade sexual e de gênero, o presente estudo é impelido por certas inquietações que visam 

responder alguns questionamentos: fundamentado na psicanálise, o que é possível escutar no 

silêncio daqueles que foram oprimidos pela moral sexual de nossa civilização? Embora diversos 

sejam os avanços conquistados nas últimas décadas, o Brasil segue sendo o país que mais mata 

LGBTQIA+, como pensar a constituição do Eu de sujeitos que desde cedo são permeados por 

imposições de gênero cisnormativas e de orientação sexual heteronormativas? Com a 

despatologização das homossexualidades e transgeneridades, novos caminhos puderam ser 

percorridos para compreender tais subjetividades e o seu pathos, como podemos conceber os 

ferimentos em seu narcisismo? 

No que tange aos objetivos da presente pesquisa bibliográfica, estes são: num primeiro 

momento, poder percorrer a concepção de sexualidade na obra de Freud, buscando compreender 

como seu pensamento se articula com a noção contemporânea de diversidade sexual e de 

gênero; posteriormente, analisar como se dá o processo de subjetivação a partir da trama teórica 

acerca do narcisismo e de suas feridas, observando quais as suas implicações em pessoas 

LGBTQIA+; por fim, poder refletir sobre os destinos de tais feridas, os efeitos adoecedores da 

normatividade e o sofrimento psíquico desses sujeitos. 

Visto que mesmo com os significativos avanços dos movimentos sociais, em nosso país 

aumentou enormemente a violência contra os dissidentes da norma sexual e de gênero 

(QUINET; JORGE, 2020), uma pesquisa em que a escuta recaí sobre as diversidades possui 

singular importância. O mortífero discurso dominante avesso a diversidade ecoa o nefasto 

fazendo uso de ataques violentos, como instrumento de morte, mediante de agressões que 

quebram ossos, que rasgam a carne, que fazem morrer seja pela via direta do ato do agressor, 

seja por vias indiretas, como o estrangulamento causado pelos preconceitos que sufocam e 

dilaceram o sujeito, por vezes o fazendo cair no âmago da desistência. 



 
 

5 
 

Quanto ao procedimento para coleta de dados, este se deu de forma qualitativa 

fundamentada na análise crítica do material obtido por via do levantamento bibliográfico de 

artigos científicos, dissertações de mestrado, teses de doutorado e/ou livros de fontes confiáveis, 

que se mostraram relevantes para a temática da pesquisa. Diante das informações coletadas, foi 

realizado um estudo psicanalítico dos elementos levantados, buscando articular as 

compreensões alicerçado no arcabouço teórico construído ao longo do curso de especialização 

em teoria psicanalítica. 

Para iniciar a discussão foi realizado uma revisão do contexto socio-histórico-cultural 

em que a diversidade sexual foi silenciada, abordando da antiguidade até a contemporaneidade. 

O breve recorte faz uma pausa no tempo de Freud para compreender mais detidamente o 

pensamento freudiano acerca do assunto, avançando da contextualização para a conceituação 

de sexualidade para a psicanálise. Foi buscado compreender qual era a posição teórica e ética 

de Freud e trabalhando a partir da teoria psicanalítica os construtos que permitem uma 

perspectiva inclusiva, como os conceitos de pulsão, a disposição perversa polimorfa e a 

articulação da bissexualidade constitutiva com o Édipo Completo. O capítulo finalizou com o 

retorno ao fio que nos conduz na história apontando a diversidade dentro da própria psicanálise 

e nos desdobramentos pós freudianos. 

Em seguida a proposta foi de pensar a constituição do Eu, conceituando os principais 

processos implicados na passagem da condição dispersiva de um Eu não integrado – com seus 

conteúdos fragmentados – para uma unificação, a partir do olhar totalizador que ao devolver o 

reflexo unifica num corpo íntegro. Assim, estádio do espelho, os processos identificatórios e o 

Eu enquanto objeto de investimento libidinal (narcisismo primário) são apresentados. A 

dinâmica da subjetivação foi complexificada com a noção de gênero e com os desdobramentos 

na subjetividade daqueles que manifestam diferença que os ideais culturais heterocisnormativos 

buscam silenciar. 

Por fim, partindo dos desejos e identificações silenciadas, buscou-se compreender as 

implicações psicopatológicas nos que sofrem tal violência. Foi utilizado o referencial teórico 

que compreende o sofrimento psíquico relativo as clivagens e identificações mortíferas 

decorrentes do traumático. Nesse sentido, a análise do presente fenômeno se deu respaldado no 

pensamento psicanalítico de Ferenczi, Freud, Abraham e Torok, articulando com as ideias da 

filósofa Judith Butler sobre melancolia de gênero. O exercício reflexivo desse último capítulo, 

assim como todo o estudo, buscou respeitar os limites da teoria psicanalítica.  



 
 

6 
 

2. A FACE REPULSIVA DE EROS: SEXUAL, O INQUIETANTE QUE NOS HABITA 

 

2.1. Desejos enclausurados: breve recorte sócio-histórico acerca da demonização das 

homossexualidades 

 

Ao nos debruçarmos sobre o pensamento de Freud, logo esbarramos naquilo que foi 

motivo de rupturas e responsável pelo despertar da fúria de adversários, que se levantaram de 

maneira veemente contra suas ideias, tal como as resistências se erguem no espaço fronteiriço 

entre aquilo que é permitido acessar a consciência e aquilo que deve ser repelido para longe. A 

sexualidade segue causando repulsa na atualidade e, mesmo após mais de um século, não se 

apaga em Freud seu caráter perturbador, ao ter lançado luz naquilo que, segundo o barulho da 

inquietação conservadora, devia ter permanecido na escuridão do não saber. “Antes de tudo, o 

sexual é o indecente, é aquilo sobre o que não se deve falar” (FREUD, 1916a/2019, pág. 187). 

Proibida de ser enunciada, a sexualidade é enclausurada. Na verdade, isto é o que se 

pretende, no entanto, tal tentativa fracassa, visto que aquilo que é recalcado sempre retorna 

(FREUD, 1915b/2010). Foi possível constatar tal dinâmica já nos primórdios da Psicanálise na 

escuta das histéricas, que silenciadas no seio de uma sociedade repressora, que oferecia poucas 

possibilidades de obtenção de prazer para mulheres, encontraram no sintoma uma possibilidade 

de satisfação. 

Na contemporaneidade, as sexualidades que não se enquadram no modelo normativo 

ainda sofrem o destino do silenciamento, muitas são confinadas no armário, como podemos 

observar na expressão comumente utilizada quando alguém “assume” uma sexualidade não 

hetero: “ele(a) saiu do armário”. Tais saídas se dão porque não há armário que dê conta de 

conter, enclausurar e encerrar a potência do desejo. Em psicanálise, como veremos mais 

detidamente adiante, a sexualidade é compreendida como aquilo que resiste e, portanto, não se 

submete às normas sociais (RODRIGUES, 2019). 

Reitter (2021) ressalta a importância de que o psicanalista esteja atento as 

especificidades da experiência gay ao ouvir um paciente homossexual. Tal experiência diz 

respeito àquela que o sujeito vivencia só por ser homossexual, tendo o armário como uma das 

maiores manifestações. Segundo Rodrigues (2019), a lógica do armário funciona como um 

dispositivo que incide na regulação da vida social, mais especificamente na divisão das 

vivências sentimentais entre as que são enunciáveis nos espaços públicos e os aspectos que 

apenas devem ser experienciados no silêncio do espaço privado. 



 
 

7 
 

Ao falarmos da influência da cultura corremos o risco de seguir em desenvolvimentos 

sociologizantes, no entanto, o presente trabalho visa articular a normatividade e as diferenças 

sexuais respeitando os limites que demarcam o campo do saber psicanalítico. Em Psicologia 

das Massas e Análise do Eu, publicado em 1921, Freud declara que numa investigação mais 

profunda é possível perceber como a psicologia social e a psicologia individual se 

interpenetram, tendo em vista que o sujeito se constitui na sua relação com o Outro, tomado na 

vida psíquica do indivíduo como objeto, modelo, auxiliador e adversário, assim nas palavras do 

autor “a psicologia individual é também, desde o início, psicologia social” (FREUD, 

1921/2011, pág. 14). Nesse sentido, pensar a constituição do dispositivo do armário demanda 

uma perspectiva que leve em consideração os aspectos sócio-históricos de seu 

desenvolvimento. Seguiremos nos rumos e percursos de uma breve linha do tempo que nos 

auxiliará na compreensão de como o diverso do sexual foi rechaçado para as margens da 

sociedade. 

Na Antiguidade, havia uma aceitação cultural da homossexualidade, sendo a pederastia 

considerada um costume social (PAOLIELLO, 2020a). Na Grécia e em Roma, não apenas era 

difundida como algo comum, a homossexualidade entre os homens era também tomada como 

imagem do ideal do erotismo e modelo de educação dos jovens (ANDRÉ, 1995). Dessa forma,  

 

não se tratava de uma perversão, mas sim de uma instituição – como o 

casamento – sancionada e santificada pelo costume, o culto e o Estado. Com 

efeito, havia dois aspectos na vida social grega – por um lado, o registro 

doméstico, com a procriação física no casamento; por outro lado, o registro 

público dos homens no ginásio, na educação aristocrática e nos banquetes 

(PAOLIELLO, 2020a, pág. 33).  

 

Da Antiguidade a Idade Média, a homossexualidade sofreu o destino de vir a ser banida 

e sancionada como um crime grave (ANDRÉ, 1995). Paoliello (2020a) afirma que, com o 

advento do cristianismo, a homossexualidade teria sido condenada, sendo considerada 

abominação. Serge André (1995) aponta que a fonte em que se apoia a virulência da chamada 

moral “cristã”, a história de Sodoma, que é relatada no livro de Gênesis da bíblia e da qual 

deriva o termo sodomia, na verdade não teria originalmente relação alguma com a 

homossexualidade. De modo, que apenas tardiamente, no decorrer do período Medieval, essa 

narrativa teria sido interpretada identificando a homossexualidade como o pecado dos 

sodomitas. 

A concepção de que a homossexualidade é uma abominação parte do pressuposto de 

que ao criar o homem e a mulher, Deus estabelece a complementariedade no que tange a 

anatomia, em que a união deveria levar a frutificação e multiplicação, sendo esta a única prática 



 
 

8 
 

sexual aceita como natural. A partir do século V, Agostinho, Jerônimo e Tomáz de Aquino, 

considerados grandes pensadores do catolicismo, conservaram tal posição, concebendo a 

sexualidade vinculada com a procriação, assim sendo, mantiveram a vida “naturalmente 

heterossexual” dos animais como modelo a ser seguido. Toda manifestação sexual que 

transpasse a esta norma acarretava severas sanções no intuito de manter o “normal”. Surge então 

uma moralidade sexual (PAOLIELLO, 2020a).  

A mudança quanto a atitude para com os homossexuais se apoia na evolução dos 

princípios morais e do direito. Nos séculos XII e XIII, pode se constatar que a moral sexual e o 

direito, que eram propagados pela Igreja, foram marcados pela ideia central de natureza, algo 

que “acarretou toda uma teoria da sexualidade fundamentada na união natural do macho e da 

fêmea” (ANDRÉ, 1995, pág. 123). Aquilo que se desviava do caminho supostamente posto pela 

natureza era tomado como perverso, pois pervertia a ordem natural, desvirtuava o homem e o 

corrompia, assim era concebida a perversão, confundida com perversidade, na Idade Média 

(ROUDINESCO, 2008) 

De pecado a crime, a homossexualidade, que foi tomada como objeto de repúdio pela 

religião, veio a ser criminalizada e condenada a pena de morte. Em 1179, o Concílio de Latrão 

condenou os homossexuais, simultaneamente aos judeus, muçulmanos e hereges (ANDRÉ, 

1995). No século XII, o Código de Gengis Khan, código este de leis do imperador da Mongólia, 

foi o primeiro da História a proibir a homossexualidade e indicava no art. 48 a pena de morte 

para “os homens que tivessem cometido sodomia” (PAOLIELLO, 2020a, pág. 35). No 

ocidente, foi no séc. XIII que pela primeira vez tivemos um código civil prescrevendo a morte 

para os homossexuais (ANDRÉ, 1995). 

Em 1553, o rei Henrique VIII da Inglaterra proclamou que todas as atividades sexuais 

que não possuíam como finalidade a reprodução eram crime, tal como as relações 

homossexuais, o sexo oral, o sexo anal e a masturbação. Portugal, no mesmo ano, criminalizou 

a sodomia, instalou a Inquisição e reformou o Código Penal com influência do Direito 

Canônico. A sodomia era tomada como o mais sujo, torpe e desonesto pecado perante Deus e 

os homens, sendo imposto ao infrator a sentença de que fosse queimado até tornar-se pó e assim 

não restasse memória de seu corpo. A criminalização foi estendida às colônias portuguesas, 

chegando até o Brasil (PAOLIELLO, 2020a).  

Foucault (1976/2018), no primeiro volume da História da Sexualidade, observa que, de 

acordo com as teorias sexuais, a época da repressão do sexo possui enquanto marco histórico o 

surgimento das chamadas sociedades burguesas. “Um rápido crepúsculo se teria seguido à luz 



 
 

9 
 

meridiana, até as noites monótonas da burguesia vitoriana” (pág. 7). Aquilo que até o início do 

séc. XVII era da ordem das transgressões visíveis, dos discursos sem vergonha e das anatomias 

mostradas sem escândalo, agora seria aqui encerrado e a sexualidade transposta para o interior 

da casa.  

Guimarães (2016) aponta em sua dissertação de mestrado sobre Foucault e Freud acerca 

da sexualidade que nessa perspectiva entrariam em cena: o pudor, a vergonha e o receio de ferir 

a decência da moralidade rígida própria da época vitoriana. Sendo em meio a este cenário 

opressivo que, na concepção foucaultiana sobre a hipótese repressiva, o discurso da repressão 

estaria a exercer seu poder com seus excessos de proibições às questões sexuais.  

No entanto, por detrás da hipocrisia burguesa o que se vê é a vontade de saber e a 

consequente colocação do sexo em discurso, como podemos observar, por exemplo, na 

prescrição dita indispensável da Igreja Católica, após o Concílio de Trento, de que seus fiéis 

detalhassem, “para que a confissão fosse completa: posição respectiva dos parceiros, atitudes 

tomadas, gestos, toques, momento exato do prazer – todo um exame minucioso do ato sexual 

em sua própria execução” (FOUCAULT, 1976/2018, pág. 21). 

No séc. XIX, o discurso cientifico se apodera do saber sobre a sexualidade, a questão 

agora já não é mais de cunho religioso e jurídico. Entretanto, era uma ciência subordinada 

essencialmente aos imperativos de uma moral, feita de esquivas que, em sua incapacidade ou 

recusa em falar sobre o próprio sexo, encontrou enquanto objeto de estudo as extravagâncias 

excepcionais e aberrantes (FOUCAULT, 1976/2018). Centrada na patologia, a medicina tomou 

as questões sociais como desvios e doenças psiquiátricas e passou a denunciar as fraudes contra 

a procriação, com trabalhos que catalogavam meticulosamente aquilo que foi denominado de 

perversões sexuais (RODRIGUES, 2019). Esses que se afastam do caminho “normal”, “por sua 

multiplicidade e excepcionalidade, esses anormais só são comparáveis aos monstros grotescos 

que P. Bruegel pintou para A tentação de Santo Antônio” (FREUD, 1916a/2019, pág. 189). 

A Scientia Sexualis, como chamou Michel Foucault (1976/2018), instituiu uma noção 

com ares de cientificidade do que seria uma sexualidade normal e saudável, fundamentada num 

modelo conjugal, reprodutivo e heterossexual (RODRIGUES, 2019). Desse modo, tudo aquilo 

que ousava divergir dessa normatização foi patologizado, no caso dos homossexuais, foram 

tomados como possuidores de um sentimento sexual contrário, uma inversão sexual 

(PAOLIELLO, 2020a). 

 

 



 
 

10 
 

2.2. As flechas de Eros 

 

Foi nesse contexto que surgiu o revolucionário texto Três Ensaios Sobre a Teoria da 

Sexualidade (1905), que é o coração do presente capítulo, em que Freud desenvolveu seu 

inovador e provocativo pensamento acerca do sexual, distanciando-se da opinião popular. 

Embora o primeiro ensaio seja intitulado As Aberrações Sexuais, o que poderia nos levar a uma 

errônea interpretação de que ele se coloca ao lado dos sexólogos da época, ao acompanhar o 

desenvolvimento de seu raciocínio é notório que sua posição teórica e ética é avessa a posição 

destes. 

Logo nas primeiras páginas ele discorda do entendimento popular, que possui ideias 

bastante delimitadas sobre a natureza e as particularidades da sexualidade: tomando-a como 

ausente na infância e tendo na puberdade o seu emergir, resultante de um amadurecimento, 

manifestando-se na atração que um sexo exerce sobre o outro e possuindo enquanto meta a 

união dos genitais. O autor rejeita tal noção, pois "temos motivos para ver nessas informações 

um quadro infiel da realidade; a um exame mais atento, elas se mostram plenas de erros, 

imprecisões e conclusões precipitadas" (FREUD, 1905/2016, pág. 21). 

No arcabouço teórico da psicanálise, a definição de sexualidade não se reduz ao ato 

sexual, este último não dá conta da potência plural do Sexual que, como Laplanche (2015) 

salienta, é a grande descoberta freudiana. É uma dimensão do existir que vai para além da 

genitália, do corpo e das práticas sexuais, se fazendo presente desde os primórdios da vida do 

indivíduo até o seu fim (RODRIGUES, 2019). No Vocabulário da Psicanálise, o verbete da 

sexualidade aparece definido enquanto “toda uma série de excitações e de atividades presentes 

desde a infância que proporcionam um prazer irredutível à satisfação fisiológica” 

(LAPLANCHE; PONTALIS, 1967/2016, pág. 476).  

Na árdua tarefa de delimitar o que é a sexualidade no campo científico, Freud 

(1916a/2019) deixa claro que não basta conceber que é aquilo que diz da oposição entre os 

sexos, aquilo que se coloca a serviço da função reprodutora e que possuí caráter indecente. Pois 

a investigação leva até aqueles cuja vida sexual diverge do quadro normativo. Entra em cena 

os ditos “perversos”, que aboliram a oposição entre os sexos, tendo renunciado a toda e qualquer 

participação na reprodução. O autor aponta não haver dúvidas de que nessas formas de loucuras, 

singularidades e horrores consistem, realmente, a atividade sexual dessas pessoas, tendo “em 

suas vidas o mesmo papel que tem a satisfação sexual normal na nossa” (pág. 191).  



 
 

11 
 

Partindo da perversão, Freud contesta a relação entre sexualidade e a reprodução, tendo 

em vista que as perversões estão inscritas no campo do sexual e cuja meta não é a procriação. 

Nesse sentido, a teoria popular, à qual Freud se opõe, parece corresponder ao mito de origem 

da natureza humana, em que ocorre a “divisão dos ser humano em duas metades – homem e 

mulher –, que buscam unir-se novamente no amor” (FREUD, 1905/2016, pág. 21). O que, 

segundo o autor, poderia resultar em grande surpresa a descoberta dos invertidos, nome 

atribuído na época àqueles que possuíam interesse sexual por pessoas do mesmo sexo. 

Diante dessa leitura, percebe-se que repousaria aí a crença numa complementariedade 

sexual, em que homem e mulher seriam de alguma forma feitos um para o outro, tendo a 

reprodução enquanto finalidade da sexualidade, mediante a união de seus genitais. Jorge (2020) 

afirma que é no mito da relação sexual, ou seja, no mito de que existiria uma 

complementariedade, de que existe relação entre os sexos que se encontra a fonte dos 

preconceitos relativos à homossexualidade. 

No entanto, há uma parte significativa do mito que é oculta na escrita de Freud. Assim, 

vale revisitar o discurso de Aristófanes n’O banquete de Platão sobre a natureza humana e suas 

vicissitudes. No início eram três os gêneros da humanidade, para além do andrógino, havia o 

masculino e o feminino. A primitiva natureza humana não era cindida, mas uma unidade 

circular, sua forma inteiriça possuía duas faces, quatro braços, quatro pernas e dois sexos. 

Possuíam grande presunção, tendo eles se voltado contra os deuses, tentaram subir uns nos 

outros para alcançar o Olimpo, desse modo, atraíram pra si a fúria dos deuses. Zeus não podia 

matá-los, pois se os fulminassem, como o fez aos gigantes, faria desaparecer sua raça e assim, 

não haveria quem prestaria honras aos deuses e seus templos desapareceriam. Depois de muito 

refletir, em represália à onipotência, Zeus lançou um raio, cortando cada um em dois, que agora 

possuíam uma face, dois braços, duas pernas e um sexo cada. Consequentemente, desde que o 

ser humano foi mutilado em dois, instaurou-se a sensação de incompletude, cada um passou a 

ansiar por sua metade desejando novamente se unir, na esperança de reaver a perdida 

completude arcaica (BACCHINI; VILHENA; RUDGE; SANTOS, 2016). 

De que modo a opinião popular encontraria aqui correspondência se, como é possível 

constatar, a divisão das metades não implica apenas no homem e na mulher? O que nos 

primórdios fora uma unidade andrógina, resultou em uma parte masculina e outra feminina; o 

mesmo ocorreu com o que primitivamente fora uma unidade feminina, em que a partir da 

divisão tornou-se duas partes femininas que procuram se completar; e o que outrora fora uma 

unidade masculina, agora são duas metades, dois indivíduos masculinos que buscam um ao 



 
 

12 
 

outro, que visam no amor refazer a totalidade perdida (BACCHINI; VILHENA; RUDGE; 

SANTOS, 2016). 

Essa omissão seria resultante da multiplicidade de relatos que na mitologia encontram 

diversas versões? Ou seria efeito do recalque, tão presente no social e na paixão pela ignorância, 

que, como Rodrigues (2019) sustenta, no desejo de nada saber sobre as diferenças e os 

diferentes, realizam consideráveis negações subjetivas? É comum ouvirmos discursos que 

apontam para uma crença de que no passado as homossexualidades não existiam, o que já no 

início do presente capítulo cai por terra. Seria, portanto, essa “surpresa”, da qual Freud nos fala, 

um espanto em deparar-se com algo do qual é preferível não saber? 

Desde a infância defrontar-se com a diferença não é tarefa fácil. A criança toma o outro 

como um semelhante, possuidor do que ela própria possui, negando a marca da alteridade 

(FREUD, 1923b/2019). No entanto, por mais que se tente negar, a diferença se faz perceber e 

é no campo sexual que ela inicialmente se faz constatar. Notoriamente não é sem sentido que a 

palavra “sexo” tem sua origem etimológica do latim, secare, cujo significado é cortar, separar, 

dividir (JORGE, 2020).  

A falta será interpretada pela criança como consequência da castração (FREUD, 

1923b/2019). Assim como pudemos observar no mito, em que Zeus castra os humanos e lhes 

deixa na falta. A mutilação sangrenta do sexo, de acordo com a teoria psicanalítica, respinga na 

história do sujeito, do início ao fim, desde a infância até a velhice. A castração mancha de 

púrpura os encontros eróticos do sujeito, a amputação originária nos marca na falta e faz da 

travessia da vida um caminhar trágico que tem o nome de desejo (QUINET, 2020). 

Sigamos na trilha dos Três Ensaios..., texto em que a pulsão sexual faz sua entrada 

conceitual (GARCIA-ROSA, 1995), encontramos nesse conceito a chave para compreender 

melhor porque o discurso da complementariedade é uma falácia. Nos deparamos, no ensaio 

sobre as aberrações sexuais, com os desvios no tocante ao objeto sexual, ali Freud (1905/2016) 

constata que a concepção de que a pulsão já traz consigo o seu objeto não se sustenta, entre 

estes a ligação se dá apenas por uma soldagem. O autor demonstra que o vínculo entre a pulsão 

e o objeto não está dado a priori, além de não ser inato tampouco é permanentemente fixo.  

Um conceito dessa envergadura não nasce com seus contornos plenamente delimitados, 

não surge pronto (GARCIA-ROSA, 1995), ele segue sendo desenvolvido ao longo da obra 

freudiana. Dez anos após os “Três Ensaios...”, encontramos no clássico texto metapsicológico 

As Pulsões e Seus Destinos, publicado em 1915, que o objeto da pulsão, nas palavras do autor: 

“é aquele que junto ao qual, ou através do qual, a pulsão pode alcançar sua meta. É o que há de 



 
 

13 
 

mais variável na pulsão, não estando originalmente a ela vinculado, sendo apenas a ela atribuído 

por sua capacidade de tornar possível a satisfação” (FREUD, 1915a/2013, pág. 19). 

Essa relação da pulsão com seu objeto nos remete a Eros, que na mitologia grega é 

considerado o deus do amor, equivalente ao cupido para os romanos. Representado como um 

anjo-criança com os olhos vendados e armado de um arco e flecha, Eros lançava suas flechas a 

esmo, ou seja, de maneira aleatória, tornando aquele que fosse atingido perdidamente 

apaixonado, sem que fosse possível ter algum controle sobre isso. Podemos tomar essa cena 

como uma metáfora da pulsão erótica, tendo em vista que ela nos ilustra que o destino da flecha, 

tal como o do desejo sexual, tem algo de imprevisível, não sendo direcionado apenas a um 

objeto, que é sempre deslocável (RODRIGUES, 2019; PAOLIELLO, 2020b). 

Diante da não existência de um objeto fixo da pulsão sexual, percebe-se em Freud que 

a sexualidade humana não é da ordem puramente instintiva como é para os animais, divergindo 

destes a sexualidade do sujeito é pulsional e seu objeto é 

 

diversificado, anárquico, plural e parcial; exprime-se de várias formas: oral, 

anal, escopofilica, vocal, sádica, masoquista, dentre outras. Com isso, Freud 

divorcia a sexualidade de uma estreita relação com os órgãos sexuais, 

passando a considerá-la com uma função abrangente em que o prazer é sua 

finalidade principal, e a reprodução uma meta secundária (CECCARELLI, 

2020, pág. 156). 

 

A sexualidade humana, diferentemente do instinto animal, é caracterizada pela 

disjunção entre pulsão e objeto (QUINET, 2020). Nos animais, o comportamento sexual é 

instintivo e subordinado a determinados ciclos biológicos, que ligam a copula sexual entre 

macho e fêmea de maneira exclusiva aos períodos de fertilidade da fêmea, ou seja, à biológica 

aptidão para a procriação daquela espécie (JORGE, 2020). Enquanto que no caso dos seres 

humanos, mais do que uma herança genética, nossa pulsional sexualidade está intimamente 

relacionada ao prazer e ao campo da fantasia, não se restringindo a finalidade reprodutiva 

(RODRIGUES, 2019). 

Nesse sentido, para além de diferenciar a sexualidade animal e humana, é preciso 

delimitar as diferenças entre o instinto e a pulsão, tendo em vista que desde a tradução Strachey 

para a Edição Standard das Obras Completas de Freud, o termo “Trieb” foi tomado 

erroneamente como instinto. Encontramos nos escritos freudianos a palavra Instinkt, que 

designa um fixo padrão de comportamento, determinado de forma hereditária; e Trieb para 

definir uma força que impele o psiquismo para determinada finalidade, cujo resultado final, 

“longe de ser fixo é infinitamente maleável e diversificado” (CARONE, 2004, pág. 92). 



 
 

14 
 

O termo Trieb evoca a noção de uma poderosa força irresistível que impulsiona, a pulsão 

é um conceito único e não possuí correlatos (MARQUES, 2020). Com a concepção do 

pulsional, “a psicanálise subverteu e desnaturalizou a noção vigente que compreendia a 

sexualidade como o simples efeito de um instinto supostamente heterossexual de reprodução 

da espécie” (RODRIGUES, 2019, pág. 35). Freud rompeu com o discurso biologizante que era 

sustentado pela scientia sexualis do fim do século XIX, discurso este que alicerçado na ideia de 

instinto, promovia um reducionismo do sujeito, compreendendo-o a partir de um fixo padrão 

de comportamento e tomando como perversa toda e qualquer manifestação da sexualidade que 

não tivesse a meta de conduzir a preservação da espécie (MARQUES, 2020). 

 

2.3. O inquietante da sexualidade infantil 

 

No segundo dos Três Ensaios..., ao desvelar que há sexualidade nas crianças, Freud 

perturba o sono daqueles que se esforçam em apagar qualquer traço do sexual nos pequenos 

considerados como assexuados. O curioso é que estes “que recusam a existência da sexualidade 

infantil não cedem por isso na educação, mas perseguem, com o máximo rigor, as manifestações 

daquilo que recusam” (FREUD, 1916a/2019, pág. 198), chamando de maus hábitos infantis.  

Freud (1905/2016) inicia o ensaio denunciando a negligência do fator sexual na infância 

e encontra na amnésia infantil a razão para tal negligência. Esse peculiar fenômeno psíquico 

parece soterrar as recordações da pré-história do sujeito, situada já em sua existência individual, 

a infância, tais lembrança dos primeiros anos de vida não são conservadas na memória. Assim, 

aquilo que foi recalcado na infância, agora na vida adulta não pode ser reconhecido nas 

manifestações das crianças, pois “recusamos ativamente aquilo que põe em risco a coerência 

identitária. Pena que ela não exista!” (PORCHAT, 2019 In RODRIGUES, 2019, pág. 14). 

O emergir da concepção da sexualidade infantil é fundamental para os desdobramentos 

do saber psicanalítico, que situa a infância como tempo primordial para a constituição psíquica. 

Freud compreende que as experiências arcaicas do bebê vividas com seus cuidadores são fonte 

de prazer, assim, ao ser amamentado, esse encontro do pequeno com o seio – ou com seu 

substituto, como a mamadeira – é possibilitador de experiências de satisfação, que vão para 

além do apaziguamento das necessidades fisiológicas de nutrição.  

Há nesse encontro do lactente com esse(a) que exerce a função materna algo que excede 

a alimentação. Na mamada o bebê se deleita com o afluxo de leite quente, algo que foi 

experienciado como sensação prazerosa e que posteriormente busca ser repetida. Na ausência 



 
 

15 
 

do seio ele se satisfaz sugando uma parte do próprio corpo, eis aí uma característica crucial da 

sexualidade infantil, ela é autoerótica (FREUD, 1905/2016).  

Compreendendo a sexualidade infantil marcada pelo autoerotismo, Freud propõe que a 

pulsão não está dirigida para outras pessoas, mas encontra objeto de satisfação em partes do 

próprio corpo, sua meta sexual, portanto, é dominada por zonas erógenas, que são partes “da 

pele ou mucosa em que estímulos de determinada espécie provocam uma sensação de prazer de 

certa qualidade” (FREUD, 1905/2016, pág. 87). Na Psicanálise, a noção de uma erogeneidade 

multizonal sustenta o entendimento de que o corpo é uma superfície erógena, de modo que não 

é possível uma redução apenas à genitália, pois essa limitação do sexual aos aspectos genitais 

não dá conta do que desde a infância é possível ser observado (ORDUZ, 2017).  

Desse modo, a sexualidade infantil possui um caráter pré-genital, em que as pulsões 

parciais encontram satisfação nas mais diversas zonas erógenas que marcam fases da 

psicossexualidade do sujeito, sendo elas a fase oral, fase anal e fase fálica – esta última 

introduzida em 1923. A parcialidade da pulsão aponta para a predisposição polimorficamente 

perversa da criança. A sexualidade infantil foi nomeada de perverso-polimorfa, pois tudo aquilo 

que foge do objetivo cultural da procriação, servindo apenas à obtenção de prazer é tomado por 

perverso pela norma; e polimorfa porque suas pulsões parciais buscam a satisfação nas zonas 

erógenas, podendo assumir diferentes formas (FREUD, 1905/2016). 

Outros componentes da pulsão presentes na disposição perversa-polimorfa da 

sexualidade infantil são o masoquismo, o sadismo, o voyeurismo, o exibicionismo e os desejos 

homossexuais (MIGUELEZ, 2019). A dimensão da homossexualidade está presente em todos 

os casos clínicos de Freud, sua manifestação, mesmo que em estado latente em sujeitos 

manifestadamente heterossexuais, se justifica, pois, “todas as pessoas são capazes de uma 

escolha homossexual de objeto” (FREUD, 1905/2016, pág. 34), aquelas que não a fizeram de 

maneira consciente, a fizeram inconscientemente. A coexistência de componentes 

heterossexuais e homossexuais num mesmo sujeito se dá devido a constituição bissexual do ser 

humano (QUINET; JORGE, 2020).  

Freud se ocupa da sexualidade desde muito cedo, já no período da pré história da 

psicanálise, época de grande parte da correspondência com Fliess, que se deu de 1887 até 1904. 

Desde o início da década de 1890, a partir de suas observações clínicas, constata a importância 

dos fatores sexuais na etiologia das neuroses, tendo partido então para a investigação geral da 

sexualidade. No Rascunho K, que foi anexado à carta enviada a Fliess no dia 1 de janeiro de 

1896, ele discute a ideia de “forças recalcadoras, o asco, a vergonha e a moral, já mostrando, 



 
 

16 
 

então, que a sexualidade humana é tocada pela cultura, não sendo fruto (apenas) da natureza” 

(PAOLIELLO, 2020a, pág. 39). Se a sexualidade logo é tomada em suas teorizações, a 

bissexualidade não tarda a ser pensada, de modo que na carta 52, que Freud escreve a Fliess 

em 6 de dezembro de 1896, há menção a bissexualidade, temática que percorre dos primórdios 

até o final de sua obra. Encontramos no pensamento freudiano a importância do “papel da 

disposição bissexual na subjetivação da sexualidade” (IANNINI; TAVARES, 2019, pág. 7). 

A noção de bissexualidade inerente ao ser humano tinha uma posição tão preponderante 

que chegou a ser pensada enquanto possível título para os Três Ensaios..., na carta 145, de 7 

de agosto de 1901, Freud afirma a Fliess que seu trabalho se chamará A bissexualidade humana. 

Em 1905, encontramos um trecho em que se evidencia o quão primordial ela é, pois, em suas 

palavras: "desde que tomei conhecimento da noção de bissexualidade, considero esse fator 

decisivo e acho que, sem levar em conta a bissexualidade, dificilmente poderemos chegar à 

compreensão das manifestações sexuais que realmente se observam no homem e na mulher" 

(FREUD, 1905/2016, pág. 140). 

Freud insiste no quanto deve a Fliess com relação a bissexualidade: “a ideia em si é sua. 

Deve se lembrar que disse a você há anos que a solução estava na sexualidade, quando ainda 

eras rinologista e cirurgião, e anos depois corrigiu: na bissexualidade, e vejo que tem razão” 

(FREUD, 1901/2019, pág. 56). Sua meta era compreender o aspecto psíquico da bissexualidade, 

diferentemente de Fliess que a considera sob o plano da biologia geral e não enquanto um fator 

psicológico. Mesmo com as diferenças bem delimitadas, aquilo que servira como um móbil de 

união entre eles, esteve também na base de sua ruptura, já que Fliess sentiu que suas ideias 

foram roubadas (JORGE, 2005). 

A concepção da bissexualidade constitucional nos diz de uma disposição interna da 

pulsão, que se orienta tanto para a figura masculina quanto a feminina. Encontramos nas 

teorizações de Freud uma postura ética de abertura para compreender o diverso que é o humano. 

Assim a sexualidade pode se orientar por este ou aquele caminho, sem que um seja melhor do 

que o outro e vice versa, apenas diferente. Os ditos heterossexuais o são de maneira manifesta, 

por terem recalcado seus impulsos homossexuais, que existem em cada sujeito, assim quem não 

é homossexual de forma consciente o é de forma latente (FREUD, 1905/2016). 

Para além da bissexualidade constitutiva, outro elemento central da teoria psicanalítica 

quanto à sexualidade infantil é o complexo de Édipo, considerado o complexo nuclear das 

neuroses. Embora o termo tenha surgido só em 1910 no artigo Um Tipo Especial de Escolha de 

Objeto Feita Pelos Homens, seus vestígios já vinham sendo percebidos por Freud desde 1897, 



 
 

17 
 

quando numa carta a Fliess, declara que o apaixonamento do menino pela mãe e a hostilidade 

dirigida ao pai diz de um fenômeno universal da infância. Deriva daí o poder de atração da 

lenda grega de Édipo Rei, que fora transposta para o teatro por Sófocles, tendo em vista que 

esse mito expressa uma compulsão presente em todos nós, já que podemos considerar que “cada 

pessoa da plateia foi, um dia, um Édipo em potencial na fantasia, e cada uma recua, horrorizada, 

diante da realização de sonho ali transplantada para a realidade, com toda a carga de 

recalcamento que separa seu estado infantil do estado atual” (FREUD, 1897b/1986, pág. 273). 

Foi com o abandono da teoria da sedução, relatada na Carta 69, que a problemática 

edipiana pôde ser percebida, quando ele já não mais acredita em sua neurótica se abre a 

possibilidade de pensar na importância das fantasias. Ao se questionar quanto a veracidade 

daquilo que era relatado enquanto algo factual, pôde descobrir a realidade psíquica e os 

impactos que esta tem no sujeito (FREUD, 1897a/2018). A frequência com a qual as fantasias 

sexuais se ocupavam da temática parental levou a primeira suspeita quanto a existência de 

desejos incestuosos (MIGUELEZ, 2019). 

Em A Interpretação dos Sonhos (1900), encontramos no capítulo cinco os sonhos sobre 

a morte de pessoas queridas enquanto sonhos típicos. A interpretação freudiana é de que nessas 

manifestações oníricas a realização de desejo não é atual, mas de algum momento da infância. 

Freud afirma que “o homem costuma sonhar com a morte do pai, e a mulher com a morte da 

mãe [...] como se o garoto reconhecesse no pai, e a menina, na mãe, um rival no amor cujo 

afastamento só lhe traria vantagens” (FREUD, 1900/2019, pág. 296). Ele retoma as sombrias 

mensagens presentes nos mitos dos primórdios da humanidade, como a desagradável ideia do 

ilimitado poder do pai que o usa com brutalidade, bem representado por uma figura a quem 

recorrerá novamente em 1938 no texto A Cisão do Eu no Processo de Defesa, trata-se de 

Cronos, que devora seus filhos e que também tenta comer o mais jovem, Zeus, que salvo pela 

mãe, vem a castrar seu pai posteriormente (FREUD, 1938/2018) “e se coloca em seu lugar 

como senhor” (FREUD, 1900/2019, pág. 297). 

Num primeiro momento a questão edipiana fora pensada a partir de uma perspectiva de 

caráter natural, em que os desejos incestuosos, tomados como universais, eram compreendidos 

como orientados em direção ao outro sexo, em que o menino desejaria a mãe e a menina o pai. 

Aqui “o caminho parece fechado a qualquer interrogação a respeito da origem, da construção 

de uma posição subjetiva sexuada, masculina ou feminina. Nasce-se já homem ou mulher 

psiquicamente, tal como anatomicamente, e é natural ser heterossexual” (MIGUELEZ, 2019, 

pág.35). 



 
 

18 
 

As considerações acerca desse primeiro modelo do complexo edipiano, presente no 

pensamento freudiano entre a Carta 69 e o texto de Totem e Tabu (1913), o desenham conforme 

o que se denomina na teoria psicanalítica de “complexo de Édipo simples, ou seja, puramente 

positivo ou heterossexual” (MIGUELEZ, 2019, pág. 56). Com os desdobramentos de suas 

reflexões, teorizações mais complexas vão emergindo na maturidade do pensamento freudiano, 

de modo que, no trabalho O Eu e o Id (1923), Freud articula a constituição bissexual do ser 

humano com a questão edipiana e postula o complexo de Édipo completo. 

Nessa articulação o polo positivo (heterossexual) e o negativo (homossexual) são 

integrados à trama edípica, complexificando a discussão ao introduzir a coexistência de 

identificações e escolhas objetais tanto com quem realiza as funções maternas quanto paternas, 

o que se alinha com a bissexualidade, ressaltando a pluralidade (FREUD, 1923a/2011). Assim, 

o mesmo sujeito vivencia simultaneamente uma identificação com ambos os cuidadores e toma 

a ambos como objeto de seu desejo. Diferentemente do que se observava num primeiro 

momento, agora a compreensão psicanalítica não se baseia na natureza, os desejos em jogo são 

entendidos enquanto resultantes da história do sujeito por meio dos processos identificatórios e 

das escolhas de objeto (MIGUELEZ, 2019). 

 

2.4. O desejo fora do armário da Moral Sexual “Civilizada” 

 

Diante do que já foi exposto é possível perceber como Freud se posiciona no debate 

sobre a diversidade, mas é válido resgatar outros elementos, como seu pronunciamento a um 

jornal vienense, no ano de 1903, quanto a um escândalo envolvendo práticas homossexuais. Ele 

é claro ao afirmar que a homossexualidade não deve ser tratada nos tribunais, sua convicção é 

de que os homossexuais não são doentes. Com a mesma firmeza, em 1921, respondeu a uma 

carta de Ernest Jones – que estava na posição de presidente da International Psychoanalytical 

Association (IPA) e era contrário à admissão de um analista homossexual à sociedade – na carta 

de resposta, assinada por Freud e Otto Rank, eles manifestam não concordar com Jones. No ano 

de 1930, coerente com seu pensamento acerca do assunto, Freud assinou uma petição a favor 

da descriminalização das homossexualidades (PAOLIELLO, 2020a). Por fim, em 1935, Freud 

responde a carta de uma mãe preocupada com a homossexualidade de seu filho, escrevendo que 

“a homossexualidade certamente não é uma vantagem, tampouco é algo de que se envergonhar, 

não é nenhum vício, nenhuma degradação, não pode ser classificada como doença; nós a 

consideramos uma variação da função sexual” (FREUD, 1935/2019, pág. 349). 



 
 

19 
 

Como podemos constatar, por mais nítida que seja a postura freudiana frente a 

pluralidade sexual, não é um consenso na psicanálise, afinal de contas a psicanálise é ela própria 

diversa. Um mês após a carta de Freud e Rank, os berlinenses Karl Abraham, Max Eitingon e 

Hanns Sachs salientam motivos para seu posicionamento avesso a possibilidade de um sujeito 

homossexual tornar-se psicanalista (BULAMAH, 2014). A própria filha e herdeira intelectual, 

Anna Freud, manifestou-se contrária a ideia de que homossexuais praticassem a psicanálise, 

considerando que estes deveriam ser tratados, perspectiva semelhante a escola kleiniana 

(PAOLIELLO, 2020a). Mesmo sendo um revolucionário, manifestadamente a frente de seu 

tempo, o pai da psicanálise não escapa das conflitantes contradições que nos habita, assim 

 

assustado com a ideia de que sua filha pudesse se tornar realmente lésbica, 

Freud a desviou de seu desejo de explorar as camadas profundas de seu 

inconsciente. Ele a encorajou tanto mais a desempenhar um papel maior no 

movimento psicanalítico quanto esperava vê-la engajar-se num trabalho 

intelectual intenso. O tratamento de Anna com seu pai acabou de uma forma 

curiosa. Certamente, ele lhe permitiu afirmar-se como uma futura chefe da 

escola, mas ele também teve como consequência lhe fazer odiar sua própria 

homossexualidade ao ponto de depois, durante toda sua existência, mostrar-se 

hostil à ideia de que os homossexuais possam praticar a Psicanálise 

(ROUDINESCO, 2020, pág. 111). 

 

Retomando o fio que nos conduz num breve recorte da história, no período dos anos 20 

até o final dos anos 40, com a ascensão do nazismo, a homofobia se intensificou pela Europa. 

Houve consequentes retrocessos no que tange aos movimentos inclusivos das diferenças. Foi 

cancelada a votação para anular o parágrafo 175 das leis alemãs, que tomava as práticas 

homossexuais como crime, tendo sofrido alterações que o tornaram ainda mais rigoroso. Num 

primeiro momento, antes dos tempos de guerra total, a ordem não era de exterminar, mas de 

reabilitar os homossexuais, recolocando-os no caminho de uma sexualidade “normal”, ou seja, 

heterossexual e reprodutiva. A sentença além da prisão era a esterilização, comumente pela 

castração, tendo sido ampliada em 1942 por Hitler para a morte (PAOLIELLO, 2020a; 

BULAMAH, 2014). 

No ano de 1937, um triangulo na cor rosa foi imposto aos homossexuais presos nos 

campos de concentração, eles eram destinados a realizar as piores tarefas, além de serem alvos 

de ataques dos guardas, sofriam a violência de outros prisioneiros. Estima-se que o número de 

homossexuais assassinados durante o regime nazista tenha ultrapassado os 100 mil 

(PAOLIELLO, 2020a). Mesmo após a derrota, a violência contra os homossexuais se mantinha 

socialmente autorizada (BULAMAH, 2014). Com a queda do nazismo, os prisioneiros 

homossexuais permaneceram encarcerados, tendo em vista que o parágrafo 175 seguia 



 
 

20 
 

enquanto lei vigente na Alemanha até sua revogação, que apenas se deu em 1994 

(PAOLIELLO, 2020a). 

Após o triunfo na Segunda Guerra Mundial, os Estados Unidos se consolidaram como 

potência econômica e ideológica, tendo a língua inglesa se tornado universal nos congressos e 

publicações da psicanálise. Desde seu desabrochar em território estadunidense, a psicanálise 

harmonizou-se com a medicina e seus ideais, resultando num freudismo irreconhecível e aliado 

aos códigos morais da sociedade (BULAMAH, 2014).  

Com o advento do Diagnostic and Estatistical Manual of Mental Disorders (DSM), 

publicado em sua primeira versão em 1952, a Associação Americana de Psiquiatria classificou 

a homossexualidade como um diagnóstico incluso nos desvios sexuais, categorizado no grupo 

de Perturbações Sociopáticas de Personalidade, junto do fetichismo, sadismo sexual e pedofilia. 

Até o ano de 1973, o DSM teve seis reedições revisadas em que a homossexualidade 

permanecia mantida como desvio sexual. Paralelamente, a Organização Mundial da Saúde 

(OMS), em 1948, na sexta revisão do Código Internacional de Doenças (CID), passou a incluir 

a homossexualidade na categoria de personalidade patológica (PAOLIELLO, 2020a). 

No que tange a problemática de patologizar as orientações sexuais que divergem da 

heterossexualidade, além dos estereótipos e da legitimação da violência física e simbólica no 

campo social, houve no âmbito da saúde a oferta de uma suposta terapêutica, que trouxe 

consideráveis danos, a “cura gay” intensificou sofrimentos. Entre alguns dos “tratamentos” para 

a “cura” das homossexualidades é possível listar  

 

intervenções cirúrgicas como castração, vasectomia, lobotomia, esterilização, 

clitorodectomia e histerectomia; intervenções químicas com estimulação 

sexual, indução de depressão sexual e injeção de hormônios (estrogênio e 

testosterona), e intervenções psicológicas, como a prescrição de abstinência, 

terapia de ajustamento, psicanálise, hipnose e terapia aversiva (MACEDO; 

SÍVORI, 2018, pág. 1418). 

 

A retirada das homossexualidades do rol de transtornos mentais foi uma vitória 

conquistada pela mobilização política e luta dos movimentos sociais. Foi num bar nova-

iorquino que se levantou uma resistência contra a força mortífera da perseguição policial. 

Administrado pela máfia em condições precárias, Stonewall era o único bar em Nova York que 

permitia que seus clientes (gays e trans) pudessem dançar. “Como sempre ocorria nos poucos 

pontos de encontro gay tolerados na época, o bar e seus clientes sofriam permanente 

perseguição da polícia” (REITTER, 2019, pág. 43). 



 
 

21 
 

A revolta de Stonewall, que se deu no dia 28 de junho de 1969, é um marco histórico, 

uma virada na posição subjetiva. Para Jorge (2020), é verdadeiramente uma conquista analítica, 

a saída do armário e da condição de objeto da perseguição policial para as ruas é um movimento 

de encontrar a própria voz, saindo do silenciamento da tristeza, amargura e vergonha, para 

assumir uma posição de sujeito desejante com orgulho. "Com os avanços desencadeados pelo 

evento Stonewall, houve um grande giro de discurso e o ‘amor que não ousava dizer seu nome’, 

ganhou direito de cidadania” (QUINET; JORGE, 2020, pág. 9). 

Em 1970, ativistas do movimento que acabara de nascer, invadiram o congresso da 

APA, argumentando que a patologização das homossexualidades era o principal fator de 

sustentação para o preconceito contra a diversidade sexual (PAOLIELLO, 2020a). A mensagem 

aos psiquiatras naquele momento era: “deixem de falar de nós e comecem a falar conosco” 

(REITTER, 2019, pág. 45). Em resposta ao protesto, nos anos de 1971 e 1972, foi discutido o 

assunto e votado pela despatologização das homossexualidades, em 1973 o comitê recomendou 

a retirada do diagnóstico do DSM e em 1974 a decisão foi aprovada (PAOLIELLO, 2020a). 

Charles Socarides, representante dos psicanalistas e aquele que de maneira mais tenaz 

se opôs à despatologização, defendia a posição moralista apoiada na biologia de que o homem 

e a mulher acasalam normalmente com o sexo oposto (REITTER, 2019, pág. 45). Questão que 

já foi abordada no presente trabalho, mas vale resgatar o raciocínio freudiano para compreender 

se enquanto psicanalista ele estava posicionado tal qual Freud. Mergulhando na obra freudiana, 

é possível observar que a sexualidade seguindo um determinado caminho é qualificada como 

normal, algo que aparece nos Três Ensaios... quando ao resumir o que foi apontado até o 

momento quanto ao desenvolvimento da sexualidade infantil, diz que as 

 

características da vida sexual infantil, que é essencialmente autoerótica 

(encontra seu objeto no próprio corpo) e que seus instintos parciais se 

empenham na obtenção do prazer, em geral, sem conexão entre si e de forma 

independente. O resultado do desenvolvimento é a chamada vida sexual 

normal do adulto, na qual a obtenção de prazer ficou a serviço da função 

reprodutiva e os instintos parciais, sob o primado de uma única zona erógena, 

formaram uma organização sólida para alcançar a meta sexual num objeto 

sexual externo (FREUD, 1905/2016, pág. 107). 

 

Segundo Quinet (2020), Freud frequentemente utiliza o termo “normal” quando se 

refere a heterossexualidade, o que pode acarretar numa interpretação do normal enquanto 

sinônimo de saudável e do anormal como patológico. O autor afirma que na psicanálise 

houveram correntes que enalteceram a relação genital entre homem e mulher, fazendo da 

heterossexualidade o modelo de orientação sexual normal, tendo como o rumo para o qual a 



 
 

22 
 

análise deveria percorrer, levando o analisando que assim atingiria sua suposta maturidade 

sexual. Contudo, “a partir da posição ética de Freud e de seus textos sobre a moral sexual, 

podemos interpretar o ‘normal’ em Freud como relativo à norma social e o anormal como o 

‘caminho proibido pela sociedade’ segundo suas palavras” (pág. 94). 

No que tange ao desenvolvimento convergente com a norma, Freud (1905/2016) afirma 

que o desenvolvimento da organização sexual culmina na subordinação das pulsões parciais 

sob primado da genitalidade, sendo o estabelecimento de tal primado posto a serviço da 

reprodução a última fase percorrida pela organização sexual. Já no texto Desenvolvimento da 

Libido e as Organizações Sexuais (1916b/2019), ele percebe um paralelo da sexualidade com 

relação ao psiquismo, pois enquanto muitos tomam consciente e psíquico como sinônimos, a 

psicanálise amplia o conceito de psíquico reconhecendo que este vai para além das fronteiras 

do consciente, o que de modo muito semelhante ocorre com o sexual tomado como sinônimo 

de genital, algo que encontra objeção na perspectiva freudiana ao postular “um sexual que não 

é genital, que não tem nada a ver com a reprodução” (pág. 212). 

Barbero (2005) ressalta que na psicanálise as condutas sexuais não convencionais, como 

as homossexualidades, são tomadas muitas vezes como perversão. A moralidade envolta 

naquilo que diverge da norma imposta encontra contraponto na teoria freudiana, que desfaz a 

barreira do normal e do patológico, derruba o véu que separa aquilo que até então encontrava-

se demarcado, quebra essa muralha de ideias preconcebidas. “Isso porque a Psicanálise não se 

situa no âmbito da ‘moral civilizada’ nem da medicina com seus ideais de saúde e normalidade, 

e seus critérios de doença e de patologia” (QUINET, 2020, pág. 94). 

Sendo considerada normal, para a sociedade, a sexualidade que está em função da 

reprodução, como já vimos, algo de que Freud discorda claramente ao ampliar o conceito de 

sexualidade, devolvendo assim a sua amplitude correta. A sexualidade é inconsciente, o 

inconsciente é o infantil e este é perverso polimorfo, de modo que toda sexualidade é perversa. 

Nesse sentido, Freud promove a despatologização das perversões ao considerar que a 

essência da sexualidade humana é perversa (QUINET, 2020). Facilmente é possível observar 

traços de perversão na dita vida sexual normal, o próprio beijo é enquadrado nas condições de 

um ato de perversão, tendo em vista que ele não consiste na união dos genitais, mas sim de duas 

zonas erógenas bucais (FREUD, 1916b/2019). Partindo dos fenômenos socialmente repudiados 

e cientificamente patologizados, o movimento freudiano é aquele que vai do dito patológico até 

a sua presença no suposto normal, de modo que as aberrações sexuais não estão assim tão longe 



 
 

23 
 

quanto gostariam aqueles que repudiam as orientações sexuais dissidentes, como as 

homossexualidades. 

 A postura freudiana com relação às homossexualidades não é da ordem da “moral 

sexual”, o que vemos, desde os primórdios da Psicanálise, é uma posição ética contra a 

perspectiva normativa, que suscita o pathos. Em Freud (1916a/2019) é reconhecido que há 

impulsos homossexuais em cada sujeito, e que boa parte dos sintomas neuróticos dão expressão 

a essa homossexualidade latente. Uma premissa que fala do outro, mas que fala também de si. 

É possível escutar a homossexualidade em Freud e a homossexualidade de Freud, na medida 

em que ao conhecer a história do autor nos deparamos com suas relações com Breuer, Fliess, 

Jung e Ferenczi.  

Diferentemente dos saberes científicos, que a serviço de uma moral sexual dita 

“civilizada” – e aqui os parênteses de Freud (1908/2015) são provocativos – visam uma 

alienação dos sujeitos, ditando o que é normal e, portanto, desejável, ao paço em que lançam 

tudo aquilo que foge a essa normatização no rol das aberrações, a psicanálise emerge como uma 

disciplina outra, que não se coloca a serviço dessa normatização dos indivíduos, colaborando 

em processos de adoecimento, como o que ao longo da história ocorreu com as sexualidades 

desviantes da norma.  

Freud despatologiza as perversões, as homossexualidades e em última análise a própria 

sexualidade, compreendida como plural e não única, que é pulsional e não instintiva, não 

limitada a enquadramentos morais que visam lhe colocar a serviço da reprodução e lhe tomam 

como sinônimo de genitalidade, num reducionismo empobrecedor, mas não ingênuo, que serve 

às relações de poder. A sexualidade é perversa, surge latente nas fantasias dos neuróticos, tal 

como manifesta nos comportamentos dos perversos, afinal a neurose é o negativo da perversão 

(FREUD, 1905/2016). 

Sexualidade, esse horror severamente combatido fora, no outro, naquele que ama, transa 

e goza de forma diversa do Eu. Tão repreendida pelo social, tão repugnante para a moral, tão 

abjeta para aqueles que se levantam contra a diversidade das pessoas LBTQIA+, numa ação 

que visa a marginalização, uma tentativa de aniquilação dessas subjetividades, que trazem 

consigo a marca da diferença. Esse horror não está apenas no outro, não está lá fora, mas dentro 

e é talvez justamente por esse motivo que exista tanta implicação com essa questão, talvez seja 

justamente por esta razão que incomode tanto como o outro ama, transa e goza. 

  



 
 

24 
 

3. OS ECOS DE NARCISO E O SILÊNCIO MORTÍFERO DE SUJEITOS LGBTQIA+  

   

3.1. Narciso face ao espelho: os contornos que delimitam o Eu  

   

Pensar a formação do Eu implica em penetrar nos estudos sobre a constituição do 

narcisismo, visto que os contornos que circundam o sujeito, as linhas que o delimitam se dão 

no emaranhado da trama narcísica. Conforme Freud (1914/2010) sustenta em seu importante 

trabalho Introdução ao Narcisismo, nos primórdios da vida não há uma unidade comparável ao 

Eu, este se constituirá. O surgimento do Eu se dá na passagem da condição de despedaçamento, 

de um corpo fragmentado, não integrado, próprio do autoerotismo, para uma experiência de 

unificação de si, em que as bordas são desenhadas com o estabelecimento de fronteiras que 

demarcam o dentro e o fora e que separam o Eu do Não-Eu.  

É no contato com o mundo externo que o Eu pode emergir a partir das identificações 

com os traços dos objetos com os quais estabelece relação. O outro oferece elementos que o 

bebê coloca para dentro ao percebê-los como bons, assim o fenômeno fundante do aparelho 

psíquico se dá pela via da introjeção dos aspectos que agradam, já que ao introjetar o objeto 

ocorre uma ampliação do Eu e consequente restrição de seus limites (CAMPOS, 2020).  

Ferenczi (1909/2011) foi o responsável pelo conceito de introjeção, mecanismo inverso 

da projeção. Ele parte da dinâmica presente na psicose e na neurose para ilustrar sua ideia. 

Enquanto em quadros psicóticos como o da paranoia é projetado fora aquilo que não pode ser 

reconhecido dentro, nas neuroses o que aparece em cena é a busca por incluir em seu mundo 

interno tanto quanto possível daquilo que lhe interessa no mundo externo, para fazer disso 

objeto de sua fantasia. A partir da experiência psicanalítica podemos pensar tanto a projeção 

paranoica quanto a introjeção neurótica enquanto exagerações de mecanismos do psiquismo 

encontrados na constituição do Eu de todo sujeito.  

No início da vida, o bebê experiencia tanto os estímulos internos quanto os externos de 

maneira monista, apenas mais tarde o monismo cederá lugar para o dualismo. Para que venha 

a ser possível a diferenciação dentro e fora, será necessário que o bebê realize sua primeira ação 

projetiva, a “projeção primitiva”. No entanto, nos dirá Ferenczi, uma parte do mundo externo 

se opõe, não se deixa expulsar assim facilmente do Eu e persiste em se impor: “ama-me ou 

odeia-me” (FERENCZI, 1909/2011, pág. 96). O Eu cede, reabsorve um pedaço do mundo 

externo e o incluí em si, dessa maneira se constitui a primeira introjeção, que por sua vez o 

autor denomina de “introjeção primitiva”.  



 
 

25 
 

Pensando na diferenciação entre o dentro e o fora, o bom e o mau, é possível 

acompanharmos Freud (1925a/2018), que nos assiná-la numa direção semelhante à de Ferenczi, 

ao afirmar que aquilo que é sentido como bom é introjetado, enquanto o mau será jogado para 

fora. Ele nos aponta que no momento em que vigoram as mais antigas pulsões orais, é como se 

fosse expresso que o que me agrada eu quero comer e ao devorar introduzo isto em mim, 

enquanto aquilo que é tomado como ruim, eu quero cuspir, tirar de mim, de modo que, ao 

regurgitar, eu expulso de mim isto que deve se manter fora.  

Nesse movimento de delimitação do espaço interno e externo e na possibilidade de 

diferenciação entre o Eu e o Outro, a identificação é um mecanismo que possui papel 

preponderante. Numa nota de rodapé do célebre texto que institui a segunda tópica, Freud 

(1923a/2011) nos diz quanto aos processos identificatórios iniciais, que num momento arcaico 

o mais prudente seria dizer de uma identificação com ambos os pais, posto que a diferença entre 

os sexos ainda não é conhecida. Retomando o conceito de bissexualidade constitutiva, temos 

em mente que nesse intrincado processo o sujeito deseja os cuidadores, mas também se 

identifica com eles, nesse sentido ele deseja ter e deseja ser ambos (MCDOUGALL, 1999).   

A identificação, entendida enquanto a mais arcaica manifestação de uma vinculação 

afetiva, se dá de acordo com o modelo oral, num movimento canibal, em que o objeto é 

devorado (FREUD, 1921/2011). Os processos identificatórios nos ajudam a pensar a fundação 

do Eu, que se dá na relação do bebê com o outro, tendo em vista que é justamente a partir “do 

encontro com o olhar totalizador da mãe que um Eu pode ser estruturado” (MIGUELEZ, 2015, 

p.44). Segundo Marion Minerbo (2019) as identificações primitivas fundam os alicerces do 

narcisismo primário, “a primeira delas permite ao sujeito ter a experiência de um contorno 

corporal próprio. É a matriz para a experiência de ter fronteiras egóicas próprias, condição para 

um dia, diferenciar-se do objeto” (pág. 106).  

O momento inaugural da constituição do Eu depende de que o outro realize uma função 

de espelho para o bebê, ou seja, devolva por meio do olhar seu reflexo enquanto um outro, 

diferente da mãe. Tal movimento proporciona uma totalidade corporal mediante a percepção 

de sua própria imagem (JORGE, 2005), essa fase denominada de estádio do espelho por Lacan 

(1949/1998), configura, segundo o autor, uma identificação, de modo que uma transformação 

é produzida no sujeito ao assumir uma imagem, assim   

   
A vivência de unidade que o bebê tem nesse momento, com a súbita obtenção 

de um contorno nítido e definido, estabelece a passagem da sensação de um 

corpo espedaçado, no qual há uma indiferenciação entre seu corpo e o de sua 

mãe, para a do corpo próprio (JORGE, 2005, pág. 45).   



 
 

26 
 

Nesse sentido, a dispersão polimorfa será integrada a partir do olhar do outro que 

delineia os limites, sendo por meio desse outro que será possível existir um Eu. A ausência de 

demarcações cederá lugar para as fronteiras desse outro que não faz parte de mim, que se 

ausenta e me deixa comigo mesmo. A princípio não há uma diferenciação clara entre o Eu e o 

outro, estando misturado com o objeto, que é tomado como fundamental para realizar funções 

psíquicas que a criança ainda não dá conta de realizar por si só. Com as ausências do cuidador 

que exerce as funções maternas, se dará início a percepção desse outro enquanto separado. 

Assim, o modelo da frustração oral ilustra como a separação vai sendo percebida, pois esse que 

se retira e não gratifica o bebê quando ele quer é concebido como não-eu, ao passo em que “a 

criança começa a ter o sentimento de existir por si própria e de ter sentimentos, desejos e 

pensamentos próprios” (MINERBO, 2019, pág. 145).  

No eixo narcísico da constituição do Eu, ao experienciar o espelhamento do próprio 

corpo, uma primeira identificação ocorre com o invólucro corporal, momento em que se funda 

as fronteiras do Eu, aqui se nota o Eu-pele descrito por Anzieu (MINERBO, 2019). A pele é o 

que liga as partes em um todo unificado. “A instauração do Eu-pele responde à necessidade de 

um envelope narcísico e assegura ao aparelho psíquico a certeza e a constância de um bem-

estar de base” (ANZIEU, 1989, pág. 44). O sujeito se percebe separado do outro que exerce a 

função materna, com a noção de um corpo próprio, podendo criar, portanto, sua imagem 

corporal. O Eu agora terá a função de manter as fronteiras íntegras, para isso mobilizará 

mecanismos defensivos contra angústias de aniquilamento (MINERBO, 2019).  

O Eu a princípio é sobretudo um Eu corporal (FREUD, 1923a/2011). Essa totalidade 

que é capturada pelo espelho e organizada por intermédio da unificação do corpo e do erotismo, 

permite essa noção inicial de quem sou, o que se mostra uma tentativa de fazer frente a essa 

fragmentação inevitável dos primórdios que nos lança ao desamparo. A integração da imagem 

de si possibilita uma saída desse dispersivo momento autoerótico para um investimento 

libidinal no Eu, ou seja, o narcisismo significa a possibilidade do Eu ser tomado como objeto 

da libido (FREUD, 1914/2010).  

 Esse investimento no próprio Eu – dos primórdios da constituição psíquica – diz do 

narcisismo primário, primordial para a subjetivação. É o momento em que o bebê será o centro 

e o âmago da criação para os pais, que investem esse bebê, revivem nele o seu narcisismo, que 

em determinado momento foi preciso ceder e que agora, renascido das cinzas, possibilita que 

eles possam narcisizar o filho, que é banhado pelos investimentos parentais, tornando-o Vossa 

Majestade, o bebê (FREUD, 1914/2010).  



 
 

27 
 

 Narcisismo se refere ao modo pelo qual o sujeito se relaciona libidinalmente consigo 

mesmo, portanto, implica no amor a si e também em sua ausência, no quanto o sujeito se adula 

ou se odeia, assim como na admiração ou no desprezo que sente por ele próprio, além dos 

sentimentos de culpa. São dimensões da relação consigo mesmo que vão para além do que se 

difundiu como questão narcísica, em que por vezes de forma simplista se resume ao sujeito que 

se ama (ROUSSILLON, 2023).  

Tanto na teoria psicanalítica quanto na mitologia, a problemática narcísica é mais 

complexa do que o senso comum tem propagado. Em Freud (1914/2010) é evidenciado que o 

movimento de retração narcísica ao se desdobrar num represamento da libido no Eu é uma 

experiência sentida pelo sujeito como desprazerosa. No mito de Narciso, sua paixão por si 

próprio é tão avassaladora que o paralisa frente sua imagem, ali ele perece frente o sublime, 

“esse amor comporta em si uma espécie de êxtase destrutivo, um apagamento de si na relação 

consigo” (ROUSSILLON, 2023, pág. 15).  

   

3.2. A renúncia do lugar de Eco em nome da diferença e as questões de gênero  

   

Roussillon (2023) ressalta que ao nos debruçarmos sobre a mitologia, nos deparamos 

com uma espécie de duplo de Narciso, Eco. Uma jovem ninfa que fora amaldiçoada por Hera, 

por ter ousado enganá-la ao ter se posto a falar ininterruptamente para desviar a atenção da 

deusa e, desse modo, acobertar Zeus em suas traições. Em sua vingança, Hera determinou que 

a ninfa não teria uma fala própria, estava sentenciada a repetir apenas a última palavra ou som 

que viesse a ouvir, ela agora se pronunciaria ecoando o desejo dos outros. Eco tem seu trágico 

fim traçado ao conhecer Narciso, por quem se apaixona perdidamente e por quem é rejeitada, 

o que a leva a um quadro anoréxico, no qual parou de comer e definhou, tendo seus ossos se 

transformado em pedras, a ninfa desapareceu, restando apenas sua voz.  

O lugar que Eco ocupa diante de Narciso nos remete a posição do filho quanto aos 

desejos parentais, em que por vezes sua autenticidade é rejeitada, tendo em vista que sobre a 

criança está imposto que ela “deverá concretizar os sonhos não realizados de seus pais, tornar-

se um grande homem ou herói no lugar do pai, desposar um príncipe como tardia compensação 

para a mãe” (FREUD, 1914/2010, pág. 37). Os pais precisam renunciar a suas fantasias, 

permitindo que seus filhos possam se constituir para além de suas expectativas e as crianças 

precisam renunciar ao lugar de Eco para se subjetivar encontrando sua própria voz. 



 
 

28 
 

Caso contrário, assim como a ninfa, a criança se depara com um ambiente em que não 

pode se expressar de forma criativa, já tendo idade pra compreender melhor o que é esperado 

dela poderá se posicionar enquanto pura imitação do outro, presa numa posição mimética. Esta 

é uma realidade em lares que não acolhem as manifestações infantis que divergem das 

normatividades, tais manifestações vão sendo repreendidas e fazem do destronar de Vossa 

Majestade uma experiência ainda mais sofrida do que a castração já é por si só.   

A criança que se encontra ocupada da difícil tarefa de dar conta dos anseios parentais, 

não conseguindo se desvencilhar do desejo do outro pode se ver diante de entraves que 

dificultam os avanços em seu processo de subjetivação. Não havendo espaço para seu Eu, quase 

que atrofiado diante da presença do Supereu, instância portadora do Ideal de Eu, que demanda 

perfeição do Eu (FREUD, 1933a/2010). Originário das primitivas identificações com os pais 

na idade mais tenra, o Ideal de Eu (FREUD, 1923a/2011), traz para o Eu como ele deve ser para 

que possa readquirir a experiência de perfeição narcísica que fora perdida e que é própria do 

momento em que ainda reinava soberano (FREUD, 1914/2010). Como Eco, impossibilitada de 

ter voz própria e ser ela mesma, a criança repete aquilo que advém do Ideal de Eu, deseja pra 

si o que o outro deseja pra ela, se constitui conforme aquilo que o outro espera dela, numa 

mimese do desejo do outro.  

Se o filho se encontra na posição subjetiva de Eco, os cuidadores que podam toda e 

qualquer manifestação desviante do esperado pela norma se posicionam tal como Narciso, tão 

presos em seu próprio reflexo, que não dão conta de lidar com a alteridade dos filhos. Num 

ímpeto aglutinador, numa tentativa de homogeneizar aquilo que se apresenta diverso e, desse 

modo, transformar o que é estranho ao Eu em familiar, o narcisismo se ergue incumbido de 

eliminar as diferenças (PINHEIRO, 1999).  

As consequências dessa conflitiva no campo da intersubjetividade, ou seja, na relação 

entre o Eu e o outro, serão aprofundadas posteriormente, antes será necessário adentrar nas 

especificidades das questões de gênero, tendo em vista a temática que norteia o presente 

trabalho. O desencontro entre o que é esperado pelo outro e o que vai sendo manifesto pela 

criança se dá pela fragilidade do discurso dominante que – avesso a diferença, se propõe 

erroneamente a determinar a priori as vicissitudes pulsionais – tomando sexo biológico como 

sinônimo de gênero, ignora que este não é resultante da anatomia do corpo e que a princípio 

nada está dado.   

 De acordo com Ceccarelli (2019), a partir da escuta clínica foi possível compreender 

que a identidade sexual, que mais tarde passou a ser nomeada de identidade de gênero, não 



 
 

29 
 

possui uma dependência dos caracteres sexuais com os quais o bebê nasce, não há nenhuma 

causalidade natural, genética ou hormonal. A formação da identidade de gênero é um complexo 

processo de desenvolvimento da masculinidade e da feminilidade e que não resulta em um 

homem puramente masculino e nem em uma mulher absolutamente feminina.   

Gênero concerne a um conjunto de traços de masculinidade e de feminilidade que há 

em uma pessoa, ambos os aspectos estão misturados num mesmo sujeito. Assim, em alguém 

com identidade de gênero masculina há uma predominância maior da masculinidade em 

detrimento da feminilidade, enquanto na pessoa com identidade de gênero feminina se observa 

o inverso (STOLLER, 1978 apud CECCARELLI, 2017). A existência de características 

masculinas e femininas em todos os sujeitos advém da constituição bissexual, nessa 

perspectiva, a ideia de uma masculinidade pura ou feminilidade absoluta são apenas 

construções teóricas de caráter duvidoso (FREUD, 1925b/2011).  

Foi a partir do trabalho pioneiro de John Money, Robert Stoller e Ralph Greenson, que 

o conceito de gênero surge, eles foram os precursores do estudo de gênero no campo 

psicanalítico. Na década de 1950, gênero foi introduzido enquanto conceito pelo psicólogo John 

Money, o que contribuiu para assinalar a não existência de uma relação natural entre o sexo 

biológico e sua identidade de gênero. Os psicanalistas Ralph Greenson e Robert Stoller, 

posteriormente contribuíram com o desenvolvimento do conceito. Mal acolhido pela 

psicanálise, entre outros motivos, por ser compreendido enquanto pertencente ao campo social, 

o conceito de gênero foi importado pela teoria feminista, que o desenvolveu pensando as 

questões políticas (LATTANZIO, 2021).  

As contribuições dos Estudos de Gênero e das Teorias Queer numa posição crítica do 

modelo hegemônico tem possibilitado importantes reavaliações. O entendimento do gênero 

como não binário permite uma transformação do olhar sobre ele como múltiplo e fluido, além 

de colocá-lo enquanto instrumento de luta política no que tange as determinações dos corpos e 

do prazer. “Sendo o gênero um continuum entre dois extremos performáticos – o ‘todo 

masculino’ e o ‘todo feminino’ – então cada um se situa livremente na parte do continuum que 

ele se identifica, dentro de sua história, de forma durável ou provisória” (CECCARELLI, 2019, 

pág. 23).  

Lattanzio (2021) sustenta que a abordagem do gênero deve considerar a tensão existente 

entre a identidade e a alteridade. Sendo necessário salientar a não existência de uma suposta 

essência masculina ou feminina e tampouco de uma escolha consciente quanto ao gênero, já 

que a partir da psicanálise não se acredita em um sujeito plenamente consciente, autônomo e 



 
 

30 
 

livre de conflitos. “Ninguém nasce sexuado, posto que as bases que sustentam as identificações 

constitutivas do eu e as futuras escolhas de objeto são vicissitudes das relações do recém-

nascido com o Outro” (CECCARELLI, 2017, pág. 62). A identidade de gênero se dá pela 

simbolização possível do confronto com o outro, aqui é ressaltado a primazia da alteridade na 

constituição do psiquismo (LATTANZIO, 2021).  

Embora não encontremos em Freud o termo “gênero”, visto que em alemão, sexo e 

gênero são designados numa só palavra, é possível constatar na concepção freudiana que a 

primeira distinção que a criança faz quanto aos homens e mulheres ocorre sem levar em conta 

o órgão sexual. A diferenciação pai e mãe já se dá antes da castração, ou seja, antes da 

descoberta da diferença sexual. Nesse sentido, o que irá distinguir os gêneros não será o sexo 

anatômico e este não garante a priori o gênero (CECCARELLI, 2017).  

No que tange a distinção anatômica entre os sexos, Freud (1925b/2011) postula que o 

encontro da criança com os genitais do sexo oposto desencadeia consequências psíquicas. 

McDougall (1999) assinala que pesquisas psicanalíticas posteriores constataram que por volta 

dos quinze meses de vida, portanto, bem antes da crise edípica, a descoberta das diferenças 

sexuais anatômicas provoca significativa angústia nas crianças de ambos os sexos. Sendo assim, 

a descoberta da diferença entre os sexos é traumática porque aquilo que é diferente provoca 

repulsa.  

Na perspectiva de Ceccarelli (2017), toda e qualquer tentativa de conceituar a 

problemática da diferença sexual tomando a criança como já sendo a priori um menino ou uma 

menina “corre o risco de invalidar todo esforço de Freud para separar o biológico do 

psicológico: feminilidade e masculinidade são representações do falo” (pág. 60). O autor 

sustenta que diante das variáveis que são encontradas na construção da psicossexualidade, é 

possível pensar que tanto a masculinidade quanto a feminilidade não coincidam com o sexo 

biológico.  

Na nota de rodapé 16 do texto Mal-estar na Civilização, Freud (1930/2010) retoma sua 

ideia de uma disposição bissexual nos sujeitos e afirma que embora biologicamente se possa 

dizer se alguém é pertencente ao sexo masculino ou feminino – o que talvez fosse melhor 

descrito como macho ou fêmea – por meio da anatomia, o mesmo não pode ser dito no que 

tange ao psíquico, pois o que há de masculino e de feminino psicologicamente não é assim tão 

facilmente reconhecido. Há aqui algo de revolucionário, pois a masculinidade e a feminilidade 

são tomadas como resultados de complexos processos que ultrapassam toda e qualquer 

determinação anátomo-fisiológica, a anatomia não é o destino. Compreender a diferença com 



 
 

31 
 

base na anatomia não dá conta de resolver o problema (CECCARELLI, 1999), a diferença 

sexual na verdade diz da alteridade.  

Para além da diferenciação entre gênero e sexo biológico, é importante distinguir destes 

a orientação sexual. Na análise da jovem homossexual, Freud (1920b/2018) já mostrava estar 

atento a essa distinção. Enquanto a literatura da época tratava essa questão como se os caracteres 

sexuais somáticos (as características sexuais anatômicas), o caráter sexual psíquico (posição 

masculina ou feminina, ou seja, a identidade de gênero) e o tipo de escolha objetal (para qual 

objeto se orienta o desejo) estivessem sempre alinhados, o autor se opunha a tal ideia, pois para 

ele essa equação não resulta em conformidade, os três aspectos variam independentemente um 

do outro.  

Enquanto o sexo é da ordem do dual, o sexual é polimorfo, múltiplo, diverso, de acordo 

com Laplanche (2015, pág. 155), que os diferencia, dizendo que o sexo “o é pela reprodução 

sexuada e também por sua simbolização humana, que fixa e engessa a dualidade em 

presença/ausência, fálico/castrado”, já o Sexual “fundamenta-se no recalque, no inconsciente, 

na fantasia. É o objeto da Psicanálise. O resíduo inconsciente do recalque-simbolização do 

gênero pelo sexo”. O autor salienta que o gênero é plural, tomado geralmente como duplo, 

masculino e feminino, mas ele não o é por natureza.  

Tendo em vista que a priori nada está dado e que não há um caminho natural a ser 

percorrido, o sujeito em constituição ainda não se colocou numa posição de gênero, não tendo 

realizado a marcação de uma identidade sexual, há um trabalho a ser executado para se 

identificar com um gênero. Como foi fundamentado até aqui, este não é o resultado do corpo 

anatômico, mas sim advém de identificações inconscientes, ou seja, se trata de uma posição 

inconscientemente construída a partir de processos identificatórios. Assim como, por meio da 

erogeneização, o corpo será pulsionalizado, promovendo uma transformação do corpo 

biológico em corpo erógeno, também será necessário construir sua identificação de gênero.  

Para analisar esta questão com maior profundidade, será abordado um fragmento do 

pensamento de Jean Laplanche e Paulo de Carvalho Ribeiro, sendo necessário recuar para um 

período arcaico do início da vida, que pôde ser pensado a partir de contribuições pós freudianas 

que se deu nos desdobramentos da teoria psicanalítica.  

O bebê humano nasce em total estado de desamparo, aberto ao mundo e aos mais 

diversos estímulos que se impõem a ele, sua posição é passiva frente as invasões provenientes 

do ambiente. É nesse contexto que Laplanche (1992 apud LATTANZIO, 2021) irá reconhecer 

que a pulsão e o inconsciente se dão no confronto com a alteridade, desenvolvendo sua teoria 



 
 

32 
 

da sedução generalizada. Assim, por meio dessa abertura possível pela passividade originária 

ocorre a penetração de uma sexualidade traumática – nesse caso trata-se do trauma constitutivo, 

possibilitador da fundação do sujeito –, que invade o psiquismo em formação.  

É nessa condição do bebê lançado ao desamparo de uma posição passiva nos primórdios 

da vida que nos ajuda a pensar a constituição do gênero. Ser amamentado, carregado e limpo 

pelo outro que dele cuida vem repleto da sexualidade desse adulto que será inoculada na criança. 

Esse é o cenário que permite Ribeiro (2000), partindo da concepção de Laplanche acerca da 

ação invasiva e traumática da sexualidade inconsciente do adulto, teorizar a existência de uma 

identificação feminina primária, que se dá “como uma formação narcísica ainda hesitante entre 

a unificação e a dispersão” (pág. 47).  

A identificação aqui é entendida como “eu sou identificado” ao invés de “eu me 

identifico”, pois trata-se de uma identificação passiva que acontece à revelia de qualquer 

intencionalidade do sujeito, já que este ainda não se constituiu. Para que possa emergir um Eu 

será necessário ser identificado por um outro, esse é o ponto em que se dá a identificação 

feminina primária, entre a dispersão passiva do autoerotismo e a unificação organizadora, que 

é necessária à formação do Eu, esse processo identificatório possibilita uma unidade e confere 

significação quanto as vivências fragmentarias dos primórdios. Essa feminilidade primária é 

constitutiva, é uma primeira representação da passividade, dessa forma o feminino é tomado 

como o recalcado por excelência (LATTANZIO, 2021).  

Ribeiro (2020) afirma que a mãe, sendo o objeto primordial, “fazia com que a associação 

do narcisismo a uma identificação feminina primária se desenhasse no horizonte teórico como 

uma decorrência inevitável” (pág. 57). Porém, do mesmo modo que a identificação feminina 

primária será recalcada no sujeito para que possa advir a masculinidade, o recalque parece 

também ter se dado no pensamento freudiano, que se encontrou impossibilitado de aceitar a 

ideia de uma identificação precoce com a mãe.  

Desse modo, partir da feminilidade originária é uma posição teórica que se opõe à 

concepção freudiana, já que “coloca em xeque a primazia do masculino sobre a qual muito da 

psicanálise clássica se funda. Em vez da importância dada ao pênis, são os atributos femininos 

aqueles que a criança mais deseja” (LATTANZIO, 2021, pág. 51). Flavio Carvalho Ferraz 

(2008 apud LATTANZIO; RIBEIRO, 2017) lembra que esse modo de pensar pode ter enquanto 

consequência a ideia de que quando em fantasia, os homens atribuem um pênis à mulher, não 

é a inferioridade dela que buscam negar, mas sim a superioridade. Portanto, a masculinidade é 



 
 

33 
 

defensiva, emerge enquanto uma defesa contra a identificação precoce com a feminilidade da 

mãe.   

O recalcamento da feminilidade é suscitado pela lógica fálica, em que o primado do falo 

se dá pela síntese que recalca o feminino anterior, de modo que o que se busca é o apagamento 

da alteridade, por meio de uma redução de tudo à figura do mesmo (ANDRÉ, 1996 apud 

LATTANZIO, 2021). Esse reducionismo ao igual é encarnado pela normatividade, que visa o 

silenciamento dos diferentes.   

A experiência transexual, que por si só borra a equivalência sexo-gênero, ao transitar 

entre a masculinidade e a feminilidade frustra o modelo normativo, pois faz retornar aquilo que 

fora recalcado. Sendo um fenômeno psíquico e social em que o sujeito, ao se diferenciar do 

gênero que lhe foi designado no nascimento, renuncia a posição subjetiva de Eco para encontrar 

sua própria voz e assim poder dizer de si, faz aparecer assim a diferença, tão temida e 

rechaçada.   

Como tudo o que inquieta, a transgeneridade encontrou e ainda encontra nos dias de 

hoje significativas resistências em ser aceita no meio social. Tendo sido tomada como 

psicopatologia, foi compreendida por diferentes autores por distintas perspectivas, entre elas 

foi considerada como um precursor da homossexualidade, uma desordem narcísica e uma 

psicose (CECCARELLI, 2017). A patologização das pessoas trans tem participação nas 

violências que este grupo sofre, na medida em que atesta um caráter de anormalidade.   

Lattanzio (2021) chama a atenção para a contribuição do contexto social no sofrimento 

de sujeitos que vivenciam as transexualidades, o autor convida a uma leitura do suicídio de 

pessoas trans por via de uma perspectiva mais complexa, que leva em consideração a sentença 

da sociedade de um sofrimento que os persegue até o fim de suas vidas, não tendo um lugar 

junto ao corpo social.  

Sua marca é a pluralidade, não atoa na reedição de seu livro publicado pela primeira vez 

em 2008, Ceccarelli (2017) altera o título de Transexualismo para Transexualidades. Uma 

mudança dupla, já que, de um lado, se afasta da noção patologizante ao substituir o sufixo 

“ismo” – que em saúde conota algo patológico – preferindo o sufixo “dade” o qual significa 

“modo de ser”; por outro lado, concebe a questão no plural, evidenciando que o mais adequado 

é compreender tais subjetividades a partir da diversidade de dinâmicas pulsionais.  

Pensando a diferenciação da transexualidade e da psicose, Lattanzio e Ribeiro (2017) 

apontam que o destino que foi dado a “feminilidade originária é oposto nas duas condições e 

que, no que tange a tal destino psíquico da feminilidade, a transexualidade é o negativo da 



 
 

34 
 

psicose" (pág. 79). Enquanto na transexualidade a feminilidade encontra-se integrada ao Eu, 

habitando o espaço psíquico e instituída enquanto Ideal de Eu, na psicose a identificação 

feminina primária não consegue integração no psiquismo, sendo expulsa para fora e por vezes 

retornando sob uma forma mortífera e persecutória.  

 Poderíamos pensar, portanto, que é justamente o efeito normativo que impõe proibições 

quanto a transicionar entre os gêneros o que pode levar um sujeito a psicotizar. De modo que o 

discurso social que toma a cisgeneridade como norma seria instrumento de enlouquecimento 

quando a pessoa se assujeita a tal normativa e não podendo integrar em seu psiquismo a 

feminilidade originária, rejeitando isso que lança pra fora e que retorna na psicose. O caso do 

presidente Schreber (FREUD, 1911/2010) exemplifica tal fenômeno, tendo em vista que sua 

necessidade quanto a transformação em mulher se apresenta enquanto algo que, externamente, 

se impõe a ele.  

  

3.3. A queda de vossa majestade: da ferida no narcisismo à fenda narcísica  

  

Cair da posição narcísica em que a criança, a partir de fantasias onipotentes, pensa que 

ela é tudo, pode tudo e tem tudo, é inevitável e inclusive desejável, pois tal queda possibilita 

entrar em contato com sua condição de faltante. Estamos no terreno da castração do sujeito, 

ferido em seu narcisismo, momento em que se dá a perda da ilusão de completude, algo que diz 

respeito a todos. Entretanto, alguns não se restabelecem após esta ferida narcísica, que fora 

infligida à onipotência infantil, de modo a permanecerem vulneráveis (GREEN, 1988).  

Pensando nesses sujeitos que seguem com sua ferida aberta em carne viva, se abre o 

caminho para dois pontos de investigação: o primeiro diz respeito a queda em si, tendo em vista 

que esta não se dá nas mesmas condições para todos, assim o quanto o sujeito se machuca 

depende se ele foi lançado ou deixado cair e se havia alguém para acolhê-lo, amenizando o 

impacto; o segundo ponto se refere àquele que cai, quão preparado ele estava? Quão bem 

constituída foi a sua pele narcísica para protegê-lo?   

Esses tópicos se articulam, sua separação apenas ilustra a possibilidade e importância 

de observar a problemática por duas perspectivas, pelo prisma que focaliza o objeto e pelo olhar 

detido no sujeito. Enquanto no primeiro a cena se passa no campo intersubjetivo, no cuidado 

que a criança recebe (ou não) do outro, no segundo a análise recai sobre as consequências disto 

no intrapsíquico, no modo como o sujeito pôde se estruturar frente os investimentos que recebeu 

do ambiente.  



 
 

35 
 

Já foi iniciado o exame dessa temática algumas páginas acima ao abordar as questões 

de gênero e como alguns lares não aceitam as manifestações da diferença. Por vezes, nesses 

cenários, encontramos situações em que o sujeito foi amado, mas nesse amor a sua subjetividade 

e alteridade não foram reconhecidas, ou seja, era amado sob a condição de ser um reflexo da 

fantasia dos pais, tendo que ser o mesmo e jamais um outro, diferente (ROUSSILLON, 2023).   

Se, como foi constatado no início do capítulo, ser visto subjetiva, é possível conjecturar 

que o não reconhecimento dessubjetiva. Para avançar no presente raciocínio é possível uma 

articulação com o pensamento de Lambotte (1993 apud PINHEIRO, 2012), que propõe uma 

metapsicologia da melancolia, em que apresenta sua construção teórica acerca da moldura vazia 

enquanto modelo especular do sofrimento melancólico. Nesses quadros, a autora compreende 

o olhar da mãe como algo que atravessa o bebê e se fixa num ponto que se encontra para além 

dele, um olhar que não recusa sua existência, porém o que mais lhe interessa não é 

ele. Ocasionando falhas na constituição narcísica (SALZTRAGER; VERZTMAN; HERZOG; 

PINHEIRO, 2014).  

Embora quem realiza a função materna ofereça um contorno que confere existência, 

falta um movimento de atribuição. Assim, temos a moldura, mas o espelho, enquanto a 

superfície que reflete a imagem, está ausente. Faltou alguém que pudesse se interessar pelo 

sujeito em constituição, reconhecendo e validando suas diferenças, o que é fundamental já que 

é a partir de tudo o que é dito sobre o sujeito que ele poderá se constituir (PINHEIRO, 2012). 

Nessa conjuntura, o reino do pequeno Narciso parece empobrecido, visto que no que tange a 

sua singularidade ele foi pouco investido discursiva e afetivamente (SALZTRAGER; 

VERZTMAN; HERZOG; PINHEIRO, 2014).  

Faz lembrar da noção de mãe morta proposta por André Green (1988), que salvo as 

devidas diferenças com o que foi exposto acima, é um complexo que o próprio autor diferencia 

do quadro melancólico. Ele apresenta não como morte material, pois trata-se de uma mãe que 

permanece viva fisicamente, porém psiquicamente morta aos olhos da criança ao se mostrar 

indisponível, com poucas possibilidades de investir.   

Importante frisar que o que se pretende aqui não é misturar a concepção desses autores 

e rapidamente relacionar ao sofrimento de sujeitos LGBTQIA+ ignorando as particularidades 

dos pensamentos citados. O que interessa nesse momento são as complexificações que o 

presente referencial teórico traz no campo da economia psíquica, para a partir disto 

problematizar a subjetivação de quem vivencia na pele as consequências de manifestar o 

diverso do sexual e do gênero.  



 
 

36 
 

Roussillon (2023) ressalta que além do caráter quantitativo do investimento é 

fundamental considerar o aspecto qualitativo, não bastando ser amado, há que se refletir como 

o sujeito foi amado. Além disso, o autor sustenta que embora não possamos viver sem amor, 

viver de amor que seja o tempo todo amor, só amor e amor total, logo se tornaria insuportável. 

É preciso de alguma quantia de investimentos de ódio.   

Para poder conceber a interdependência entre o amor e o ódio, que se expressa numa 

relação dialética entre a vinculação e a desvinculação individuante (GREEN, 1988), é preciso 

retomar a última teoria pulsional. No texto Além do Princípio do Prazer, Freud (1920a/2010) 

postula a ideia de um impulso que aspira o retorno ao inanimado, concebendo o importante 

conceito de pulsão de morte que se opõe a Eros – figura metafórica citada no capítulo anterior 

que representa as pulsões de vida.   

Esta nova oposição irá substituir a antiga protagonizada pelas pulsões sexuais vs pulsões 

do eu, que serão englobadas pelas pulsões de vida, reagrupando a libido objetal e o narcisismo. 

Em suma, os elementos que constituíam a antiga teoria das pulsões são na verdade subconjuntos 

reunidos por uma mesma função que é a defesa e realização da vida contra os devastadores 

efeitos das pulsões de morte, pois “frente ao espectro da morte, o único adversário à altura é 

Eros” (GREEN, 1988, pág. 11).  

Enquanto as pulsões de vida se ocupam da ligação, as pulsões de destruição operam o 

desligamento. Nesse sentido, os investimentos de ódio possibilitam alguma separação, que 

liberta o sujeito da (com)fusão com o objeto para que se torne possível diferenciar-se e 

subjetivar. Por esse motivo é preciso ser suficientemente odiado, sem dúvidas menos do que se 

é amado (ROUSSILLON, 2023).  

Retomando o complexo da mãe morta, – que diante da contextualização da última teoria 

pulsional pode ser melhor apreciado – fenômeno no qual, absorta em sua tristeza, a mãe se 

desinteressa pelo filho. Uma mudança brutal, em que uma autêntica vitalidade sofreu brusca 

interrupção e a criança que outrora sentira-se amada, agora se vê diante das ruínas, só o que 

restou foi um núcleo frio. Este desinvestimento brutal é vivido como uma catástrofe, já que a 

perda do amor se deu repentinamente. Para tentar fazer frente a tal experiência traumática o Eu 

irá desinvestir do objeto materno, o que “constitui um assassinato psíquico do objeto” (GREEN, 

1988, pág. 249), que resultará num buraco, um vazio.  

Articulando o conceito de narcisismo com as pulsões de destruição – que aspiram o 

retorno ao inorgânico, já “que o objetivo de toda vida é a morte” (FREUD, 1920a/2010, pág. 

204) –Green (1988) propôs o narcisismo negativo, duplo sombrio do narcisismo positivo de 



 
 

37 
 

Eros, que visa a unidade. A tendência do narcisismo de morte é de desfazer sua unidade, visando 

a eliminação da tensão ao ponto zero, voltado a anestesia, ao vazio e a inexistência.  

Por vezes, o desejo pela inexistência é o ponto máximo que o sujeito é levado pela 

violência sofrida. A repulsa ao colorido da diversidade representado pelo arco-íris se expressa 

pelo sombrio e cinzento silenciamento que se expressa no mortífero que visa o apagamento 

desses sujeitos. Visto que a ferida narcísica diz da perda da ilusão de onipotência, o que se passa 

desde cedo com os sujeitos LGBTQIA+ é de outra natureza, já que aqui não se trata da perda 

da ideia de ser e ter tudo, mas da impossibilidade de ser quem se é e de ter espaço para a 

manifestação espontânea de si mesmo. Não é uma experiência que apenas fere o narcisismo, é 

algo que o fratura e abre uma fenda por onde jorra algo de vital, empobrecendo o Eu e o 

enfraquecendo. Os desdobramentos disto enquanto vivência traumática e a melancolização do 

sujeito serão trabalhados no próximo e último capítulo.  

 

 



 
 

38 
 

4. PATHOS DO “AMOR QUE NÃO OUSA DIZER O SEU NOME” 

 

4.1. Algumas considerações sobre os efeitos patológicos da normatividade  

 

Considerando as inquietações provocadas pela noção de uma fenda narcísica, é preciso 

refletir as implicações quanto ao pathos de sujeitos LGBTQIA+, mas não a partir de uma leitura 

apressada e reducionista que, derivada de uma postura classificatória, culmina num diagnóstico. 

Pathos, que significa paixão, excesso e sofrimento, está presente no termo psicopatologia, que 

é composto por três palavras gregas, sendo as outras duas psychê que quer dizer psiquismo e 

logos que tem o significado de conhecimento. Por conseguinte, o campo de estudo dos 

fenômenos psicopatológicos se refere a escuta e a compreensão quanto ao discurso do 

sofrimento psíquico (CECCARELLI, 2017). 

Como Minerbo (2019) assinala, a psicopatologia psicanalítica não se pauta num modelo 

que reduz a catalogação de entidades nosológicas, mas sim numa compreensão das modalidades 

de sofrimento, que foram produzidas por determinados modos de apreender o mundo, certas 

matrizes simbólicas e dadas formas de reagir a tais apreensões. Interessa muito mais para o 

saber psicanalítico compreender a dinâmica subjetiva, esse foi o movimento freudiano e é 

também a proposta do presente trabalho.  

Freud se inclinou para escutar os sofrimentos psíquicos, tendo notado que estes 

possuíam uma relação intrínseca com os impedimentos que eram impostos por um conjunto de 

normas sociais, que restringiam o livre exercício da sexualidade (KEHL, 2017). Assim, a 

psicanálise emerge da escuta daquilo que fora silenciado no seio de uma sociedade normativa, 

que faz força para calar o desejo, este não podendo se expressar livremente, se manifestará via 

sintoma. 

Na era vitoriana, contexto sócio-histórico-cultural em que Freud estava inserido, a 

condição da mulher era restrita à vida doméstica, tendo em vista que a concepção da época era 

de que elas haviam sido criadas “para viver à sombra de seus maridos e para criar filhos” 

(BERTIN, 1990, pág. 14 apud ROCHA, 2014). Suas vidas estavam centradas na família, 

religião e moral. Era um cenário de pouca abertura, restritivo e inflexível que impunha que as 

mulheres se assujeitassem a posição do servir. 

Por meio dos códigos sociais do que é aceitável e, portanto, daquilo que vem a ser 

normatizado pela cultura, se delimita, por um lado, o campo do que é tomado como normal, e 

por outro, num movimento de expulsão para as margens, excluí o que é considerado como 



 
 

39 
 

desviante das normas, que resultam da repressão. A civilização, logo, está fundada na repressão 

das pulsões e aquele que não renunciar a sua satisfação pulsional será condenado culpado de 

seus crimes (FREUD, 1908/2015).  

As manifestações psicopatológicas aparecem enquanto reivindicações do sujeito em ser 

escutado num discurso que denúncia a hipocrisia social da época. A configuração sintomática 

da histeria de Viena do século passado diz das particularidades do tempo, tal como sua 

moralidade e intensa rigidez em torno da sexualidade. Desse modo, as pacientes escutadas por 

Freud, pela via do sintoma, exteriorizaram um sinal da inflexibilidade moral do seu tempo. 

Constata-se que significativas transformações sociais impactaram nos modos de viver e 

sofrer. Na atualidade, é notável como as posições subjetivas são outras, consequentemente há 

mudanças nas formas de sofrimento psíquico, que despontam em quadros psicopatológicos com 

expressões diversas às que eram encontrados no século XIX. Teresa Pinheiro (2005) assiná-la 

que a revolução sexual possibilitou um cenário outro, diferente daquele das teorizações 

freudianas sobre a histeria. Com o advento da pílula anticoncepcional há uma desarticulação da 

sexualidade com a função reprodutiva. Se outrora o desejo era proibido, hoje sua realização 

deve ser instantânea (PINHEIRO, 2012).  

Embora o contexto atual difere daquele, ainda há subjetividades que seguem sendo alvo 

das imposições da moral sexual dita civilizada, é o caso dos sujeitos que não se enquadram nos 

modelos da hetero e cisnormatividade. Por mais que as conquistas da população LGBTQIA+ 

sejam significativas, o que se observa é que tais avanços são acompanhados de recuos 

promovidos pelo furioso discurso normativo. “Suas consequências nefastas – traduzidas em 

ataques violentos, agressões verbais e físicas, chegando até ao assassinato – aumentaram 

enormemente em nosso país” (QUINET; JORGE, 2020, pág. 10). Assim, ainda é possível 

escutar as palavras de Oscar Wilde em seu julgamento ao recitar os versos de seu amado Alfred 

Douglas, que escrevera sobre “o amor que não ousa dizer o próprio nome” em seu poema Two 

Loves de 1892 (SANTOS, 2022). 

Tanto a homofobia quanto a transfobia são preconceitos enraizados em nossa cultura, 

estando institucionalizados no seio de nossa sociedade, de modo que somos desde muito cedo 

socializados numa lógica que é avessa a diversidade. Antes de avançar na análise de como a 

normatividade adoece o sujeito que desvia do caminho dos ideais de gênero e da sexualidade, 

cabe questionar quais são as implicações psíquicas que operam na manutenção dessa dinâmica 

odiosa, para além do aspecto social que sustenta o discurso preconceituoso. 



 
 

40 
 

A masculinidade que, de maneira tóxica, rechaça toda e qualquer manifestação de 

feminilidade nos homens e a heterossexualidade que se encontra fixada na afetividade e 

sexualidade de homossexuais chamam a atenção. Sempre ocupados em seus pensamentos com 

questões homoeróticas e transidentitarias, se utilizam dessa temática para “brincar” e para 

atacar. É comum o uso constante de palavras que remetem àquilo que por um lado lhes é 

repulsivo, e que por outro, como vimos na teoria freudiana, é desejado. 

Esses homens, que sentem a necessidade de reassegurar o tempo todo como são 

másculos e viris, apresentam traços paranoides quanto a tudo aquilo que pareça colocar em 

xeque sua masculinidade e/ou heterossexualidade, sendo comum reações exacerbadas de 

hostilidade. Por vezes um mínimo sinal do outro é interpretado como se algo em si estivesse 

sendo contestado, um movimento que denuncia um certo saber sobre o que se passa no interior 

dos outros, uma posição subjetiva marcada pela revolta contra sua própria feminilidade e seu 

próprio impulso libidinal homoerótico, que produziram a conflitiva de que se originaram essas 

manifestações.  

A posição de caráter paranoico que o sujeito homofóbico vivencia consiste no 

movimento defensivo que arma contra seu desejo homossexual. Algo similar parece ocorrer 

com os ataques transfóbicos, que implicam uma destruição disso que é encontrado 

externamente, seja a própria feminilidade, que não encontra espaço para ser integrada ao Eu, 

seja o desejo sexual pela pessoa transgênero, que não pode ser admitido. O que talvez leve a 

uma compreensão do porquê as mortes de pessoas trans são tão violentas. 

Não suportando dentro as acusações e o ódio que dirige a si mesmo, o sujeito cinde com 

uma parte que lança para fora, no outro, para que ali possa ser destruído. Assim como a teoria 

freudiana delineou, quando se ocupou do Caso Schreber, o sentimento é substituído por uma 

percepção externa, o que antes era sentido em seu íntimo “Eu o amo” sofre transformações: 

“Eu não o amo, eu o odeio”, de modo que se torna, por meio da projeção, “ele me odeia” 

(FREUD, 1911/2010). 

Nessa perspectiva, é comum observar a dinâmica paranoica no cenário político e social, 

em que as reinvindicações do movimento LGBTQIA+ pela garantia de direitos são 

interpretadas como perigosas, sendo necessário sair em “defesa da família”. Ora, quais são os 

riscos que correm suas famílias numa sociedade mais inclusiva, que respeita a livre expressão 

da diversidade? O que é isto que precisa ser combatido e contido no interior do armário? 

Pensar os efeitos disruptivos do mortífero presente na postura homofóbica e transfóbica 

é possível com a pulsão de morte, já que quando defletida para fora é transformada em pulsão 



 
 

41 
 

de destruição (FREUD, 1930/2010). Essa potência tanática que se ergue num ódio contra a 

diferença parece encontrar nos sujeitos LGBTQIA+ algo temível, que deve ser evitado, a 

exclusão social surge enquanto um dos efeitos do preconceito.  

Aqui, excluir tem o efeito simbólico de cortar, como Perseu ao decapitar Medusa. Tal 

como o sibilar das serpentes anuncia o perigo, a górgona denuncia a eminente castração, nesse 

sentido, afastar dos olhos por meio da exclusão social é como evitar o olhar petrificante do 

monstro mitológico com cobras no lugar de cabelos. Como assinala Freud (1922/2011, pág. 

327) “o horror à Medusa é, portanto, horror à castração, ligado a visão de algo”. Olhar para os 

sujeitos que vivenciam a diversidade transforma em pedra na medida em que faz encarar algo 

do qual não se pode mais continuar escapando, se materializa os próprios desejos e 

identificações recusadas. 

 

4.2 A criança queer mal acolhida a partir do olhar da “criança terrível” da psicanálise 

 

Tendo afrontado a moral sexual civilizada ao declarar que há sexualidade na criança, 

Freud (1905/2016) foi ainda mais ousado ao sustentar que a sexualidade infantil é caracterizada 

como perversa e polimorfa. Mesmo após mais de um século de sua formulação acerca do sexual, 

ainda assistimos a tentativas diversas de negar as manifestações sexuais das crianças, que são 

tomadas como seres inocentes que devem ser preservados, protegidos do que há de terrível na 

“suposta ideologia de gênero”. Paira sobre pais e educadores um medo de que as crianças 

venham a ter sua identidade de gênero e/ou orientação sexual desviada dos modelos normativos, 

esse medo impulsiona as resistências dos adultos em perceber que “os corpos pulsionais 

resistem às normas” (RODRIGUES, 2019, pág. 45). 

Nesse sentido, busco problematizar a situação da criança que em seu polimorfismo 

perverso escapa ao que é esperado por uma hetero e cisnormatividade. Contudo, compreendo 

que o título desse subcapítulo possa levar o leitor a um certo estranhamento, de modo que logo 

de início saliento que a criança na psicanálise não é tomada como petrificada numa identidade 

fixa e já determinada, mas sim compreendida num campo transicional e de abertura a novas 

inscrições, em que possa experienciar a partir de suas plurais identificações possibilidades 

diversas. Não tendo como intenção tomar como algo já dado ou antecipar complexos aspectos 

do psiquismo que estão em constituição. Essa na verdade parece ser a postura daqueles que 

antecipam em nome da normatividade sexual e de gênero, quando desde muito cedo acolhem e 



 
 

42 
 

reforçam todo e qualquer comportamento da criança como um sinal de sua suposta 

heterossexualidade e cisgeneridade.  

A postura ética que respalda o presente trabalho é de apontar a importância de abertura 

para a expressão dos aspectos tanto hetero como homoeróticos, assim como manifestações 

variadas de masculinidades e de feminilidades. Tendo em vista que, em seu caráter polimorfo, 

as pulsões parciais buscam a satisfação assumindo diferentes formas, o polimorfismo da 

sexualidade infantil aponta para a pluralidade pulsional (FREUD, 1905/2016). Foi apresentado 

nos capítulos anteriores que, a partir da articulação das noções de bissexualidade constitucional 

e Édipo completo que Freud (1923a/2011) nos propõe, consideramos a criança identificada com 

ambos os cuidadores, que são também tomados por ela como objetos de seu desejo e, em sua 

ambivalência, rivaliza com eles. Assim, se concebemos que as crianças estão para além das 

normas culturais de gênero e sexualidade, explorando posições masculinas e femininas e tendo 

seu desejo orientado ora para um gênero e ora para o outro, não seria toda criança queer? 

Ao longo do texto serão exploradas as manifestações do desejo que se orienta para 

outros objetos que não aquele do sexo oposto, assim como o transitar para além dos limites do 

gênero que o sujeito foi designado ao nascimento. Pretendo compreender a partir da psicanálise 

as consequências do acolhimento que o adulto oferece ou deixa de oferecer para tais 

manifestações da criança. Para isso, vou me valer do arcabouço teórico de um psicanalista 

contemporâneo a Freud, que além de seguidor foi amigo próximo, mas que foi ele próprio mal 

acolhido pelos seus, teve seu pensamento censurado e sofreu na pele a exclusão simbólica. Para 

um melhor entendimento das ideias de um autor talvez se possa antes conhecer sobre sua vida, 

em vista disso acompanharemos um fragmento de sua história. 

Nascido no dia 7 de julho de 1873 na Hungria, Sándor Ferenczi foi o oitavo filho de 

uma prole numerosa, depois dele nasceram outros quatro filhos. Em seu ano de nascimento, 

Freud estava com 17 anos e iniciava seus estudos de medicina. O ano de 1873 marca também 

um importante acontecimento histórico, a reunião de duas cidades, situadas às margens do 

Danúbio, Pest e Buda, assim, “uma nova cidade, Budapeste, nasceu ao mesmo tempo que 

Sándor” (NASIO, 1995, pág. 69). 

A família tinha uma livraria que ao prosperar os negócios expandiram para uma editora 

e também uma agência de concertos, a casa tornou-se um ponto de encontro para os intelectuais 

e artistas. Sándor cresceu num ambiente politizado e intelectualizado (PEREIRA; PERON, 

2018), os Ferenczi levavam uma vida rica, bastante movimentada e intelectualmente 

estimulante. No entanto, no que tange a afetividade, os pais eram extremamente reservados, de 



 
 

43 
 

modo que os contatos eram dos mais reduzidos e alguns assuntos eram evitados de se falar, tais 

como o corpo, o sexo e as emoções (NASIO, 1995).  

Aos 4 anos, o pequeno Sándor teve seus desejos de morte fraticida realizados 

magicamente, com a morte de sua irmã Vilma, a décima filha, que morreu no ano de seu 

nascimento. Nesse período, sua mãe mergulhou num estado depressivo. Ele era o filho preferido 

do pai, mas o perdeu cedo, este morreu em 1888, quando o jovem possuía apenas 15 anos. Sua 

mãe era uma mulher ativa e inteligente, embora fosse eficiente, não era terna, pois criava em 

série seus filhos, ficando sobrecarregada com as obrigações maternas. “Em suma, pouquíssimo 

amor e um excesso de severidade” (NASIO, 1995, pág. 70).  

Balint (2011), no prefácio do volume I das Obras Completas de Sándor Ferenczi, 

evidencia que, como o esperado em circunstancias como essas, Ferenczi idealizou o pai e 

desenvolveu uma relação de extrema ambivalência para com a mãe. Ao longo de toda sua vida 

ele demonstrou grande necessidade de amor. Possuía uma personalidade calorosa e expressava 

seus sentimentos generosamente, porém “nunca parecia estar inteiramente satisfeito com o que 

recebia: precisava sempre de algo mais” (pág. VIII). 

Podemos conjecturar que, diante de um cenário familiar difícil como esse, o pequeno 

Sándor não pôde vivenciar algo da experiência indispensável para o desabrochar de seu ser. A 

falta do contato afetivo parental, a depressão da mãe e a perda do pai são elementos 

significativos, que nos levam a pensar em possíveis falhas na segurança básica, que 

impulsionalizado pela necessidade de ser afetivamente reconhecido enquanto “bom”, teriam 

levado Ferenczi a constantemente buscar afirmar-se em termos intelectuais numa expectativa 

de apaziguamento (NASIO, 1995). 

Seu estilo sensível irá marcar o cuidado e seu fazer clínico, um analista que voltou sua 

preocupação aos mais vulneráveis da época, tal como crianças, mulheres e homossexuais 

(AGUIAR, 2021). Ferenczi atendeu os casos difíceis, pacientes tomados como incuráveis que 

lhe eram encaminhados como um último recurso, já que ninguém mais os queria (NASIO, 

1995). Ao trabalhar com pacientes traumatizados, desenvolveu polêmicos recursos técnicos que 

delimitaram divergências com o que fora proposto por Freud (PEREIRA; PERON, 2018). 

Em ocasião da morte precoce de Sándor Ferenczi, que se deu em 1933, Freud afirmou 

“é impossível imaginar que a história de nossa ciência o esqueça” (FREUD, 1933b/2010, pág. 

468). No entanto, ele já estava sendo simbolicamente excluído da comunidade psicanalítica nos 

anos 20, seu pensamento já vinha sofrendo censura (PEREIRA; PERON, 2018). Por quase 

cinquenta anos após sua morte, suas contribuições foram silenciadas (AGUIAR, 2021). 



 
 

44 
 

Ernest Jones, que outrora fora seu analisando, foi o responsável pelo exílio da obra de 

Ferenczi, apelidado de “enfant terrible da psicanálise” (a criança terrível). Há aí algo de 

apropriado, tendo em vista que nos remete a criança que diz aquilo que os demais não desejam 

ouvir (MARTINS, RABELO, TEXEIRA, SOUZA, 2020). Entretanto, a maldosa formulação 

de Jones aprisionou Ferenczi como psicótico e “maculou a sua produção teórico-clínica com o 

signo da loucura, mantendo-o excluído, de maneira inapelável, do campo psicanalítico” 

(BIRMAN, 2014, pág. 12, apud PEREIRA; PERON, 2018). 

A catástrofe foi central em seu pensamento, termo que em húngaro, seu idioma original, 

é Thalassa, palavra que intitula o mais famoso trabalho de Ferenczi. Maria Torok (2000, apud 

GONDAR, 2012) vai além, para ela essa palavra condensa toda a obra deste psicanalista, ao 

afirmar que caso fosse solicitada a resumir o conjunto da temática ferencziana em uma só 

palavra “seria essa – catástrofe – e seus sinônimos: traumas, acidentes, afecções, pathos. E se 

fosse nomear a pedra angular sobre a qual volteiam as querelas psicanalíticas, seria ainda a 

mesma palavra – catástrofe” (pág. 194). 

A noção de trauma é primordial na constituição do saber psicanalítico e a partir das 

teorizações de nosso psicanalista húngaro, a psicanálise pôde avançar em sua compreensão 

acerca no traumático. Pensado como um evento intenso que marca o sujeito de maneira pontual 

ou progressiva, ocorrido no passado, mas que estende seus impactos devastadores ao presente 

e futuro (COELHO JUNIOR, 2016, In DAL MOLIN, 2016). 

Diferentemente da noção de trauma enquanto constitutivo do psiquismo, Ferenczi nos 

propõe pensarmos na ideia de trauma precoce, reconhecendo a importância da dimensão 

intersubjetiva e cultural, para além do âmbito intrapsíquico (PEREIRA; PERON, 2018), tendo 

em vista que para ele o traumatismo patogênico é entendido enquanto um tratamento 

inadequado, até mesmo cruel, por parte do adulto para com a criança. Os cuidadores ao se 

relacionarem com a criança podem lhe perturbar ao infligir punições e ameaças graves, que lhe 

cause abalos resultantes de excitações excessivas em seu psiquismo, como um choque violento, 

algo que é tomado pela criança como inteiramente incompreensível (FERENCZI, 1930/2011). 

No texto A Adaptação da Família à Criança publicado em 1928, que abre o último 

volume das obras completas de Ferenczi, acompanhamos o autor, logo no início de sua 

exposição, sustentar que diferentemente do que comumente se imagina, não é a criança quem 

deve se adaptar à realidade familiar, mas sim a família que possui a incumbência de adaptar-se 

à criança. Ela precisará ser inclusa enquanto um membro importante do grupo social, não 



 
 

45 
 

bastando nascer ali, a criança deve ser adotada pela família que lhe investirá afetos e cuidados 

(PEREIRA; PERON, 2018). 

Por vezes, a criança se depara com o avesso desse cenário, não encontrando inclinação 

a adaptação por parte da família, ao invés disso, se defronta com imposições de como ela deve 

comportar-se, num movimento em que o desejo dos cuidadores se sobrepõe às autênticas 

manifestações da criança, que é podada em sua espontaneidade. Cenas como estas são 

encontradas muitas vezes em casas que abrigam aqueles que já na infância demonstram sinais 

que divergem da norma sexual e de gênero. O filho “que desafia as expectativas narcisistas 

parentais provoca hostilidade e sentimentos negativos” (EIZIRIK, 2017, pág. 94). 

Desde cedo a criança defronta-se com opiniões de seus cuidadores que divergem das 

suas, que são provenientes de suas próprias vivências do que seria agradável ou desagradável 

(FERENCZI, 1928/2011). Há aqui um paradoxo tóxico entre as sensações subjetivas da criança 

e o que é imposto sobre ela pelo adulto, que exige que ela tome por mau aquilo que lhe agrada, 

ou considere como bom o que lhe é penoso, sendo necessário inibir sua autonomia subjetiva, o 

seu prazer e seus recursos de sublimação (PEREIRA; PERON, 2018). Por amor aos venerados 

pais, a criança se adapta ao que é imposto por eles, tomando pra si esse novo código que 

discrimina o que é bom e o que é ruim (FERENCZI, 1928/2011).  

A desadaptação de famílias não disponíveis para acolher a criança impactam no modo 

como esta vai responder as exigências de socialização e subjetivação, que podem ou não ser 

vivenciadas como experiências traumáticas (PEREIRA; PERON, 2018). As idealizações dos 

pais quanto a futura orientação sexual e identidade de gênero de seus filhos estão pautadas na 

hetero e cisnormatividade, fazendo com que as crianças que não se enquadram em tais modelos 

normativos encontrem um terreno inóspito. Em seu texto A Criança Mal Acolhida e Sua Pulsão 

de Morte, Ferenczi (1929/2011) afirma que esses hóspedes não bem vindos captam os sinais de 

aversão manifestos de maneira consciente e inconsciente, podendo resultar numa quebra em 

sua vontade de viver. Vale ressaltar que, em tempos arcaicos da vida da criança, um mínimo 

dano infligido pode lançar uma sombra sobre toda a sua vida (FERENCZI, 1928/2011). 

Podemos pensar nas crianças que em manifestações de sua subjetividade que destoa do 

esperado deparam-se com o inóspito. Como aquelas que por nascerem com determinado sexo 

biológico são tomadas como meninos e apresentadas a todo um conjunto de brinquedos e cores, 

enquanto que outros elementos considerados de menina ficam fora do seu alcance e caso algum 

pequeno se atreva a ultrapassar a linha que demarca o que lhe é permitido, sofrerá as passionais 

punições dos “adultos furiosos, rugindo de cólera" (FERENCZI, 1933/2011, pág. 119). 



 
 

46 
 

O mesmo vale para certas atitudes que não serão toleradas, como a sensibilidade e a 

expressão de seus sentimentos, tomadas como atitudes femininas, já que “homem não chora”. 

O lugar do masculino é o lugar viril, da força e da potência, de modo que todo aquele que 

demonstrar sua vulnerabilidade terá sua masculinidade e sexualidade questionada, visto que no 

senso comum a identidade de gênero está intimamente atrelada a orientação sexual, numa 

amálgama em que se confundem. Nessa perspectiva empobrecida, só é homem o sujeito que se 

relaciona com mulheres, portanto, quem está fora da heterossexualidade é excluído da frágil 

masculinidade. 

A criança que no próprio seio familiar não recebe os cuidados necessários, sendo 

duramente podada, não sendo acolhida em suas expressões, terá que acolher a si mesma e cuidar 

de si. Tal dinâmica pode ser melhor compreendida a partir da metapsicologia ferencziana. No 

texto O Sonho do Bebê Sábio (1923) Ferenczi descreve um fenômeno que retomará em seu 

célebre trabalho Confusão de Línguas Entre os Adultos e a Criança (1933). Ele atribui esse 

sonho ao desejo que a criança tem de poder saber e ter as habilidades que os adultos possuem, 

de modo que ficassem mais autônomas e menos dependentes. A criança, que se sente ameaçada 

por estar sob os cuidados de adultos cujas atitudes ela não pode confiar, desenvolverá um desejo 

mais intenso de ser independente do que crianças cuidadas por cuidadores mais cuidadosos. O 

desejo de ser um sábio e poder suplantar os adultos em conhecimento seria, portanto, um desejo 

da criança de inverter a situação, uma solução encontrada por crianças traumatizadas para 

o seu desamparo (FERENCZI, 1923/2011). 

No que tange aos efeitos da moral sobre crianças queer, ou seja, crianças que em seu 

polimorfismo perverso exploram outras possibilidades para além daquelas apresentadas pelo 

adulto, transgredindo as linhas que delimitam as normas sexuais e de gênero, podemos pensar 

no fenômeno que a terapia afirmativa chama de “síndrome do bom menino”. Tais sujeitos 

encontram travas em seu modo de ser que são decorrentes da conflitiva entre seus desejos e o 

medo de perder o amor da família, assim, tornam-se bem comportados, aplicados nos estudos 

e dispostos a colaborar com todos (BORGES, 2009). 

Pensando a partir do referencial teórico psicanalítico, podemos compreender tal quadro 

com base no pensamento ferencziano, que propõe que as crianças que são excessivamente bem 

educadas possuem seus atos e gestos controlados desde a tenra infância, de modo que suas 

pulsões sexuais são impedidas de manifestação e acarretando futuramente um empobrecimento 

de sua capacidade de fantasiar (FERENCZI, 1924/2011). Podemos observar em tais cenários o 



 
 

47 
 

mecanismo da traumatogênese, em que há uma completa paralisia de toda a espontaneidade 

(FERENCZI, 1931/2011). 

A educação que se impõe numa experiência excessiva pode ser tomada pela criança 

como um perigo iminente, do qual é preciso escapar e uma saída para situação que lhe ameaça 

pode ser encontrada na autoclivagem narcísica, em que um fragmento de si mesmo se cinde 

“sob a forma de instância autoperceptiva que quer acudir em ajuda, e isso, talvez, desde os 

primeiros anos da infância. Pois todos nós sabemos que as crianças que muito sofreram, moral 

e fisicamente, adquirem traços fisionômicos da idade e da sabedoria” (FERENCZI, 1931/2011, 

pág. 89), como os frutos que amadurecem antes do tempo quando feridos pelo bico de um 

pássaro “e na maturidade apressada de um fruto bichado" (FERENCZI, 1933/2011, pág. 119). 

Ao sentir-se decepcionada, abandonada e desprezada, a criança ferida sofre uma 

clivagem em sua personalidade, provocada pelo abandono. A partir desse momento, uma parte 

de si passa a desempenhar o papel de cuidador para com a outra parte, anulando a experiência 

de abandono. A autoclivagem narcísica opera uma separação em que, temos de um lado, uma 

parte da pessoa que é sensível e brutalmente destruída e, do outro lado, uma parte que tudo 

sabe, mas nada sente (FERENCZI, 1931/2011). 

Para proteger-se do perigo que os adultos representam, primeiramente a criança deverá 

se identificar por completo com eles. Quando o medo atinge seu ponto culminante, as crianças 

se veem obrigadas “a submeter-se à vontade do agressor, a adivinhar o menor de seus desejos, 

a obedecer esquecendo-se de si mesmas, e a identificar-se inteiramente com o agressor” 

(FERENCZI, 1933/2011, pág. 117). Tal processo se dá junto ao da cisão do Eu, numa tentativa 

de reagir a experiência traumática. A criança, empenhada em sobreviver, identifica-se com 

aquilo que é esperado dela, ou seja, com o que o agressor deseja que ela seja, assim, 

submetendo-se a ele completamente (DAL MOLIN, 2016). Frente ao movimento de 

identificação, mudanças significativas se dão no interior da criança, como a introjeção do 

sentimento de culpa pertencente ao adulto traumatizador (FERENCZI, 1933/2011). 

Inspirando-se na noção de desmentido social pensada na situação do racismo, é possível 

transpor tal ideia para o cenário de outros preconceitos estruturais, como a homofobia e a 

transfobia, tomando-os como agressores sociais, que se personificam em todos nós. O sujeito 

que sofre os excessos de uma violência operacionalizada contra a diversidade sexual e de 

gênero, depara-se num segundo tempo da experiência traumática com a negação de que houve 

uma violência, desqualificando o que fora vivido, ou seja, um desmentido que provoca um 

silenciamento do sujeito (FERENCZI, 1933/2011; PEREIRA, 2021). 



 
 

48 
 

4.3 Melancolia de gênero 

 

Frente a vivência traumática do silenciamento das diferenças talvez diversas sejam as 

consequências psíquicas possíveis, entretanto nesse momento será necessário restringir nossa 

investigação para que não nos alonguemos demais. Nos encontramos no campo das clivagens 

do Eu e das identificações mortíferas, como analisado anteriormente a partir da noção de 

identificação com o agressor, em que podemos escutar clinicamente os impactos dos processos 

identificatórios de sujeitos LGBTQIA+ com os ideais heterocisnormativos que, muitas vezes, 

implica numa saída para o Eu autodestrutiva, em que impera o desligamento pulsional próprio 

do narcisismo de morte (GREEN, 1988; PEREIRA, 2021). 

Retomando a ideia de fenda narcísica, resultante de uma fratura no psiquismo, que 

implica em um sofrimento que se dá tal como uma hemorragia dos investimentos narcísicos, 

em que a vitalidade se esvai e acarreta em um empobrecimento de si. Somos levados a 

compreender seus desdobramentos a partir da metapsicologia da melancolia, visto que no texto 

Luto e Melancolia encontramos que “o complexo melancólico se comporta como uma ferida 

aberta, atraindo para si, de todos os lados, energias de investimento [...] e esvaziando o Eu até 

o total empobrecimento” (FREUD, 1917/2018, pág. 111). 

A melancolia é marcada pela experiência da perda, que diferentemente de um processo 

de luto, em que o objeto perdido será abandonado decorrente da elaboração do que fora perdido, 

no sofrimento melancólico o trabalho de enlutamento não foi possível e o sujeito ficou preso a 

sua perda. Esta não precisa ser sofrida enquanto algo que se dá pela morte concreta de uma 

pessoa, podendo ser perda de uma abstração como um ideal. No campo da diversidade podemos 

pensar na perda dos investimentos homossexuais primários. Podendo a perda ser de um ideal 

como a liberdade, é possível pensar na melancolização de sujeitos que encontrando a 

impossibilidade de expressar-se de modo espontâneo perdem a liberdade de ser quem se é. Uma 

perda de sua autenticidade que se dá já cedo, em que algo se perde sem que se saiba o que se 

perdeu nesse algo (FREUD, 1917/2018). 

Não podendo se desfazer do objeto perdido, este será incorporado pelo Eu e ali 

preservado. Outrora o sujeito havia devorado o objeto, num ímpeto canibalista, próprio da fase 

oral da organização da libido (FREUD, 1921/2011). Frente a perda, ele não conseguiu 

abandonar o que fora perdido, que é, portanto, estabelecido no Eu. Assim, o que era um 

investimento objetal é substituído por uma identificação melancólica (FREUD, 1923a/2011). 

Desse modo, estar identificado implica em que a perda do objeto seja experienciada como uma 



 
 

49 
 

perda do próprio Eu, aqui se faz ouvir a premissa freudiana de que “a sombra do objeto caiu 

sobre o Eu” (FREUD, 1917/2018, p. 107). 

O peso do objeto incorporado parece excessivo, precisando ser aniquilado, o que remete 

a ideia freudiana de que a identificação é desde o princípio ambivalente, podendo ser tanto 

expressão de carinho e ternura como também desejo de destruição (FREUD, 1921/2011). A 

ambivalência amor-ódio, própria da constituição conflitiva do sujeito, se transforma em uma 

cisão em que o Eu se divide em uma parte que se opõe à outra, tomando-a como objeto e 

criticamente julgando-a (PEREIRA, 2021). Numa separação que se dá pelo mecanismo da 

clivagem, o sujeito cinde entre os ideais – que mais tarde serão reconhecidos na teoria como 

pertencentes ao Supereu – e o Eu, que veio a ser modificado pela identificação melancólica 

(FREUD, 1917/2018). 

Judith Butler (1997/2017) vai se valer das contribuições presentes em Luto e Melancolia 

(1917) e o Eu e o Isso (1923) para desenvolver sua noção de melancolia de gênero. Em seu 

trabalho A Vida Psíquica do Poder: Teorias da Sujeição, a autora sustenta que para além da 

interdição do incesto, a proibição da homossexualidade permeia nossa cultura. Ao 

impossibilitar os apegos homossexuais, o regime da heterossexualidade compulsória regula 

saídas diferentes, enquanto a perda do objeto heterossexual poderá ser chorada e, portanto, 

enlutada, o mesmo não ocorre com a perda do amor homossexual, esta não é reconhecida pelo 

meio cultural como perda de amor, desse modo ela não poderá ser pranteada. 

Não poder reconhecer que é um objeto de amor implica em não poder viver a perda 

como perda. Trata-se de um amor assombrado pelo espectro do impensável, em que uma dupla 

renegação opera: “‘Eu nunca a amei, jamais a perdi’ proferida pela mulher, e ‘Eu nunca o amei, 

jamais o perdi’ proferida pelo homem” (BUTLER, 1997/2017, pág. 147). Por meio da 

renegação da perda expressa nesse “nunca-jamais” é que se dá o suporte para a naturalização 

da heterossexualidade. Nessa lógica, tornar-se hétero exige a rejeição dos desejos 

homossexuais, tal como a masculinidade implica no repúdio a feminilidade. 

Abraham e Torok (1978/1995) no livro A Casca e o Núcleo afirmam que as perdas que 

não podem se confessar enquanto perdas têm o destino fatal da incorporação. Esta é 

diferenciada da introjeção, visto que a última é descrita como um processo de crescimento que 

visa o alargamento do Eu, buscando introduzir nele e assim lhe enriquecer. Já a incorporação é 

compreendida como um mecanismo de “cura” mágica acionado pela perda de um objeto sofrida 

pelo psiquismo, que age como um interdito, constituindo um obstáculo intransponível para o 



 
 

50 
 

movimento introjetivo, a incorporação é “como compensação do prazer perdido e da introjeção 

ausente, realizar-se-á a instalação do objeto proibido no interior de si” (pág. 222). 

Diante da impossibilidade de introjetar, o objeto perdido será incorporado enquanto 

único modo possível de reparação narcísica. Na falta de outra saída para a perda, só resta o 

auxílio da denegação para se opor, fingindo assim não ter tido nada a perder, tal como na 

postulação de Butler (1997/2017) do “nunca amei, jamais perdi”. Tudo o que não pôde ser dito, 

todas as lagrimas que não puderam ser choradas, assim como todas as cenas que não puderam 

ser recordadas serão engolidas junto com o traumatismo, desse modo “o luto indizível instaura 

no interior do sujeito uma sepultura secreta” (ABRAHAM; TOROK, 1978/1985, pág. 249). 

Sendo nessa sepultura que o melancólico procurará dissimular a sua fenda, cercando-a 

com muros ele vai encriptar sua ferida num segredo intrapsíquico. O objetivo por detrás da 

incorporação é o aprisionamento, o fechamento, e a rigor, o enterro, numa tentativa de excluir, 

ao mesmo tempo que preserva no interior do túmulo. Com as pedras do ódio ele constrói sua 

cripta, enquanto esta resistir não há melancolia. Apenas perante a ameaça do desmoronar da 

cripta, a melancolia irrompe, no momento em que as paredes se abalam, o Eu inteiro se torna 

uma cripta. Portanto, o Eu se funde com o objeto – que havia imaginado isolado de si mesmo – 

e na “iminência de perder sua sustentação interna [...] vai começar às claras um ‘luto 

interminável. Ele vai espalhar sua tristeza, sua chaga aberta, sua culpa universal – sem, aliás, 

jamais denunciar o indizível” (ABRAHAM; TOROK, 1978/1985, pág. 255). 

No que tange ao indizível, na experiência clínica, ao nos colocarmos sensíveis ao 

sofrimento da melancolia de gênero, não são apenas os processos intrapsíquicos do sujeito que 

sofreu o traumático que se coloca em cena, mas também os mecanismos de defesa 

intersubjetivos e culturais, como as clivagens e denegações. O uso defensivo “produz uma 

interrupção na inclusão desse acontecimento na memória coletiva” (PEREIRA, 2021, pág. 68) 

e na impossibilidade de recordar, se dará a repetição (1920a/2010). 

Para Helsinger (2021), colocar a cultura no centro da melancolia de gênero é um dos 

maiores méritos desse pensamento, que se propõe analisar como incide sobre a formação do 

gênero as perdas dos investimentos objetais homossexuais primários, que não são pranteáveis 

devido o imperativo da heterossexualidade. Nas palavras de Butler 

 

Quando certos tipos de perda são impostos por um conjunto de proibições 

culturalmente predominantes, podemos esperar uma forma de melancolia 

culturalmente predominante que sinaliza a internalização do investimento 

homossexual não pranteado e não pranteável. E quando não há 

reconhecimento ou discurso públicos que possam nomear e promover o luto 



 
 

51 
 

dessa perda, a melancolia assume dimensões culturais de consequência 

imediata (BUTLER, 1997/2017, pág. 148). 

 

A ideia de uma cultura da melancolia de gênero nos permite encontrar sentido para o 

fenômeno que por vezes encontramos na clínica ao escutar pacientes que trazem consigo o 

sentimento de culpa pelo seu desejo e/ou identidade de gênero. O sofrimento melancólico é 

atravessado pela autocensura, porém as acusações contra si, que se mostram os ataques mais 

violentos, não parecem se adequar ao paciente, na verdade parecem “ser adequadas para outra 

pessoa que o doente ama, amou ou devia amar” (FREUD, 1917/2018, pág. 105). 

Ao diferenciar o luto da melancolia, encontramos no extraordinário rebaixamento da 

autoestima o auxílio para distinguir os dois processos, tendo em vista que enquanto “no luto, o 

mundo se tornou pobre e vazio; na melancolia, foi o próprio Eu” (FREUD, 1917/2018, p.102). 

O Eu do melancólico se torna miserável pelas operações da autocensura. Na medida em que a 

agressividade resultante da perda não pode ser externalizada, a agressão recai sobre o próprio 

Eu. “Enquanto o luto permanecer indizível, o fato de a raiva não ser reconhecida pode a 

intensificar. E se ela não é condenada publicamente, os efeitos melancólicos da condenação 

podem atingir proporções suicidas” (BUTLER, 1997/2017, pág. 156). 

Na clínica contemporânea, a posição ética do analista é ao lado de Eros contra os efeitos 

disruptivos do silenciamento da diversidade, num delicado trabalho de “dar lugar social para 

processos de identificação capazes de ligar traços silenciados, invisibilizados ou desvalorizados 

pelas fixações identificatórias mortíferas do narcisismo de morte” (PEREIRA, 2021, pág. 70). 

A força tanática da cultura heterocisnormativa produz modalidades de sofrimentos que se 

expressam como intensas forças de moções pulsionais de morte que atuam dentro da formação 

primária do Eu. 

Diante das forças da repetição e da anulação da alteridade do trauma social, o lugar do 

analista é implicado, assim como Ferenczi (1931/2011), que denunciou a hipocrisia presente 

nas relações de poder, relações hierarquizadas como entre o adulto e a criança, a sociedade e o 

sujeito, o analista e o paciente. Ele alertou sobre os perigos e opressões que estão envolvidos 

em posturas que se tentam isentas e não implicadas (GONDAR; COELHO JUNIOR, 2021). 

Assim, o pensamento ferencziano se origina numa direção de ruptura para com os modelos 

verticais e hierárquicos, indo ao encontro do paciente, numa proposta analítica de “sentir com” 

(GONDAR, 2012) e a partir da sensível escuta do analista, testemunhar o sofrimento que 

outrora fora silenciado, reconhecendo como legitima a experiência traumática que até então 

fora destinada pelo desmentido à negação e à morte (FIGUEIREDO; COELHO JUNIOR, 



 
 

52 
 

2018). É por meio do reconhecimento do trauma que pode haver transformação psíquica e social 

(PEREIRA, 2021). 

Por fim, é preciso esclarecer que não se propõe aqui a ausência absoluta de normas ou 

uma postura para com as crianças e pacientes de permissividade, onde tudo é permitido. Sendo 

reconhecido que a dissolução da Lei levaria a barbárie da livre expressão de toda e qualquer 

manifestação pulsional, desconsiderando-se a existência do outro, em um cenário apocalíptico 

onde todos podem tudo. Cada sociedade se organiza de tal modo que as normas possibilitam 

um contorno bem delimitado do que é permitido e do que é intolerável, contudo, por vezes, 

alguns grupos são excluídos, considerados como desviante dos modelos normativos vigentes. 

Numa proposta de desconstrução – e não de destruição – das normas, é possível considerar o 

que Butler sustenta ao afirmar “que seu objetivo nunca foi o de abolir ou transcender todas as 

normas, porque isso é absolutamente impossível. Toda sociedade, toda cultura produz normas 

de gênero e não se pode viver sem elas” (GONDAR; COELHO JUNIOR, 2021, pág. 212). O 

que é possível fazer nas palavras da autora é “relaxar o domínio coercitivo das normas com a 

finalidade de viver uma vida mais vivível” (BUTLER, 2019, pág. 40 apud GONDAR; 

COELHO JUNIOR, 2021, pág. 212). 

  



 
 

53 
 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Compreendendo a preciosidade que há em partir do clássico para poder pensar o 

contemporâneo, num movimento que dá substância ao raciocínio crítico, a proposta de retomar 

textos cruciais, que delineiam o pensamento freudiano quanto a problemática abordada, 

propiciou que Freud fosse encontrado à luz dos dias atuais. Respeitando as limitações próprias 

de sua época, sendo um autor que ora é um homem de seu tempo, ora se mostra a frente dele, 

podemos reconhecer seu caráter subversivo, o que se mostra enquanto fundamental no sentido 

de como nos (re)posicionamos frente a Freud e a psicanálise, que é ela própria bastante plural 

e diversa. 

Diante de um campo diversificado, cabe um olhar atento e uma escuta sensível para 

captar as sutilezas do preconceito que, tal como as formações do inconsciente, pode 

silenciosamente aparecer em cena mascarado, para que não seja reconhecido. Cabe ao analista 

uma posição ética para desvelar a normatividade disfarçada de teoria, pois, como foi possível 

observar, a diversidade sexual, que é um tema atual, é possível de ser pensada fundamentada 

na teoria freudiana. Noção fundamental no coração da teoria psicanalítica, o sexual é 

compreendido desde cedo em seu caráter perverso polimorfo, devido a dispersão pulsional e 

suas várias nuances, tendo como finalidade não a reprodução, mas o prazer. 

Tomando por base a noção de bissexualidade constitucional e tendo em vista que nos 

primórdios identificação e investimento objetal não se diferenciam, podemos compreender as 

identificações enquanto plurais, não se limitando apenas ao masculino ou feminino, portanto, 

ajudando a pensar o sujeito no avesso de uma identidade coesa, como algo diverso e múltiplo. 

Dessa forma, mais do que sensibilizar os heterossexuais e cisgêneros com as 

homossexualidades e transgeneridades dos outros, o presente estudo convida a enxergar as 

próprias inclinações homoeróticas e sua suposta identidade. Visto que é na recusa dos próprios 

desejos e identificações que se ergue o conjunto de normas excludentes quanto a pluralidade 

sexual e de gênero.  

Ao encontrar fora o que é intolerável de ser reconhecido dentro, busca-se silenciar aquilo 

que se mostra tão aversivo à suposta coesão identitária, que se constituiu a partir dos 

precipitados de seus próprios investimentos e identificações que tiveram que ser abandonados. 

O mortífero silenciamento desde cedo impera como um trauma precoce, seus efeitos disruptivos 

puderam ser melhor compreendidos à luz da metapsicologia ferencziana. Sendo no mecanismo 



 
 

54 
 

da clivagem do Eu e nos processos identificatórios tanáticos que psiquicamente o sujeito 

traumatizado se encontra. 

A heterocisnormatividade, marcada pela pulsão de morte, atravessa o processo de 

subjetivação e mais do que ferir o narcisismo, abre nele uma fenda. É por meio dessa abertura 

extensa na constituição narcísica, que algo de precioso se esvai, num derramamento do líquido 

vital que se assemelha a uma hemorragia das reservas de um Eu que se torna anêmico num 

processo de melancolização. Encontramos na impossibilidade de reconhecimento da perda do 

objeto de amor homossexual, que não pode ser pranteada, a chave de compreensão para pensar 

numa melancolia de gênero em sujeitos que possuem a sua diferença silenciada. 

Frente a paralização da vida que se dá pelo sofrimento melancólico, o analista implicado 

no cuidado com esses pacientes, precisará dar lugar para o testemunho da violência, construindo 

meios para a elaboração do luto que até então esteve impossibilitado, esse enlutamento se 

mostra uma potencialidade para viver. Trata-se de um trabalho clínico sensível, que posicionado 

numa ética do cuidado que respeita a alteridade, se propõe a dar voz ao que fora silenciado, 

lembrando que não há armário que dê conta de conter, enclausurar e encerrar a potência do 

desejo.   

 

 

 

 

 

  



 
 

55 
 

REFERÊNCIAS 

 

ABRAHAM, N.; TOROK, M. A casca e o núcleo (1987). São Paulo: Editora Escuta, 1995. 

 

AGUIAR, T. O. Sándor Ferenczi: Na História e na Atualidade da Psicanálise. Algumas 

contribuições para o tema da formação e técnica psicanalítica. Rev. Práxis Psicanalítica, 

Niterói, v. 1, n.1, p. 01-13, 2021. 

 

ANDRÉ, S. A Impostura Perversa. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1995. 

 

ANZIEU, D. O Eu-pele. São Paulo: Casa do Psicólogo, 1989. 

 

BACCHINI, A. M.; VILHENA, J.; RUDGE, A. M. T. P.; SANTOS, D. S. B. Amor e Mito 

como Verdade Cultural e Subjetiva. Tempo Psicanalítico, Rio de Janeiro, V. 48.1, P. 216-

231, 2016 

 

BALINT, M. Prefácio do Dr. Michaël Balint. In: FERENCZI, S. Obras Completas, Vol. 1. 2ª 

ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

BARBERO, G. H. Homossexualidade e Perversão na Psicanálise: uma resposta aos Gays 

and Lesbian Studies. 1ed. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2005 

 

BORGES, K. Terapia Afirmativa: Uma Introdução à Psicoterapia Dirigida a Gays, Lésbicas 

e Bissexuais. São Paulo: GLS, 2009. 

 

BULAMAH, L. C. História de Uma Regra Não Escrita: A Proscrição da Homossexualidade 

Masculina no Movimento Psicanalítico. Dissertação de Mestrado. São Paulo: USP, 2014. 

 

BUTLER, J. A vida psíquica do poder: teorias da sujeição (1997). 1ªed. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2017. 

 

CAMPOS, E. B. V. Constituição do Eu e Identificação Narcísica: o Debate entre Freud, 

Ferenczi e Abraham Acerca da Melancolia. Sofia (ISSN 2317-2339), Vitória (ES), V.9, N.2, 

P. 12-42, Dez/2020. 

 

CARONE, M. Freud em Português: Tradução e Tradição. Jornal de Psicanálise, São Paulo. 

37(68): 85-95. Dez. 2004. 

 

CECCARELLI, P. R. Diferenças Sexuais...? Quantas Existem? In: CECCARELLI, P. R. 

(org.). Diferenças Sexuais. São Paulo: Escuta, 1999. 

 

CECCARELLI, P. R. Transexualidades. 3ª ed. São Paulo: Pearson Clinical Brasil, 2017. 

 

CECCARELLI, P. R. As Leituras Contemporâneas de Gênero e suas Repercussões nas 

Organizações Familiares. In: ASSUAR, G.; NUNES, L. V.; SIILVA Jr., J. P. (org.). 

Psicanálise, Sexualidade e Gênero: um Debate em Construção. 1ªed. São Paulo: Zagodoni, 

2019. 

 



 
 

56 
 

CECCARELLI, P. R. A Invenção da Homossexualidade. In: QUINET, A.; JORGE, M. A. C. 

(org.). As Homossexualidades na Psicanálise: Na História de Sua Despatologização. 2ed. 

Rio de Janeiro: Atos e Divãs Edições, 2020. 

 

DAL MOLIN, E. C. O Terceiro Tempo do Trauma: Freud, Ferenczi e o Desenho de um 

Conceito. 1ª ed. São Paulo: Perspectiva: Fapesp, 2016. 

 

EIZIRIK, C. L. Filiação e Neoparentalidades: Questões Contratransferenciais. In: 

HOLOVKO, C. S.; CORTEZZI, C. M. (org.). Sexualidades e Gênero: Desafios da 

Psicanálise. 1ª ed. São Paulo: Blucher, 2017. 

 

FERENCZI, S. O Conceito de Introjeção (1909). In: ______. Obras Completas, Vol. 1. 2ª 

ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

FERENCZI, S. O Sonho do Bebê Sábio (1923). In: ______. Obras Completas, Vol. 3. 2ª ed. 

São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

FERENCZI, S. As Fantasias Provocadas (1924). In: ______. Obras Completas, Vol. 3. 2ª 

ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

FERENCZI, S. A Adaptação da Família à Criança (1928). In: ______. Obras Completas, 

Vol. 4. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

FERENCZI, S. A Criança Mal Acolhida e Sua Pulsão de Morte (1929). In: ______. Obras 

Completas, Vol. 4. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

FERENCZI, S. Princípio de Relaxamento e Neocatarse (1930). In: ______. Obras 

Completas, Vol. 4. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

FERENCZI, S. Análise de Crianças Com Adultos (1931). In: ______. Obras Completas, 

Vol. 4. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

FERENCZI, S. Confusão de Língua Entre os Adultos e a Criança (1933). In: ______. 

Obras Completas, Vol. 4. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

FIGUEIREDO, L. C.; COELHO JUNIOR, N. E. Adoecimentos Psíquicos e Estratégias de 

Cura: Matrizes e Modelos em Psicanálise. São Paulo: Blucher, 2018. 

 

FOUCAULT, M. História da Sexualidade I: A Vontade de Saber (1976). 7ed. Rio de 

Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2018 

 

FREUD, S. Manuscrito K: As Neuroses de Defesa, anexo à carta a Fliess de 1º de janeiro 

de 1896a. In: ______. Obras Incompletas de Sigmund Freud, “Neurose, Psicose, Perversão”. 

1ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 

 

FREUD, S. Carta 112 [52], de 6 de dezembro de 1896b. In: ______. Obras Incompletas de 

Sigmund Freud, “Neurose, Psicose, Perversão”. 1ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 

 

FREUD, S. Carta 139 [69], de 21 de setembro de 1897a. In: ______. Obras Incompletas de 

Sigmund Freud, “Neurose, Psicose, Perversão”. 1ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 



 
 

57 
 

FREUD, S. Carta 71, de 15 de outubro de 1897b. In: MASSON, J. M. A correspondência 

completa de Sigmund Freud para Wilhelm Fliess 1887-1904. Rio de Janeiro: Imago, 1986. 

 

FREUD, S. Carta 270 [145], de 7 de agosto de 1901. In: ______. Obras Incompletas de 

Sigmund Freud, “Amor, sexualidade, feminilidade”. 1ª ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

 

FREUD, S. A Interpretação dos Sonhos (1900). In: ______. Obras Completas, Volume 4: A 

Interpretação dos Sonhos (1900). 1ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

 

FREUD, S. Três Ensaios Sobre a Teoria da Sexualidade (1905). In: ______. Obras 

Completas, Volume 6: Três Ensaios Sobre a Teoria da Sexualidade, Análise Fragmentária de 

uma histeria (O Caso Dora) e outros textos (1901-1905). 1ed. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2016. 

 

FREUD, S. A Moral Sexual “Cultural” e o Nervosismo Moderno (1908). In: ______. 

Obras Completas, Volume 8: O delírio e os sonhos na Gradiva, Análise da fobia de um garoto 

de cinco anos e outros textos (1906-1909). 1ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

 

FREUD, S. Observações Psicanalíticas Sobre um Caso de Paranoia (Dementia 

Paranoides) Relatado em Autobiografia (“O Caso Schreber”, 1911). In: ______. Obras 

Completas, Volume 10: Observações Psicanalíticas Sobre um Caso de Paranoia Relatado em 

Autobiografia (“O Caso Schreber”), Artigos Sobre a Técnica e Outros Textos (1911-1913). 1ª 

ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

FREUD, S. Introdução ao Narcisismo (1914). In: ______. Obras Completas, Volume 12: 

Introdução ao Narcisismo, Ensaios de Metapsicologia e Outros Textos (1914-1916). 1ª ed. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

FREUD, S. As Pulsões e Seus Destinos (1915a). In: ______. Obras Incompletas de 

Sigmund Freud, “As Pulsões e Seus Destinos – Edição Bilíngue”. 1ª ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2013. 

 

FREUD, S. A Repressão (1915b). In: ______. Obras Completas, Volume 12: Introdução ao 

Narcisismo, Ensaios de Metapsicologia e Outros Textos (1914-1916). 1ª ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2010. 

 

FREUD, S. A vida Sexual Humana (1916a). In: ______. Obras Incompletas de 

Sigmund Freud, “Amor, sexualidade, feminilidade”. 1ª ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

 

FREUD, S. Desenvolvimento da Libido e as Organizações Sexuais (1916b). In: ______. 

Obras Incompletas de Sigmund Freud, “Amor, sexualidade, feminilidade”. 1ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2019. 

 

FREUD, S. Luto e Melancolia (1917). In: ______. Obras Incompletas de Sigmund Freud, 

“Neurose, Psicose, Perversão”. 1ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 

 

FREUD, S. Além do Princípio do Prazer (1920a). In: ______. Obras Completas, Volume 

14: História de uma Neurose Infantil: (“o Homem dos Lobos”), Além do Princípio do Prazer e 

Outros Textos (1917-1920). 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 



 
 

58 
 

FREUD, S. Sobre a Psicogênese de um Caso de Homossexualidade Feminina (1920b). In: 

______. Obras Incompletas de Sigmund Freud, “Neurose, Psicose, Perversão”. 1ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2018. 

 

FREUD, S. Psicologia das Massas e Análise do Eu (1921). In: ______. Obras Completas, 

Volume 15: Psicologia das Massas e Análise do Eu e Outros Textos (1920-1923). 1ª ed. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

 

FREUD, S. A Cabeça da Medusa (1922). In: ______. Obras Completas, Volume 15: 

Psicologia das Massas e Análise do Eu e Outros Textos (1920-1923). 1ª ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2011. 

 

FREUD, S. O Eu e o Id (1923a). In: ______. Obras Completas, Volume 16: O Eu e o Id, 

“Autobiografia” e Outros Textos (1923-1925). 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

 

FREUD, S. Organização Genital Infantil (1923b). In: ______. Obras Incompletas de 

Sigmund Freud, “Amor, sexualidade, feminilidade”. 1ª ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

 

FREUD, S. A Negação (1925a). In: ______. Obras Incompletas de Sigmund Freud, 

“Neurose, Psicose, Perversão”. 1ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 

 

FREUD, S. Algumas Consequências Psíquicas da Diferença Anatômica Entre os Sexos 

(1925b). In: ______. Obras Completas, Volume 16: O Eu e o Id, “Autobiografia” e Outros 

Textos (1923-1925). 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

 

FREUD, S. O Mal-Estar na Civilização (1930). In: ______. Obras Completas, Volume 18: 

O Mal-Estar na Civilização, Novas Conferências Introdutórias à Psicanálise e Outros Textos 

(1930-1936). 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

FREUD, S. A Dissecção da Personalidade Psíquica (1933a). In: ______. Obras Completas, 

Volume 18: O Mal-Estar na Civilização, Novas Conferências Introdutórias à Psicanálise e 

Outros Textos (1930-1936). 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

FREUD, S. Sándor Ferenczi (1933b). In: ______. Obras Completas, Volume 18: O Mal-

Estar na Civilização, Novas Conferências Introdutórias à Psicanálise e Outros Textos (1930-

1936). 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

FREUD,S. Carta a Uma Mãe Preocupada Com a Homossexualidade de Seu Filho (1935). 

In: ______. Obras Incompletas de Sigmund Freud, “Amor, sexualidade, feminilidade”. 1ed. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

 

FREUD, S. A Cisão do Eu no Processo de Defesa (1938). In: ______. Obras Completas, 

Volume 19: Moisés e o Monoteísmo, Compêndio de Psicanálise e Outros Textos (1937-

1939). 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 

 

GARCIA-ROSA, L. A. Introdução à Metapsicologia Freudiana - Artigos de 

Metapsicologia (1914-1917): narcisismo, pulsão, recalque, inconsciente. Vol. 3. 1ª ed. Rio de 

Janeiro: Zahar, 1995. 

 



 
 

59 
 

GONDAR, J. Ferenczi como pensador político. Caderno de Psicanálise. CPRJ, Rio de 

Janeiro, V. 34, N. 27, p. 193-210. 2012. 

 

GONDAR, J.; COELHO JUNIOR, N. E. Psicanálise e Normatividade. Tempo Psicanalítico, 

Rio de Janeiro, v. 53.1, p. 202-220, 2021. 

 

GREEN, A. Narcisismo de Vida, Narcisismo de Morte. São Paulo: Escuta, 1988. 

 

GUIMARÃES, D. M. Foucault e Freud: acerca da sexualidade em discurso nos Três Ensaios 

de Teoria Sexual. Dissertação de Mestrado. Bahia: UFBA, 2016. 

 

HELSINGER, N. M. A cultura da melancolia de gênero ante o tabu da homossexualidade: o 

Édipo e suas identificações, 100 anos depois. Cad. Psicanál. (CPRJ), Rio de Janeiro, v. 43 n. 

45, p.87-113, jul./dez. 2021. 

 

IANNINNI, G.; TAVARES, P. H. Sobre Amor, Sexualidade, Feminilidade. In: ______. 

Obras Incompletas de Sigmund Freud, “Amor, sexualidade, feminilidade”. 1ª ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2019. 

 

JORGE,M. A. C.  Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan. Vol. 1: As Bases 

Conceituais. 2ª ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 

 

JORGE, M. A. C. O Real e o Sexual: do Inominável ao Pré-conceito. In: QUINET, A.; 

JORGE, M. A. C. (org.). As Homossexualidades na Psicanálise: Na História de Sua 

Despatologização. 2ed. Rio de Janeiro: Atos e Divãs Edições, 2020. 

 

KEHL, M. R. Três Motivos (Pelo Menos) Para Ler Freud, Hoje. In: KUPERMANN, D. (org). 

Por que Freud Hoje? 1ª ed. São Paulo: Zagodoni, 2017. 

 

LACAN, J. O Estádio do Espelho Como Formador da Função do Eu (1949). In: ______.  

Escritos – Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 1998. 

 

LAPLANCHE, J. Sexual: A Sexualidade Ampliada no Sentido Freudiano - 2000-2006. 2ed. 

Porto Alegre: Dublinense, 2015. 

 

LAPLANCHE, J; PONTALIS, J. B. Vocabulário da Psicanálise. 4ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 2016. 

 

LATTANZIO, F. F.; RIBEIRO, P. C. Transexualidade, Psicose e Feminilidade Originária: 

Entre Psicanálise e Teoria Feminista. Revista Psicologia USP. V. 28. Nº 1. 72-82. 2017. 

 

LATTANZIO, F. F. O Lugar do Gênero na Psicanálise: Metapsicologia, Identidade, Novas 

Formas de Subjetivação, 1ªed São Paulo: Blucher, 2021. 

 

MACEDO,C. M. R.; SÍVORI, H. F. Repatologizando a Homossexualidade: a Perspectiva da 

“Psicólogos Cristãos” Brasileiros no Século XXI. Estudos e Pesquisas em Psicologia. Rio de 

Janeiro. V. 18. N. 4. 2018. 

 

MINERBO, M. Neurose e Não Neurose. 2ª ed. São Paulo: Blucher, 2019. 

 



 
 

60 
 

MARQUES, L. Sexualidade e Ética Psicanalítica. In: QUINET, A.; JORGE, M. A. C. (org.). 

As Homossexualidades na Psicanálise: Na História de Sua Despatologização. 2ed. Rio de 

Janeiro: Atos e Divãs Edições, 2020. 

 

MARTINS, K. P. H.; RABELO, F. C.; TEXEIRA, I. F. SOUZA, A. P. Ferenczi e o Estudo 

das Vulnerabilidades: Clínica e Política. In: BARROS, J. P. B.; ANTUNES, D. C.; MELLO, 

R. P. (org.). Políticas de vulnerabilização social e seus efeitos [livro eletrônico] : estudos do 

programa de pós-graduação em psicologia da Universidade Federal do Ceará (UFC). 

Fortaleza: Imprensa Universitária, 2020. 

 

MCDOUGALL, J. Teoria Sexual e Psicanálise. In: CECCARELLI, P. R. (org.). Diferenças 

Sexuais. São Paulo: Escuta, 1999. 

 

MIGUELEZ, O. M. Narcisismos. 2ª ed. São Paulo: Escuta, 2015. 

 

MIGUELEZ, N. P. S. Complexo de Édipo hoje? Novas Psicopatologias, Novas Mulheres, 

Novos Homens. 3ª ed. Belo Horizonte: Artesã, 2019. 

 

NASIO, J. D. Introdução às Obras de Freud, Ferenczi, Groddeck, Klein, Winnicott, 

Dolto, Lacan. Rio de Janeiro: Zahar, 1995. 

 

ORDUZ, F. Morfismos e Versidades nas Subjetividades Contemporâneas. In: HOLOVKO, C. 

S.; CORTEZZI, C. M. (org.). Sexualidades e Gênero: Desafios da Psicanálise. 1ª ed. São 

Paulo: Blucher, 2017. 

 

PAOLIELLO, G. A Despatologização da Homossexualidade. In: QUINET, A.; JORGE, M. 

A. C. (org.). As Homossexualidades na Psicanálise: Na História de Sua Despatologização. 

2ed. Rio de Janeiro: Atos e Divãs Edições, 2020a. 

 

PAOLIELLO, G. O Império do Olhar. In: QUINET, A.; JORGE, M. A. C. (org.). As 

Homossexualidades na Psicanálise: Na História de Sua Despatologização. 2ed. Rio de 

Janeiro: Atos e Divãs Edições, 2020b. 

 

PEREIRA, A. B.; PERON, P. Ferenczi: o trauma na clínica psicanalítica. In: AFFONSO, C.; 

PERON,P.; CARVALHO, R. C. C. (org.). Sujeitos da Psicanálise: Freud, Ferenczi, Klein, 

Lacan, Winnicott e Bion. Diálogos teóricos e clínicos. São Paulo: Escuta, 2018. 

 

PEREIRA, A. B. Por Uma Psicanálise Não Colonizada: Desmentido e Identificação no 

Racismo. In: PERON, P.; AMBRA, P. (org.). Provocações Para a Psicanálise no Brasil: 

Racismo, Políticas Identitárias, Violências e Colonialismo. 1ªed. São Paulo: Zagodoni, 2021 

 

PINHEIRO, T. Em Busca de Uma Metapsicologia da Melancolia. In: BIRMAN, J. (org.). 

Sobre a Psicose. Rio de Janeiro: Contra Capa, 1999. 

 

PINHEIRO, T. Depressão na Contemporaneidade. Pulsional Revista de Psicanálise, v. 182, p. 

101-109, 2005. 

 



 
 

61 
 

PINHEIRO, T. O Modelo Melancólico e os Sofrimentos da Contemporaneidade. In: 

VERZTMAN, J.; HERZOG, R.; PINHEIRO, T.; PACHECO-FERREIRA, F. Sofrimentos 

Narcísicos. Rio de Janeiro: Cia de Freud: UFRJ; Brasília, DF: CAPES PRODOC, 2012. 

 

PORCHAT, P. Prefácio. In: RODRIGUES, G. V. Psicanálise e Educação Sexual: Deborah 

Britzman e a paixão pela ignorância. 1ed. Curitiba: Calligraphie Editora, 2019. 

 

QUINET, A.; JORGE, M. A. C. (org.). As Homossexualidades na Psicanálise: Na História 

de Sua Despatologização. 2ed. Rio de Janeiro: Atos e Divãs Edições, 2020. 

 

QUINET, A. Homossexualidades em Freud. In: QUINET, A.; JORGE, M. A. C. (org.). As 

Homossexualidades na Psicanálise: Na História de Sua Despatologização. 2ed. Rio de 

Janeiro: Atos e Divãs Edições, 2020. 

 

REITTER, J. N. Édipo Gay: Heteronormatividade e Psicanálise. 1ª ed. São Paulo: Zagodoni, 

2021. 

 

RIBEIRO, P. C. O Problema da Identificação em Freud: Recalcamento da Identificação 

Feminina Primária. São Paulo: Escuta, 2000. 

 

ROCHA, T. H. R. O Que a Histeria Pós Moderna Tem a Denunciar? In: AMBRA, P. E. S.; 

SILVA JR, N. S. (orgs.). Histeria e Gênero. 1ªed. São Paulo: nVersos, 2014. 

 

RODRIGUES, G. V. Psicanálise e Educação Sexual: Deborah Britzman e a paixão pela 

ignorância. 1ed. Curitiba: Calligraphie Editora, 2019. 

 

ROUDINESCO, E. A Parte Obscura de Nós Mesmos: Uma História dos Perversos. 1ed. 

Rio de Janeiro: Zahar, 2008. 

 

ROUDINESCO, E. A Psicanálise à Prova da Homossexualidade. In: QUINET, A.; JORGE, 

M. A. C. (org.). As Homossexualidades na Psicanálise: Na História de Sua 

Despatologização. 2ed. Rio de Janeiro: Atos e Divãs Edições, 2020. 

 

ROUSSILON, R. O Narcisismo e a Análise do Eu. São Paulo: Blucher, 2023. 

 

SALZTRAGER, R.; VERZTMAN, J. S.; HERZOG, R.; PINHEIRO, T. Transferência e 

Sofrimentos Narcísicos: o Analista como Catalisador de Sentido. Cad. Psicanál.-CPRJ, Rio de 

Janeiro, v. 36, n. 31, p. 187-207, jul./dez. 2014. 

 

SANTOS, A. A representação queer de Narciso: ressonâncias da estética de Oscar Wilde em 

Dorian, Na Imitation, releitura da The Picture of Dorian Gray. Revista do Programa de Pós-

Graduação em Letras da Universidade de Passo Fundo, v. 18, n. 3, p. 769-786, set./dez. 2022. 

 

 


