
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE CIÊNCIAS HUMANAS E DA SAÚDE 

CURSO DE PSICOLOGIA 

 
 
 
 

 
MARIA LUISA LARA LAFETÁ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O SIGNIFICADO ATRIBUÍDO POR ADULTOS A VIVÊNCIAS DE MEDIUNIDADE 

NA INFÂNCIA: UMA ANÁLISE A PARTIR DA PSICOLOGIA ANALÍTICA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SÃO PAULO 

2024 



 

MARIA LUISA LARA LAFETÁ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
O SIGNIFICADO ATRIBUÍDO POR ADULTOS A VIVÊNCIAS DE MEDIUNIDADE 

NA INFÂNCIA: UMA ANÁLISE A PARTIR DA PSICOLOGIA ANALÍTICA 

 
 
 
 
 

Trabalho de Conclusão de Curso como 
exigência parcial para a graduação no 
Curso de Psicologia sob orientação da 
Profª. Dra. Miriam Raquel Wachholz 
Strelhow. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SÃO PAULO 

2024 



AGRADECIMENTOS 

 
Ao meu pai, pelo suporte para o desenvolvimento deste trabalho. Por todas as palavras 

sábias, presença e vibrações que foram fonte de alento e carinho. 

À minha mãe, por todo seu amor e orações, que me nutriram por todo o processo. 

À minha irmã, por ser uma verdadeira amiga e companheira de vida. 

À minha querida orientadora Profª. Dra. Miriam Raquel Wachholz Strelhow, a qual foi um 

fio condutor fundamental para toda a execução deste trabalho com sua organização, 

comprometimento e objetividade. 

Ao Mateus Martinez, por ter me auxiliado ao longo desta jornada, compartilhando 

experiências e conhecimentos, enquanto me acolheu frente a proposta deste projeto. 

À professora Flavia Hime, tanto pela postura didática e atenciosa durante à graduação, 

como também pela disposição em somar com conhecimentos avaliativos perante este 

trabalho. 

Aos meus familiares, que torceram e vibraram por mim. 

Aos meus amigos de graduação e de infância, que se fizeram presentes durante toda minha 

trajetória. 

Ao Vitor Hugo, por ter sido uma fonte de compartilhamento e acolhimento. 

A todos trabalhadores do Centro Espírita Auta de Souza e do Centro Espírita da Amizade, 

os quais tiveram um papel fundamental na minha vida, suscitando a proposta deste 

trabalho. Em especial, à querida Ana Maria Silva, a qual foi uma rede de apoio, suporte e 

carinho durante minha adolescência, e sem sua presença, este trabalho nunca teria sido 

idealizado. . 

À professora Rita Rosa (in memoriam), a qual acreditou neste projeto e foi essencial para 

o seu posterior desenvolvimento. 

A todos, que de maneira direta ou indireta, contribuíram para a realização deste trabalho. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

“(...) Meninos na beira da estrada 
Escrevem mensagens com lápis de luz 

Serão mensageiros divinos 
Com suas espadas douradas, azuis (...)” 

 
Humberto Gessinger e Carlos Maltz 



RESUMO 
 

 

LAFETÁ, M. L. L. O significado atribuído por adultos a vivências de mediunidade na infância: 
uma análise a partir da Psicologia Analítica. Trabalho de Conclusão de Curso de Psicologia, 
FACHS-PUCSP, 2024. 

 

Orientadora: Profª. Dra. Miriam Raquel Wachholz Strelhow 
 
A vivência de experiências anômalas está presente dentro da sociedade brasileira. Algumas 
religiões trazem seus próprios significados para essas experiências a partir de suas 
crenças, como o espiritismo kardecista. Tal doutrina utiliza o termo mediunidade para 
denominá-las, compreendendo que através das EAs o sujeito estabelece intercâmbio com 
espíritos. Apesar de tal crença se demonstrar presente dentro do território brasileiro, a 
Psicologia não está cientificamente preparada para contemplar as demandas destes 
sujeitos em seus diversos campos de atuação, prevalecendo um afastamento da área em 
abarcar temáticas consideradas fronteiriças. A presente pesquisa caracterizou-se como um 
estudo qualitativo exploratório e teve como objetivo investigar como adultos que 
vivenciaram a mediunidade na infância significaram essas experiências. Como instrumento, 
utilizou-se a entrevista semiestruturada, realizando-as na modalidade online com três 
indivíduos. Para a discussão dos resultados, efetuou-se uma análise simbólica dos 
discursos e uma articulação com conceitos da Psicologia Analítica. Foi possível evidenciar 
que o contexto atuou como uma influência considerável na compreensão e significação dos 
fenômenos, e a rede de apoio familiar apareceu como elemento fundamental no 
acolhimento das demandas relacionadas à mediunidade no período infantil. Em relação aos 
fenômenos mediúnicos, os participantes relataram momentos de sofrimento e bem-estar, 
além de diversos crescimentos pessoais suscitados pelas experiências mediúnicas. Diante 
disso, a pesquisa contribuiu com conhecimentos que podem auxiliar psicólogos na 
compreensão dessas vivências. 

 
Palavras-chave: Mediunidade infantil. Criança. Espiritismo. Psicologia Analítica.



 

SUMÁRIO 

1   INTRODUÇÃO ..................................................................................................................... 7 

1.1 EXPERIÊNCIAS ANÔMALAS .............................................................................................. 7 

1.2 EXPERIÊNCIAS ANÔMALAS E MEDIUNIDADE ................................................................. 9 

1.3 HISTÓRICO DA MEDIUNIDADE E PSICOLOGIA ............................................................. 10 

1.4 PSICOLOGIA ANALÍTICA E RELIGIOSIDADE .................................................................. 12 

1.5 A RELIGIÃO NO BRASIL ................................................................................................... 17 

1.6 DOUTRINA ESPÍRITA ....................................................................................................... 18 

1.7 A MEDIUNIDADE NA INFÂNCIA PARA O ESPIRITISMO ................................................. 21 

1.8 A AÇÃO DO PSICÓLOGO FRENTE A RELIGIOSIDADE NÃO HEGEMÔNICA ................ 22 

1.9 JUSTIFICATIVA DO ESTUDO ........................................................................................... 24 

2   OBJETIVOS ...................................................................................................................... 26 

3   MÉTODO ........................................................................................................................... 27 

3.1 PARTICIPANTES .............................................................................................................. 27 

3.2 INSTRUMENTOS .............................................................................................................. 28 

3.3 PROCEDIMENTOS DE COLETA ...................................................................................... 29 

3.4 PROCEDIMENTOS DE ANÁLISE ...................................................................................... 29 

3.5 PROCEDIMENTOS ÉTICOS ............................................................................................. 30 

4   RESULTADOS E DISCUSSÃO ......................................................................................... 31 

4.1 DADOS SOCIODEMOGRÁFICOS DOS PARTICIPANTES ............................................... 31 

4.2 HISTÓRIA DA MEDIUNIDADE DOS PARTICIPANTES ..................................................... 32 

4.3 ANÁLISE SIMBÓLICA DOS DADOS COLETADOS .......................................................... 34 

5   CONCLUSÃO .................................................................................................................... 56 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................................... 60 

ANEXO 1 – ROTEIRO SEMIDIRIGIDO MARALDI 2011 ......................................................... 64 

APÊNDICE A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO .......................... 66 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO – TCLE ........................................ 66 

APÊNDICE B– ROTEIRO DA ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA ...................................... 69 

 



 

 
LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Dados sociodemográficos dos participantes .......................................................... 31 

Tabela 2 - Dados da experiência mediúnica dos participantes ................................................ 31 



7  
 

1 INTRODUÇÃO 

 
 

A presente pesquisa tem como foco à maneira com que as experiências mediúnicas 

durante a infância são vivenciadas e significadas pelas pessoas em sua vida. No âmbito 

ciêntífico, essas vivências são, muitas vezes, denominadas de experiências anômalas 

(EAs) por retratarem algo que distoa das explicações e compreensões científicas da 

realidade em que estão inseridas. Diversas categorias são elencadas a partir dos aspectos 

gerais que caracterizam cada vivência anômala, como por exemplo experiências 

alucinatórias, experiências de vidas passadas, etc (Cardeña et.al, 2013). Frente a tais 

fenômenos, cada sujeito atribui um significado diferente a partir do seu próprio contexto e 

compreensão. 

Algumas religiões tratam da temática dentro das suas práticas e crenças religiosas, 

conferindo entendimentos particulares a determinados eventos, como a umbanda e o 

espiritismo. Ambas entendem que as EAs tratariam de uma comunicação do médium com 

o plano espiritual, denominando tal experiência de mediunidade. 

O presente estudo faz um resgate das experiências anômalas no âmbito científico, 

a fim de fornecer um embasamento teórico para a sua realização. Entendendo a presença 

que esses eventos já tiveram no âmbito da Psicologia em figuras como Freud e Jung, 

realizou-se uma leitura histórica de como o fenômeno mediúnico já fez parte dos estudos 

psicológicos. A presença da espiritualidade e do numinoso como elementos de relevância 

na Psicologia Analítica, permite que se trace um paralelo da temática com os estudos da 

área. Há importantes recomendações para a análise e ação do psicólogo que devem 

permear essas temáticas fronteiriças, às quais serão seguidas para a realização desta 

pesquisa. 

 
1.1 Experiências anômalas 

 
 

O termo “experiência anômala” (EA), apesar de cunhar a ideia de algo que não é 

recorrente, traz em seu significado outra perspectiva. A palavra “anômala” é derivada do 

grego anomalos, que denomina algo que contrasta com o que é comum, ou seja, é diferente, 

irregular. Nessa medida, ela é definida como: 

(...) experiência incomum (ex.:sinestesia) ou que, embora seja vivenciada por 
uma quantidade considerável da população (ex.: experiências interpretadas 
comotelepáticas), acredita-se que se desviem da experiência comum ou das 
explicações da realidade que são comumente aceitas (Cardeña et al., 2013, 



8  
 

p.2). 
 

Diante disso, a expressão não faz menção a uma não recorrência, mas sim a algo 

que destoa do que é comumente aceito na comunidade em que está inserido. Ainda assim, 

na atualidade, existe um forte interesse popular em tratar dessa temática, principalmente no 

que tange a experiências de quase morte, supostos fenômenos parapsicológicos e eventos 

místicos. Os sujeitos que as vivenciam costumam atribuir a elas significados fortes e 

relevantes. Apesar disso, a Psicologia tradicional tem negligenciado essa temática há muito 

tempo (Cardeña et al., 2013, p.2). 

O livro “Variedades das Experiências Anômalas” (Cardeña et al., 2013) abarca 

evidências, análises e considerações fundamentais diante das possibilidades de 

manifestações das experiências anômalas. Para as finalidades que se seguem, vale a pena 

citar algumas que foram discutidas e definidas durante tal obra para dar alicerce ao que 

será posteriormente construído neste trabalho. 

Inicialmente, vale citar as “experiências alucinatórias”, as quais se distinguem por 

serem vivenciadas no campo perceptivo, sem de fato ser evidenciado uma estimulação 

externa do órgão sensitivo correspondente (Bentall, 2013). O “sonhar lúcido”, corresponde 

a um sonhar em que o indivíduo está ciente de que o está fazendo (La Berge; Gackenback, 

2013). As “experiências fora do corpo” também se somam às EAs como vivências 

caracterizadas pela sensação de que o centro da consciência está localizado fora do corpo 

físico do sujeito. Nesses casos, as sensações variam entre flutuar, ver o seu próprio corpo 

físico ou viajar para locais distantes (Alvarado, 2013). Paralelamente, existem as 

“experiências relacionadas a Psi” (PREs, do inglês psi-related experiencies) as quais 

possuem uma divisão maior de manifestações: 

PREs incluem relatos de supostas experiências de telepatia (comunicação 
direta mente a mente), clarividência (conhecimento anômalo de eventos 
distantes), precognição (conhecimento do futuro, como sugerem os sonhos de 
Anna) ou psicocinesia (ação da mente sobre a matéria...) (Targ et al., 2013, p. 
168). 

 

Também é importante pensar nas “experiências de vidas passadas”, que sereferem 

à impressão de ter sido uma pessoa específica e diferente da que é atualmente em alguma 

vida anterior (Mills; Lynn, 2013). Por último, vale citar as “experiências de quase morte”, as 

quais constituem eventos com uma gama de elementos transcendentais e místicos que 

garantem uma certa profundidade psicológica a essas vivências. Elas ocorrem quando o 

indivíduo está próximo da morte ou em um perigo de vida eminente, suscitando a 

experiência de algo que transcende o sujeito e ascende a uma ordem divina ou superior 



9  
 

(Greyson, 2013). 

As experiências anômalas estão veemente presentes na sociedade brasileira. 

Machado (2009) realizou um estudo buscando identificar a prevalência das experiências 

anômalas extra-sensório-motoras no Brasil. Para tanto, utilizou uma amostra de 

conveniência, a qual, apesar de não ser generalizável, é capaz de sugestionar sobre a 

prevalência de pessoas que já tiveram contato com as EAs na sociedade brasileira. Os 

dados coletados, demonstraram que 82,7% dos sujeitos indagados (n = 306) relataram já 

terem vivenciado, ao menos uma vez, alguma experiência anômala, o que não estava 

associado a crença ou postura religiosa. Torres (2016), por sua vez, vem somar ao 

levantamento de dados, reafirmando as estatísticas encontradas anteriormente. Ao 

investigar o contato com experiências anômalas extra-sensório-motoras em uma amostra 

de evangélicos (n = 126), 84,9% dos sujeitos disseram já ter passado por ao menos uma 

vivência. 

Um estudo mais recente realizado por Rego (2022), constatou que 100% dos 231 

respondentes de sua amostra de conveniência já haviam vivenciado alguma experiência 

anômala pelo menos uma vez. A amostra de seu estudo abarcou adultos residentes na 

região metropolitana da Grande São Luís (Rego, 2022). Diante disso, evidencia-se que a 

vivência de experiências anômalas é presente na sociedade brasileira, o que denota a 

relevância de se tratar da temática. 

 
1.2 Experiências anômalas e mediunidade 

 
 

De acordo com o que foi constatado na bibiliografia científica, as experiências 

anômalas são interpretadas de maneira singular pelo indivíduo que as vivencia (Zangari; 

Machado, 2022). Nesse cenário, o fenômeno da mediunidade não é citado no livro de 

Cardeña et.al (2013) como sendo especificamente uma das variedades da experiência 

anômala. A terminologia é adotada dentro de algumas religiões para explicar determinados 

eventos que ocorrem dentro das práticas religiosas, variando conforme as próprias crenças 

do contexto religioso. 

A diferença entre as experiências anômalas e a mediunidade é traçada quando se 

pensa na mediação, visto que a segunda considera o estabelecimento de um intercâmbio 

do sujeito com espíritos ou entidades espirituais (Maraldi et al., 2018). Nesse âmbito, 

algumas das experiências anômalas adquirem o nome de mediunidade dentro destes 



10  
 

contextos religiosos, em que interpretam a sua ocorrência pelo fato do sujeito estar 

estabelecendo intercâmbio com os denominados espíritos. 

Alguns grupos religiosos se constituiram ao redor de determinadas experiências. Por 

exemplo, as experiências fora do corpo, que são uma das variedades de EAs, são uma das 

causas da constituição de “religiões paracientíficas”, as quais se organizaram para explicar 

determinados fenômenos. Com o desenvolvimento de seus conceitos, as práticas religiosas 

se dirigem a motivar a vivência dessa experiência fora do corpo, buscando técnicas para 

que ocorram (Zangari; Machado, 2022). 

Outra maneira de se pensar na diferença entre as EAs e as experiências religiosas 

diz respeito à natureza da explicação para a ocorrência desses fenômenos, uma vez que a 

interpretação que o indivíduo faz, influencia na maneira com que estes serão categorizados. 

Por exemplo, caso o sujeito compreenda o fenômeno como “poderes da mente”, identifica- 

se uma explicação naturalista, atribuindo a ideia de que se trata de uma capacidade mental 

ainda não descoberta pela ciência. Em contrapartida, a interpretação das EAs a partir de 

uma experiência religiosa, dá outro contingente de valores a determinada situação. Dessa 

forma, uma mesma experiência pode ser interpretada a partir de uma ótica religiosa por um 

indivíduo, enquanto para outro, como anômalo ou até mesmo algo corriqueiro e sem 

importância (Zangari; Machado, 2022). 

Este estudo pretende abarcar o significado atribuído por sujeitos que vivenciaram 

experiências anômalas na infância e a compreendem a partir de uma interpretação 

religiosa: a mediunidade. A proposta não é fazer a validação da existência real dessas 

interpretações, mas conseguir permear o processo de significação do sujeito. Pois, como 

sugerem Zangari e Machado (2022), independentemente da validade, as crenças utilizadas 

para explicá-las estão presentes. 

Como cientistas interessados no comportamento religioso, percebemos que, 
mais do que afirmarmos ou negarmos a realidade do sobrenatural, devemos 
procurar compreender as raízes desse comportamento e suas consequências 
tanto pessoais quanto grupais, além de sua relação com o mundo da cultura em 
sentido mais amplo (Zangari; Machado, 2022, p.51). 

 
 

1.3 Histórico da mediunidade e Psicologia 

 
 

Na segunda metade do século XIX, o estudo sobre a mediunidade e os fenômenos 

espíritas chamou a atenção de várias personalidades. Casos denominados espíritas ou 

espiritualistas foram considerados intrigantes, fazendo com que alguns cientistas se 



11  
 

voltassem para esses eventos (Antonio; Guimarães, 2020). 

Diante disso, o tema da mediunidade, apesar de ter estado latente no âmbito 

científico, já foi, por muito tempo, um forte foco de estudo dos principais autores da área da 

saúde mental. Figuras como Pierre Janet, William James, Frederic Myers, Sigmund Freud, 

Carl Gustav Jung, foram pessoas adeptas a buscar compreender estas vivências, 

entendendo que elas poderiam fornecer um arcabouço rico para adentrar e explorar a 

mente humana (Almeida; Lotufo Neto, 2004). 

Apesar de serem terrenos germinados pelos referentes autores, não houve um fruto 

comum e definitivo a respeito dessas experiências. Janet e Freud consideraram as 

determinadas vivências como patológicas e resultado do inconsciente do sujeito, 

desconsiderando qualquer outra hipótese em questão (Almeida; Lotufo Neto 2004). Freud, 

particularmente, teve uma crescente preocupação em fazer um movimento de 

distanciamento de temas considerados fronteiriços, tendo em vista o seu medo de que a 

Psicologia pudesse retroceder nos avanços que já tinha feito rumo à sua validade e 

reconhecimento. Para tanto, se afastou da temática em questão (Martinez et al., 2019). 

Em contrapartida, Myers deu um significado diferente. Ele colocou como 

possibilidade de que os fenômenos mediúnicos seriam um desenvolvimento superior da 

personalidade e suas manifestações teriam origem em elementos mistos, como no 

inconsciente pessoal, telepatia e comunicação de espíritos desencarnados (Almeida; Lotufo 

Neto, 2004). 

Paralelamente, Jung e William James concluíram que a mediunidade não seria 

necessariamente algo patológico, ao contrário de Janet e Freud. As manifestações fluiriam 

do inconsciente do médium, sendo que não desconsideraram a possibilidade de influência 

de algum elemento paranormal. Todavia, eles afirmaram que havia necessidade de mais 

estudos nessa área (Almeida, Lotufo Neto, 2004). 

Especificamente a Psicologia Analítica construída por Jung entende que as 

experiências anômalas e a numinosidade presente nelas são eventos permeados pela 

espiritualidade. Esta é importante na formação de um sentido e significado. Assim, Martinez 

(2019) descreve: 

Contextos religiosos, sistemas de crenças e práticas religiosas sistematizadas, 
muitas vezes estimulam a ocorrência de experiências anômalas, oferecendo 
também, formas de se compreender, interpretar as experiências anômalas, e 
promover sentido aos indivíduos que as vivenciam. Assim, embora Jung não 
use diretamente o termo espiritualidade, tampouco experiências anômalas em 
seus escritos, aborda os fenômenos ao estudar a religião e a religiosidade 
humana, tomando como base as experiências, tanto suas como dos outros 
(p.107).



12  
 

As diferenças entre as lentes, focos e compreensões do objeto de estudo ficam 

nítidas no meio científico. Martinez (2020) demonstra como o viés patologizante variou entre 

os poucos que se aventuraram a desbravar os fios e entrelaçamentos das experiências 

anômalas. Não há um consenso formado entre a literatura científica sobre a patologia ou 

não de determinadas vivências. O que se evidencia, são diferentes formas de interpretá- 

las, por vezes estudando todas as experiências anômalas, por outras afunilando o foco para 

as vivências mediúnicas, as quais também foram denominadas como “possessão espiritual” 

em muitos trabalhos (Martinez, 2020). 

O presente estudo utilizará da Psicologia Analítica como alicerce teórico para 

analisar os resultados obtidos. Como Jung já se debruçou por certo período na análise e 

estudo desses fenômenos, se faz necessário uma retomada na compreensão que o autor 

deu aos eventos mediúnicos. Ainda, é importante compreender alguns aspectos da sua 

teoria, que auxiliarão a embasar a análise e discussão dos resultados que forem obtidos. 

 
1.4 Psicologia analítica e religiosidade 

 
 

O início do trabalho de Jung foi permeado pelo estudo dos fenômenos denominados 

ocultos. Ele nutriu uma curiosidade pelo estudo da mediunidade de sua prima Hélène 

Preiswerk, visando compreender psicologicamente aquela experiência (Jung, 2011 [1906]). 

O autor nasceu em uma família, cuja presença de eventos mediúnicos não eram raros. 

Paralelamente, o próprio Jung testemunhou a vivência de diferentes eventos psíquicos, 

assim como é visto na sua biografia (Antonio; Guimarães, 2020). 

A partir desse contato com determinados eventos, Jung nutriu certa curiosidade pelo 

espiritismo, tendo em vista os fenômenos mediúnicos a ele relacionados. O teor pouco 

explorado desses epísódios, fez com que ele se debruçasse por certo tempo no estudo 

desses eventos denominados espirituais (Antonio; Guimarães, 2020). 

Jung no seu livro Psicologia do Inconsciente (2011 [1916]), ao fazer um comparativo 

entre os pensamentos de Freud e Adler sobre a energia psíquica, reconhece que a 

personalidade do autor ressoa nos destinos que são dados a sua própria obra. Da mesma 

forma, deve se reconhecer que a convivência de Jung com esses fenômenos denominados 

ocultos, refletiu em toda a posterior construção do seu pensamento. A Psicologia Analítica, 

faz um resgate da espiritualidade, entendendo-a como um fator essencial para o 

desenvolvimento psíquico. A busca do sujeito pelo numinoso, por algo que é coletivo e 



13  
 

universal e, ao mesmo tempo, singular, é uma perspectiva que passa a compor sua obra 

(Martinez et al., 2019). 

Apesar de Jung ter reconhecido a necessidade de se estudar mais as experiências 

anômalas, ele deixa esse aprofundamento para segundo plano: 

Longe estou de acreditar que com este trabalho tenha conseguido um resultado 
definitivo ou cientificamente satisfatório. Meu esforço visou sobretudo a opinião 
superficial daqueles que dedicam aos fenômenos chamados ocultos nada mais 
que um sorriso de escárnio, e também teve como objetivo mostrar as várias 
conexões que existem entre esses fenômenos e o campo experimental do 
médico e da psicologia e, finalmente, apontar para as diversas questões de peso 
que este campo inexplorado ainda nos reserva (2011 [1906], p. 103, par. 150). 

 

A compreensão que ele traz a respeito dessas vivências, é de que seria uma função 

endopsíquica denominada invasão, a qual está associada a autonomia dos complexos. Tal 

fato é exposto por Jung (2022 [1935], p. 33, par. 43) da seguinte forma: 

O quarto fator endopsíquico importante é o que eu denomino invasão, quando 
o lado obscuro, o inconsciente, tem domínio completo e pode irromper na 
consciência. Então o controle consciente está totalmente debilitado. Tais 
momentos não devem necessariamente serem classificados como patológicos, 
a não ser no velho sentido da palavra, quando patologia significava a ciência 
das paixões. Na verdade essa é apenas uma condição extraordinária em que o 
indivíduo é tomado pelo inconsciente, podendo-se então esperar dele coisas 
mais inabituais. 

 

Para a compreensão dessa consideração de Jung, é fundamental estar ciente de 

alguns conceitos fundamentais da Psicologia Analítica, a qual fora originada por ele. 

Segundo essa vertente, todo ser humano nasce com o inconsciente coletivo, o qual é inato 

e universal. É composto pelos instintos, que são caracterizados por serem potenciais de 

desenvolvimento biológico, como, por exemplo, o instinto da sexualidade e alimentação. 

Ainda, possui os arquétipos, os quais são definidos pelo autor como potenciais de 

desenvolvimento psíquico. Eles são sedimentos de experiências de mesmo tema 

vivenciadas repetidamente pela humanidade ao longo dos anos, como a maternidade, 

paternidade, fraternidade. Assim, esses sedimentos estão na psique como possibilidade de 

desenvolvimento, para que possam ser representados pelo sujeito a partir das próprias 

situações da sua vida. As representações dos arquétipos são as denominadas imagens 

arquetípicas, as quais podem ir tanto pela via positiva ou negativa diante das próprias 

vivências do sujeito (Stein, 2006). 

É somente partindo-se do inconsciente coletivo, que se pode considerar o 

surgimento de outros conceitos importantes na obra de Jung. Conforme Neumann (1995, 

p.10): 

Qualquer discussão que se coloque na perspectiva da Psicologia Analítica a 



14  
 

respeito do desenvolvimento da personalidade e, de modo especial, da 
personalidade da criança — deve começar assumindo o fato de que o que vem 
primeiro é o inconsciente, e que só depois é que surge a consciência. A 
personalidade como um todo e o seu centro diretor, o Self, existem antes de o 
ego tomar forma e desenvolver-se como centro da consciência; as leis que 
regem o desenvolvimento do ego e da consciência estão subordinadas ao 
inconsciente e à personalidade como um todo, que é representado pelo Self. 

 

A consciência então surge em detrimento do inconsciente e do Self, os quais são 

iniciais na mente humana (Neumann, 1995). Ela se caracteriza pela capacidade que o ser 

humano tem de estar atento e desperto, percebendo e registrando a realidade à sua volta. 

Diante disso, evidencia-se que desde o ventre materno, o bebê é capaz de registrar sons, 

reagir a vozes e a músicas, denotando a existência de certo nível de receptividade. Desse 

modo, mesmo sem saber exatamente quando se dá o início da consciência, sabe-se que 

ela já se faz presente no período pré-natal (Stein, 2006). 

Paralelamente, deve-se considerar o que Jung escreveu sobre o ego, o assim 

denominado centro da consciência. Ele é definido pelo autor como: 

Entendemos por ‘eu’ aquele fator complexo com o qual todos os conteúdos 
conscientes se relacionam. É este fator que constitui como que o centro do 
campo da consciência, e dado que este campo inclui também a personalidade 
empírica, o eu é o sujeito de todos os atos conscientes da pessoa (Jung, 2008 
[1954], p.13) 

 

A partir de tais conceitos perante a lente da Psicologia Analítica, compreende-se que 

a criança já nasce de porte de um centro da consciência, ou seja, ele é inato. O eu resulta, 

em primeiro lugar, de um entrechoque da questão somática com o mundo exterior. Esse 

ego primordial será desenvolvido durante toda a vida, mas, no período da infância, ele tem 

acentuado desenvolvimento a partir das colisões que a criança tem com a realidade tanto 

exterior como interior (Jung [1954], 2008). 

Nos primeiros anos de vida, o ego da criança começa a se desenvolver, crescer e 

adquirir unidade, de tal forma que se pode pensar em um ego mais ou menos estruturado. 

Neste estágio pré-ego da primeira infância, não há uma relação com o mundo entendendo 

o parâmetro sujeito-objeto. Apenas com o processo de desenvolvimento do ego é que a 

criança começará a ter noção da sua própria imagem corporal, conseguindo referir a si 

mesma de forma consciente e reflexiva. A realidade, então, vai se conformando cada vez 

mais como um objeto em confronto com o ego (Neumann, 1995). 

O inconsciente pessoal, da mesma forma, também vai sendo adquirido e constituído 

a partir da experiência de vida do sujeito, ou seja, não é inato. Ele possui três tipos de 

conteúdo. Os conteúdos subliminares são aqueles que estão registrados no inconsciente 

pessoal, mas não existe uma defesa reprimindo eles, apenas não houve uma atenção e 



15  
 

avaliação do ego sobre aquilo que entramos em contato. Há também os conteúdos 

esquecidos, os quais um dia já tiveram energia psíquica suficiente para permearem a 

consciência, mas no decorrer da vida do sujeito, foram perdendo a carga energética e foram 

enviados para o inconsciente pessoal. Por último, há os conteúdos reprimidos, os quais, ao 

contrário dos outros, existe uma dificuldade de serem trazidos à consciência. Isso ocorre, 

porque há uma defesa egóica em relação a esses conteúdos, os quais foram reprimidos 

por exemplo, por uma dissonância cognitiva ou afetiva (Stein, 2006). 

Os complexos estão no inconsciente pessoal, compondo os conteúdos reprimidos. 

O núcleo do complexo é formado por uma imagem arquetípica e uma primeira vivência de 

intensa carga afetiva. A partir disso, qualquer vivência sucessora na vida do sujeito que 

estiver atrelada a mesma temática do núcleo desse complexo, irá gerar resquícios, 

aspectos que não foram para a consciência, os quais irão gravitar ao redor deste núcleo no 

inconsciente pessoal (Stein, 2006). 

Nesse âmbito, Jung (2022 [1935], p. 84, par. 148) resume: 

Um complexo é um aglomerado de associações – espécie de quadro de 
natureza psicológica mais ou menos complicada – às vezes de caráter 
traumático, outras, apenas doloroso e altamente acentuado. 

 

Os complexos tratam então, de assuntos importantes. Eles possuem energia própria, 

podendo perturbar a consciência e promover reações fisiológicas: 

O complexo, por ser dotado de tensão ou energia própria, tem a tendência de 
formar, também por conta própria, uma pequena personalidade. Apresenta uma 
espécie de corpo e uma determinada quantidade de fisiologia própria, podendo 
perturbar o coração, o estômago, a pele. Comporta-se enfim, como uma 
personalidade parcial. Quando se quer dizer ou fazer alguma coisa e, 
desgraçadamente, um complexo intervém na intenção inicial, acaba-se dizendo 
ou fazendo a coisa totalmente oposta ao que se queria de início (Jung, 2022 
[1935], p. 84, par. 149) 

 

Para Jung, os fenômenos denominados ocultos são explicados a partir da premissa 

recém apresentada. Conforme fora tratado anteriormente, os complexos possuem energia 

suficiente para assumirem o controle da consciência, caso sejam devidamente perturbados 

e energizados. Diante disso, as experiências de mediunidade foram justificadas por Jung 

como invasões desses complexos do médium, os quais são projetados e personificados 

(Jung, 2011 [1906]). 

O fundador da Psicologia Analítica também destina parte da sua obra para exaltar a 

importância dos símbolos para a psique humana. Eles se desvelam de uma junção entre 

conteúdos conscientes e inconscientes, os quais surgem em detrimento de uma tensão 

existente na psique, pela ação da função transcendente. Esta última está atrelada à 



16  
 

capacidade que a psique tem de se autorregular a partir de mecanismos compensatórios, 

visto que o ego, defronte as demandas do meio, costuma assumir uma unilateralidade que 

vai de encontro ao processo de individuação (Jung, 2011 [1916]). 

Jung, em sua obra, postula que todo ser humano nasce com um potencial inerente 

de se tornar o Si-mesmo. Na primeira metade da vida, o ego necessita se adaptar às 

demandas da vida exterior e vai assumindo uma polaridade, e o seu oposto vai compondo 

os conteúdos inconscientes que não são olhados pela consciência. Durante a segunda 

metade da vida, a energia psíquica, a qual antes era destinada para atingir os objetivos 

externos, passa a realizar um movimento de retorno ao interior. Neste momento, o indivíduo 

inicia um processo reflexivo, o qual permeia a revisitação de seus valores, para então 

reconhecer os seus opostos. A integração destes conteúdos inconscientes, quando são 

realizados funcionalmente, direcionam o sujeito para dar passos rumo ao seu processo de 

individuação (tornar-se o Si-mesmo). Durante toda a vida, a unilateralidade da psique é 

compensada pelos símbolos, os quais possuem a capacidade de regular a psique por trazer 

à consciência, os conteúdos inconscientes (Jung, 2011 [1916]). Eles podem aparecer, por 

exemplo, em sonhos, os quais Jung considera serem uma fonte rica de conteúdos 

simbólicos (Jung, 2016 [1964]). 

Nesse âmbito, a própria Psicologia Analítica ainda amplia seu discurso para dar 

atenção a um lado humano que estava há muito tempo sendo deixado de lado. Ao contrário 

do que é incentivado nas sociedades modernas, o excesso de racionalidade é 

problematizado por essa vertente, visto que acaba culminando na energização de todos os 

conteúdos irracionais que estão sendo reprimidos. Isso deixa a consciência refém desses 

elementos, o que se torna muito perigoso (Jung, 2011 [1916]). 

Desse modo, a espiritualidade acaba sendo algo valorizado pela Psicologia Analítica. 

Em seus estudos, Jung compreendeu que a busca por um sentido de existir, se constitui 

como um potencial arquetípico inerente ao homem. Diante disso, ele traça que a 

espiritualidade não esta diretamente associada aos dogmas religiosos, mas a uma busca 

transcendental deste sentido da vida, atrelado a uma dimensão espiritual (Jung, 2013 

[1934]). Tal valorização, então, não é dada no mesmo patamar das instituições religiosas, 

visto que se trata muito mais de um reconhecimento sobre a importância que ela tem no 

desenvolvimento psíquico. 

Jung, em sua obra Psicologia da Religião, desdobra considerações sobre o termo 

numinoso, o qual ele usa para amparar as compreensões consernentes à experiência com 



17  
 

o transcendente (Jung, 2011 [1938]). Ele se ancora na designação do termo fornecida por 

Rudolf Otto1, o qual compreende que o numinoso se trata de “uma existência ou efeito 

dinâmico não causados por um ato arbitrário” (Jung, 2011 [1938], p.19). Nesse sentido, 

para Jung, o numinoso está inerente à própria constituição do sujeito, independendo, 

portanto, da sua vontade. O efeito do numinoso ocasiona uma transformação relevante na 

consciência do indivíduo e algumas práticas religiosas podem produzir tal experiência 

numinosa. Todavia, o numinoso não se restringe a estes contextos, uma vez que os 

precedem e estão relacionados a própria constituição do indivíduo (Jung, 2011 [1938]). 

Nesse âmbito, a valoração do elemento transcendente e espiritual realizada pela 

Psicologia Analítica se ampara na própria busca pelo numinoso de forma singular, mas ao 

mesmo tempo coletiva e universal que se torna extremamente importante no encontro 

consigo mesmo (Martinez, 2019). 

De acordo com Martinez (2019): 

Nessa acepção, a espiritualidade promove a saúde quando atua como fonte 
para a modificação da atitude consciente, decorrente das manifestações 
simbólicas do inconsciente. Quando isso ocorre, a consciência se amplia e mais 
potenciais de cura, advindos das próprias feridas, estarão à disposição da 
pessoa em seu processo de individuação. Ao fornecer sentido para enfrentar as 
adversidades, a espiritualidade auxilia na orientação frente às questões da vida, 
possibilitando a construção de uma cosmovisão tanto coletiva e ancestral, 
quanto individual (p.107). 

 

Diante disso, a religião pode ou não proporcionar o contato com a espiritualidade, a 

depender da experiência particular do sujeito. Caso ela não provoque a inibição da vida, a 

vivência religiosa pode-se tornar um elemento vitalizador, fornecendo sentido para períodos 

de crises existenciais (Monteiro, 2006). Nesse cenário, é relevante traçar um paralelo com 

a população brasileira, a qual é circundada pela presença de práticas religiosas. Para tanto, 

entender como elas estão presentes no Brasil se torna um aspecto importante. 

 
1.5 A religião no Brasil 

 
 

De acordo com os dados disponíveis no censo de 2010 do Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE), no Brasil, existem aproximadamente 15,3 milhões de 

pessoas sem religião, o que corresponde à cerca de 8% da população do país em tal ano. 

Em 2000, elas correspondiam a 7,3% dos habitantes, o que evidencia um crescimento das 

pessoas sem religião. Mesmo assim, o Brasil ainda se apresenta como um país permeado 

 

1 Otto, R. Das Heilige. Breslau: [s.e.], 1917. 



18  
 

pela presença das religiões, visto que os outros 92% da população estão subdivididos entre 

diversas crenças e práticas religiosas (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, 2010). 

O censo de 2010 mostrou que a maioria das pessoas está estatisticamente 

concentrada entre a religião católica apostólica romana e evangélicas. Em terceiro lugar 

estavam aqueles que seguiam o espiritismo, com aproximadamente 3,8 milhões de pessoas 

(2,02%) e em quarto lugar, umbanda e candomblé, com cerca de 588 mil (0,3%) (Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística, 2010). 

Entre estas, a umbanda e o espiritismo, são as duas consideradas mediúnicas, ou 

seja, que traz a mediunidade como parte frequente das suas crenças e práticas (Arribas, 

2008). Para as finalidades deste trabalho, que envolve a forma com que o adulto que 

vivenciou a mediunidade na infância significou as suas vivências, cabe dar foco para uma 

das duas religiões, entendendo que os símbolos e significados possuem a influência da 

crença da pessoa. Averiguando uma maior facilidade no acesso da pesquisadora a 

pessoas que vivenciaram a mediunidade infantil e a compreendem pela ótica do 

espiritismo, o presente estudo terá como participantes pessoas que seguem a doutrina 

espírita kardecista. 

 
1.6 Doutrina espírita 

 
 

A doutrina espírita foi fundada na França por Allan Kardec no final do século XIX, a 

partir da codificação de cinco obras básicas que vieram compor a fundamentação da teoria 

espírita. Em seu alicerce, a doutrina se propõe a ser uma mistura entre filosofia, ciência e 

religião, apesar de que cada faceta acabou assumindo mais a frente em algum momento. 

Isso ocorreu devido às dissidências entre os grupos seguidores da doutrina assim que ela 

chegou ao Brasil (Arribas, 2008). 

O movimento espírita brasileiro começou a se unificar em 1884 com a fundação da 

Federação Espírita Brasileira (FEB), a qual foi capaz de dar coesão e unidade ao espiritismo 

no Brasil (Arribas, 2008). A partir disso, as práticas dos centros espíritas começaram a se 

padronizar, contemplando, por exemplo, os passes magnéticos, fluidificação da água, 

desobsessão e atendimento fraterno (Lewgoy, 2008). 

Para os espíritas, a reencarnação é peça fundamental da justiça divina e junto com 

ela, vem a imortalidade da alma (Arribas, 2008). Sobre ela: 

A questão da reencarnação é outro elemento de grande importância dentro da 
doutrina. Na concepção espírita, a reencarnação tem o papel de auxiliar no 



19  
 

processo evolutivo, pois seria através de cada reencarnação, a qual contém a 
provação de uma nova existência, que o espírito alcançaria esse novo patamar 
(p.36). 

 

O processo evolutivo é entendido como algo vivenciado pelo espírito, o qual inicia 

em um estágio primitivo até alcançar um estágio próximo de Deus. Nesse âmbito, o ser 

humano, que possui o livre-arbítrio, vai passando pelas múltiplas existências e tomando 

escolhas a partir da sua conduta moral, o que vai definindo o seu direcionamento na escala 

evolutiva. Paralelamente às decisões tomadas pelo sujeito, estão as consequências de 

suas escolhas, as quais são amparadas na “Lei de ação e reação” (Leite, 2016). 

Outro princípio fundamental da doutrina é a caridade fraterna. Ela é essencial no 

trabalho desenvolvido nos centros espíritas e há o incentivo para que ela componha a atitude 

dos frequentadores, seja trabalhando para ajudar os necessitados “encarnados”, seja 

doutrinando e amparando os espíritos sofredores (Arribas, 2008). 

Para o espiritismo, a mediunidade é uma faculdade presente em todos seres 

humanos, sendo que alguns podem desenvolvê-la espontaneamente e outros não. Ela 

pode se expressar de diferentes formas conforme listado por Leite (2016): 

A mediunidade, por sua vez, pode ser manifestada de diversas maneiras, dessa 
forma temos desde médiuns: de efeito físico, sensitivos, audientes, videntes, 
psifônicos, psicográficos, de cura, mecânicos, intuitivos, semimecânicos e 
inspirados (p.39). 

 

Tendo em vista os objetivos desse trabalho, faz-se necessário destrinchar quais 

características envolvem cada mediunidade dentro da doutrina espírita. Esta compreensão 

permite abarcar elementos úteis para a realização prática do estudo, especialmente a 

análise das entrevistas propostas. 

O livro dos médiuns consiste em uma obra do francês Leon Hippolite Denizard Rivail, 

o qual adotou o pseudônimo de Allan Kardec. De acordo com a crença espírita, o livro foi 

uma obra psicofrada, ou seja, escrita por espíritos pela intermediação mediúnica de Allan 

Kardec. Conforme a própria descrição de Kardec, ele consiste em um guia indispensável 

para as manifestações e comunicações espirituais, no qual estão as informações sobre a 

prática mediúnica praticada pelos espíritas (Kardec, 2016 [1861]). 

A mediunidade é definida por Kardec (2016 [1861]) como: 

Todo aquele que sente, num grau qualquer, a influência dos Espíritos, é, por 
esse facto, médium. Essa faculdade é inerente ao homem; não constitui, 
portanto, um privilégio exclusivo. [...] Pode, pois, dizer-se que todos são, mais ou 
menos, médiuns (p. 153). 

 

Entre as expressões dessa faculdade, o livro traz algumas variações e 

caracterizações a respeito (Kardec, 2016 [1861]): 



20  
 

a) Médiuns de efeito físico: são todos aqueles que possuem a capacidade de 

produzir fenômenos materiais. Por exemplo, movimentos de corpos inertes e 

barulhos. Tal mediunidade pode ser tanto facultativa – indivíduo tem 

consciência da sua mediunidade e realiza as ações por vontade própria -, 

como também involuntária – as ações são realizadas sem que os médiuns 

tenham consciência delas. 

b) Médiuns sensitivos ou impressionáveis: aqueles que possuem a 

suscetibilidade para sentir a presença de espíritos, seja por uma impressão, 

seja por um arrepio. Ela não é bem definida, visto que é uma faculdade 

necessária para que todas as outras mediunidades sejam desenvolvidas, por 

isso, todos os médiuns são necessariamente sensitivos. O desenvolvimento 

dela pode culminar na habilidade de conseguir reconhecer claramente a 

natureza boa ou má do espírito que está próximo e até mesmo a sua 

individualidade. 

c) Médiuns auditivos: são assim denonimados todos aqueles que conseguem 

ouvir a voz de espíritos. Pode se manifestar tanto pela presença de uma voz 

interior, que se faz presente no foro intímo, como também por uma voz clara e 

externa. 

d) Médiuns falantes: aqueles que emprestam seus órgãos da palavra para um 

espírito que quer se comunicar. Muitas vezes, o médium fala sem ter a 

consciência do que diz e com expressões que não lhe são habituais. 

Raramente, se tem lembrança do que foi dito durante a expressão da 

mediunidade. 

e) Médiuns videntes: são aqueles que conseguem ver os espíritos. Existem 

médiuns que conseguem ver os espíritos apenas quando são evocados. 

Entretanto, há também aqueles que essa faculdade é geral, vendo toda a 

população de espíritos presente no local. 

f) Médiuns sonambúlicos: é uma variedade da mediunidade, sendo que seu 

diferencial é que a ação do médium é realizada pela influência do seu próprio 

espírito. 

g) Médiuns curadores: são assim designados todos aqueles que possuem o dom 

de curar. Podem fazer isso pelo contato, olhar ou pelo gesto, sem utilizar 

nenhuma medicação. 



21  
 

h) Médiuns pneumatógrafos: denominados todos os médiuns que conseguem ter 

a escrita direta, sendo esta bastante rara. 

A faculdade mediúnica, para o espíritismo, traz consigo grandes responsabilidades, 

necessitando de um constante processo de instrução e estudo. Todos os médiuns, sejam 

estes experientes ou não, estão sujeitos à sofrerem processos de obsessão. Para a 

doutrina, a terminologia se refere ao domínio e influência que alguns espíritos podem 

exercer sobre determinados indivíduos. Apenas o realizam, os espíritos mal intencionados, 

os quais acabam se conectando com médiuns pelos quais possuem simpatia e podem gerar 

influências constrangedoras e conturbadoras (Kardec, 2016 [1861]). 

Diante de tais considerações, demonstra-se necessário compreender como essa 

doutrina entende a faculdade mediúnica no período da infância, tendo em vista os objetivos 

traçados por esta pesquisa. 

 
1.7 A mediunidade na infância para o espiritismo 

 

 
O Livro dos Médiuns de Allan Kardec (2016 [1861]) traz alguns conceitos 

fundamentais para a compreensão das vivências da mediunidade na infância perante a 

ótica do espiritismo. Para os espíritas, a mediunidade pode ser desenvolvida tanto de forma 

espontânea, como também de forma excitada ou provocada. Na fase infantil, a 

recomendação dada é de que não se provoque ou excite a mediunidade, visto que os 

organismos da criança ainda são frágeis e delicados e a mente ainda é exposta à 

inexperiência. Por isso, é tomado como imprescindível se ter bastante cautela (Kardec, 

2016 [1861]). 

Por outro lado, é descrito que não há problemas naquelas crianças em que a 

mediunidade se desenvolveu de forma natural, uma vez que diz respeito a algo da sua 

própria constituição física. Nesse cenário, é feito o apontamento de que aquela criança que 

consegue ver espíritos muitas vezes tem isso como algo natural. Apesar disso, elas também 

estão expostas à ação de espíritos enganadores (termo usado na doutrina para designar 

espíritos sofredores que podem influenciar ações de natureza ruim), o que pode deixar as 

mentes jovens expostas pela sua inexperiência (Kardec, 2016 [1861]). 

Diante disso, é ressaltado a importância de que a criança com faculdades 

mediúnicas seja aconselhada a exercê-la apenas sob a orientação de pessoas experientes. 

O intuito é que ela reconheça a importância da sua mediunidade e saiba ter respeito pelas 



22  
 

almas com as quais tiver contato (Kardec, 2016 [1861]). 

Para o espiritismo, a mediunidade não tem idade certa para ser desenvolvida, uma 

vez que muitas vezes ela surge de forma espontânea. A prática da mediunidade está 

associada ao desenvolvimento físico e moral do indivíduo, sendo que se pode verificar a 

existência de crianças e jovens mais aptos do que os próprios adultos (Kardec, 2016 

[1861]). 

 
1.8 A ação do psicólogo frente a religiosidade não hegemônica 

 
 

O psicólogo durante sua prática deve atribuir a neutralidade religiosa frente às 

pessoas com as quais trabalha, não deixando que suas próprias crenças influenciem em 

suas ações. Todavia, a diversidade religiosa está presente na sociedade brasileira, bem 

como pessoas que vivenciam a mediunidade. Nesse cenário, elas ocupam os diversos 

espaços sociais nos quais o psicólogo está inserido, incluindo os consultórios, para os quais 

trazem consigo suas crenças e religiosidades, que devem ser consideradas. 

A supremacia de determinadas religiões na sociedade, subjaz outras que trazem 

consigo crenças diferentes. O ideal por trás se desvela no entendimento de tais religiões 

como supersticiosas ou iludidas, deslegitimando o que determinadas pessoas acreditam. O 

afastamento da Psicologia dessas temáticas consideradas fronteiriças, apenas contribui 

para a manutenção e replicação de tais considerações, o que está no segmento oposto de 

uma prática psicológica engajada com a diversidade cultural e étnica (Bairrão, 2016). 

Ao contrário do que se evidencia, o psicólogo deve se fazer presente nesses 

embates e não se silenciar frente a tais diversidades. Não cabe a este profissional validar 

ou desvalidar a crença de um sujeito ou a existência de algo transcendente. Menos ainda, 

deveria este converter alguém sobre qualquer questão religiosa. Mas, comprometido com 

a pluralidade religiosa e as incidências que isso promove na vida de um indivíduo, o 

psicólogo e a comunidade científica devem dar espaço e atenção para o que está sendo 

expresso nas narrativas espirituais e religiosas e como isto situa a pessoa em sua vida. 

Nesse âmbito, promover estudos no panorama das religiões não hegemônicas é essencial 

para o comprometimento de uma Psicologia realmente sensível à diversidade cultural, 

social e histórica presente no território brasileiro (Bairrão, 2016). 

No cenário dos estudos a respeito da mediunidade, a comunidade científica 

usualmente atribui um viés patologizante a tais fenômenos. Existe uma visão 



23  
 

preconceituosa histórica das comunidades médicas e científicas a respeito dessa temática. 

A investigação desses eventos por parte das Ciências Sociais abriu espaço para a 

investigação da mediunidade a partir do próprio contexto social do indivíduo. Assim, hoje 

se tem uma abertura maior para o desenvolvimento de estudos psicossociais sobre como 

tal fenômeno pode impactar a saúde da pessoa, bem como a cultura e a sociedade. É com 

este panorama que essa pesquisa visa trabalhar (Maraldi; Zangari, 2016). 

A Psicologia então, deve se situar em um panorama que não desconsidera a 

diversidade religiosa e ao mesmo tempo mantém o respeito com as crenças do paciente e 

do próprio psicólogo. Em comprometimento com a Declaração Universal de Direitos 

Humanos, a laicidade e a ação da Psicologia, Zangari e Machado (2016) propuseram os 

dez mandamentos da exclusão metodológica do transcendente para orientar a atuação 

profissional nos diferentes contextos. Entende-se que essas orientações devem ser 

consideradas também na elaboração de pesquisas dentro dessas temáticas, por isso serão 

apresentadas a seguir: 

1. Não afirmarás a existência do transcendente; 

2. Não afirmarás a inexistência do transcendente; 

3. Compreenderás que não afirmar a existência ou inexistência do transcendente 

não significa que o transcendente inexista; 

4. Não praticarás uma Psicologia da religião religiosa; 

5. Não praticarás uma Psicologia da religião irreligiosa; 

6. Respeitarás a crença ou a descrença religiosa de teu cliente; 

7. Não praticarás religião, esoterismo ou pseudociência em teu consultório; 

8. Compreenderás o discurso religioso de teu paciente a partir do referencial de tua 

teoria psicológica de referência; 

9. Respeitarás suas próprias crenças e descrenças religiosas; 

10. Apesar de todo esse esforço, reconhecerás a impossibilidade de exercitar a plena 

e utópica neutralidade científica. 

As afirmações expostas acima corroboram para o trabalho de uma Psicologia em 

conformidade com a realidade e diversidade brasileira. Assim como o paciente, o psicólogo 

possui suas próprias crenças. Todavia, deve haver o comprometimento em manter a 

distância de suas práticas religiosas frente ao trabalho psicológico que é exercido.



24  
 

1.9 Justificativa do estudo 

 
 

A mediunidade é vivida de maneira muito particular por cada indivíduo. Ao mesmo 

tempo que ela pode proporcionar sentido para a vida de uma pessoa, ela pode ser 

promotora de sofrimento. Diante disso, existem diversas variáveis que são responsáveis 

por tornar única a vivência dessas experiências, como, por exemplo, o contexto em que o 

sujeito está inserido (Martinez, 2020). 

Uma significativa parte da bibliografia sobre mediunidade, especialmente na infância, 

atribui um viés patologizante para essas vivências (Martinez, 2020). Todavia, muitas 

pessoas não a entendem dessa maneira, atribuindo significados envolvidos com suas 

práticas e crenças religiosas, como na umbanda, candomblé e doutrina espírita kardecista. 

A Psicologia Analítica, desde os primórdios, considerou a espiritualidade como um 

aspecto relevante na busca do autoconhecimento e no processo de individuação. Tendo 

isso em vista, a ausência de estudos no cenário da mediunidade infantil, principalmente 

diante das crenças religiosas, acaba entrando em choque com aquilo que está no âmago 

da sua teoria. 

Os recursos científicos brasileiros a respeito da mediunidade infantil ainda são muito 

escassos, principalmente no que tange à Psicologia (Martinez, 2020). Ainda assim, a 

população que vivencia as experiências anômalas se demonstra presente no Brasil, mesmo 

afunilando para o período infantil. 

Na pesquisa de Menezes Jr et al. (2012), a amostra de pessoas pesquisadas, que 

correspondia a indivíduos que buscaram auxílio em um centro espírita, 65% delas disseram 

que as experiências anômalas que vivenciavam tiveram início durante a infância. Apesar 

disso, ainda há uma escassez científica considerável nesse cenário, sendo o mestrado de 

Martinez (2020) o estudo mais abrangente na literatura brasileira. 

Diante disso, a presente pesquisa se soma à busca por uma Psicologia cada vez 

mais plural e que tenta acolher aspectos até então insondados a respeito da psique. Nesse 

âmbito, entende-se que estando essas pessoas presentes na sociedade, o psicólogo deve 

estar apto para recebê-las e entender o significado trazido à essa experiência. 

Esse estudo se compromete a trazer o processo de significação, as dificuldades, os 

sofrimentos e crescimentos pessoais que foram vivenciados por adultos que passaram pela 

mediunidade durante o período da infância. O psicólogo necessita dispor de um alicerce 

científico para conseguir separar as vivências patológicas daquelas não patológicas. Ao 



25  
 

mesmo tempo, se instruir sobre como proporcionar um ambiente seguro, onde essas 

pessoas, independentemente da idade, possam expor as suas experiências e os 

significados que atribuem a elas com um profissional disposto a acolhê-las e compreender 

suas vivências. 

O impacto que a mediunidade exerce na vida de quem a vivência é relevante. Para 

tanto, demonstra-se a substancialidade desse projeto que tenta somar aos conhecimentos 

científicos, diante da necessidade de amparar o trabalho do psicólogo frente às demandas 

das pessoas que acreditam e vivenciam a mediunidade, entendendo aquilo que pode afetar 

o seu desenvolvimento e os sentimentos dela a respeito disso. 

Portanto, frente à escassez bibliográfica, o presente estudo busca contribuir para a 

compreensão da temática, a fim de ampliar o arcabouço empírico. Além disso, visa 

investigar algumas lacunas que podem fornecer subsídios para que futuras pesquisas 

sejam realizadas. 



26  
 

2 OBJETIVOS 

 
 

O objetivo geral dessa pesquisa, consiste na investigação de como adultos que 

vivenciaram a mediunidade durante a infância significam suas vivências até os dias atuais, 

tendo em vista os possíveis atravessamentos que podem ter sido suscitados. 

Nesse âmbito, como objetivos específicos se buscou compreender: 

a) em qual contexto a mediunidade foi vivenciada; 

b) o significado dado à experiência mediúnica; 

c) a forma com que a mediunidade foi recebida por ela e seu meio social; 

d) a rede de apoio que a pessoa teve para significar a sua experiência e vivenciar 

o processo; 

e) as situações de sofrimento e bem-estar relacionadas à experiência. 



27  
 

3 MÉTODO 

 
O estudo foi realizado através do método qualitativo para abordar a temática e tratar 

dos objetivos que esse projeto se propõe. Mais especificamente o presente estudo 

caracteriza-se por um caráter exploratório realizado por meio de entrevistas 

semiestruturadas. Essa escolha se ampara no fato de que a Psicologia Analítica realiza 

uma aproximação com um método mais compreensivo e subjetivo, típico da metodologia 

qualitativa (Penna, 2003). Durante seus estudos, Jung se identificou em muitos aspectos 

com a filosofia de Kant e dos filósofos românticos alemães. Isso gerou uma crítica de Jung 

ao modelo científico que defendia a possibilidade de construir um conhecimento totalmente 

objetivo. Nesse âmbito, a Psicologia Analítica se associa muito mais com a produção 

científica a partir da metodologia qualitativa, a qual segundo Penna (2005) 

(...) caracteriza-se como uma abordagem interpretativa e compreensiva dos 
fenômenos, buscando seus significados e finalidades. Essa metodologia 
baseia-se numa perspectiva epistemológica em que o conhecimento resulta de 
processos dinâmicos que fluem dialeticamente. Do princípio da relatividade, da 
complementaridade e da incerteza deriva uma concepção de verdade relativa e 
temporária. Do ponto de vista metodológico, os fenômenos são considerados 
em função do contexto em que são investigados; tanto a objetividade quanto a 
subjetividade são consideradas, sendo que a intersubjetividade se configura 
como a melhor posição possível do pesquisador diante do conhecimento e de 
seu objeto de investigação (p.80). 

 

Dessa maneira, o pesquisador não é neutro diante do estudo, mas precisa 

estabelecer uma coerência epistemológica com o que está sendo construído. Para tanto, 

precisa manter uma atitude crítica e ética, ao mesmo tempo que estende sua análise frente 

ao fenômeno para algo que vai além de uma descrição, mas sim à uma compreensão e 

interpretação da realidade (Penna, 2005). 

Diante disso, o objetivo da pesquisa não se trata de proporcionar uma generalização 

dos resultados, mas angariar uma visão ampla do tema e complexificar a percepção a 

respeito dele, a fim de realizar uma aproximação inicial. 

 
3.1 Participantes 

 
 

A investigação foi realizada com três adultos, que serão nomeados aqui como Igor, 

Lara e Dona Elci. Os três vivenciaram a experiência de mediunidade durante a infância (até 

12 anos). A amostra foi não probabilística e intencional, visto que os participantes foram 

convidados a partir do contato da pesquisadora com algumas pessoas que frequentam 



28  
 

centros espíritas kardecistas. Todavia, se deu prioridade a voluntários que não possuíam 

proximidade com a entrevistadora, a fim de se manter o rigor e ética científicas. 

Os critérios de inclusão para a participação na pesquisa, foram: 

a) ter vivenciado a mediunidade até os 12 anos de idade (podendo ter vivenciado a 

mediunidade também em outras fases da vida além da infância); 

b) possuir idade igual ou superior a 18 anos; 

c) aceitar participar da pesquisa e assinar o Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (Apêndice A). 

 
3.2 Instrumentos 

 
Foi realizada uma entrevista semiestruturada. A escolha desse instrumento se 

ampara na possibilidade de estabelecer um roteiro flexível. Desse modo, os participantes 

podem discorrer subjetivamente e a pesquisadora consegue alterar as perguntas durante a 

entrevista caso considere necessário frente ao foco do estudo. Tal aspecto é relevante para 

a construção de um estudo com abordagem qualitativa, visto que permite o enriquecimento 

dos dados coletados (De Castro; De Oliveira, 2022). 

A primeira parte da entrevista foi destinada a coleta de dados sociodemográficos 

como: nome, idade, gênero, religião, estado civil, escolaridade, profissão e cidade de 

residência. Depois, foram realizadas perguntas pertinentes aos objetivos propostos pela 

pesquisa. 

Maraldi (2011) desenvolveu um roteiro semidirigido com a finalidade de realizar 

entrevistas com pessoas espíritas (maiores de 18 anos) que vivenciavam a mediunidade 

rotineiramente. O objetivo geral era investigar os sentidos que as crenças e experiências 

paronormais suscitaram na formação da identidade desses adultos (Maraldi, 2011). De 

forma similar, esta pesquisa buscou identificar os significados atribuídos à experiência 

mediúnica para a vida do sujeito que a vivenciou. Um dos diferenciais é que, no presente 

estudo, é relevante que a mediunidade tenha acontecido na infância, podendo ou não ter 

se estendido para outros momentos da vida. 

Diante disso, a presente pesquisa utilizou como alicerce o roteiro semidirigido 

elaborado por Maraldi (2011), apresentado no Anexo 1. O roteiro foi alterado para conseguir 

abarcar os objetivos específicos deste trabalho, bem como a amostra estabelecida. Para 

tanto, foi realizada uma consulta a um profissional especializado na área, a fim de garantir 

a efetividade e adequação do roteiro ao objetivo da presente pesquisa. As sugestões 



29  
 

propostas pelo profissional foram analisadas e agregadas resultando no roteiro utilizado 

(Apêndice B). 

 
3.3 Procedimentos de coleta 

 
 

O convite para participação na pesquisa se deu por meio do contato da pesquisadora 

com algumas pessoas que frequentam centros espíritas kardecistas. Foi buscado nesse 

contexto a sugestão de algum participante que atendesse aos critérios estabelecidos, o 

qual foi convidado a participar. 

A entrevista semiestruturada foi realizada de forma online, devido a dificuldade 

geográfica no acesso aos participantes, através da plataforma Google Meet, a qual os 

participantes já tinham familiaridade. Vale pontuar que uma das entrevistas - de Lara - 

precisou ser dividida em dois momentos, à pedido da entrevistada, por necessidade de 

atender a uma questão de trabalho. As demais foram realizadas em um único encontro 

online. 

Com a anuência do participante a partir do Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (Apêndice A), todas as entrevistas tiveram seus conteúdos sonoros gravados 

para posterior análise. 

 
3.4 Procedimentos de análise 

 
O conteúdo das entrevistas foi transcrito de forma literal pela pesquisadora. Os 

relatos foram analisados a partir de uma análise simbólica e também pela própria 

articulação com a teoria da Psicologia Analítica. 

Para Jung, os símbolos são elementos fundamentais. Eles são criados pela função 

transcendente da psique, capaz de unir nos símbolos aspectos conscientes e inconscientes 

(Jung, 2016 [1964]). Nas palavras de Penna (2009): 

O símbolo como único meio pelo qual o inconsciente se torna acessível à 
observação é o elemento que congrega aspectos conhecidos e desconhecidos 
sintetizados pela função transcendente da psique, desta forma, representando 
e apresentando à consciência aquilo que é relevante e significativo para uma 
dada consciência (coletiva ou individual) num dado momento (contexto do 
símbolo) (p.196). 

 

Nesse âmbito, foi realizada uma análise dos símbolos presentes nos discursos 

investigados, levando em conta o entrevistado, o contexto e o entrevistador. De acordo com 



30  
 

Penna (2009), o processo científico na Psicologia Analítica ocorre em semelhança ao 

processo de individuação, que se caracteriza pela integração de conteúdos inconscientes 

à consciência e que se coloca como objetivo terapêutico. A proposta da pesquisa visou 

tornar os aspectos desconhecidos em conhecidos, tornando-os conteúdos assimilados. 

Paralelamente, se buscou traçar paralelos entre os relatos dos participantes com os 

próprios conceitos da Psicologia Analítica. Assim, novos questionamentos poderão ser 

suscitados para o desenvolvimento de novas pesquisas, garantindo o intuito dessa 

pesquisa de se somar ao conhecimento coletivo. 

Nesse âmbito, a pesquisa se incumbiu de compreender as experiências anômalas e 

como elas foram vivenciadas no passado, trazendo sempre à tona os desenvolvimentos 

que se sucederam até os dias de hoje. O intuito, foi albergar a forma que o sujeito elaborou 

a presença da mediunidade na sua vida diante dos símbolos do seu discurso. Ao mesmo 

tempo, articular elementos das vivências dos entrevistados com a Psicologia Analítica, a 

fim de estabelecer conexões e diálogos. Desse modo, se atentou para as possíveis 

dificuldades advindas da vivência e ao mesmo tempo à importância disso na sua vida, a 

partir dos objetivos estabelecidos para esse estudo. 

 
3.5 Procedimentos éticos 

 
 

As pesquisas realizadas com seres humanos pressupõem a existência de riscos. Em 

comprometimento com o bem-estar e segurança dos participantes, foram seguidas as 

disposições presentes na Resolução número 466 de 12/12/2012 relacionadas pelo 

Conselho Nacional de Saúde, complementada pela 510/2016. As responsabilidades éticas 

foram mantidas, a fim de garantir a integridade dos voluntários. 

Os participantes foram apresentados ao Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (Apêndice A) com o intuito de obterem conhecimento sobre os riscos, 

benefícios, responsabilidades e objetivos da pesquisa. Apenas após estarem cientes de 

todas as informações, concordarem em participar e assinarem o termo, é que foi dado 

prosseguimento a realização do estudo. Na análise dos resultados, foram atribuídos nomes 

fictícios aos participantes para preservar suas identidades. Por fim, o presente estudo foi 

aprovado pelo Comitê de Ética da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, e está 

registrado na Plataforma Brasil sob o n.6.485.259. 



31  
 

4 RESULTADOS E DISCUSSÃO 

Inicialmente serão apresentados dados sociodemográficos da amostra e a história 

das vivências mediúnicas de cada participante. Na sequência, serão abordados os 

seguintes aspectos a partir da análise simbólica: o papel do contexto; o significado atribuído 

à experiência mediúnica; rede de apoio; sofrimentos associados à experiência; sensações 

de bem-estar. 

 
4.1 Dados sociodemográficos dos participantes 

 
Os participantes da pesquisa foram três indivíduos adultos que relataram ter tido 

experiências mediúnicas na infância. A fase inicial da entrevista foi destinada para a coleta 

de dados sociodemográficos apresentados na Tabela 1: 

 

Tabela 1 - Dados sociodemográficos dos participantes 

Nome Gênero Idade Religião 
Estado 

civil 
Escolaridade Profissão Residência 

 

Igor 
 

M 
 

31 
 

Espírita 
 

Casado 
Pós- 

graduado 
Engenheiro 
agrônomo 

 

Araxá 

 

Lara 
 

F 
 

52 
 

Espírita 
Divorcia 

da 
Pós- 

graduada 

 

Jornalista 
 

Brasília 

Dona 
Elci 

 
F 

 
80 

 
Espírita 

 
Viúva 

Ensino 
fundamental I 

completo 

Professora 
aposentada 

 
Araxá 

Fonte: elaborado pelo autor (2024) 

 

No decorrer da entrevista, também foi coletado qual o tipo de mediunidade 

experienciado pelo participante na infância e em outras fases da vida. Tais dados são 

relevantes para a investigação dos objetivos propostos e serão apresentados na Tabela 2: 

 
Tabela 2 - Dados da experiência mediúnica dos participantes 

Participante 
Mediunidade experienciada na 

infância 
Mediunidade experienciada em 

outras fases da vida 

Igor Auditiva Auditiva, vidência, falante 

Lara Auditiva, vidência, falante 
Auditiva, vidência, falante, 

pneumatografia 

Dona Elci Auditiva, vidência Auditiva, vidência 

Fonte: elaborado pelo autor (2024)



32  
 

4.2 História da mediunidade dos participantes 

 
 

A mediunidade de Igor ocorreu durante sua infância, tendo se tornado notória para 

ele a partir dos 8 anos. Aproximadamente nesta idade, ele começou a perceber que ouvia 

uma voz interna, a qual ele atribui a característica de uma intuição. Tal voz o orientava 

sobre suas ações, como, por exemplo, incentivando-o a estudar quando ele estava indo 

brincar ou jogar bola com os amigos. Paralelamente, ele também ouvia vozes externas a 

ele, as quais ele denominou advirem de seus “amigos espirituais”. Todavia, neste período 

da infância, ele contou que acreditava serem “coisas da sua cabeça”, assim como era 

também para sua mãe, para a qual ele exteriozava estes acontecimentos. Foi 

aproximadamente com 12 anos, que ele começou a se questionar sobre a realidade de tais 

experiências, mas ele ainda não atribuía ao fenômeno alguma explicação. Por volta de seus 

15 anos, Igor começou a frequentar um centro espírita kardecista pelo incentivo de sua 

família, visto que ele tinha bastante receio pela doutrina. Até então, ele compreendia que a 

doutrina não representava algo bom, tendo em vista que não conhecia muitas pessoas que 

a frequentavam. No período que se sucedeu, ele começou a participar das atividades e 

estudar dentro da casa espírita, se engajando e desenvolvendo apreço pela doutrina. Foi 

neste momento, que ele começou a atribuir significado para suas vivências desde a 

infância, como sendo fenômenos mediúnicos. De acordo com Igor, a partir dos seus 15 

anos, passou a desenvolver outras formas de mediunidade, como a vidência e a 

incorporação (mediunidade falante). Esta última apenas desenvolveu há três anos. 

A mediunidade de Lara começou logo na sua primeira infância. Seus familiares a 

contaram que, aos 2 anos, ela teve um desmaio e nada a acordava. Diante disso, sua avó 

paterna, a qual era espírita, a pegou no colo e iniciou um diálogo com o espírito que, 

segundo ela, estava influenciando o seu corpo. Depois disso, Lara acordou e voltou a 

brincar, como se nada tivesse se passado. Ademais, Lara contou que ela tinha muito vínculo 

com o seu avô que faleceu quando ela tinha por volta de 1 ano. Lara relatou que uma amiga 

de sua avó a encontrou brincando com o seu avô diversas vezes depois dele já ter falecido. 

Durante sua infância ela também conta que via várias figuras quando ia dormir e sentia 

bastante medo e insegurança, precisando ir deitar na cama com seus pais. De acordo com 

Lara, enquanto estava na escola ou brincando com amigos ela não via espíritos. As figuras 

apareciam apenas quando estava em casa se aproximando da hora dela dormir. Seu pai 

era espírita e sua mãe acreditava na doutrina, mas ainda era vinculada com a igreja católica. 



33  
 

Eles não entendiam as vivências de Lara como mediunidade, mas achavam que era fruto 

da imaginação dela. A mãe de Lara se suicidou quando ela tinha por volta de 8 anos, e hoje 

ela compreende que as figuras que ela via à noite poderiam ser os espíritos que 

acompanhavam sua mãe e a obsediavam (termo usado pela doutrina espírita para indicar 

o domínio e influência que alguns espíritos podem exercer sobre indivíduos). Por conta 

disso, após o falecimento, ela descreve que “o peso da mediunidade” (expressão usada por 

Lara) passou a não ser tão grande, visto que não via as figuras mais com tanta frequência 

e, nesse sentido, não sentia mais tanto medo e insegurança. Aos 10 anos, ela foi morar 

com seu pai em Brasilia. Na casa de seu pai, tinha uma bibilioteca gigante, na qual ela 

adorava folhear e ler os livros, principalmente de Monteiro Lobato. De acordo com ela, 

enquanto lia, se ela se concentrasse muito, conseguia se projetar para fora do corpo, o que 

hoje ela entende que se tratava de um desdobramento (característico da mediunidade 

falante). Ela gostava bastante de fazer isto, visto que conseguia brincar com as cores da 

luz do quarto e mudar o ambiente. O seu pai, apesar de ser espírita, não realizava nenhuma 

influência a respeito da religião que ela queria seguir. A escolha por seguir a doutrina 

espírita se deu por conta própria, quando ela tinha por volta de 11 anos. Segundo Lara, ela 

estava andando pela biblioteca de seu pai quando teve uma intuição de andar próxima a 

uns livros amarelados, os quais despertaram muito o interesse dela. Tratava-se das obras 

básicas da doutrina espírita. Ela começou a ler os livros e desenvolveu apreço pela doutrina. 

Foi quando passou a significar os fenômenos que aconteciam com ela como mediúnicos. 

Apenas com 18 anos começou a frequentar um centro espírita em Brasília, o qual buscou 

por conta própria. Ela participou da juventude espírita e depois continuou os trabalhos 

dentro da casa. A partir dos estudos, ela desenvolveu outras mediunidades e começou a 

participar das sessões mediúnicas. Hoje em dia, ela relata que consegue controlar a sua 

mediunidade para utilizá-la apenas dentro do contexto espírita. 

Dona Elci relata que sua mediunidade se iniciou por volta dos 7 anos de idade. Na 

época, sua mãe já não estava mais presente, visto que faleceu quando Elci tinha 4 anos. O 

seu pai era espírita e médium, e foi o responsável por transmitir à filha que as experiências 

as quais estava vivenciando se tratava de fenômenos mediúnicos. De acordo com suas 

descrições, Elci ouvia e via espíritos, o que, na época, lhe trouxe sofrimento e tristeza. O 

seu pai foi sua figura de apoio e suporte, acolhendo-a quando estava chorando e ensinando 

a ela como moldar e trabalhar a sua mediunidade. Ela relata que, por volta dos 10 anos, 

começou a participar das reuniões mediúnicas, o que, de acordo com Dona Elci, não é 



34  
 

recomendado, pois a criança ainda está exposta à inexperiência. Apesar disso, ela conta 

que foi neste momento que ela começou a ter mais controle sobre sua experiência 

mediúnica. Paralelamente, ela também participava de trabalhos voluntários para visitar a 

casa de pessoas doentes e necessitadas para rezar por elas. Em certos momentos, isso 

perturbou seus estudos, visto que seu pai, às vezes, pedia a ela para que faltasse na escola 

para assistir alguma pessoa que precisava de auxílio. Com 13 anos ela se casou e começou 

a realizar cursos para ser professora, profissão que ela exerceu por 25 anos. Atualmente, 

ela é aposentada e vive em Araxá. Dona Elci continuou vivenciando as mesmas 

mediunidades até os dias atuais, mas relata conseguir separar bem a sua comunicação 

com os espíritos para conseguir identificar o que é próprio dela e o que vem de influência 

do plano espiritual. Apesar disso, ela traz que ainda tem medo de não ser capaz de realizar 

essa diferenciação. 

 
4.3 Análise simbólica dos dados coletados 

 
Para realizar a análise dos discursos, é feito um retorno aos objetivos da pesquisa, 

a fim de ampliar a compreensão a respeito destes. 

 
a) O papel do contexto 

Diante dos materiais coletados, objetivou-se identificar o papel que o contexto obteve 

tanto na ocorrência, como também na compreensão dada à vivência mediúnica para os 

casos observados. A partir da pesquisa de Martinez (2020) se hipotetizou a influência que 

o contexto poderia exercer nestes âmbitos, reconhecendo a importância de dar 

continuidade aos estudos a partir desta premissa. Ele ressalta o fato das crianças estarem 

em um processo de formação e amadurecimento, o que poderia suscitar a possibilidade de 

serem mais influenciáveis para captar as mensagens do meio circundante (Martinez, 2020). 

A partir das hipóteses formuladas por Martinez (2020), buscou-se ampliar como elas 

se relacionam com os participantes da presente pesquisa. No relato de Igor, evidenciou-se 

que não havia contato prévio com qualquer religião mediúnica antes das experiências 

ocorrerem. Nesse âmbito, os fenômenos que aconteciam com ele eram interpretados como 

“coisas da própria cabeça”. Igor até nutria certa resistência em relação à doutrina espírita. 

Quando ele começou a frequentar a casa espírita, por volta dos 15 anos, foi por insistência 

dos seus pais. Todavia, Igor descreve que começou a nutrir apreço pela doutrina espírita 

com o tempo, a qual segue e participa até hoje. A partir do estudo, ele começou a 



35  
 

compreender que os fenômenos que aconteciam com ele desde a infância correspondiam 

à mediunidade. Diante do seu caso, se observa que não houve influência do meio para as 

experiências ocorreram, mas sim para a compreensão dada aos fenômenos. 

A situação de Lara se diferencia de Igor em alguns aspectos. A sua família estava 

vinculada à doutrina antes dos fenômenos começarem a acontecer. Seu pai e avó eram 

espíritas e sua mãe acreditava na doutrina, apesar de ainda estar vinculada em parte com 

a igreja católica. O relato de Lara nos demonstra que suas experiências se iniciaram bem 

cedo, em torno dos 2 anos de idade. Ela conta sobre um desmaio que teve nesta idade, 

que foi significado pela família como sendo causado por um espírito que estava 

influenciando o seu corpo e sua avó espírita fez um diálogo fraterno para que ele fosse 

embora. Paralelamente, ela relata sobre uma amiga da família que a via brincando com o 

seu avô falecido. Ambos os fatos ocorreram quando ela tinha por volta dos 2 anos. No 

trabalho de Jung, ele expressa que a criança, apesar de dispor de um centro da 

consciência, ainda não possui um ego formado. Diante disso, nos primeiros anos de vida, 

a criança ainda está sujeita à influência parental, mas não somente a isto. Ela também já 

apresenta suas particularidades subjetivas, e não cabe atribuir total responsabilidade aos 

pais pelos comportamentos infantis (Jung, 2013 [1934]). Diante destas considerações, não 

cabe afirmar com certeza que os fenômenos que aconteceram com Lara tiveram influência 

total ou parcial do contexto que estava inserida. 

Todavia, no que tange à compreensão dada ao fenômeno pode-se inferir outro 

recorte. Durante a entrevista, Lara conta que seu pai nunca a direcionou para seguir a 

doutrina espírita, visto que ele entendia que se tratava de uma escolha própria dela. Ainda 

assim, de acordo com seu relato, o fato do seu pai ser espírita e ter as obras básicas da 

doutrina em casa, acabou exercendo certa influência. Foi a partir da leitura desses materiais 

que ela começou a entrar em contato com o espiritismo e dar significado às experiências 

que vivenciava como sendo mediúnicas. Neste âmbito, vale considerar a influência indireta 

que o contexto exerceu para a compreensão dada aos fenômenos que ocorriam com ela. 

Na situação de Dona Elci, podemos ampliar para outra compreensão. A influência 

que o contexto espírita exercia na sua casa era maior, uma vez que seu pai seguia a 

doutrina e também era médium. Tais elementos eram bastante explícitos em sua rotina. 

Mais uma vez, não vale atribuir a ocorrência destes fenômenos ao contexto, mas sim 

considerar a relevância que o contexto espírita teve durante sua infância, especialmente 

para a significação dos fenômenos. Seu pai teve uma presença relevante nesse aspecto, 



36  
 

visto que interpretou o que acontecia com sua filha como uma experiência mediúnica e a 

explicou de tal forma. A partir deste entendimento, Dona Elci começou a participar 

ativamente das práticas da casa espírita pelo incentivo de seu pai. 

Nos três casos, evidencia-se a relevância que o contato com o ensinamento espírita 

teve para que os participantes compreendessem os fenômenos que aconteciam consigo 

como mediúnicos. Com relação a influência para ocorrência, não vale atribuir qualquer 

relação causal aos contextos. Todavia, no caso de Dona Elci, cabe ressaltar como o 

contexto espírita estava presente no seu cotidiano durante a infância. 

 
b) O significado atribuído à experiência mediúnica 

De acordo com o espiritismo, a mediunidade é uma faculdade inerente a todos, a 

qual pode se manifestar de forma espontânea ou excitada. Cada indivíduo, de acordo com 

sua própria constituição física desenvolve alguma ou algumas das formas de expressão da 

mediunidade. A recomendação fornecida pela doutrina, é que não se provoque o 

desenvolvimento da mediunidade em crianças, visto que elas ainda estão em fase de 

amadurecimento e estão sujeitas à inexperiência. Todavia, quando há o desenvolvimento 

espontâneo da mediunidade na infância, não há problemas, uma vez que está relacionado 

a própria constituição física da criança. A ressalva é que é necessário que a criança seja 

orientada e direcionada por alguém experiente, para que ela possa ser instruída a fazer uso 

da mediunidade de forma ética e respeitosa (Kardec, 2016 [1861]). 

A compreensão dos participantes a respeito da mediunidade condiz com o que é 

explicitado nas obras básicas do espiritismo, exposta anteriormente. Ainda assim, cabe 

ampliar o discurso individual de cada participante a respeito do significado da mediunidade 

na sua vida, tendo em vista que surgiram aspectos subjetivos relevantes. 

Na entrevista com Igor, ele apresenta a mediunidade não como um dom, mas uma 

forma de trabalho: “A mediunidade, ela é um processo, é… nós da doutrina espírita a gente 

pensa é… não ser um dom, mas é uma forma de trabalho né” (Igor). 

Neste âmbito, a partir do seu discurso durante a entrevista, ele apresentou a 

mediunidade como uma forma de trabalhar para o auxílio dos espíritos. Desde que Igor 

começou o trabalho na casa espírita, ele relata que sua relação com a mediunidade e até 

mesmo a sua saúde mental foram beneficiadas. Em contrapartida, ele traz o fato de que, 

em certo momento de sua vida, precisou se afastar da casa espírita e do trabalho 

mediúnico, devido a responsabilidades profissionais. Neste período, sua saúde mental ficou 



37  
 

desorganizada e prejudicada. Ele relata que seu mundo interior estava com uma turbulência 

notória. Por conta disso, ele precisou buscar o tratamento espiritual dos trabalhadores da 

casa espírita, para que conseguisse se recuperar. Diante desse fato, ele traz um significado 

subjetivo da mediunidade na sua vida: 

“Então é, eu sou como Maria, eu sou como uma enxada. Se eu deixar ela 
paradinha, ali, no tempo ela vai enferrujar e ela vai adoecer. Agora, é incrível 
você pode olhar aí em qualquer fazendeiro e qualquer cara que cuida de jardim 
aí para os outros. Se a enxada dele trabalha, ela nunca enferruja. Isso é como 
eu e a minha relação com a mediunidade. Se eu trabalhar, eu vou ficar muito 
bem tanto na vida profissional, pessoal, no relacionamento com os meus 
familiares. Agora, se eu não trabalhar, tudo vem à tona, tudo, é impressionante” 
(Igor). 

 

Em termos simbólicos, vale considerar que Igor é um engenheiro agrônomo. A 

enxada, neste sentido, para ele, constitui-se como uma ferramenta relevante e com um 

cunho simbólico notável. Jung, no seu trabalho, realiza uma valoração dos símbolos como 

uma forma do inconsciente transcender para a consciência e manter uma certa regulação 

da psique (Jung, 2016 [1964]). Neste sentido, atrelar a si uma ferramenta como a enxada 

na sua relação com a mediunidade, pode ter uma conotação relevante para o processo de 

resolução e enfrentamento das dificuldades advindas da vivência com a mediunidade. 

Dessa forma, o símbolo atua como possibilidade de transformação por revelar as demandas 

do inconsciente e as necessidades provenientes da consciência, possibilitando o 

andamento da individuação. 

Na entrevista com Lara, a mediunidade surgiu como uma forma de ajudar as outras 

pessoas. 

“Eu acho que a mediunidade é uma possibilidade a mais da gente ajudar os 
outros. Ela não é algo extraordinário, mas ela permite que a gente ajude o outro. 
Que a gente perceba o outro melhor, que a gente possa perceber e ter uma 
sensibilidade de entender aonde tem alguém sofrendo e estender a mão. Isso 
pode ser a pessoa encarnada, a pessoa desencarnada” (Lara). 
“Me permitiu assim aprender coisas importantíssimas com pessoas que 
precisavam de muita ajuda. E e me educou em muitas coisas, né? Assim, como 
é que eu tenho que ver a minha vida? Como é que eu vivo a minha vida pra pra 
chegar lá do outro lado bem, pra chegar com saúde mental, pra chegar é sendo 
útil. Então é uma eu acho que é uma forma de você ser útil (...)” (Lara). 

 

A fala de Lara aponta também sobre a relevância da mediunidade na sua vida, 

principalmente como possibilidade de ser útil para o outro. Tal forma de enxergar a 

experiência mediúnica também apareceu na fala de Dona Elci durante a entrevista: “Eu 

considero minha filha como uma profissão a mediunidade é uma profissão nossa, é uma 

ferramenta de trabalho. Porque não só você é, mas como quem tão em volta de você” (Dona 

Elci). 



38  
 
 

Todas as entrevistas apresentaram o fenômeno mediúnico como uma faculdade 

inerente do indivíduo para ajudar os outros. Tal característica atribuída ao fenômeno 

mediúnico pode se traduzir numa forma de exercício da alteridade, a qual é fundamental 

para o desenvolvimento de uma postura não centrada no ego. Paralelamente, esta ideia 

também está atrelada ao próprio princípio da doutrina espírita de valoração da caridade 

(Kardec, 2016 [1861]), denotando a influência contextual para o processo de significação 

da mediunidade. 

Ao mesmo tempo, foram relatadas as dificuldades atreladas a vivência do fenômeno, 

uma vez que, segundo os participantes, quem experencia a mediunidade está sujeito às 

influências de espíritos desencarnados sofredores. A partir do estudo, do próprio sofrimento 

e do trabalho para esculpir sua mediunidade, eles relatam adquirir a empatia e instrução 

necessária para auxiliar os espíritos. 

Na mitologia grega, Quíron era um centauro que se destacava pela sua natureza 

divina. A sua natureza animal-humana-divina adivinha do fato de Crono ter seduzido Filira 

em uma forma equina, dando origem ao Quíron. Ele dominava a arte da guerra e também 

se realçava dentre os outros centauros pela sua característica afável e sensível (Brandão, 

1987). Durante um massacre protagonizado pela figura de Herácles, Quíron foi ferido por 

sua flecha envenenada, a qual ocasionou uma ferida incurável. A divindade de Quíron o 

confere a imortalidade, fazendo com que ele tivesse uma ferida incurável por toda a 

eternidade. Tal tragicidade de sua história carrega o símbolo do curador-ferido, que se 

traduz no fato de que aquele que possui uma ferida incurável, adquire o dom de curar pelo 

sofrimento advindo de sua ferida (Penna, 2004). 

Diante do relato dos participantes, dá pra se traçar um paralelo com o arquétipo do 

curador-ferido representado por Quíron. Na fala dos entrevistados, a mediunidade é uma 

ferramenta inerente, a qual terão que conviver por toda sua vida. Junto com essa faculdade, 

surgem sofrimentos e responsabilidades, configurando uma ferida incurável. As 

experiências provenientes de suas próprias dificuldades lhes fornecem embasamento e 

empatia para que possam auxiliar os espíritos encarnados ou desencarnados, dando-lhes 

o papel de curadores. As duas polaridades ficaram evidentes na fala dos participantes a 

partir dos seus discursos a respeito do trabalho mediúnico exercido por eles, o que carrega 

a similaridade com a figura de Quíron, presente na mitologia grega. 

Outro aspecto a se considerar, tange o fato de que todos os participantes relataram 

dificuldades e sofrimentos advindos da mediunidade no período em que os fenômenos se 



39  
 

iniciaram. Este sofrimento inicial também pode ser percebido em sociedades xamânicas. 

Nestes contextos, o xamã ou curador é considerado o sacerdote da tribo. Desde criança, 

ele é reconhecido pelo fato de ter características que são dissonantes das outras. Para 

estas sociedades, o xamã realiza uma mediação entre o sagrado e o profano, podendo 

exercer papel de conselheiro e mediador dos conflitos da tribo. Nesse âmbito, a sua 

vocação constitui um chamado dos deuses ou espíritos para que ele se torne um curador. 

Por meio de drogas alucinógenas e rituais, o xamã é capaz de entrar em contato com os 

ancestrais e as divindades, sendo ele o único capaz de fazê-lo. A possessão, nas 

sociedades xamâncias, é induzida e controlada por meio de rituais. Todavia, para se tornar 

um xamã, o candidato precisa passar por um processo iniciático, o qual envolve provas de 

resistência física, psíquica e espiritual. Apenas após enfrentar esta longa jornada de 

aprendizado, é que se poderá tornar efetivamente o curandeiro ou xamã da tribo (Natel, 

2016). 

Diante disso, dá para se traçar um paralelo com o que os participantes da entrevista 

relataram. Eles contaram sobre um processo de sofrimento que se iniciou na infância, 

devido às experiências mediúnicas. Para tanto, precisaram passar por um processo de 

aprendizado e moldagem da sua mediunidade, o qual surgiu a partir do contato com a 

doutrina espírita. As nuances deste depoimento dos participantes se assemelham à doença 

iniciática, típica dos xamãs. É necessário um processo de resistência às dificuldades, 

treinamento e aprendizado, para então poder exercer a função de curador. 

Nesse cenário, adentra-se no fato que os participantes relataram uma resolução 

positiva quando entraram em contato com o estudo espírita. Tal fato lhes permitiu dar 

significado à experiência e adquirir conhecimento e habilidade sobre como lidar com a 

situação. 

Campbell em seu livro “O Herói de Mil Faces” demonstra uma sistematização da 

jornada do herói, a qual ele realizou a partir da análise de inúmeros mitos, fábulas e lendas 

de diferentes períodos históricos. Ele descreve eventos pelos quais o herói das histórias 

passa, até chegar na sua transformação final (Campbell, 2007). Tais etapas se repetem ao 

longo das histórias de diferentes povos, caracterizando seu gérmen arquetípico. 

A partir disso, pode-se traçar certa similaridade com a vivência descrita pelos 

participantes. Inicialmente, o herói está em seu mundo comum, até que ele recebe um 

chamado para uma aventura, que pode ser representado por um desafio que o impede de 

se manter em seu meio habitual (Campbell, 2007). Analogamente, os três entrevistados 



40  
 

viviam sua infância naturalmente, até que começaram a vivenciar as experiências 

mediúnicas – o desafio. Campbell descreve que, de inicío, há uma recusa do herói a este 

chamado, devido ao medo, receio e insegurança (Campbell, 2007). De acordo com o relato 

de dois dos participantes, eles apresentaram certa resistência quando tais fenômenos se 

iniciaram, configurando esta recusa ao chamado. 

No caso de Igor, evidenciamos o seu receio em relação à doutrina espírita. Já na 

situação de Dona Elci, vemos certa relutância inicial em aceitar o porquê aquilo acontecia 

com ela, como vemos em algumas de suas falas: 

“Os espírito me tomava e eu com o olho aberto, então eu achava aquilo um 
absurdo. Eu comecei a duvidar de mim, falei, ó, eu to ficando é doida” (Dona 
Elci). 
“Eu tinha aí os meus 9 anos, 10 anos, surgia uma doença num num lar, aí papai 
falava assim, ó, minha fia hoje cê não vai pra escola não, porque hoje nós temos 
uma missão a cumprir e eu tinha pavor de falar em missão. Eu achava aquilo 
um absurdo falar em missão, falar quem sou eu?” (Dona Elci) 
“Ai eu ficava pensando assim ah minha missão é mais pesada que a dos outro? 
Hoje a gente não pode falar isso mais né?” (Dona Elci) 

 

O próximo evento descrito por Campbell, diz respeito ao encontro com o mentor, o 

qual tem o papel de preparar o herói para a vivência do desconhecido (Campbell, 2007). 

Na história de Igor e Lara, o estudo na casa espírita assume este papel. Já na de Dona Elci, 

evidencia-se o vínculo com o seu pai, o qual foi de fundamental importância para lhe 

amparar e auxiliar na sua significação da vivência. 

Os seguintes eventos descritos pelo autor, correspondem a desafios, em que o herói 

é posto à prova (Campbell, 2007). Observamos isto na fala dos participantes, quando eles 

relatam o processo de moldagem da sua mediunidade e os desafios que precisaram 

enfrentar para aprender a lidar com ela e aceitá-la. Tal fato ficou bem evidente na fala de 

Igor: 

“Então, para você ver a diferença de quando você esculpe essa mediunidade 
de quando você não esculpe. É, aos 12, 13 anos eu ouvia as vozes, eu não 
entendi o que que era eu, simplesmente, ah, coisa da minha cabeça, continua, 
ah, isso aí não é nada, não vai. E dava, dava problema, né? Agora não, agora 
eu com a, estudo, com o amparo espiritual, né? Com o desenvolvimento, eu 
consigo ir além, eu vejo a mais, né? O meu leque de visão de abrangência ficou 
maior.” 

 

Após este período de provas, o herói pode finalmente obter a sua recompensa e 

retornar ao seu mundo habitual (Campbell, 2007). Na história dos participantes, isso 

corresponde ao momento em que conseguem aceitar a sua faculdade mediúnica, e assim, 

estão aptos para conviver com ela, apesar das dificuldades. Lara demonstra isto em uma 

das suas falas: “Então, assim. Depois eu aprendi a não ficar no meu dia a dia prestando 



41  
 

atenção, cortar a ligação mental. É que isso era uma coisa que tinha que acontecer no lugar 

adequado, né?” 

Todavia, neste caminho de retorno ainda haverá dificuldades, como é posto por 

todos os participantes. O diferencial é a forma com que eles vão enfrentá-las. Desta forma, 

assim como foi colocado por Igor e Lara, quando há alguma desregulação na sua 

mediunidade, eles recebem o tratamento espiritual para os trabalhadores do centro espírita. 

Depois de todo este processo, o herói se transforma e ocorre uma espécie de 

ressurreição. Ele renasce e pode voltar a conviver com o mundo comum mais evoluído e 

com um novo entendimento (Campbell, 2007). O renascimento oriundo das provas é 

demonstrado claramente na fala de Igor: 

“... isso mudou muito a minha vida é… tanto em crescimento pessoal como 
crescimento, é de ser humano. É de entender que não só eu sou só eu, que 
passo por situações dif, difíceis e que precisa de ajuda, mas também as outras 
pessoas. Então eu me, entender isso e ter a compreensão de que várias 
questões difíceis que eu vou passar hoje é… são pro meu crescimento, né? E 
se eu não passá-las eu vou ter que passar é num próximo momento, né? Pra 
eu vencer as barreiras de que eu mesmo criei dentro de mim certo? Então, hoje 
eu penso dessa forma.” 

 

A partir de suas experiências e de sua mudança, o herói pode beneficiar as pessoas 

à sua volta (Campbell, 2007). A prática de usar a mediunidade como uma forma de auxiliar 

os espíritos encarnados e desencarnados se configura como este bem que é trazido para 

a comunidade. 

O cunho arquetípico da jornada do herói está atrelado ao próprio ato de viver do ser 

humano. Esta jornada permite uma transformação rotineira rumo ao nosso verdadeiro ser, 

característico do processo de individuação. 

 

c) Rede de apoio 

No decorrer das entrevistas buscou-se identificar possíveis redes de apoio que os 

participantes possam ter tido para significar, compreender e enfrentar a vivência da 

mediunidade no período infantil. 

Durante a infância, a criança ainda está em um período de formação do ego. Tal 

processo se dá por meio dos choques e colisões que ela vai tendo com o meio que a 

circunda, o que exige dela uma adaptação. Os conflitos com o meio externo podem ser 

representados, por exemplo, pelo fato dos pais não corresponderem sempre à vontade da 

criança. A frustração advinda do insucesso em impor a sua vontade, se bem conduzida, vai 

auxiliando a criança a ir formando o seu centro da consciência. Quando esses choques com 



42  
 

a realidade são muito fortes, o ego em formação pode ser comprometido e gerar 

dissociações (Stein, 2006). 

Não cabe a presente pesquisa atribuir um valor patológico dissociativo às 

experiências dos entrevistados, tanto por não terem sido relatados eventos traumáticos 

durante à infância antes dos fenômenos ocorrerem, como também por não ser papel deste 

estudo validar ou desvalidar as crenças nas experiências compreendidas como mediúnicas. 

Todavia, vale considerar que, as experiências de sofrimento relatadas pelos participantes 

em decorrência da mediunidade na infância, se não tiverem sido bem conduzidas, podem 

comprometer a psique ainda em formação. A partir desta compreensão, é que foi buscado 

investigar a presença de uma rede de apoio para o auxílio e enfrentamento da situação. 

Na situação de Igor e de Lara, foi possível identificar alguns elementos que 

trouxeram frustração e insegurança. No primeiro caso, ele relata sobre o fato de sua família 

ser católica até ele completar seus 15 anos. Na sua descrição, ele traz a sua frustração 

oriunda do fato de não obter amparo e explicações na Igreja Católica sobre os fenômenos 

que ocorriam com ele. 

“Dentro da igreja católica a gente não tinha amparo. Eu sempre era 
bem…vamos dizer, bem assíduo na igreja católica ia a missa toda semana e 
etc. É só que aquilo ali não me…Satisfazia, enfim, eu não chegava a ter as 
respostas que eu queria ter sobre aquele fenômeno que eu estava passando, 
certo?” (Igor) 

 

Até começar a frequentar o centro espírita com 15 anos, Igor apenas tinha 

exteriorizado o que ocorria com ele para sua mãe. Entre seus 8 e 12 anos, ele e sua mãe 

achavam que os fenômenos se tratava de “coisas da sua cabeça” (expressão usada por 

Igor), mas nunca acharam que fosse “loucura” (expressão usada por Igor). Aos 12 anos foi 

que começaram a se questionar sobre a fantasia desta vivência e suscitar que poderia ser 

algo a mais, momento que ele conta que mais sofreu. Nesse recorte temporal, Igor 

frequentava benzedores e curadores da Igreja Católica, mas, para ele, isto não era 

suficiente. 

Ao ser questionado sobre como era o recebimento da sua mãe sobre os fenômenos 

que aconteciam com ele antes de ir pro centro espírita, ele diz: 

“Então, é… pra uma pessoa te acolher ela tem que ter embasamento, né? Então 
minha mãe ficava meio que perdida. É… ah, isso é coisa da sua cabeça, meu 
filho, não, não pensa assim, não, entendeu? Não é… esquece isso, deixa pra 
lá. Até o momento em que a gente teve o amparo espiritual da doutrina espírita, 
mas antes disso era mais ou menos nesse sentido. Ah, esquece, isso não… é 
faz o que seu coração mandar, mais ou menos nesse sentido.” 

 

Diante de tal resposta, foi perguntado sobre como ele se sentia frente a isto: 



43  
 

“Frustrado, frustrado. Porque eu eu sentia, eu vivenciava e não tinha uma resposta pra 

aquilo. Então eu eu fui muito frustrado na minha na minha infância, sabe? Nesse sentido 

por conta disso.” 

O relato de Igor demonstra uma frustração relevante durante a infância, devido a 

incompreensão sobre o que ocorria com ele. A falta de uma rede de apoio capaz de acolher 

e fornecer um sentido para o que ele vivenciava, promoveu um sofrimento perceptível no 

período infantil. 

Em contrapartida, pode-se considerar a funcionalidade que uma rede de apoio 

propiciou para ele quando ele começou a frequentar a casa espírita. Apesar da frustração 

vivenciada na infância, ele dá ênfase sobre a forma com que o contato com o estudo espírita 

o ajudou a superar a incompreensão experienciada anteriormente. Nesse âmbito, 

reconhece-se a forma com que a presença de uma rede de apoio, tanto da casa espírita, 

como também o auxílio posterior de seus pais, foi capaz de trazer um sentido à experiência 

e um equilíbrio emocional para ele. No seu relato, ele conta sobre como, a partir dos 15 

anos, conseguiu aceitar os fenômenos que ocorriam com ele, atribuindo um entendimento 

e esculpindo sua mediunidade para conseguir viver melhor com ela. Desse modo, pode-se 

suscitar que os fortes conflitos que sua psique em formação precisou vivenciar durante a 

infância em decorrência da experiência mediúnica, puderam encontrar um alicerce para 

serem significados, reduzindo o seu poder traumático. 

A pesquisa realizada por De Oliveira Maraldi et al. (2023) parece refletir a situação 

vivenciada por Igor. Neste estudo, foram aplicados questionários para uma amostra de 263 

pessoas de diferentes religiões, para coletar dados a respeito da sua vivência mediúnica. 

As informações angariadas, revelaram que a maioria dos participantes (72,1%) enxergavam 

o suporte de um grupo religioso como sendo “sempre favorável”. A positividade deste apoio 

parece ter se aplicado às experiencias mediúnicas de Igor, uma vez que, na infância, com 

a ausência de um apoio da esfera religiosa para compreender suas vivências, a frustração 

apareceu como consequência predominante das suas vivências. Por outro lado, o contato 

posterior com a doutrina espírita, parece ter lhe fornecido um alicerce interpretativo, 

denotando um lado positivo e favorável que o permitiu aceitar e esculpir sua mediunidade. 

Ademais, Jung reitera sobre o fato de a vocação para a espiritualidade ser algo 

inerente ao homem, de base arquetípica. Para ele, a espiritualidade não se relaciona 

essencialmente aos dogmas religiosos, mas a uma busca transcendental pelo sentido de 

existir, atrelado a uma dimensão espiritual (Jung, 2013 [1934]). A vivência religiosa, caso 



44  
 

não ocasione a inibição da vida, se torna uma experiência vitalizadora para o ser humano, 

sendo capaz de fornecer sentido em períodos de transtornos existenciais (Monteiro, 2006). 

Diante disso, evidenciamos que, para Igor, a experiência com a doutrina espírita foi capaz 

de fornecer este sentido e significado que ele buscava, devolvendo-o a energia vitalizadora 

para atravessar um momento de crise. 

No caso de Lara, foi possível observar que, apesar de sua família ser espírita, não 

houve uma compreensão inicial dos fenômenos como mediúnicos. Seus pais atrelavam às 

suas visões, algo próprio da sua imaginação e fantasia infantil. Ela relatou ter sentido 

bastante medo e insegurança durante sua infância, visto que via e ouvia figuras quando ia 

se deitar para dormir, precisando ir para o quarto de seus pais. Ao ser questionada sobre 

como se sentia em relação à forma que seus pais reagiam quando ela contava sobre suas 

vidências, ela diz: “É, então eu me sentia insegura. Porque eles não conseguiam barrar 

aquilo que que acontecia comigo. Eu me sentia é… com muito medo, insegura, com muito 

medo e isso perturbava o dia, porque à noite ia chegar, né?” 

Mais uma vez, se consegue observar que houve a presença de uma rede de apoio, 

mas a impossibilidade desta rede de compreender as vivências e significá-las, ressoou na 

forma que Lara se sentia frente a elas. Na situação da participante, o teor traumático 

apareceu como uma sensação de medo e insegurança constantes. Apesar dos seus pais 

permitirem que ela fosse se deitar com eles, o sofrimento permanecia. Além disso, se 

identifica que o medo se irradiou até mesmo para o período diurno, em que ela contou se 

tratar de um momento do dia que não via ou ouvia espíritos. 

A partir do próprio depoimento de Lara, se percebe que as vivências da infância 

carregaram um forte teor afetivo, capaz de ocasionar um sentimento de medo constante. 

Em termos de dinâmica psíquica, toda experiência vivenciada pelo indivíduo gera 

resquícios que irão adentrar no inconsciente e se associar a complexos de conteúdos 

similares (Stein, 2006). A expressiva tonalidade afetiva que parece ter circundado as 

vivências mediúnicas de Lara na infância, pode ter suscitado a energização de complexos, 

os quais podem deixar a consciência refém de reações físicas e psíquicas. Quando o ego 

não é capaz de integrar os conteúdos inconscientes, inquietações podem ser suscitadas, 

advindas de uma própria pressão para que a consciência integre tais conteúdos. Estas 

perturbações podem surgir na forma de medo e ansiedade, como se algo negativo pudesse 

ocorrer a qualquer momento (Nasi, 2016). A fragilidade do ego infantil, ainda incipiente e 

em constituição, pode ressaltar tal dinâmica psíquica, visto que há um ego vulnerável com 



45  
 

a pressão de integrar conteúdos que podem ser intoleráveis para a consciência. A 

relevância da rede de apoio neste momento, se insere no fato de que ela é essencial para 

auxiliar na constituição egóica da criança. Nesse âmbito, o comportamento dos pais frente 

às atitudes da criança, podem ou não auxiliá-la a ter um ego integrado (Nasi, 2016). 

Os pais de Lara, apesar de a acolherem e deixá-la dormir com eles nos momentos 

de insegurança, não foram capazes de fornecer a base interpretativa que ela precisava 

sobre suas vivências. No seu caso, o acolhimento que seus pais puderam lhe fornecer no 

momento, não parece ter sido suficiente, visto que ela mesma relata que o medo e a 

insegurança eram constantes. Diante disso, pode-se suscitar que os conteúdos 

inconscientes que permeavam a sua psique continuaram pressionando sua consciência 

sem uma possibilidade de integração. 

A situação se alterou, quando Lara tinha por volta de 11 anos, momento em que ela 

iniciou a leitura das obras básicas do espiritismo, as quais foram fonte de acolhimento para 

ela. A partir deste contato, ela começou a significar suas experiências e atribuir um sentido 

a elas, sendo os livros, neste momento, sua fonte de segurança e amparo. Apesar da 

presença paterna como um apoio, foi apenas o conhecimento cognitivo e espiritual a 

respeito dos fenômenos que conseguiu fornecer-lhe um apaziguamento das suas 

inseguranças. Aos 18 anos, ela começou a frequentar a casa espírita, onde encontrou uma 

rede de estudo e pôde compartilhar suas experiências com o grupo. Este foi o momento de 

consolidação de uma rede de apoio especificamente relacionada ao acolhimento de suas 

experiências, onde ela relata ter aprendido a lidar melhor com a sua mediunidade: “Depois 

eu aprendi a não ficar no meu dia a dia prestando atenção, cortar a ligação mental. É que 

isso era uma coisa que tinha que acontecer no lugar adequado, né?” (Lara). 

Assim como Igor, o contato com a doutrina espírita foi capaz de fornecer explicações 

para o seu sofrimento, o que parece ter reduzido o poder traumático das experiências 

infantis incompreendidas. A busca pelo sentido de existir, um potencial arquetípico inerente 

ao ser humano (Jung, 2013 [1934]), fomentou a procura de Lara por algo que pudesse 

explicar suas vivências. Esse encontro com a doutrina, no caso desta participante, foi capaz 

de dar vazão a tais potenciais arquetípicos, propiciando uma funcionalidade maior no seu 

cotidiano. Nesse âmbito, é possível suscitar que a prática religiosa pode ter propiciado uma 

experiência numinosa, o que ocasiona uma transformação relevante na consciência (Jung, 

2011 [1938]). Ao mesmo tempo, pode ter permitido a integração de conteúdos 

inconscientes, os quais precisavam ser olhados pela consciência. Ademais, também se 



46  
 

identifica na situação de Lara, que o suporte fornecido pelo grupo religioso foi algo positivo 

para a compreensão da sua mediunidade, o que reflete a consonância com a pesquisa de 

De Maraldi et al. (2023). 

A situação de Dona Elci ocorreu de forma diferente. Ao contrário de Igor e Lara, ela 

teve seu pai como uma rede de apoio para significar as suas experiências e acolhê-la frente 

as suas inseguranças. Seu pai era espírita e médium, e diante dos fenômenos que ocorriam 

com sua filha, ele os interpretou como experiências mediúnicas e repassou isto a sua filha. 

Em momentos de dificuldade, seu pai tentava a instruir sobre como proceder a partir de 

suas próprias experiências e Dona Elci contou isto em alguma de suas falas: 

“Aí o que é que aconteceu aí o papai levantava, ia ficar comigo, rezar o pai 
nosso comigo. Então eu não tinha 7 anos completo. Aí, dessa época para cá, 
os espíritos foi me usando assim, com um tipo de abuso, só que eu estava junto 
com meu pai. Meu pai, como diz, era analfabeto, mas era muito… Os espíritos 
comunicava muito com ele, aí eles falavam, minha filha, isso é assim, assim, 
assim, isso é do estudo. Isso é mediunidade, tem que esperar a idade para 
poder trabalhar né?” 
“Às vezes eu tava chorando e falava, pra quê eu to chorando? Aí eu eu tentava 
voltar no no meu meu como eu era, aí eu escutava o espírito chora. Aí eu falava 
com o papai, falava, papai, e esse desespero pra chorar? Ele falou, olha, hora 
que dê vontade de chora, cê pode chorar, pode chorar. Porque eu eu tava com 
7 ano, porque eu comigo com 7 anos, cê tem compreensão de quê né? Tinha 
porque ele ficava em volta de mim 24 hora. Mas graças a Deus sai bem.” 

 

No caso de Dona Elci, seu pai sempre esteve presente para acolher quando ela 

ouvia ou via espíritos e tentava instrui-la sobre como manejar a situação. Apesar de ela 

contar, durante a entrevista, que ainda assim, houve dificuldades, ela demonstra um afeto 

grande pelo seu pai e ressalta constantemente a importância da presença dele neste 

momento. Diante da dificuldade, seu pai a trouxe para perto, representando uma figura de 

segurança. Tal fato demonstra a substancialidade da presença de uma rede de apoio na 

vida de Dona Elci, fato que foi constatado nos relatos dela. 

Ainda assim, foi possível evidenciar uma certa disfuncionalidade na relação, quando 

o pai de Dona Elci requisitava que ela não fosse para a escola para assistir algum doente. 

Nestes momentos, ela demonstrou que sentia certo descontentamento. Apesar de seu pai 

ter sido um apoio relevante, compreende-se que a escola é um local de extrema importância 

para a criança, visto que é onde ela estabelece trocas sociais entre pares da mesma faixa 

etária (Alves, 2006). Ao mesmo tempo, isso reflete uma certa falta de escuta de seu pai 

sobre as próprias vontades de Elci, a qual relatou que gostaria de não ter faltado na escola 

nesses momentos. Desta forma, apesar do vínculo e acolhimento do seu pai terem sido 

importantes, ele pode ter adquirido nuances disfuncionais quando a limitou de vivenciar 

processos típicos da infância. 



47  
 

A partir do recorte sobre as três entrevistas, identificou-se a substancialidade da rede 

de apoio no acolhimento das suas experiências. Percebe-se que a família foi relatada pelos 

três como a rede de apoio principal durante à infância e a ter por perto foi sentido como 

algo muito importante em relação às vivências mediúnicas. Quando a rede não conseguiu 

dar sentido a essas experiências, sofrimentos como a frustração e a insegurança foram 

suscitados. Martinez (2020) concluiu que a forma com que o contexto acolhe e fornece as 

bases interpretativas para as experiências de mediunidade, podem acarretar sofrimento, 

caso elas entrem em conflito com o que é socialmente esperado e aceito. Diante disso, 

pode-se propor que a ausência desta base interpretativa, como foi evidenciado no caso de 

Igor e Lara, predispôs o aparecimento dos sofrimentos relatados na infância. Ter uma figura 

de apoio que ajudasse a significar as experiências se demonstrou relevante na situação de 

Dona Elci, tendo em vista que houve uma congruência entre as experiências dela e as 

compreensões fornecidas pelo pai. Todavia, evidenciou-se que houve momentos de 

disfuncionalidade nessa relação pai-filha, o que pode ter prejudicado, de certa forma, 

algumas de suas vivências infantis. 

A doutrina espírita aparece nas histórias como importante fonte de significado e 

sentido, o que se demonstrou funcional ao predispor a revitalização que tinha sido limitada 

pela incompreensão dos fenômenos que aconteciam. O potencial para a espiritualidade é 

uma vocação arquetípica do ser humano (Jung, 2013 [1934]). O sentido advindo de uma 

religião, quando fornece energia para viver, é fundamental para fornecer suporte em 

momentos de crise (Monteiro, 2006), o que parece ter ocorrido no caso dos participantes. 

 
d) Sofrimentos associados à experiência 

No estudo realizado por Martinez (2020), o autor apresenta também como a 

mediunidade pode ocasionar sofrimento. A partir deste entendimento, investigou-se a 

presença ou não de sofrimentos relacionados às experiências mediúnicas na vida dos 

participantes. 

As entrevistas evidenciaram que todos os três participantes tiveram momentos de 

sofrimento em decorrência da experiência mediúnica. Na infância de Igor, ele relata a 

frustração oriunda da incompreensão sobre o que ocorria com ele. Já na de Lara, ela 

destrincha o seu sentimento de medo e insegurança frente às figuras e vozes que rodeavam 

as suas noites. Dona Elci demonstra o seu medo de não conseguir diferenciar as sensações 

e pensamentos que são próprios dela entre os que são de influência espiritual. 



48  
 

Todos estes conteúdos, a partir do relato dos entrevistados, revelaram seu viés 

traumático e de forte carga afetiva. A Psicologia Analítica reconhece que o inconsciente 

pessoal é formado por complexos. Todo complexo possui uma energia própria, sendo 

capaz de exercer influência sobre a consciência quando se está energicamente carregado. 

As experiências da vida do sujeito, quando estimulam suficientemente um complexo, 

deixam o ego refém de uma força superior à sua própria vontade, levando o sujeito a ter 

reações emocionais e físicas que não teria usualmente (Jung, 2022 [1935]). 

Os sofrimentos relatados pelos participantes, evidenciam emoções que surgiram na 

consciência frente à vivência da mediundade. Pode-se suscitar que essas emoções 

indesejadas são fruto de complexos suficientemente energizados que se revelaram na 

consciência por meio da frustração, medo e insegurança. Os eventos mediúnicos que 

ocorreram na infância dos participantes carregam uma forte carga afetiva, o que foi relatado 

por eles próprios. Cada uma destas vivências vai deixando resquícios no inconsciente que 

vão se associando a complexos de temática correspondentes. A reatualização destas 

vivências no decorrer da vida vai carregando os complexos de energia, os quais conseguem 

se manifestar na consciência quando estão devidamente energizados (Stein, 2006). Nesse 

âmbito, pode-se sugerir que as emoções descritas pelos entrevistados na infância podem 

se correlacionar com tal dinâmica psíquica. 

Essas emoções relatadas se apaziguaram quando os entrevistados entraram em 

contato com o estudo e a prática da doutrina espírita, a qual forneceu-lhes uma explicação 

sobre o que lhes ocorria. Diante disso, pode-se compreender que tais complexos se 

desenergizaram, uma vez que o sujeito foi capaz de ir conferindo significado e sentido ao 

que viveu. As experiências de viés traumático puderam ser compreendidas de outra forma, 

e a energia psíquica foi direcionada para outros conteúdos. 

Apesar dessa resolução, Igor e Lara relatam que as dificuldades em relação à 

mediunidade surgiram de outras maneiras no decorrer de suas vidas. No caso de Igor, ele 

conta sobre ter precisado se afastar da doutrina espírita por 6 meses, devido à 

compromissos profissionais. Nesse recorte, ele conta sobre passar por um processo de 

turbulência interna forte, em detrimento de um processo de obsessão. Em decorrência 

disso, ele precisou ir para o tratamento espiritual da casa espírita e, em seu cotidiano, 

começou a estudar constantemente, como ele mesmo trouxe: 

“É…na minha vida profissional também, eu fiz uma coisa que a gente chama de 
esgotamento do obsessor. Então, toda vez que ele se aproximava de mim, eu 
tava lendo, eu estava ouvindo palestras do Haroldo Dutra Dias. Eu tava orando, 
enfim, eu estava no centro espírita, então aí ele pensou comigo não, mas que 



49  
 

coisa né? Eu não consigo chegar nesse cara mais” (Igor). 
 

Na compreensão de Igor, o estudo e vigilância constantes poderiam auxiliá-lo não 

só a se proteger das influências mal intencionadas de seu obsessor, mas também como 

uma forma de ajudar tal espírito a apreender os ensinamentos que o próprio Igor estava 

obtendo pelo estudo. De acordo com ele, tal processo se desencadeou de forma bem 

sucedida: 

“É até chegar até chegar o eu esgotei ele até chegar ao ponto de que não eu, 
eu também preciso disso, já que ele buscou, é o amparo dele, eu também vou 
buscar o meu. Então eu vi, né, os amigos espirituais colocando ele na maca, eu 
tirei o chapéu dele, deu um beijo na testa dele, né? Ele não, vai com Deus, eu 
te entendo, também estive assim, mas que é daqui pra frente a gente vai se 
ajudar muito. Então, ele está sendo tratado no plano espiritual agora, né? E eu, 
e eu é que assim, mudou de água para o vinho” (Igor). 

 

De acordo com o depoimento de Igor, o sofrimento vivenciado pela obsessão teve 

uma resolução positiva tanto para ele, como também para o espírito obsessor, o qual foi 

amparado. O sofrimento vivenciado nesse recorte teve como consequência uma 

transformação, o que ele reconhece em sua fala: “E eu, e eu é que assim, mudou de água 

para o vinho”. 

A partir disso, faz-se necessário ampliar a dificuldade que Igor enfrentou diante do 

afastamento do espiritismo. Em termos da dinâmica psíquica, Jung ressalta que a busca 

por um princípio espiritual ou religioso é quase instintivo, devido ao seu cunho arquetípico 

(Jung, 2013 [1934]). Na situação descrita, pode-se propor que o afastamento de Igor em 

relação às atividades religiosas também interpôs uma barreira neste potencial que é 

inerente. A psique, neste momento, ficou unilateralmente concentrada em ocupações 

profissionais (racionais), deixando de lado este potencial irracional que a mente humana 

possui. A energia psíquica que antes era destinada a atividades de cunho religioso obteve 

um atravancamento, e, neste recorte, pode ter ido energizar outros conteúdos, até então, 

adormecidos. A turbulência interna relatada por Igor pode ser uma evidência desse 

desequilíbrio psíquico gerado por uma psique que, por um período, ficou focalizada em 

conteúdos estritamente racionais. Com o retorno às atividades religiosas, os potenciais 

arquetípicos de cunho religioso/espiritual puderam ir encontrando vazão, e a psique, a qual 

é autoregulatória, pôde ir reestabelecendo seu equilíbrio, o que ele conta ao relatar a sua 

transformação. 

Na situação de Lara, o sofrimento veio em decorrência de um período de 7 meses 

que precisou se hospedar na casa de amigos, porque estava se mudando. Ela conta sobre 

a presença de alguns espíritos desencarnados que viviam nesta casa e que não gostaram 



50  
 

da presença dela e de suas duas filhas. Diante disso, alguns eventos começaram a 

acontecer, como o sonambulismo de sua filha mais nova. Em seu relato, Lara conta sobre 

sua mediunidade ficar desregulada neste período, visto que ela apenas se permitia 

enxergar espíritos dentro da casa espírita, e, ao ir para a casa de seus amigos, ela começou 

a ver estas figuras fora deste contexto. 

“Mas, por exemplo, recentemente eu fiquei hospedada numa casa que era uma 
casa que tinha algumas figuras espirituais à noite, então eu tive alguns… (riu) à 
noite não, durante durante o dia todo. Por exemplo, eu tava estudando, tava 
trabalhando, eu percebia… mas assim, umas 2 ou 3 noites, na hora de dormir, 
aí sim eu tive vidência, que é uma coisa que eu não deixo acontecer, eu deixo 
pro pro trabalho mediúnico. Mas assim eu encontrei na porta do meu quarto 3 
vezes. E uma, um desejo de que a gente fosse logo embora, tanto que eu to em 
hotel agora (riu). Um desejo incrível de que a gente fosse embora e foi foi assim, 
e, e foram acontecendo situações dentro da casa que levavam a a ir embora” 
(Lara). 

 

A partir destas dificuldades, ela iniciou o tratamento espiritual na casa espírita e 

também precisou sair da casa e ir para um hotel. Tal fato demonstra que, apesar de ela 

frequentar o estudo espírita e ter moldado a sua mediunidade, ela ainda vivencia 

dificuldades no seu cotidiano em alguns momentos. 

Nesse âmbito, resgata-se o estudo de Martinez (2020), em que ele destrincha a 

possibilidade da mediunidade acarretar sofrimentos para o sujeito que a vivencia. Lara, 

ainda que atribua um significado à sua experiência e a vivencie como parte integrante da 

sua vida, relata passar por momentos de dificuldade. Da mesma forma, os outros dois 

participantes mencionaram processos de sofrimento e receio em detrimento das suas 

faculdades mediúnicas, mesmo que eles já tenham estabelecido uma compreensão e 

manejo em relação a elas. Diante disso, os três casos reincidem sobre o fato da 

mediunidade poder causar sofrimentos, ressaltando-se a relevância de se ampliar o 

arcabouço científico nesta temática. 

 
e) Situações de bem-estar 

Assim como Martinez (2020) propôs, foi possível observar nas entrevistas que a 

vivência da mediunidade também trouxe consigo a promoção de bem-estar e 

crescimentos pessoais. 

Todos os participantes trouxeram a mediunidade como uma forma de trabalho 

para o auxílio de outros espíritos (encarnados ou desencarnados). Conforme fora 

mencionado anteriormente, esta visão está atrelada ao princípio da alteridade, a qual 

auxilia no estabelecimento de um modo de ser não centrado no ego. Imbricado a esta 



51  
 

possibilidade, estava a satisfação pessoal e bem-estar dos participantes em terem a 

oportunidade de fazer algo bom para o próximo. 

“Mas é... Me permitiu assim aprender coisas importantíssimas com pessoas que 
precisavam de muita ajuda. E e me educou em muitas coisas, né? Assim, como 
é que eu tenho que ver a minha vida? Como é que eu vivo a minha vida pra pra 
chegar lá do outro lado bem, pra chegar com saúde mental, pra chegar é sendo 
útil. Então é uma eu acho que é uma forma de você ser útil” (Lara). 

 

Na fala de Lara dá para se notar que a mediunidade trouxe um sentido para sua 

vida, de ser útil no auxílio do outro. Jung na sua obra Psicologia do Inconsciente (2011 

[1916]), destrincha sobre o amanhecer e o entardecer da vida. Até a metade da vida, o 

ser humano está voltado para o mundo externo, visando cumprir seu objetivo natural 

que permeia a procriação, obtenção de dinheiro e uma estabilidade social. Ao atingir a 

metanoia (segunda fase da vida), a psique do sujeito faz um retorno para o seu mundo 

interno, retomando seus valores e fazendo o reconhecimento de seus contrários (Jung, 

2011 [1916]). Assim, Jung (2011 [1916]) postula: “O que a juventude encontrou e precisa 

encontrar fora, o homem no entardecer da vida tem que encontrar dentro de si” (p.87). 

Lara, aos seus 52 anos, encontra-se nesta segunda fase da vida, que Jung 

denominou de metanoia. A fala destacada anteriormente demonstra questionamentos 

que ela faz a si mesma, evidenciando essa retomada ao seu mundo interior por se 

apropriar deste viés reflexivo típico deste momento da vida. Este processo é 

fundamental, visto que negá-lo pode gerar neuroses graves e atravancar o 

desenvolvimento pessoal (Jung, 2011 [1916]). Assim, ressalta-se que o depoimento de 

Lara demonstra uma entrada funcional neste processo natural da vida e, diante disso, a 

vivência mediúnica se apresentou, para ela, como uma facilitadora deste momento 

reflexivo. 

Ademais, na entrevista de Igor, ele conta sobre um momento de conforto e 

emoção que teve diante do falecimento de sua avó. 

“Mas é uma situação que é natural da vida. É…. Eu pude perceber ela sendo 
amparada, né? Lá dentro do cemitério é… A gente fala do desligamento 
corporal. Eu pude presenciar esse desligamento, né? Eu não vi as pessoas que 
estavam é… não tive a oportunidade de ver as pessoas que estavam buscando. 
É aqueles entes queridos desencarnados. Mas eu vi uma tia minha que já 
desencarnou buscando ela. Então é, foi um momento muito bonito sabe, para 
mim. Então, para você ver a diferença de quando você esculpe essa 
mediunidade de quando você não esculpe. É, aos 12, 13 anos eu ouvia as 
vozes, eu não entendi o que que era eu, simplesmente, ah, coisa da minha 
cabeça, continua, ah, isso aí não é nada, não vai. E dava, dava problema, né? 
Agora não, agora eu com a, estudo, com o amparo espiritual, né? Com o 
desenvolvimento, eu consigo ir além, eu vejo a mais, né? O meu leque de visão 
de abrangência ficou maior” (Igor). 



52  
 

Paralelamente, Lara também trouxe o processo de adoecimento do seu pai que 

culminou no seu falecimento. 

“Hoje em dia eu eu, volte e meia, por exemplo, eu fiquei muito tempo sem ir, ao, 
eu cuidando do meu pai, que tava doente, né? É, morava numa casa grande 
e… Eu percebia muito assim, engraçado, parecia que o quarto do meu pai tinha 
um túnel do tempo. Ele recebia muitas visitas e uns eram visitas muito boas. 
É… E aí sim, não que eu visse. Não vi ninguém nessa fase dele. Mas eu tinha 
muita intuição assim, sentia muita, muitas presenças, é… Então era uma forma 
também, era muito aconchegante perceber que ele tava se desprendendo, mas 
que isso não estava acontecendo sem o amparo. É… tinha uma atmosfera 
muito, muito, muito boa. Dentro do quarto dele. Aonde ele andava ali pela sala, 
então a gente sentia isso é uma experiência de você poder perceber o que tá 
acontecendo, uma pessoa que está se desprendendo, que tem algum delírio, 
mas que tem ali, ao mesmo tempo, pessoas que estão chegando aí, de vez em 
quando ele falava, quem é essa menina em cima dessa mesa? Aí eu 
conversava com ele… então, assim, isso foi muito legal” (Lara). 

 

Os depoimentos de Igor e Lara evidenciam uma oportunidade positiva que eles 

tiveram a partir da vivência mediúnica. O luto proveniente da perda de um ente querido, 

ainda mais nos meses subsequentes, é um processo árduo e que pode até mesmo 

provocar doenças psicossomáticas (Pacheco, 2011). O que se evidencia, nos dois 

casos, é uma aceitação maior da morte, tendo em vista que, pela mediunidade, 

percebiam seus familiares sendo amparados por espíritos desencarnados. Mais uma 

vez, se retoma que a proposta da presente pesquisa não é validar ou desvalidar as 

experiências dos participantes, mas abarcar os atravessamentos que os eventos tiveram 

na sua vida. 

Nesse cenário, o que se observa na fala dos participantes não é um processo de 

negação e conflito com o falecimento de pessoas queridas. Mas, se evidencia uma 

aceitação de um processo que é natural da vida, como Igor mesmo traz em sua fala. 

Lara relata que foi aconchegante perceber a presença de uma atmosfera positiva no 

quarto de seu pai, o que foi um amparo para ela frente ao processo de adoecimento 

dele. 

Na doutrina espírita, existe o entendimento de que a morte não é o fim, visto que 

o espírito é eterno e passa por inúmeras reencarnações (Kardec, 2016 [1861]). Apesar 

de não ser um elemento diretamente expresso na fala dos participantes, pode-se 

suscitar que a compreensão que eles têm sobre a morte não ser o fim, pode ter sido 

também um conforto para este processo de luto. Conforme já foi explicitado 

anteriormente, a busca por um sentido da vida é um potencial arquetípico inerente ao 

ser humano (Jung, 2013 [1934]). O encontro com este significado da morte, fornecido 

pela doutrina espírita, pode ter sido capaz, no caso dos participantes, de acalentar o 



53  
 

sofrimento provocado pela perda de uma pessoa querida. 

Outro aspecto a se considerar tange a intuição relatada por Lara, a qual, segundo 

ela, vem em detrimento da sua faculdade mediúnica. Na entrevista, ela conta que é 

jornalista e trabalha com política, relações governamentais e gestões de crise. Durante 

seu trabalho, ela conta que, em muitos momentos, se deixa divagar e seguir sua 

intuição: 

“Esse estado de… sabe esse estado em que você, você se exercita pra pra, 
entendendo que existem dois mundos funcionando. Muitas vezes a minha eu 
eu permito mesmo a minha intuição, aí lembrando a outra mediunidade é a 
intuição, né? É… eu permito que a minha intuição me leve a buscar algo 
diferente pra solucionar uma questão. Então as pessoas vão dizer “Ah, ela é 
muito criativa e pela criatividade, ela ela resolve”. Não, é. Muitas vezes eu to 
dentro do Congresso Nacional e me deixo andar, nessa andada que eu dou eu 
encontro a pessoa que eu preciso ou alguém me conta informação que faz a 
diferença pro o meu cliente. É... Então esse esse se permitir acreditar na 
intuição, ele veio muito deu aprender que sim, eu tenho uma intuição que ela é 
importante, que se bem usada, usada pro bem, eu vou ser auxiliada. Então isso 
eu me permito muitas vezes me perde, que pessoas objetivas vão falar: traço 
um plano, um horário. Não, não. Muitas vezes eu me deixo me perder, divagar, 
para ver outras coisas. E aí as pessoas às vezes não entendem muito bem 
como é que isso funciona, porque elas não vão entender como é que isso 
funciona. Mas é assim, eu deixo a intui, a intuição muitas vezes me ajudar a 
resolver problema” (Lara). 

 

Jung, a partir de diversas constatações empíricas durante sua vida, se debruçou 

no estudo de eventos, que em uma lógica causal, não haveria qualquer explicação. Ele 

constatou situações de simultaneidade entre eventos psíquicos e físicos, os quais 

pensando em um universo aleatório, seriam estatisticamente improváveis. Diante disso, 

ele formulou o conceito da sincronicidade, a qual se configura como uma coincidência 

significativa, sem haver qualquer explicação causal para a sua ocorrência. Ele ressalta 

que os arquétipos são os verdadeiros operadores de tais eventos, os quais possuem a 

propriedade da transgressividade. Ao mesmo tempo que o arquétipo é psíquico, ele 

também não o é, sendo capaz de orquestrar coincidências sincronísticas (Jung, 2018 

[1951]). Tais eventos ocorrem de maneira mais frequente quando a consciência está 

rebaixada, por exemplo, em sonhos e devaneios. Para o sujeito que experencia, pode 

suscitar transformações e o encaminhamento para novas direções (Stein, 2006). 

Ao observar o relato de Lara, dá pra se traçar um paralelo com a sincronicidade 

descrita por Jung. Ela conta sobre se deixar divagar, perder em si mesma, o que reflete 

este rebaixamento da consciência. Quando o realiza, ela é, muitas vezes, encaminhada 

para o encontro de algo que precisava para solucionar alguma questão, como uma 

pessoa que lhe fornece uma informação importante. Este processo descrito por ela de 



54  
 

se deixar devanear e seguir a intuição remonta a sincronicidade descrita por Jung, visto 

que reflete a coincidência significativa entre um evento interno e externo. 

Igor também descreve que a intuição teve uma forte presença na sua infância, 

apesar de não tê-la seguido sempre neste período. Em seu discurso, ele reconhece que, 

se tivesse seguido tais vozes internas, ele poderia ter tomado decisões diferentes na sua 

vida: “Teve assim igual eu te falei algumas questões de tomadas de decisões na minha vida 

que é, eu poderia ter tomado diferente, né, se eu tivesse ouvido essa voz”. 

Paralelamente, Igor também conta sobre, em determinados momentos, intuir que 

deveria falar algo para uma pessoa em específico, apesar de não saber a origem de tal 

pensamento e nem o porquê deveria falá-lo. 

“É, então eu estou aqui, parado em casa e vamos supor, não está acontecendo 
isso, mas do nada vem, olha, fala para ela isso, isso isso pronto aí eu falo para 
pessoa, a pessoa nossa, sério, mas é que eu tenho um irmão que faleceu por 
conta disso, entendeu? E ele me falava isso. Então, isso é uma coisa muito 
suave, sabe?”(Igor) 

 

A Psicologia Analítica considera a intuição como uma das quatro funções 

ectopsíquicas (sentimento, pensamento, intuição e sensação). O próprio Jung teve 

dificuldade em descrevê-la, visto que ela carrega uma espécie de miraculosidade. 

Segundo ele, a intuição se caracteriza por uma função psíquica capaz de antever 

eventos, sendo que tal tipo de percepção não se passa exatamente pelos sentidos, mas 

registra-se a nível inconsciente (Jung, 2022 [1935]). Na entrevista de Lara e Igor eles 

ressaltaram a presença e a relevância da intuição no direcionamento de suas vidas, a 

qual, segundo eles, surge como fruto da sua mediunidade. 

Para futuras pesquisas, vale investigar se estas pessoas que vivenciam a intuição 

como parte da sua mediunidade, também não a possuem como função ectopsíquica 

primária. A proposta de estudo não se põe como forma de desvalidar as experiências 

dos participantes, mas de ampliar o arcabouço de conhecimento científico a respeito de 

fenômenos ainda muito insondados. 

Nos relatos apresentados, evidencia-se que os participantes se ampararam na 

própria crença para o enfrentamento de situações de sofrimento e dificuldade. A 

literatura científica aponta o coping religioso-espiritual como o uso da religião, 

espiritualidade e/ou fé para ajudar a manejar situações de estresse (Panzini; Bandeira, 

2007). Apesar deste conceito não estar atrelado especificamente à Psicologia Analítica, 

vale a pena mencioná-lo, uma vez que ele pode auxiliar na compreensão das relações 

estabelecidas com a mediunidade. Diante disso, entende-se que, a partir do conceito 



55  
 

de coping religioso-espiritual, o indivíduo pode adotar estratégias positivas ou negativas, 

as quais resultarão em uma forma produtiva ou não de enfrentar qualquer desafio 

(Strelhow; Sarriera, 2018). Os relatos indicaram que os participantes recorreram às 

vivências mediúnicas e espirituais para lidar com situações difíceis da vida – seja no 

luto, seja em momentos do trabalho. Nas situações descritas, este coping religioso- 

espiritual suscitou um melhor atravessamento das dificuldades vivenciadas, 

promovendo bem-estar. Diante disso, compreende-se que, para os participantes 

descritos, a experiência com a mediunidade e a doutrina espírita foi um alicerce positivo 

capaz de ajudá-los no enfrentamento de períodos difíceis. 



56  
 

5 CONCLUSÃO 

No viés científico, as experiências anômalas (EAs) são descritas como vivências que 

destoam da realidade que é socialmente aceita - explicadas na introdução do estudo 

(Cardeña et al., 2013). É importante considerá-las como forma de adentrar na temática 

central da pesquisa, a mediunidade. Esta última consiste no termo que algumas religiões 

utilizam para designar as EAs, sendo que, no caso da mediunidade, há o entendimento de 

que existe o intercâmbio com espíritos. Entre estas religiões, encontra-se a doutrina 

espírita, a qual foi escolhida para abarcar o entendimento dado ao fenômeno mediúnico. 

Para investigação, embasou-se nas considerações de Zangari e Machado (2022), as 

quais remontam uma forma diferente de compreender os fenômenos. A proposta não foi 

desvalidar ou validar as experiências mediúnicas, mas identificar os atravessamentos que 

esta crença possui na vida do sujeito. 

A Psicologia Analítica aparece como uma vertente da Psicologia que reconhece a 

relevância da espiritualidade na vida do indivíduo. Tal valorização não coincide com as 

visões e dogmas dos contextos religiosos, mas sim do entendimento que a busca pelo 

sentido de existir é algo inerente ao ser humano, atrelado a uma dimensão espiritual (Jung, 

2013 [1934]). Nesse cenário, a religião pode ou não se enquadrar. Caso não promova a 

inibição da vida, ela se torna uma experiência vitalizadora, podendo fornecer sentido em 

períodos de crises existenciais (Monteiro, 2006). 

O presente estudo se amparou em três entrevistas semiestruturas para investigar 

como adultos que vivenciaram a mediunidade na infância significaram as suas vivências 

até os dias atuais. A partir disso, buscou-se identificar os contextos, significados, possíveis 

redes de apoio e vivências de sofrimento e bem-estar correlacionados com as vivências 

mediúnicas. 

A partir da ampliação simbólica e da articulação dos relatos com conceitos da 

Psicologia Analítica, foi possível evidenciar elementos relevantes que podem ser um 

alicerce para como se trabalhar esta temática, caso ela surja para o psicólogo em seus 

diferentes contextos de atuação. Nos relatos, o contexto surgiu como um elemento 

relevante no processo de significação e compreensão do fenômeno vivenciado. O suporte 

fornecido pelo grupo religioso apareceu como um elemento favorável para o enfrentamento 

das dificuldades atreladas à mediunidade, reafirmando o resultado da pesquisa realizada 

por De Oliveira Maraldi et.al (2023). A mediunidade apareceu como uma ferramenta de 

trabalho para o auxílio de outras pessoas, tendo em cada caso, seus significados 



57  
 

subjetivos. Tal visão penetra no conceito de alteridade, a qual pode suscitar um modo de 

ser não centrado no ego. 

Diversas dificuldades e transformações se consequenciaram da experiência 

mediunica, o que ressaltou a imprenscindibilidade de uma rede de apoio. Nesse cenário, a 

família apareceu como um apoio fundamental durante a infância, período que os fenômenos 

mediúnicos se iniciaram. Nesta fase da vida, os participantes relataram um sofrimento 

relevante, o qual se estendeu até o momento em que conseguiram aprender a moldar sua 

mediunidade. Diante disso, traçou-se um paralelo com o processo iniciático dos xamãs, que 

se trata de um período de resistência, treinamento e aprendizado, para que possam exercer 

a função de curadores. Paralelamente, identificou-se um diálogo entre o arquétipo do 

curador-ferido (representado pela figura de Quiron) e a forma com que os participantes 

enxergavam sua relação com a faculdade mediúnica. Ademais, foi possível realizar 

associações entre a jornada do herói e as vivências mediúnicas dos participantes, as quais 

foram permeadas por conflitos e uma transformação final. 

Diversos sofrimentos apareceram durante a vida dos sujeitos em relação à 

mediunidade, o que denota a relevância que um psicólogo sensível sobre esta temática 

poderia ter para acolher e auxiliar suas demandas. O fenômeno mediúnico foi relatado 

como um facilitador do crescimento pessoal, possibilitando a empatia e a convivência mais 

positiva com os desafios da vida. Para uma das participantes, a mediunidade auxiliou a 

realizar uma entrada funcional na segunda fase da vida (metanoia), a qual se desvela como 

um período reflexivo e de retomada ao seu interior. Além disso, em algumas das 

experiências medíunicas desta entrevistada, identificou-se um paralelo com o fenômeno da 

sincronicidade descrito por Jung. 

Apesar de não ser um conceito da Psicologia Analítica, adentrou-se no fato de que, 

para dois dos participantes, o amparo nas próprias crenças para o enfrentamento das 

dificuldades evidenciou o estabelecimento de um coping religioso-espiritual positivo, uma 

vez que promoveu o bem-estar de ambos. 

A temática abordada nesta pesquisa enfrenta uma escassez bibliográfica relevante. 

No território brasileiro, existe uma diversidade étnico-religiosa abrangente, a qual, neste 

caso, não é refletida no arcabouço científico da Psicologia. Na história desta área 

profissional, encontramos um silenciamento sobre a temática desta pesquisa, apesar de 

grandes figuras como Freud e Jung já terem se debruçado por um tempo no estudo destes 

fenômenos – o que foi aprofundado na introdução do trabalho. Neste âmbito, esta pesquisa 



58  
 

vêm somar para a construção de uma literatura científica cada vez mais plural e abrangente, 

a qual não deve se abster de tratar de assuntos considerados fronteiriços, entretanto, 

prevalentes nas vivências humanas. 

Ressalta-se que a Psicologia não deve atuar como validadora ou desvalidadora dos 

fenômenos mediúnicos, mas perceber a legitimidade e importância que aquela crença tem 

na vida do próprio paciente, acolhendo suas dificuldades e crescimentos pessoais (Zangari; 

Machado, 2022). Os relatos analisados reincidem sobre a necessidade do psicólogo se 

apropriar destas temáticas fronteiriças a partir de um olhar sem julgamentos e pré- 

concepções. As dificuldades vivenciadas se demonstraram relevantes e a presença de um 

psicólogo capaz de acolher estas demandas a partir de uma atitude neutra pode suscitar 

desenvolvimentos fundamentais para o sujeito que procura a terapia. A partir da prevalência 

encontrada na bibiliografia científica de pessoas que vivenciam as EAs (Machado, 2009), a 

presente pesquisa contribui com conhecimentos que podem auxiliar os psicólogos com 

importantes fundamentos para quando se depararem com casos similares em seus 

consultórios ou outros contextos de atuação. 

Diante disso, o ambiente terapêutico pode ser um local frutífero para trabalhar todas 

as implicações que atravessam a vida do sujeito que acredita em alguma doutrina religiosa 

e, especificamente, vivencia a mediunidade. A proposta deve abranger os significados que 

as experiências possuem para o próprio paciente e os processos de sofrimento e bem-estar 

suscitados em sua vida. A Psicologia Analítica, frente ao seu reconhecimento da 

espiritualidade como parte integrante do ser humano, requere que tais temáticas sejam 

estudadas e trabalhadas. Uma conduta ética da própria Psicologia, deve coincidir com um 

reconhecimento e estudo destas temáticas insondadas, para que tais pessoas também 

sejam contempladas com um trabalho terapêutico embasado e congruente. 

Uma limitação do estudo refere-se à dificuldade encontrada para entrevistar sujeitos 

presencialmente, tendo em vista a distância geográfica. Uma coleta de dados presencial, 

poderia ter trazido um maior enriquecimento para o material coletado pela entrevistadora. 

Ainda assim, não se evidencia um comprometimento dos conteúdos coletados de forma 

online, visto que surgiram relatos abrangentes e com bastante vivacidade. Ademais, como 

os fenômenos se iniciaram na fase infantil, reconhece-se alguns eventos e sentimentos 

atrelados às vivências podem não ter sido relatados pelas limitações da memória. Neste 

sentido, realizar uma entrevista com crianças que vivenciam a mediunidade no período 

atual, poderia ampliar e enriquecer a compreensão do tema. 



59  
 

Como sugestão, ainda, retoma-se o caso de dois participantes que tinham a intuição 

como parte da sua mediunidade. Diante disso, realizar uma investigação sobre a função 

ectopsíquica primária de indivíduos que possuem tal mediunidade pode ser uma via 

enriquecedora, tendo em vista a necessidade de ampliar o conhecimento sobre um tema 

ainda muito insondado pela Psicologia. 



60  
 

REFERÊNCIAS 

 
ALMEIDA, Alexander Moreira de; LOTUFO NETO, Francisco. A mediunidade vista por 
alguns pioneiros da área mental. Archives of Clinical Psychiatry (São Paulo), v. 31, p. 132- 
141, 2004. 

 
ALVARADO, Carlos S. Experiências Fora do Corpo. In: CARDEÑA, Etzel; LYNN, Steven 
Jay; KRIPPNER, Stanley (org). Variedades da Experiência Anômala. Análise de 
Evidências Científicas. São Paulo: Atheneu, 2013. p. 139- 166. 

 
ALVES, Diana. O emocional e o social na idade escolar: Uma abordagem dos preditores 
da aceitação pelos pares. 2006. 

 

ANTONIO, Carlos; GUIMARÃES, Fragoso. Carl Gustav Jung e os fenômenos 
psíquicos. 3. ed. Limeira: Editora do Conhecimento, 2020. 

 

ARRIBAS, C. D. G. (2008). Afinal, espiritismo é religião? A doutrina espírita na formação 
da diversidade religiosa brasileira (Doctoral dissertation, Universidade de São Paulo). 

 

BAIRRÃO, J. F. M. H. et al. Psicologia e práticas espirituais: Diálogos e 
fronteiras. Conselho Regional de Psicologia de São Paulo, Na fronteira da Psicologia com 
os saberes tradicionais: práticas e técnicas, v. 2, p. 21-28, 2016. 

 

BENTALL, Richard P. Experiências Alucinatórias. In: CARDEÑA, Etzel; LYNN, Steven 
Jay; KRIPPNER, Stanley (org). Variedades da Experiência Anômala. Análise de 
Evidências Científicas. São Paulo: Atheneu, 2013. p. 63-89. 

 
BRANDÃO, J. S. (1987) Mitologia grega (Vol. III). Petrópolis: Vozes. 

CAMPBELL, J. O herói de mil faces.(AU Sobral, Trad.). 2007. 

CARDEÑA, Etzel; LYNN, Steven Jay; KRIPPNER, Stanley. Variedades da Experiência 
Anômala. Análise de Evidências Científicas. São Paulo: Atheneu, 2013. 

 
CARDEÑA, Etzel; LYNN, Steven Jay; KRIPPNER, Stanley. Experiências Anômalas em 
Perspectiva. In: CARDEÑA, Etzel; LYNN, Steven Jay; KRIPPNER, Stanley (org). 
Variedades da Experiência Anômala. Análise de Evidências Científicas. São Paulo: 
Atheneu, 2013. p. 1-15. 

 
CHAGAS, Camila et al. Religious and secular spirituality: Methodological implications of 
definitions for health research. Explore, v. 19, n. 1, p. 6-13, 2023. 

 
CONSELHO REGIONAL DE PSICOLOGIA DE SÃO PAULO. Na Fronteira da Psicologia 
com os Saberes Tradicionais: Práticas e Técnicas – Volume 2 / Conselho Regional de 
Psicologia de São Paulo. - São Paulo: CRP - SP, 2016. 

 
DE CASTRO, Elaine; DE OLIVEIRA, Ulisses Tadeu Vaz. A entrevista semiestruturada na 
pesquisa qualitativa-interpretativa: um guia de análise processual. Entretextos, v. 22, n. 3, 
p. 25-45, 2022. 



61  
 

 

DE OLIVEIRA MARALDI, Everton et al. Experiências anômalas e dissociativas em 
contexto religioso: Uma abordagem autoetnográfica. Revista da Abordagem Gestáltica: 
Phenomenological Studies, v. 24, n. 3, p. 147-161, 2018. 

 

DE OLIVEIRA MARALDI, Everton et al. Social support, help-seeking behaviors, and 
positive/negative affect among individuals reporting mediumship experiences. International 
Journal of Latin American Religions, v. 7, n. 1, p. 1-16, 2023. 

 
DE SOUSA, José Raul; DOS SANTOS, Simone Cabral Marinho. Análise de conteúdo em 
pesquisa qualitativa: modo de pensar e de fazer. Pesquisa e debate em Educação, v. 10, 
n. 2, p. 1396-1416, 2020. 

 
DEWES, João Osvaldo. Amostragem em Bola de Neve e Respondent-Driven Sampling: 
uma descrição dos métodos. 2013. 

 

DOS SANTOS, Alexa Fagundes; DE JESUS, Gabrieli Guterres; BATTISTI, Isabel 
Koltermann. Entrevista semi-estruturada: considerações sobre esse instrumento na 
produção de dados em pesquisas com abordagem qualitativa. Salão do Conhecimento, v. 
7, n. 7, 2021. 

 
GREYSON, Bruce. Experiências de Quase Morte. In: CARDEÑA, Etzel; LYNN, Steven 
Jay; KRIPPNER, Stanley (org). Variedades da Experiência Anômala. Análise de 
Evidências Científicas. São Paulo: Atheneu, 2013. p. 241-270. 

 
GUAZI, Taísa Scarpin. Diretrizes para o uso de entrevistas semiestruturadas em 
investigações científicas. Revista Educação, Pesquisa e Inclusão, v. 2, 2021. 

 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. População residente por 
religião, 2010. 2010. Disponível em: 
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico- 
2010.html?edicao=9749&t=destaques. Acesso em: 27 maio 2024. 

 
JUNG, Carl Gustav. AION, estudos sobre o simbolismo do si-mesmo. [1954]. (trad) Dom 
Mateus Ramalho. 2008. 

 
JUNG, Carl Gustav. Estudos psiquiátricos [1906]. Editora Vozes Limitada, 2011. 

 
JUNG, Carl Gustav. O desenvolvimento da personalidade. [1934]. Editora Vozes Limitada, 
2013 

 

JUNG, Carl G. et al. O homem e seus símbolos. [1964]. HarperCollins Brasil, 2016. 
 
JUNG, Carl Gustav. Os fundamentos da psicologia analítica: As Conferências de 
Tavistock. [1935]. Editora Vozes, 2022. 

 
JUNG, Carl Gustav. Psicologia do inconsciente. [1916]. Editora Vozes Limitada, 2011. 

JUNG, Carl Gustav. Psicologia e religião. [1938]. Editora Vozes Limitada, 2011. 

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-2010.html?edicao=9749&t=destaques
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9662-censo-demografico-2010.html?edicao=9749&t=destaques


62  
 

JUNG, Carl Gustav. Sincronicidade vol. 8/3.[1951]. Editora Vozes Limitada, 2018. 
 

KARDEC, Allan. O Livro dos Médiuns: Guia dos médiuns e dos evocadores. [1861]. Petit 
Editora, 2016. 

 

LABERGE, Stephen; GACKENBACH, Jayne. O sonhar lúcido. In: CARDEÑA, Etzel; 
LYNN, Steven Jay; KRIPPNER, Stanley (org). Variedades da Experiência Anômala. 
Análise de Evidências Científicas. São Paulo: Atheneu, 2013. p. 113- 138. 

 
LEITE, I. A. S. (2016). As ciências da psique no espiritismo brasileiro: C. 1900-C. 1960 
(Doctoral dissertation). 

 
LEWGOY, B. (2008). A transnacionalização do espiritismo kardecista brasileiro: uma 
discussão inicial. Religião & Sociedade, 28, 84-104. 

 
MACHADO, Fátima Regina. Experiências anômalas na vida cotidiana: Experiências extra- 
sensório-motoras e sua associação com crenças, atitudes e bem-estar subjetivo. 2009. 
Tese de Doutorado. Universidade de São Paulo. 

 
MARALDI, Everton de Oliveira. Metamorfoses do espírito: usos e sentidos das crenças e 
experiências paranormais na construção da identidade de médiuns espíritas. 2011. Tese 
de Doutorado. Universidade de São Paulo. 

 
MARALDI, Everton de Oliveira; ZANGARI, Wellington. A psicologia frente às práticas 
mediúnicas: da perspectiva patológica à perspectiva psicossocial. Na Fronteira da 
Psicologia com os Saberes Tradicionais: Práticas e Técnicas: v. 2, 2016. 

 
MARTINEZ, Mateus Donia. Dissociação e Mediun (idade) na Infância: um estudo 
exploratório a partir da perspectiva psicossocial. 2020. Tese de Doutorado. Universidade 
de São Paulo. 

 
MARTINEZ, Mateus Donia et al. Religião, Espiritualidade e Saúde: uma Exploração 
Histórico-conceitual na Psicologia Analítica, 2019. 

 
MENEZES JR, Adair; ALMINHANA, Letícia; MOREIRA-ALMEIDA, Alexander. Perfil 
sociodemográfico e de experiências anômalas em indivíduos com vivências psicóticas e 
dissociativas em grupos religiosos. Archives of Clinical Psychiatry (São Paulo), v. 39, p. 
203-207, 2012. 

 
MILLS, Antonia; LYNN; Steven Jay. Experiências de Vidas Passadas. In: CARDEÑA, 
Etzel; LYNN, Steven Jay; KRIPPNER, Stanley (org). Variedades da Experiência Anômala. 
Análise de Evidências Científicas. São Paulo: Atheneu, 2013. p. 217- 240. 

 

MONTEIRO, Dulcinéa da Mata Ribeiro. Espiritualidade e finitude: aspectos 
psicológicos. São Paulo (SP): Paulus, 2006. 

 
NASI, Maria Teresa Corbucci Caldeira et al. Representação da imagem do medo em 
crianças de 6 a 11 anos. 2016. 

 

NATEL, Rejane Maria Gomes Leite. O curador ferido: xamanismo e psicologia 



63  
 

analítica. Self-Revista do Instituto Junguiano de São Paulo, v. 1, 2016. 
NEUMANN, E. A criança: Estrutura e Dinâmica da Personalidade em Desenvolvimento 
desde o Início de sua Formação. [s.l.]. São Paulo, Cultrix, 1995 

 
PACHECO, Bernardete et al. Memórias, sonhos e símbolos de um processo de luto. 
2011. 

 

PANZINI, Raquel Gehrke; BANDEIRA, Denise Ruschel. Coping (enfrentamento) 
religioso/espiritual. Archives of Clinical Psychiatry (São Paulo), v. 34, p. 126-135, 2007. 

 
PENNA, Eloisa Marques Damasco. A imagem arquetípica do curador ferido no encontro 
analítico. São Paulo: Pontifícia Universidade Católica, 2004. 

 
PENNA, Eloisa. O paradigma junguiano no contexto da metodologia qualitativa de 
pesquisa. Psicologia USP, v. 16, p. 71-94, 2005. 

 

PENNA, Eloisa Marques Damasco et al. Processamento simbólico arquetípico: uma 
proposta de método de pesquisa em psicologia analítica. 2009. 

 
PENNA, E. M. D. (2003). Um estudo sobre o método de investigação da psique na obra 
de C. G. Jung. Dissertação de mestrado, Programa de Pós-Graduação em Psicologia 
Clínica, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo. 

 
REGO, Rafisa Moscoso Lobato. Quando o sobrenatural gera sofrimento: prevalência e 
impacto das experiências anômalas na grande São Luís. 2022. Tese de Doutorado. 
Universidade de São Paulo. 

 

STEIN, Murray. Jung-O mapa da alma. Editora Cultrix, 2006. 
 
STRELHOW, M. R. W.; SARRIERA, J. C. . Coping religioso/espiritual em crianças e 
adolescentes. In: ANTÚNEZ, Andrés Eduardo Aguirre; SAFRA, Gilberto (org). Psicologia 
clínica da graduação à pós-graduação. 2018. Rio de Janeiro: Atheneu, 2018. p. 307-315. 

 
TARG, Elisabeth; SCHLITZ, Marilyn; IRWIN, Harvey J. Experiências Relacionadas a Psi. 
In: CARDEÑA, Etzel; LYNN, Steven Jay; KRIPPNER, Stanley (org). Variedades da 
Experiência Anômala. Análise de Evidências Científicas. São Paulo: Atheneu, 2013. p. 
167-192. 

 
TORRES, Camila Mendonça. Religiosidade e experiências anômalas no protestantismo 
brasileiro. 2016. Tese de Doutorado. Universidade de São Paulo. 

 

ZANGARI, Wellington; MACHADO, Fatima Regina. FUNDAMENTOS DA PSICOLOGIA 
DA RELIGIÃO: Aspectos individuais e psicossociais-Coleção: Fundamentos de Psicologia 
Social. Editora CRV, 2022. 



64  
 

ANEXO 1 – Roteiro semidirigido Maraldi 2011 

 
a) Como surgiu a sua mediunidade? (Ou) Quais os seus primeiros sinais de 

mediunidade? (Ou) Como descobriu que era médium? 

b) Quais as vivências paranormais e mediúnicas pelas quais você já passou e qual a 

sua forma de mediunidade predominante (incorporação/psicofonia, psicografia, 

efeitos físicos, de cura etc.)? 

c) Qual foi o impacto dessas experiências (paranormais/mediúnicas) na sua vida? Você 

poderia me descrever algumas situações para ilustrar isso? 

d) Como essas experiências afetaram a sua maneira de enxergar a si mesmo(a)? E 

quanto à maneira das outras pessoas te enxergarem? (Ou) Como você se via antes 

de descobrir que era médium (ou de se tornar médium) e como passou a se ver 

depois? E as outras pessoas? 

e) No que você considera que a doutrina espírita lhe ajudou em relação às suas 

vivências paranormais/mediúnicas? E, nesse sentido, qual a contribuição deste 

centro espírita? O que significa para você ser médium neste grupo? E fora dele? 

f) Em algum momento de sua vida, você chegou a sofrer alguma forma de 

discriminação ou constrangimento por ser médium ou por ter vivenciado experiências 

mediúnicas? Como aconteceu? Quais sensações, sentimentos lhe ocorreram diante 

disso? 

g) Qual a sua relação com os espíritos/entidades que se comunicam por seu 

intermédio? Como foi o primeiro contato com esses espíritos e como eles o(a) 

abordaram? Como eles são? (Ou) Você poderia descrevê-los? (modo de se 

apresentar, seus comportamentos, o grau de interação que estabelecem entre eles 

e com você etc.). 

h) O que você sente enquanto trabalha como médium? Você percebe os 

acontecimentos à sua volta e consegue lembrar-se de alguma coisa que disse ou 

que escreveu, após ter psicografado etc.? 

i) Sua educação religiosa foi sempre a espírita ou você foi educado(a) em outra 

religião? (Ou) Você recebeu alguma educação religiosa quando criança? Se sim, 

qual foi? 

j) Você possui parentes espíritas? Qual a influência dos seus parentes (e da escolha 

religiosa) na maneira como você passou a interpretar suas experiências mediúnicas? 

k) Como você acha que seria sua vida daqui por diante se resolvesse deixar sua 



65  
 

atividade como médium neste ou em qualquer outro centro espírita? (Ou) Como se 

sentiria caso resolvesse abdicar da atividade mediúnica em sua vida? O que faria a 

partir daí em relação a esse aspecto? 

l) O que lhe vem à mente (sobretudo sentimentos) frente à ideia de que o ser humano 

é apenas matéria e não espírito? (Ou) Como você lida com a ideia de que a mente 

humana é resultado de processos neurofisiológicos e não espirituais? Quais 

sentimentos, sensações ou reflexões lhe surgem diante dessa ideia? 



66  
 

APÊNDICE A – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

 

 
PONTIFÍCIAUNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE CIÊNCIAS HUMANAS E DA SAÚDE 

CURSO DE PSICOLOGIA 

 
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido – TCLE 

 
 

Você está sendo convidado a participar de um estudo denominado: “O significado 

atribuído por adultos a vivências de mediunidade na infância: uma análise a partir da 

Psicologia Analítica”. O objetivo é realizar uma investigação sobre como adultos que 

vivenciaram a mediunidade durante a infância significam suas vivências até os dias 

atuais, a partir da coleta de dados realizada por meio de uma entrevista. 

Esta pesquisa cumpre as exigências referentes ao sigilo e aspectos éticos conforme 

instituído na Resolução 466/2012 do Conselho Nacional de Saúde (CNS) para pesquisa 

envolvendo seres humanos. 

O instrumento de realização será uma entrevista semiestruturada, a qual seguirá os 

princípios científicos éticos adequados. Tal modelo de entrevista consiste em um diálogo, 

em que a pesquisadora contará com um roteiro de perguntas previamente organizado, 

que pode sofrer modificações durante a aplicação, caso seja necessário. 

Dado o caráter privado das informações da entrevista, este termo assegura o sigilo 

quanto a sua identidade, sendo adotado nomes fictícios no momento de análise do 

trabalho. O conteúdo sonoro da entrevista será gravado e transcrito, com a finalidade de 

dar apreciação fiel de seu conteúdo, sendo mantido protegido por um período de 5 (cinco) 

anos pela pesquisadora em um drive seguro. 

Quaisquer danos previsíveis serão evitados e serão mantido o respeito e a 

privacidade durante a coleta e análise de dados. A forma de coleta poderá ser tanto online, 

como presencial de acordo com a opção que ficar melhor para você. No primeiro caso, a 

realização da entrevista ocorrerá em uma plataforma que você tenha familiaridade. Na 

modalidade presencial, se pensará em um ambiente confortável, seguro e de fácil acesso 

para a realização do procedimento de pesquisa, nos comprometendo com o seu bem- 

estar. 

Durante a entrevista, você pode se sentir desconfortável em responder algumas 

perguntas. Neste caso, você pode optar por não respondê-las, pausar a entrevista e 



67  
 

recomeçar em outro dia, ou desistir da sua participação sem sofrer qualquer penalidade. 

Em todo o processo, nos comprometemos a fornecer qualquer assistência necessária em 

decorrência dos procedimentos da pesquisa, sempre respeitando a sua decisão. 

Esta pesquisa não oferece compensação financeira ou benefício direto pela 

participação. Assim, pode abandoná-la se assim o desejar, sem sofrer qualquer prejuízo. 

Quaisquer despesas para a coleta de dados serão custeadas pela pesquisadora, não 

havendo qualquer forma de oneração aos participantes. 

Os benefícios do presente estudo somente serão obtidos depois da análise e 

discussão dos dados angariados. Diante da escassez científica a respeito da temática, 

os resultados poderão complementar na investigação de como a experiência e 

mediunidade infantil impacta e é significada pelos sujeitos que a vivenciaram. A partir 

disso, nos comprometemos em garantir o máximo de benefícios possíveis. 

O contato com os resultados deste trabalho, bem como qualquer dúvida durante o 

andamento da pesquisa, poderão ser obtidos entrando em contato com a pesquisadora 

Maria Luisa Lara Lafetá pelo e-mail: xxxxxxxxxxxxxxxx@gmail.com 

Vale reiterar que o sigilo será respeitado, ou seja, seu nome ou qualquer outro dado 

que possa, de alguma maneira, te identificar. 

Os responsáveis pelo presente projeto são a aluna de graduação Maria Luisa Lara 

Lafetá e a Profª. Dra. Miriam Raquel Wachholz Strelhow da Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, instituição a que estão vinculados em relação à pesquisa. Qualquer 

dúvida que você tiver poderá ser suprida entrando em contato coma pesquisadora Maria Luisa pelo 

número de celular: (xx) xxxxx-xxxx, ou com a Profa. Miriam pelo número (xx) xxxx-xxxx. Nos 

comprometemos com a sua assistência durante toda a pesquisa. Garantimos o livre 

acesso a todas as informações e esclarecimentos adicionais que você possa ter a 

respeito do trabalho e suas consequências; enfim, tudo o que você queira saber antes, 

durante e depois da sua participação. 

Caso ocorra algum dano decorrente da sua participação no estudo, você será 

devidamente indenizado, conforme está expresso na Resolução n° 466/2012 do 

Conselho Nacional de Saúde nos itens IV.3 e V.7. 

Se houver alguma reclamação, dúvida ou qualquer tipo de denúncia sobre este 

estudo, você poderá entrar em contato com o Comitê de Ética em Pesquisa da PUC-SP 

situado na Rua Ministro Godoi, 969 – sala 63C, térreo do Prédio Reitor Bandeira de Mello 

no bairro Perdizes (CEP: 05.015-001) na cidade de São Paulo-SP, que possui o telefone 

mailto:xxxxxxxxxxxxxxxx@gmail.com


68  
 

e e-mail, respectivamente: (11) 3670-8466 e cometica@pucsp.br. 

 

São Paulo, de de 2024. 
 
 

 

Nome do(a) participante:   
 

Assinatura:    
 
 

Pesquisadora responsável: Profª. Dra. Miriam Raquel Wachholz Strelhow 

Assinatura   

 

Aluna pesquisadora: Maria Luisa Lara Lafeta 

Assinatura   

mailto:cometica@pucsp.br


69  
 
 

 

APÊNDICE B– Roteiro da entrevista semiestruturada 

 
a) Apresentação e informações sociodemográficas: 

Nome: 

Idade: 

Gênero: 

Religião: 

Estado civil: 

Escolaridade: 

Profissão: 

Cidade de residência: 

b) Quando e como surgiu a sua mediunidade? Quais os seus primeiros sinais de 

mediunidade? 

c) Você e seus próximos entendiam os primeiros sinais de mediunidade desta maneira 

quando se iniciaram? Como descobriu que era médium? 

d) Na infância, que tipo ou tipos de experiências mediúnicas você teve? E ao longo dos 

anos seguintes até hoje, quais foram as experiências de mediunidade? Quais as 

características dessa(s) experiência(s)? Quando aconteceram? Atualmente, qual a 

forma de mediunidade predominante? (efeitos físicos, sensitivos, auditivos, falantes, 

videntes, sonambúlicos, de cura, pneumatógrafos)? 

e) O que você sentia durante a expressão da sua mediunidade na infância? Essa 

expressão se modificou no decorrer do tempo? Poderia descrever algumas sensações 

corporais e a forma que se dava o contato com esses espíritos? 

f) Como você e as pessoas mais próximas de sua convivência receberam a ocorrência 

desses fenômenos? 

g) Qual foi o impacto dessas experiências mediúnicas na sua infância? Você poderia 

me descrever algumas situações para ilustrar isso? 

h) Em algum momento da sua infância, você chegou a sofrer alguma forma de 

discriminação ou constrangimento por ser médium ou por ter vivenciado experiências 

mediúnicas? Como aconteceu? Quais sensações, sentimentos lhe ocorreram diante 

disso? 

i) Como as experiências mediúnicas afetaram a sua maneira de enxergar a si 



70  
 

mesmo(a)? E quanto à maneira das outras pessoas te enxergarem? 

j) Você teve uma rede de apoio ou suporte social para vivencias e significar essas 

experiências? 

k) Em decorrência da mediunidade, você já vivenciou momentos de sofrimento e/ou de 

bem-estar? Você poderia me descrever algumas situações para ilustrar isso? 

l) Hoje em dia, qual impacto você diria que a vivência da mediunidade na infância 

exerceu na sua vida? 

m) Olhando para as experiências mediúnicas na sua vida e os seus impactos, como 

você enxerga a presença da mediunidade na sua vida? Qual o sentido atribuído por 

você a essa vivência diante dos eventos que se sucederam? 


