
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO E SEMIÓTICA  

 

 

 

 

 

Luana Garcia Feldens Fusaro 

 

 
 

 

Transumano, um conceito  

Sobre a produção de corpos e subjetividades na era digital  

 

 

 

 

 

 

Doutorado em Comunicação e Semiótica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2023 



 

 

 

Luana Garcia Feldens Fusaro 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

Transumano, um conceito 

Sobre a produção de corpos e subjetividades na era digital  

 

 

 

Doutorado em Comunicação e Semiótica 

 

 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 

como exigência parcial para obtenção do título 

de Doutor em Comunicação e Semiótica sob 

orientação do Prof. Dr. Rogério da Costa 

Santos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2023  



 

 

 

 

Banca examinadora 

 

 

________________________________________________________ 

 

________________________________________________________ 

 

________________________________________________________ 

 

________________________________________________________ 

 

________________________________________________________ 

 

  



 

 

 

O presente trabalho foi subsidiado integralmente por bolsa de pesquisa do Conselho Nacional 

de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), do Governo Federal.  

 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.  

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Escrevi esta tese na primeira pessoa do plural, por entender que uma pesquisa nunca se 

faz só. Por mais que o processo de escrita possa parecer solitário, ao fazê-lo, estamos carregados 

de afetos, influências e referências, não apenas dos autores que lemos, mas das pessoas que nos 

cercam e das experiências que vivemos.  

Por isso, agradeço... 

 

... à Julia Feldens, pela acolhida amorosa e generosa na sua revolucionária Casa Líquida, em 

São Paulo; por ser minha guia, minha inspiração, minha tia-irmã, minha família; por tantos 

ensinamentos sobre acolher o diferente, sobre convívio, sobre vontade de vida; pela sua imensa 

paciência e amorosidade nos meus momentos de crise; pelas festas e aventuras partilhadas; e 

por confiar em mim, muitas vezes, mais do que eu mesma.   

 

... ao Heitor e ao Antônio, por dividirem comigo seus espaços físicos, sua morada, seus dias, 

com amor e alegria; por me permitirem acompanhar de perto a chegada à adolescência, uma 

passagem linda da vida; pelas brincadeiras, pelos passeios e pelas ótimas conversas.    

 

... ao meu irmão, João Pedro e sua filhinha, Aurora, minha sobrinha querida, ao Alexandre, à 

minha irmã, Laura e sua pequena Stella, às minhas irmãs, Beatriz e Luiza; por comporem minha 

rede de amores.  

 

... aos meus avós, Dinorá e Leopoldo, por tanto amor, tantas lições de vida, tantos ensinamentos 

e por estarem sempre na retaguarda, fazendo sentir-me ancorada.  

 

... ao meu companheiro João Cestaro, por ter estado ao meu lado nos momentos de crise, com 

amor, paciência e palavras reconfortantes; por me incentivar e encorajar.  

 

... aos amigos que a Casa Líquida me deu durante essa jornada de pesquisa, Vicente Otávio, 

Hélio Toste, Manuela Eichner, Luana Vitra, Eduardo Magliano, Fábio Leal, Midi, Yara Ktaish, 

Yná Kabe, Elly Ciriaco, Gabriel Augusto Bito, Davi Serrano, Lau, Diana Barquero, Oda Cairú, 

Cássio Bomfim, entre outros. De diversas maneiras, todos vocês foram importantes para mim. 

 



 

 

... ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), por financiar 

integralmente este curso, o que foi determinante para a realização desta pesquisa. Incentivar a 

pesquisa significa investir em um país melhor. Viva à ciência! 

 

... ao meu orientador, professor Dr. Rogério da Costa Santos, pela disponibilidade em me aceitar 

como orientanda, sem, nem mesmo, me conhecer, pelas aulas incríveis, pelas boas conversas, 

pela orientação e por acreditar que eu seria capaz de desenvolver esta pesquisa.   

 

... aos professores do Programa de Pós-Graduação em Comunicação e Semiótica da PUC-SP, 

em que enfatizo as professoras Christine Greiner e Helena Katz, pelas aulas incríveis, 

complexas, didáticas e afetivas.  

 

... ao professor Dr. Fabio Zoboli, por tantas conversas importantes, sugestões de leituras, de 

referências teóricas e pela amizade.  

 

... ao Grupo de Pesquisa em Educação, Cultura e Subjetividades (GPECS), pelas trocas de 

materiais acadêmicos, pelos debates, aos quais pude assistir e por me encorajar nessa aventura 

que é a pesquisa científica no Brasil. Deste grupo, faço uma referência especial aos queridos 

amigos, Dr. Lucas Carvalho, Dra. Juliana Monteiro e Me. Camilo Cantanhede, com os quais 

tive a alegria de compartilhar a escrita e a publicação de artigos científicos.     

 

...  e, finalmente, à minha querida mãe, professora Dra. Dinamara Feldens, por ser minha maior 

referência acadêmica e de vida; por me ensinar o prazer que pode existir na prática da pesquisa; 

por diversas vezes ler e dar sugestões importantíssimas para esta escrita; por me ouvir com 

paciência e acolhimento; por ter me dado a vida e me criado com amor e princípios; por ter me 

ensinado atravessar os desafios da vida com coragem e alegria; por tanto, sempre tanto... a ela, 

dedico esta tese.     

  



 

 

RESUMO 
 

 

 

Esta tese propõem um conceito para a ideia de “transumano”. Trata-se de uma discussão 

ontológica relacionada às tecnologias recentes, sobretudo, às de biociência e de sistemas 

digitais. O transumano é abordado pelos processos e experimentações que estas tecnologias 

provocam nas dinâmicas sociais e políticas, atravessando os modos de vida.  Pretende-se 

mostrar como estas tecnologias atuam enquanto dispositivos sociais e de poder, produzindo 

subjetividades e novos territórios existenciais. Assim, o transumano é tratado não como 

referência à criação de um novo ser humano, mas como uma ferramenta conceitual capaz de 

interpretar determinados processos da experiência humana. A abordagem desta pesquisa se 

desenvolve amparada em referências literárias, fílmicas, factuais, teóricas e filosóficas, com as 

quais busca-se criar intersecções, compondo uma rede de sentidos e significados que deem 

embasamento ao conceito proposto.  Esta rede conceitual é formada por discussões a respeito 

do próprio entendimento sobre o que é ser humano; sobre dinâmicas de controle e poder; e 

sobre questões éticas que envolvem disputas sob o domínio da condição biológica.  Busca-se, 

assim, promover tanto uma elaboração conceitual sobre o transumano, como um pensamento 

crítico de como estes processos atravessam os modos de vida.    

 

Palavras-chave: 1. Transumano; 2. Corpo; 3. Ontologia; 4. Biopolítica; 5. Tecnologias digitais.  

  



 

 

ABSTRACT 

 

This thesis proposes a new concept for the idea of “transhuman”. This is an ontological 

discussion related to recent technologies, especially bioscience and digital systems. The 

transhuman is approached through the processes and experiments that these technologies 

provoke in social and political dynamics, crossing ways of life. The aim is to show how these 

technologies operate as social and power devices, producing subjectivities and new existential 

territories. Thus, the transhuman is treated not as a reference to the creation of a new human 

being, but as a conceptual tool capable of interpreting certain processes of the human 

experience. The approach of this research is expanded on literary, cinematic, factual, theoretical 

and philosophical references, with which we seek to create intersections, composing a network 

of meanings and signifiers that support the proposed concept. This conceptual network is 

formed to discuss respect for one's own understanding of what it means to be human; about 

control and power dynamics; and about ethical issues involving disputes under the domain of 

biological condition. The aim is, therefore, to promote both a conceptual elaboration on the 

transhuman, as well as critical thinking on how these processes cross ways of life. 

 

Keywords: 1. Transhuman; 2. Body; 3. Ontology; 4. Biopolitics; 5. Digital technologies. 

  



 

 

LISTA DE IMAGENS 
 

 

 

Imagem 1 – Frame do filme “Frankenstein”, de 1931............................................................... 35 

Imagem 2 – Frame do filme “RoboCop - O Policial do Futuro”, de 1987................................ 40 

Imagem 3 – Frame do filme “Matrix”, de 1999 ...................................................................... 42 

Imagem 4 – Reprodução da “Fotografia 51”, produzida por Rosalind Franklin ...................... 48 

Imagem 5 – Vaca russa submetida aos óculos de Realidade Virtual....................................... 74 

Imagem 6– Demonstração da Realidade aumentada no jogo “Pokemon Go”......................... 76 

Imagem 7 – Gráfico do “Relatório sobre o Futuro dos Empregos”, do Fórum Econômico 

Mundial de 2018..................................................................................................................... 101 

 

  



 

 

SUMÁRIO 
 

 

 

 

RESUMO................................................................................................................................. 07 

ABSTRACT............................................................................................................................. 08 

LISTA DE IMAGENS............................................................................................................. 09 

 

INTRODUÇÃO........................................................................................................................ 11 

 

 

Capítulo 1. SOBRE A PRODUÇÃO DE CORPOS................................................................. 21  

1.1. Por que transumano?................................................................................................ 22 

1.2. Nós, ciborgues ou a construção de um imaginário.................................................. 34  

 

Capítulo 2. TECNOLOGIAS DA VIDA MOLECULAR........................................................ 46  

2.1. A vida no nível molecular........................................................................................ 47  

2.2. Biotecnologias e seus entraves ................................................................................ 56   

2.3. O corpo informacional ............................................................................................ 66  

 

Capítulo 3.  BIOTECNOLOGIAS, CONTROLE E PODER................................................... 78 

3.1. Eis as Sociedades de Controle.................................................................................. 79  

3.2. Inteligência artificial sob as lógicas do Capitalismo................................................ 92  

 

Capítulo 4.  SUBJETIVIDADES TRANSUMANAS ............................................................ 105 

4.1. O pensamento autômato......................................................................................... 106  

4.2. Como cogitar uma vida “sem corpo”?................................................................... 115 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Transumano, um conceito............................................................................................. 125  

 

REFERÊNCIAS......................................................................................................................133  

 

 

 



11 
 

INTRODUÇÃO 

 

 
 

Os passos largos que a criação de novas tecnologias complexas e descobertas científicas 

têm dado, sobretudo no último século, colocaram a existência humana numa encruzilhada de 

indefinições, ao mesmo tempo que riquíssima em possibilidades. Possibilidades que não se dão 

exatamente no sentido de termos opções de escolhas determinantes sobre o nosso próprio 

futuro, mas que atuam a partir da produção de diversas forças, tensões que envolvem questões 

culturais, disputas políticas, interesses econômicos e relações de poder, pois o saber e a 

tecnologia sempre são produtores de dispositivos de poder.  

Entretanto, mesmo com incertezas, é possível termos uma ideia sobre o que possa estar 

por vir. Podemos especular sobre nosso futuro com base na História, por aquilo que já 

conhecemos ou a partir do que conseguimos ficcionar.  A literatura e o cinema, há anos, fazem 

isso com primor, e muito daquilo que essas ficções nos propuseram, no passado, ganharam 

forma em alguma medida, por vezes, até superando a imaginação.  

Também podemos vislumbrar alguns caminhos imagináveis que a humanidade possa 

percorrer, em um futuro relativamente próximo, por meio de indícios dados pelas tecnologias 

mais recentes. Algumas pistas apontam para uma imersão tecnológica em mundos digitais, ou 

metaverso, regidos por sistemas de inteligência artificial automatizados, que extrapolam as 

perspectivas atuais do que seria o “real” em oposição a um universo digital.   

Outra aposta é sobre uma tendência de robotização do corpo, com o auxílio e introdução 

de equipamentos cibernéticos e sistemas que serviriam como restauradores, a exemplo de 

próteses mecânicas e órgãos artificiais, como um ciborgue, outro conceito que perpassa nossa 

temática.  

Um terceiro caminho aponta para grandes investimentos em biociência e engenharia 

genética, considerando que, a partir do mapeamento do genoma humano, as recentes 

descobertas sobre o domínio de técnicas de edição genética se apresentam como ferramentas 

poderosas, capazes de revolucionar a condição biológica não somente dos humanos, como de 

todos os seres vivos.  

Todas estas possibilidades, e outras ainda, embora apontem para caminhos distintos, 

têm um ponto em comum: se referem à intervenções profundas no que constitui a nossa 

ontologia, ou seja, na produção do que compreendemos como ser humano. O ser humano, tal 

como entendemos, está vivendo processos de transformação mais intensos do que nunca, mas 

não para deixar de ser humano e virar outra “coisa” pré-definida, outro ser. Não se trata aqui de 



12 
 

um novo porvir humano, e sim, de um devir. Estamos sempre em movimento, em trânsito, em 

transformações, às vezes mais intensas, visíveis e radicais, outras vezes mais sutis e lentas, mas 

sempre em processo. No entanto, as biociências e tecnologias digitais mais recentes aceleram e 

potencializam esses movimentos de uma forma nunca antes vislumbrada, alterando, 

explicitamente, as relações sociais, os modos de vida, assim como a constituição biológica do 

ser. 

A criação e o desenvolvimento de técnicas também têm alterado nossa noção e relação 

com o tempo. As tecnologias mecânicas de transporte – carros, aviões, trens, navios, etc. – 

alteram o tempo/velocidade de deslocamento físico e geográfico. As tecnologias de 

comunicação – rádios, televisores, telefones, internet – alteram o tempo/espaço sob a dimensão 

de alcance e instantaneidade das informações. As tecnologias biológicas – medicamentos, 

vacinas, procedimentos cirúrgicos, etc. – alteram a qualidade e expectativa média do 

tempo/vida.  Estes são apenas alguns exemplos, dentre diversos, que demonstram o quanto os 

equipamentos, as técnicas e os saberes tecnológicos, são capazes de afetar os modos de vida, 

algo que reflete nas mais diversas instâncias do que experimentamos enquanto tempo 

cronológico e subjetivo.  

A nossa capacidade de aprendizagem e habilidades cognitivas também sofrem 

alterações temporais. Somos cada vez mais exigidos a aprender e dominar as tecnologias 

complexas que o mercado nos impõe,  suprimindo o que seria um tempo subjetivo necessário 

para se pensar sobre estas ferramentas, sobre o porquê de utilizá-las e quais os efeitos desta 

utilização nas nossas vidas, pois há certa pressão social – composta sobretudo por fatores 

culturais e de consumo – para que se incorpore estas novas tecnologias com celeridade, 

atropelando o tempo do organismo, necessário para digerir e se adaptar ao que cada experiência 

pode proporcionar. Muitas vezes, esse consumo apressado produz como que uma indigestão ao 

corpo pelos seus excessos ou, então, uma sensação de frustração, quando não conseguimos 

acompanhá-lo.  

Um exemplo significativo é a adesão massiva aos smartphones que provocou, e segue 

provocando, uma série de alterações e readaptações dos modos de vida. Não apenas a forma de 

nos comunicarmos mudou com essa tecnologia, que afetou diretamente a noção de mobilidade 

e instantaneidade das informações, mas também as dinâmicas profissionais e de trabalho, a 

forma como gerenciamos nossas demandas administrativas e burocráticas, as práticas de 

consumo e as relações sociais. As tecnologias mobiles afetam a forma como interagimos com 

nossos pares, como construímos nossas relações afetivas, como desenvolvemos nossas 



13 
 

habilidades motoras, cognitivas e a nossa autoimagem, ou seja, produzem novos territórios 

existenciais.  

A inquietação que impulsionou esta tese, vem da angústia de sentir esses diversos 

impactos e atravessamentos – nem sempre tão claros, mas totalmente perceptivos –, sobre os 

efeitos destas tecnologias nas nossas vidas, mesmo nas daqueles que não as utilizam ou 

compactuam com elas. Isso porque, já não se trata mais de uma escolha. Seus efeitos se 

espalham de diversas formas como um vírus, no sentido da inconsequente proliferação desses 

instrumentos, seja enquanto produção de novas subjetividades ou novos mecanismos de poder.  

Assim, é, no intuito de pensar sobre esse conjunto de relações, que este trabalho acolhe 

o termo transumano enquanto um conceito possível de ser articulado – como operador– para 

falar sobre questões filosóficas envolvendo as transformações que o contexto tecnológico atual 

tem produzido na vida humana.  

Em linhas gerais, o transumanismo pode ser compreendido como a área de pesquisa que 

abrange as variações de estados do humano. Entretanto, o termo é também associado às 

correntes teóricas que pensam em melhorar a qualidade de vida humana a partir da utilização 

de recursos tecnológicos, transformando a vida orgânica. Mas estas são só as perspectivas mais 

primárias pelas quais a noção do transumano pode ser associada, pois se trata de um termo que 

permeia vários campos de discussão, alguns já desbravados, mas muitos ainda abstrusos.  

Nesta pesquisa, as noções com as quais o conceito do transumano foi pensado, partem 

sempre de uma perspectiva processual, entendendo que as tecnologias contemporâneas estão, 

sim, alterando profundamente as condições e experiências de vida e que, justamente por isso, é 

preciso investigar os efeitos destes processos. O reconhecimento de processos transumanos, 

sobretudo de uma compreensão fractal destes processos, está diretamente atrelado ao 

desenvolvimento tecnocientífico, mas não apenas. Há, nessa instância, uma íntima relação com 

as dimensões de forças, tensionadas por mecanismos de poder que vigoram e que estas 

ferramentas podem potencializar. Não se pode romancear ferramentas poderosas, pois antes de 

tudo, uma ferramenta se define pelo uso que se faz dela, pelos seus agenciamentos. Assim, não 

apenas fazemos um esforço de amarrar as arestas para compor uma ideia do que possa vir a ser 

compreendido como transumano, e aplicá-lo enquanto conceito, como também para sugerir um 

pensamento crítico sobre os possíveis agenciamentos e forças que o atravessam. 

A teia conceitual que propomos para o transumano traz alguns eixos centrais de discussão 

importantes para esta pesquisa. O primeiro deles diz respeito ao próprio entendimento do que é 

humano, pois, antes de mais nada, é preciso escolher por qual abordagem iremos falar sobre 

esse humano em transformação e movimento. Outro ponto importante se refere a uma ideia 



14 
 

frequentemente relacionada ao transumanismo, que é a promessa de um significativo 

prolongamento do tempo de vida humana, em direção ao desejo da imortalidade. Este ponto 

levanta uma série de controvérsias que implicam desde questões éticas, como a capacidade de 

sustentabilidade do planeta, desigualdade social, às implicações que isso possa vir a ter na 

produção das subjetividades. As problemáticas filosóficas em relação a noções de tempo, 

percepções da vida, do porquê nós, humanos, temos esse anseio por viver mais, do medo da 

morte e sobre uma tendência a nos apartar do que comumente entendemos por natureza, são 

algumas das questões que também permeiam esta pesquisa.  

Abrimos a discussão justificando o porquê da escolha de defender uma proposta 

conceitual para o transumano, um termo pouco trabalhado e muitas vezes usado 

indiscriminadamente, sem uma argumentação teórica concisa que possa oferecer entendimentos 

congruentes. No primeiro capítulo, mapeamos a origem etimológica do termo trans, cujas 

designações perpassam entendimentos associados a algo que se soma, se transforma, e atua em 

processo, mostrando de que forma ele pode contribuir para construção dessa proposta 

conceitual a partir dos significados que agrega. Feito isso, trazemos um estado da arte sobre os 

primeiros pensadores que adotaram o transumano como conceito, a exemplo de Julian Huxley 

(1968), considerado por muitos pesquisadores o primeiro teórico a usar o termo para se referir 

às intercessões entre o organismo e a tecnologia de sua época. Resgatamos, ainda, a abordagem 

de Esfandiary (1989), um importante entusiasta do transumanismo que alterou seu próprio 

nome para FM-2030, como uma forma de se alinhar aos princípios que defendia. Já Allenby e 

Sarewitz (2011) são trazidos à discussão por oferecerem uma perspectiva mais recente para a 

noção do transumano, que auxilia na compreensão da forma como essa noção foi moldada até 

então, e de como será aplica ao longo do texto, demonstrando sua potência e importância 

conceitual.  

Nesta primeira etapa, também apresentamos um dos elementos responsáveis por 

despertar o interesse temático desta tese, a personagem “Bethany”, da série de ficção, Years 

and Years1, que utiliza o termo transumano para se referir a uma forma de vida em que o corpo 

orgânico original seria substituído por um sistema computacional, sendo feito um upload da 

mente humana para um sistema digital. A proposta da ficção, assim como a personagem que 

conduz a temática, são referidas em vários momentos deste texto, auxiliando na construção 

argumentativa, na elaboração de associações, provocações e perspectivas possíveis. Por fim, 

abordamos outras linhas teóricas sobre o tema, propostas por autores como Santaella (2007), 

 
1 Série inglesa, televisiva de ficção, produzida pela HBO e lançada em 2019.  



15 
 

Peperell (2003) e Sibilia (2002), para justificar o porquê da opção pelo transumano em 

detrimento a outros conceitos similares como, por exemplo, o “pós-humano” e o “pós-

orgânico”, analisando suas aproximações e diferenças.  

No segundo subcapítulo, selecionamos diversas referências da literatura, do cinema e 

de notícias documentais que, costuradas, tentam demonstrar como se estabeleceu a construção 

de um imaginário coletivo sobre a ideia de ciborgue. Esta busca se baseia na compreensão de 

que o entendimento comum estabelecido sobre ciborgue, em vários aspectos, atravessa a 

perspectiva conceitual da ideia do transumano, tanto num sentido convergente ao que estamos 

propondo, quanto em um sentido controverso que, em diversos aspectos, pode abrir 

prerrogativas preconceituosas e limitadoras. Embora os dois termos, transumano e ciborgue, 

não devam ser usados como sinônimos, por carregarem diferenças consideráveis nas suas 

definições, existe certa proximidade conceitual entre eles e, por isso, consideramos importante 

discutir essas similaridades e distinções.  

Para explicar a construção simbólica sobre ciborgue, resgatamos icônicos personagens 

fictícios, a exemplo do “monstro” do aclamado livro de terror “Frankenstein, ou Promeneteu 

Moderno”, de Mary Shelley (1818), do famoso policial protagonista do filme “Robocop” 

(1987), do carismático ciborgue de “O homem bicentenário” (1999), entre outros personagens 

que contribuíram para essa construção imagética. A abordagem é composta também por 

discussões teóricas a partir de autores como Donna Haraway, com o “Manifesto Ciborgue”, 

(2009) e Thierry Hoquet, na “Filosofia Ciborgue”, (2019), que não apenas trazem o tema pela 

perspectiva tecnológica, mas também pelo viés de como esta figura atravessa questões sociais, 

políticas e a produção de subjetividades. Entender os elementos que circundam o imaginário do 

ciborgue tem como intenção elucidar o que também pode vir a compor um imaginário sobre o 

transumano, cujos significados ainda se estabelecem.  

Intitulado “Tecnologias da vida molecular”, o segundo capítulo tem como intenção 

aprofundar as discussões sobre o contexto atual das tecnologias avançadas – tanto na área 

digital, quanto na biociência – que possibilitaram e conduziram uma leitura microscópica da 

vida, mais detalhada, codificada, molecular. Uma leitura ampliada, que demonstra a capacidade 

de um tipo de interferência ainda mais profunda e intensa sob a existência humana.  

No capítulo, discorremos sobre interfaces digitais, sistemas eletrônicos, fármacos, 

edição genética e outras tecnologias que alteram os modos de vida, as capacidades cognitivas, 

as características biológicas, e como estas foram gradativamente corroborando na construção 

de um novo ponto de vista ontológico. Ainda neste estágio, nos dedicamos a investigar o 

percurso de algumas descobertas científicas que foram determinantes para entendermos a vida 



16 
 

por esta perspectiva “molecular”, a exemplo da Teoria Atômica, da Teoria Celular, da 

identificação da estrutura molecular e seus elementos, até chegarmos ao projeto Genoma.  

Ao desbravar o corpo em subpartículas microscópicas, invisíveis a olho nu, a ciência 

possibilitou essa leitura da vida à nível molecular, em que o organismo passa a ser visto como 

sistema, informação e códigos decifráveis. Essa noção é embasada por meio de teóricos como 

Nikolas Rose (2001), que constrói uma abordagem a partir dos efeitos políticos e subjetivos 

provocados com os avanços da biomedicina. Entretanto, essa perspectiva molecular não se 

restringe à biociência, pois também se aplica a mais camadas tecnológicas.  

Ao longo do capítulo, buscamos traçar outros dois paralelos que, metaforicamente, são 

trazidos enquanto equivalências. O primeiro se refere à evolução tecnocientífica das máquinas, 

que também acompanham a transição da idade média para a moderna e, agora, para a 

contemporânea. Nesta comparação, as máquinas, antes duras, mecânicas e arcaicas, 

predominantes no medievo, dão espaço para as máquinas enérgicas, elétricas e a vapor, 

predominantes nas sociedades modernas industriais. Estas, por sua vez, evoluíram para as 

máquinas cibernéticas, computacionais, eletrônicas, digitais e de inteligência artificial.  

O terceiro paralelo abordado no subcapítulo acolhe o conceito filosófico das Linhas de 

Forças, trabalhados por Deleuze e Guattari (2012a), que trazem a ideia de três linhas – molares, 

moleculares e de fuga –, como metáforas para pensar tensões políticas, relações de poder, 

movimentos e acontecimentos que constituem as relações humanas, as experiências de vida e a 

composição de territórios existenciais.  

No item 2.2. são apontadas problemáticas políticas, éticas e sociais que envolvem a 

utilização de algumas biotecnologias emergentes nas últimas décadas, a exemplo da engenharia 

genética e dos aumento significativo de consumo de fármacos. Para isso, mapeamos as 

descobertas que resultaram em importantes transformações sob o tempo e qualidade de vida 

dos humanos, a exemplo de medicamentos, vacinas, e da CRISPR, tecnologia descoberta pelas 

cientistas Emmanuelle Charpentier e Jennifer A. Doudna (2012), capaz de realizar tratamentos 

genéticos com significativa precisão. Assim, o subcapítulo investiga algumas implicações e 

consequências que estas tecnologias têm produzido na vida humana, a exemplo do risco de 

discriminações genéticas ou mesmo uma neoeugenia. Para dar uma dimensão deste contexto, 

contamos com o suporte teórico de autores como Fraga e Aguiar (2010), Sibilia (2002) e 

Sganzerla e Pessini (2020).  

O subcapítulo 2.3 avança a pesquisa na busca de entender como todas estas tecnologias 

contribuíram para que o corpo pudesse ser traduzido em informação. A ideia de um copo 

informacional está impressa em várias dimensões da vida contemporânea, uma delas é a das 



17 
 

redes digitais, que corroborou para a concepção do que hoje entendemos como self, e para a 

construção das dinâmicas que essa noção produz. Há aqui, um esforço de demonstrar que o self 

é mais do que um alter ego, uma nova concepção de si perante o outro, mas que – ao ocupar 

esse papel de avatar, de perfil, de dados,  etc. – representa ainda uma nova linguagem para a 

existência humana. Neste capítulo, também entramos em outras linguagens que permeiam os 

universos das interfaces digitais, como a evolução dos sistemas de inteligência artificial, dos 

armazenamentos de dados, Big Data, das programações em algoritmos, e da própria ideia de 

metaverso. Também resgatamos alguns dos primeiros e mais emblemáticos jogos de imersão 

digital, como “The Sims” e “Second Life”, e outros mais recentes, como o polêmico “Pokémon 

Go”. Falamos ainda sobre comportamentos sociais mais radicais, emergentes do contexto 

digital, como o fenômeno “Hikikomori”, que se refere a pessoas isoladas por mais de meses em 

suas casas, mantendo relações externas apenas por meio da internet, e a “Nomofobia”, que diz 

respeito a um medo extremo de ficar sem acesso ao telefone celular. Para entender estas 

questões, abordamos perspectivas teóricas, como a ideia de Extended Mind, de Clark e 

Chalmers (1998), a noção de dataísmo, de Harari (2016), a noção de produção de experiências 

e sentidos segundo Aguiar (2006), entre outras. 

 A partir dos pontos abordados nos capítulos anteriores, no terceiro capítulo, intitulado 

“Biotecnologias, controle e poder”, buscamos investigar de que maneira as tecnologias 

contemporâneas estão produzindo novas relações políticas e biopolíticas, resgatando as 

discussões que constituem as sociedades soberanas e disciplinares, delineadas por Michel 

Foucault (1999) para, a partir disso, entender quais desdobramentos nos conduzem para um 

novo sistema social ao qual Gilles Deleuze (1992) denomina de sociedades de controle.  

As dimensões sociais estão diretamente atreladas às experimentações transumanas, 

nutrindo-se e sendo nutridas por elas, posto que o poder nunca se exerce de uma forma estática, 

mas dinâmica. Contudo, a transição das sociedades disciplinares para as sociedades de 

controle, favoreceram a intensificação das experimentações e interações que alimentam os 

processos transumanos. Isso porque, enquanto as sociedades disciplinares operam a partir da 

moldagem, dos modelos, da uniformidade, de instituições que uniformizam e enquadraram os 

corpos por tipos, categorias, identidades fixas, para que esta estrutura atendesse aos dispositivos 

de vigilância, as sociedades de controle operam por modulação, sendo mais maleáveis, 

adaptáveis e, por isso, sorrateiras, descentradas, atuando por um jogo de poder que está muito 

mais atrelado ao rastreamento, à seguir e traduzir as condutas dos corpos.  Neste trecho, falamos 

sobre alguns gatilhos que levaram a este desdobramento, ressaltando qual a participação das 

tecnologias digitais nesse processo. 



18 
 

No subcapítulo 3.2, ampliamos as discussões envolvendo a constituição das sociedades 

de controle, associando-as aos mecanismos de captura do sistema capitalista, muitos deles 

atrelados às narrativas de medo e esperança, de bens e status social, de felicidade e frustração. 

Falamos de como estes novos produtos e saberes tecnológicos foram introduzidos e se 

proliferaram nas dinâmicas sociais de grande parte das populações mundiais, se tornando 

determinantes às demandas profissionais, civis e nas relações entre estas pessoas. Deste 

contexto, buscamos entender como os sistemas de inteligência artificial usados para 

processamentos de dados, vem determinando as estratégias de mercado, por meio de 

agenciamentos algorítmicos na vida contemporânea. Esses dados, revertidos em informações, 

atuam pelo reconhecimento de padrões de interesse, para criar mecanismos que induzem as 

condutas de consumo e de comportamento, vendendo mais do que produtos e serviços, 

vendendo formas de vida.  Esta discussão é amparada por autores como Costa (2000), Sichman 

(2021), Filho (2018) e Pelbart (2021). 

Das dinâmicas provocadas pelo uso e mediação das tecnologias contemporâneas, 

considerando que há variações nos níveis de imersão, têm emergido outros tipos de presença e 

percepção de mundo. Esta ideia compõem a discussão do subcapítulo 3.3 que traz a perspectiva 

de Deleuze (2018) sobre o conceito do autômato espiritual, trabalhado a partir do cinema, como 

base para a proposta de Costa (2019), que defende que as interfaces digitais estariam 

produzindo algo como um autômato digital de rede. O autômato, para estes autores, se refere 

ao fluxo pensamento, que estaria sujeito às induções destas tecnologias.  

A produção de um corpo com outras percepções, nem sempre acontece de forma 

consciente e racional sobre essas alterações. Diariamente, e cada vez mais, estamos fornecendo 

nossas informações para sermos mapeados e agenciados por meio das redes digitais. A 

programação dos algoritmos não apenas registra nossos movimentos, mas também direciona os 

passos seguintes que iremos tomar, moldando e modulando nossas escolhas sem percebermos 

ou, pelo menos, sem que tenhamos noção das proporções que isso possa ter nas nossas vidas, 

no presente e em um futuro próximo.  

Desde de que se popularizou, o acesso à Internet e a tantas outras ferramentas digitais 

subsequentes trouxeram benefícios sedutores, atrelados a narrativas de facilidade e 

modernidade, que disfarçavam possíveis implicações e malefícios. Este encanto com as novas 

tecnologias foi impulsionado pelo mercado de consumo, fortalecido pelas lógicas neoliberais e 

capitalistas. Além disso, a adesão a essas tecnologias compõe uma noção de que é preciso estar 

“atualizado”, para poder pertencer a determinados grupos sociais, sobretudo, aos mais 

elitizados. Afinal, cada vez mais a tecnologia está relacionada a lógicas de poder, não só por 



19 
 

questões de status, mas por uma série de dinâmicas sociais, das quais estamos sujeitos a ter, ou 

não, acesso a determinados produtos, locais e sistemas. Uma dinâmica de controle no sentido 

paradoxal de ter e ser, ou seja, ao mesmo tempo que buscamos a sensação de ter controle sobre 

as nossas vidas e nosso arredor, ficamos sujeitos a sermos controlados por certos dispositivos.  

No momento em que a vida humana passa a habitar outros paralelos do ambiente digital, 

novas relações são produzidas, outras forças são tencionadas, devires diferentes emergem. 

Devires, estes, que extrapolam a ideia comum de um mundo “físico”, o que não significa 

pressupor que o mundo digital não componha suas próprias materialidades. A ideia de um 

mundo “real” não se refere, ao menos nesta pesquisa, a uma oposição ao mundo digital, não é 

uma dicotomia sobre o que é realidade. Tudo aquilo que atravessa o corpo em suas percepções 

e afecções, são sempre reais, em qualquer tempo ou espaço. O que as diferem são as maneiras 

como atuam, as diferentes configurações no tempo, espaço e contextos, a partir de diferentes 

afetos. Todas as experimentações em sistemas digitais – redes sociais, simulações imersivas, 

realidades virtuais, etc. –, assim como todas as biotecnologias, sempre agem no corpo e, 

consequentemente, são reais.  

As lógicas cientificistas modernas nos acostumaram a criar analogias entre o corpo e as 

máquinas. Os primeiros estudos de anatomia comparam o corpo ao relógio, sendo entendido 

por um conjunto de elementos, que interligados, funcionavam como uma engrenagem. Quando 

as pesquisas avançam para estudar o corpo humano por sua fisiologia, ele passa a ser comparado 

às locomotivas, máquinas à vapor em que há um motor principal com outros elementos que o 

complementam para funcionar. Agora, com os estudos de genética e sua capacidade de leitura 

informacional por meio dos códigos de DNA, o corpo passa a ser comparado a computadores 

e sistemas cibernéticos e, sendo assim, cria-se uma noção de que seu funcionamento pode ser 

programado. Estas leituras estruturalistas, que assimilam o corpo às máquinas, como um objeto 

de função, tendem a defini-lo por categorias, o que reduz o corpo enquanto diverso, enquanto 

potência.  

As tecnologias recentes estão sendo implementadas nas nossas vidas de maneiras 

velozes e impostas, sem que tenhamos tempo e oportunidade de entendê-las com profundidade, 

desestruturando antigos territórios existenciais. São tecnologias que atravessam nossos corpos, 

nossas subjetividades, em níveis extremos, alterando nossa compreensão ontológica; 

tecnologias que produzem dinâmicas sociais, econômicas e políticas, que compõem novos 

territórios, mais instáveis e efêmeros, mas, da mesma maneira, sujeitos às capturas de 

mecanismos de poder e controle, sobre os quais não temos precisão das consequências, pois 



20 
 

exigem novas demarcações éticas, que perpassam fronteiras muito frágeis, sutis e vulneráveis 

a interpretações. 

A partir de todas essas discussões, buscamos construir uma cartografia que abriga várias 

das questões ao redor do que pode ser entendido como transumano. O Transumano seria, então, 

o trânsito, as transformações constantes, o humano atravessado por incontáveis afetos, por 

outros corpos, em movimento, em devir. Vale destacar que a intenção desta pesquisa não é 

desvendar quais serão as tecnologias que irão predominar nas nossas vidas nas próximas 

décadas, nem como isso será possível em um sentido técnico, pois não se trata de um estudo 

tecnocientífico, nem de um estudo hipotético. Tampouco o interesse é delinear que tipo de ser 

humano vamos nos tornar, nem os efeitos que essas novas formas irão produzir, por mais que, 

em alguns momentos, estes temas sejam pincelados. O que propomos é o desenvolvimento de 

uma pesquisa sobre os processos que compõem as relações humanas a partir das técnicas e 

tecnologias que perpassam a sua existência, para que, com isso, possamos pensar quais 

elementos – subjetivos e empíricos – constituem os acontecimentos que nos levam a fronteiras 

cada vez mais diluídas.  

Entender quais devires pulsam para uma existência transumana, possibilita ainda pensar 

sobre quais são suas implicações na transformação do que constitui a nossa ontologia. Mais do 

que uma metodologia – que geralmente se refere a um processo padronizado – pretende-se aqui 

trabalhar a cartografia como um método, um mapear singular que acolha as intensidades e 

diferenças deste objeto.  

A construção desta pesquisa foi pensada como uma engrenagem de peças móveis, que 

se compõem para formar uma máquina de forças, ditadas pelas tensões que a ideia de um corpo 

transumano provoca. Tensões no campo social, político, individual e dos afetos. Assim, ao 

trazer o transumano como conceito, antes de tudo, esta tese se propõe a construir uma discussão 

ontológica. Todo este rizoma, que envolve os desdobramentos, agenciamentos, 

atravessamentos e devires da experiência transumana, são indícios para entendermos o mundo 

que estamos cocriando. São tensões pulsantes que já estão em vigor, processos que estamos 

experimentando por meio das afecções que envolvem esta experiência. Dada a emergência 

destes processos, se faz importante uma discussão crítica sobre o tema, considerando indícios 

históricos e projeções relativamente palpáveis, para evitarmos mergulhar nesse universo de 

olhos fechados, nos deixando tão vulneráveis.   

 

 

  



21 
 

CAPÍTULO 1. 

 

SOBRE A PRODUÇÃO DE CORPOS  

 

 

A constituição humana, enquanto espécie, está associada aos modos como criamos 

nossas técnicas e tecnologias, e à forma como usamos outras matérias, transformando-as em 

ferramentas, em objetos, em extensões de si. Assim, numa escala inestimável, os modos de vida 

foram construindo relações de interdependência tão complexas com a técnica e a tecnologia, 

que se tornou impossível distinguir-se ou pensar sua ausência na vida contemporânea.  

As tecnologias envolvem ferramentas, objetos e toda a complexidade que compõem os 

processos de criação, de saber e fazer. Enquanto processos, as tecnologias ocupam o campo do 

movimento. Não se referem a algo pronto e nem, necessariamente, pretendem virar algo. 

Processos são da ordem do movimento e, sendo assim, transitam pela criação, transmutação, 

expansão e outros desdobramentos. 

 

  



22 
 

1.1. Por que transumano?  

 

 

Falar sobre transumano significa mergulhar num tema cada vez mais complexo e cheio 

de nuances. Um tema que ainda carece de vocabulário, pois remete a experimentações em 

constante movimento, com desdobramentos e variações. Um tema difícil de se referir sem recair 

em armadilhas de linguagem que levem a entendimentos pré-definidos, suposições, clichês ou 

dicotomias; entendimentos que o tratem como duas categorias separadas: o corpo e as 

tecnologias, dois objetos distintos que só se relacionam por soma: o corpo mais a tecnologia, 

como se um fosse algo distante do outro, como se interagissem em determinados momentos, 

mas pudessem ser separados no instante seguinte. Salve engano.  

Embora varie em formas e níveis, a relação humana com a tecnologia é inseparável, pois 

se deu imbricada ao longo de toda a sua existência. Somos seres tecnológicos, e isso não quer 

dizer somente que criamos e usamos técnicas, mas que as técnicas compõem nossa ontologia2. 

Nos tornamos, constantemente, seres orgânicos e tecnológicos, e essa relação vai muito além 

de um hibridismo, como uma mescla entre corpo e técnica, é um devir da existência humana.  

O transumano, não se refere a um tipo de híbrido, pois alguém que coloca uma prótese 

mecânica, por exemplo, não é um híbrido, é ainda um humano. Ao falar de transumano, não 

estamos falando em outra categoria de humano, mas de uma experiência humana determinada, 

ou de formas de denominar alguns agenciamentos. As tecnologias complexas, certamente, não 

existiriam sem os humanos e, muito provavelmente, os humanos não teriam sobrevivido sem 

suas técnicas, já que “a técnica se inscreve no prolongamento de uma atividade vital que não é 

limitada ao humano, as ferramentas são órgãos e, como tal, nós as encontramos em todo 

organismo” (HOQUET, p. 54, 2019).  

O transumano se alinha também a perspectiva de Canguilhem (2008), que “se recusa a 

fazer referência à independência das máquinas ou considerar a máquina como “outro”: ela é um 

produto da história da vida (notadamente humana) e nada além disso” (HOQUET, p.59, 2019). 

Essa perspectiva, entende que a técnica altera constantemente nosso organismo, nosso corpo, 

nossas necessidades e instintos biológicos, nossa postura e movimentos, nossas capacidades 

cognitivas, conhecimentos, habilidades e dinâmicas.  É deste entendimento e da busca de 

 
2 A ontologia não é apenas a “ciência do ser”, como indica a origem grega do termo ontos (ente, ser) e logos 

(lógica, ciência), mas um conceito filosófico que engloba as teorias dentro das ciências do ser num sentido mais 

abrangente, com suas múltiplas possibilidades de existência e devires.    

 



23 
 

construir vocabulários menos dicotômicos e deterministas que parte esta discussão, mas não 

apenas.  Há todo um contexto contemporâneo, de mudanças ontológicas atravessadas e 

intensificadas pela criação e proliferação de produtos e saberes tecnológicos, que justificam a 

pertinência dessa pesquisa, no sentido de desenvolver ferramentas conceituais que nos ajudam 

a compreender as transformações desse tempo de revoluções tecnológicas. Para isso, muitos 

termos vêm sendo propostos como alternativas possíveis, vindos de um contexto composto por 

vários atravessamentos, repleto de sentidos e fabulações. Um deles é o transumano.  

Na série televisiva “Years and Years”, criada e escrita por Russell T. Davies, o 

transumano é apresentado como o processo que possibilitaria a existência humana desvinculado 

ao corpo. A história, que se passa entre os anos de 2019 e 2034, tem como fio condutor a vida 

da família inglesa Lyons, por meio da qual são abordadas questões afetivas, políticas, sociais e 

dilemas produzidos pela inserção de tecnologias emergentes. Na trama, a jovem Bethany dedica 

sua vida para alcançar seu maior desejo: o de se tornar transumana.  

Já no primeiro episódio da série, a personagem agenda, por e-mail, uma reunião com 

seus pais, mesmo morando na mesma casa que eles. Na data e horário marcado, todos sentam 

em uma mesa para a jovem anunciar a questão que está pulsando em sua vida: “mãe, pai, acho 

que sou trans”. Os pais demonstraram apoio e dizem que está tudo bem, que não seria um 

problema ter um filho adorável, ao invés de uma filha. Neste momento a menina olha intrigada 

e responde: “não, eu não sou transgênero, não quero mudar de sexo. Eu quero ser transumana”. 

Eis que os pais realmente ficam confusos e surpresos. Bethany quer virar dados, quer que seu 

cérebro seja integrado às redes digitais através de um upload da sua mente. Ela não quer mais 

estar no corpo que chama de “essa coisa”, ela quer estar em “todos os lugares”, conectada a 

tudo, o tempo todo, sem precisar se preocupar em comer, respirar, andar e todas as demais 

necessidades fisiológicas que, até então, acarreta a existência de um ser humano, de um corpo 

orgânico. Ela quer “viver para sempre”.  

O sentido de transumano apresentado na série – o de uma vida sem seu próprio corpo 

orgânico original – não é o exatamente o foco da discussão que pretendemos tratar aqui, mas 

certamente foi um dos principais provocadores para esta pesquisa, pelo incômodo e inquietação 

que ele gerou, ao desestabilizar as definições do que pode ser entendido enquanto vida. A 

radicalidade do desejo de Bethany traz consigo uma avalanche de outras questões do nosso 

tempo, que muito está sujeito às inovações tecnológicas digitais e aos efeitos ontológicos que 

estas vêm provocando gradativamente, em um ritmo acelerado e intenso.   

A humanidade será radicalmente mudada pela tecnologia no futuro. Prevemos a 

viabilidade de redesenhar a condição humana, incluindo parâmetros como a 



24 
 

inevitabilidade do envelhecimento, as limitações do intelecto humano e artificial, a 

psicologia não escolhida, o sofrimento e nosso confinamento ao planeta Terra. 

(ALLENBY & SAREWITZ, p.06, 2011). 

 

Não é de agora que teóricos adotaram o termo transumano para pensar questões que 

envolvam a tecnologia no sentido de otimizar a condição humana superando alguns dos seus 

limites biológicos, tanto em relação às características físicas, como intelectuais e psicológicas. 

Embora existam controvérsias entre os pesquisadores do tema, a maioria deles indicam o 

biólogo Julian Huxley3 como o primeiro a utilizar o termo transumano no sentido de um 

“humanismo evolucionista”, pensando numa ampliação das capacidades biológicas de uma 

forma não mais orgânica, mas passiva de intervenções intencionais. Em geral, a data mais aceita 

para identificar a primeira referência ao termo, de forma conceitual, seria 1957, ano em que 

Huxley publica um artigo intitulado “Transhumanism”. Entretanto, apura-se que, anos antes, o 

biólogo já havia usado a expressão em outros espaços acadêmicos. 

Huxley usou o termo pela primeira vez, até onde podemos estabelecer, em sua palestra 

de duas partes “Conhecimento, Moralidade e Destino”. Aconteceu na terceira série de 

William Alanson White Memorial Lectures, proferida em Washington, DC, em 19 e 

20 de abril de 1951 e publicada no mesmo ano na revista Psychiatry. Na primeira 

palestra, Huxley descreve seu credo assim: “Tal filosofia ampla não pode ser chamada 

de Humanismo, porque tem certas conotações insatisfatórias, mas de Transumanismo. 

É a ideia da humanidade tentando superar suas limitações e chegar a uma fruição mais 

completa”. O volume abre com um pequeno texto com o título “Transhumanismo” 

que contém uma paráfrase da definição original de 1951: “Precisamos de um nome 

para essa nova crença”. (HARRISON & WOLYNIAK, p.466, 2015)4 

 

No texto, Huxley defende que, assim como desbravamos os limites geográficos do 

mundo e exploramos cientificamente os elementos da natureza, estaríamos entrando em uma 

era de investigar a própria natureza humana, ultrapassando limites físicos e psíquicos. “A 

exploração da natureza humana e suas possibilidades mal começou. Um vasto Novo Mundo de 

possibilidades desconhecidas aguarda seu Colombo” (HUXLEY, p.74, 1968)5. Para o autor, ao 

enveredar por este caminho, a ciência poderia poupar a humanidade de muitos sofrimentos 

 
3 Além de biólogo, Julian Huxley foi filósofo, eugenista e humanista. Vindo de uma importante família de 

acadêmicos, é neto do biólogo T. H. Huxley – colega e apoiador de Charles Darwin – e irmão de Aldous Huxley, 

autor do Livro “Admirado Mundo Novo”, também citado neste trabalho.   
4 Formatado: Inglês (Estados Unidos) -  Huxley first used the term, as far as we can establish, in his two-part 

lecture ‘Knowledge, Morality and Destiny’. This was the third series of William Alanson White Memorial Lectures 

delivered in Washington, DC on 19 and 20 April 1951 and published in the same year in the journal Psychiatry. 

3 In the first lecture Huxley describes his creed thus: ‘Such a broad philosophy might perhaps be called, not 

Humanism, because that has certain unsatisfactory connotations, but Transhumanism. It is the idea of humanity 

attempting to overcome its limitations and to arrive at fuller fruition.’4 The lecture was subsequently published 

with light revisions in Huxley’s 1957 collection of essays New Bottles for New Wine. 5 The volume opens with a 

short piece bearing the title ‘Transhumanism’, and which contains a paraphrase of the original definition from 

1951: ‘We need a name for this new belief.  
5 Formatado: Inglês (Estados Unidos) - the exploration of human nature and its possibilities has scarcely begun. 

A vast New World of uncharted possibilities awaits its Columbus. 



25 
 

relacionados não apenas a redução de enfermidades, como também a redução, em várias 

camadas da miséria humana. Em muitos sentidos, ele não estava errado. Dos anos de 1950 para 

os dias atuais, muitas descobertas científicas representaram mudanças benéficas no que se 

refere à qualidade de vida, à assistência à saúde e a outras comodidades.  

As explorações científicas e técnicas deram ao Homem Comum em todo o mundo 

uma noção de possibilidades físicas. Graças à ciência, os desprivilegiados estão 

começando a acreditar que ninguém precisa ser desnutrido ou cronicamente doente, 

ou privado dos benefícios de suas aplicações técnicas e práticas. A agitação do mundo 

é em grande parte devido a essa nova crença. As pessoas estão determinadas a não 

tolerar um padrão subnormal de saúde física e vida material agora que a ciência 

revelou a possibilidade de elevá-lo. A agitação produzirá algumas consequências 

desagradáveis antes de ser dissipada; mas é, em essência, uma inquietação benéfica, 

uma força dinâmica que não será acalmada até que tenha estabelecido os fundamentos 

fisiológicos do destino humano (HUXLEY, p.74, 1968) 6. 

 

Entre as “consequências desagradáveis”, previstas por Huxley (1968), possivelmente 

poderíamos incluir o fato de que o conhecimento tecnocientífico e seus dispositivos não são 

disponibilizados de uma forma realmente democrática. Esses acessos, na maioria das vezes, 

implicam questões econômicas, políticas, culturais e, sendo assim, seus benefícios acabam não 

sendo aplicados de forma homogênea para as pessoas. Os atravessamentos políticos tencionam 

a forma como os recursos tecnocientíficos são geridos, os transformando em ferramentas de 

poder. Porque não se trata apenas sobre ter acesso aquisitivo às tecnologias, se trata mais sobre 

deter conhecimento, incentivos, pesquisa e metodologia para determinados processos 

tecnocientíficos. Os primeiros pensadores do transumanismo já apontavam para esse sentido 

quando associavam os avanços tecnocientíficos aos anseios de vida e ao destino fisiológico dos 

humanos.    

Embora essa discussão vinha sendo abordada desde os anos de 1950, foi a partir dos 

anos de 1980 que o movimento transumanista ganhou um corpo teórico mais consistente, ao 

acompanhar as inovações que apontavam para a iminência da Revolução Tecnológica atual. O 

Estado da Califórnia, nos Estados Unidos, tornou-se o centro de pesquisa de maior referência 

sobre o tema, tendo como um dos principais mentores, o filósofo e escritor de ficção científica, 

FM-2030. Não apenas pelas suas teorias futuristas e pelos livros de ficção científica  que o 

pesquisador ficou conhecido, mas também pela forma como conduziu sua própria vida, alinhada 

 
6 Formatado: Inglês (Estados Unidos) - The scientific and technical explorations have given the Common Man all 

over the world a notion of physical possibilities. Thanks to science, the under-privileged arc coming to believe 

that no one need be underfed or chronically diseased, or deprived of the benefits of its technical and practical 

applications. The world's unrest is largely due to this new belief. People are determined not to put up with a 

subnormal standard of physical health and material living now that science has revealed the possibility of raising 

it. The unrest will produce some unpleasant consequences before it is dissipated; but it is in essence a beneficent 

unrest, a dynamic force which will not be stilled until it has laid the physiological foundations of human destiny. 

(p. 74) 



26 
 

a preceitos transumanos. Nascido em 1930 com o nome de Fereidoun M. Esfandiary, o escritor 

conseguiu na justiça o direito legal de mudar seu nome para FM-2030, juntando as iniciais do 

seu antigo registro com o ano em que completaria seu centenário de vida, ano também que, para 

ele, a humanidade estaria num nível tecnológico tão avançado, que idade etária já não seria tão 

determinante no estilo de vida das pessoas.  

A fé que FM-2030 depositava no transumanismo o acompanhou até à beira de sua 

morte. Tomado por um câncer no pâncreas, em 2000, ele tomou a decisão de colocar seu corpo 

em suspensão criônica7, com a esperança de poder ser ressuscitado e curado em um futuro 

hipotético, no qual os avanços tecnológicos e medicinais tenham recursos suficientes para tanto. 

Este otimismo com os preceitos transumanistas fez com que FM 2030 escrevesse vários textos 

importantes sobre o tema, a exemplo de “UpWingers: um manifesto futurista”8 e do livro “Você 

é um transumano?: monitorando e estimulando sua taxa pessoal de crescimento num mundo em 

rápida mudança”9, contendo uma série de perguntas em caráter de questionário interativo, que 

proponha ao leitor um autoquestionamento sobre seu nível de participação com a condição 

transumana. Para FM 2030,  

os transumanos são um novo tipo de ser que se cristaliza a partir dos avanços 

monumentais do final do século XX. Trans não são necessariamente os progressistas 

e Up-Wingers e outros definidos ao longo deste tratado. Em outras palavras, trans não 

são necessariamente aqueles cujos valores, estilos de vida e ambientes são os mais 

modernos. Eles são as primeiras manifestações de novos seres evolutivos. Os trans 

são como aqueles primeiros hominídeos que muitos milhões de anos atrás desceram 

das árvores e começaram a olhar ao redor. Os transumanos não estão necessariamente 

comprometidos em acelerar a evolução para formas de vida superiores. Muitos deles 

nem sequer estão cientes de seu papel de ponte na evolução. Trans não pode mais ser 

considerado especificamente humano porque as premissas da vida biológica terrestre 

que sempre definiram o humano não se aplicam mais. Muitos dos avanços 

incorporados nos transumanos são nada menos do que o início da eventual 

transformação da espécie humana. (ESFANDIARY, p.149, 1989) 10. 

 

 
7 Processo em que o corpo é preservado em baixas temperaturas, quando não pode mais ser mantido vivo. A 

expectativa geral de quem recorre à criopreservação é que, no futuro, a medicina tenha conhecimento e tecnologias 

suficientes para reanimá-los e curá-los.  
8 Título original: UpWingers: A Futurist Manifesto (1973). 
9 Título original: Are You a Transhuman?: Monitoring and Stimulating Your Personal Rate of Growth in a 

Rapidly Changing World (1989). 
10Formatado: Inglês (Estados Unidos) - Transhumans (trans) are a new kind of being crystallizing from the 

monumental breakthroughs of the late twentieth century. Trans are not necessarily the progressives and Up-

Wingers and others defined throughout this tract. In other words trans are not necessarily those whose values and 

lifestyles and environments are the most modern. They are the earliest manifestations of new evolutionary beings. 

Trans are like those earliest hominids who many millions of years ago came down from the trees and began to 

look around. Transhumans are not necessarily committed to accelerating the evolution to higher life forms. Many 

of them are not even aware of their bridging role in volution. Trans can no longer be considered specifically 

human because the premises of biological terrestrial life that have always defined the human no longer fully apply. 

Many of the breakthroughs embodied in transhumans are nothing less than the beginnings of the eventual 

transformation of the human species 



27 
 

As explicações de FM 2030 para o termo transumano carregam alguns pontos que 

parecem estar se efetivando com o desenvolvimento tecnológico que acompanhamos nas 

últimas três décadas. De fato, é possível que não tenhamos ainda uma noção mais concreta de 

quais são as características, consequências e efeitos dessa “evolução” humana. Também, pouco 

temos uma consciência clara de qual é o nosso “papel” nessa evolução e a que nível estamos 

envolvidos ou atuantes nela. Sabemos da nossa adesão a diversas tecnologias dispostas no 

mercado e induzidas nos nossos hábitos, mas ainda é difícil dimensionar o quanto dessa adesão 

é uma escolha, uma opção ou uma imposição, e de que forma ela atravessa nossa subjetividade, 

as relações sociais e de poder.    

Apesar de trazerem discussões futuristas um tanto ambiciosas sobre o desenvolvimento 

da humanidade, tanto FM 2030 e Julian Huxley, como outros autores do século XX, tendem a 

abordar o tema a partir de narrativas pautadas em noções da Modernidade, passando a ideia de 

que o transumano seria um ser transcendente, de um humano que se aparta do corpo biológico, 

“elevando-se” em direção ao desenvolvimento tecnológico.  

A espécie humana pode, se quiser, transcender a si mesma - não apenas 

esporadicamente, um indivíduo aqui de uma maneira, um indivíduo ali de outra, mas 

em sua totalidade, como humanidade. Precisamos de um nome para essa nova crença. 

Talvez o transumanismo sirva: o homem permanecendo homem, mas transcendendo 

a si mesmo, realizando novas possibilidades de e para sua natureza humana. 

(HUXLEY, p.76, 1968) 11. 

 

Esta perspectiva, que relaciona o transumano a um processo de transcendência, pode ter 

consequências perigosas. Isso porque, a noção de transcendência só faz sentido se estiver 

atrelada a dualismos que separam corpo e mente, organismo e máquina. Ao contrário, a 

perspectiva de transumano que propomos está atrelada às multiplicidades que habitam as 

transformações, as transmutações e transecções, os entres, brechas e linhas rizomáticas que 

constroem os processos deste existir do humano.  

Em geral, os transumanistas se dividem em duas correntes de pesquisa. A primeira é 

composta pelos que apostam no desenvolvimento tecnológico dos experimentos genéticos, 

biociência, bioengenharia, e outras terapias e intervenções no corpo, capazes de transformar e 

aprimorar a condição biológica dos humanos. A segunda corrente é dos “grinders”, teóricos que 

apostam em equipamentos artificialmente construídos, como implantes cibernéticos, próteses, 

e sistemas digitais. Entretanto, paralelo aos estudos acadêmicos e científicos, a crença 

 
11 Formatado: Inglês (Estados Unidos) - The human species can, if it wishes, transcend itself - not just sporadically, 

an individual here in one way, an individual there in another way, but in its entirety, as humanity. We need a name 

for this new belief. Perhaps transhurmanism will serve: man remaining man, but transcending himself, by realizing 

new possibilities of and for his human nature. 



28 
 

transumanista também circula informalmente entre outros grupos como, por exemplo, os 

chamados “Biohackers”, pessoas independentes que seguem a ética hacker e apostam em uma 

autonomia na produção e utilização dos recursos tecnológicos sobre o corpo orgânico. Muitos 

deles fazem experimentos com animais, alterando suas características físicas e orgânicas 

originais, mas também há os que fazem autoaplicação, experimentando biotecnologias em si 

mesmo ou em pessoas voluntárias.  

Independentemente de qual for a linha de atuação, todas estas correntes evidenciam que 

um processo de transumanismo vem acontecendo de maneira mais intensa nos últimos tempos 

e que novos desdobramentos deste estão a caminho. Por isso, a temática transumanista requer 

ser pensada de forma mais atenta, a partir de perspectivas filosóficas que abranjam os processos 

de subjetivação, questões éticas, políticas e sociais que seus efeitos possam estar produzindo, 

pois há, ainda, muita nebulosidade sobre a concepção conceitual do que é, ou do que pode ser 

entendido como transumano.  

Vamos a diferença entre dois diálogos separados sobre transumanismo. Um envolve 

as maneiras pelas quais os seres humanos vivos usam tecnologias para mudar a si 

mesmos, por exemplo, por meio de substituição de joelhos e quadris desgastados ou 

aprimoramento da função cognitiva por meio de medicamentos. Esses tipos de 

mudanças tecnológicas são reais, embora muitos argumentem que essas mudanças 

fazem parte do ser humano há dezenas de milhares de anos - mesmo que agora estejam 

acelerando rapidamente. O segundo diálogo posiciona o transumanismo como uma 

construção que considera as relações entre humanidade, mudança social e tecnológica. 

(ALLENBY& SAREWITZ, p.05, 2011) 

 

 As duas perspectivas são válidas e, inclusive, podem ser complementares na elaboração 

de uma compreensão mais delineada. O primeiro ponto reforça boa parte do que foi defendido 

até aqui, que a tecnologia é parte da nossa ontologia. Já do segundo ponto, que envolve a tríade 

humanidade, mudanças sociais e tecnologia, ramificam muitas linhas de pesquisas que 

abrangem questões biológicas, econômicas, sociais, culturais, cognitivas, psicológicas, 

políticas entre outras, que são indissociáveis do contexto transumano. Entretanto, todas estas 

abordagens, ainda compõem discussões fragmentadas ou isoladas em diferentes áreas de 

interesse, dificultando a constituição de uma noção mais específica, ampla e de entendimento 

comum sobre o termo.  

O significado de "transumanismo" parece óbvio – “entre estados de humanidade” - 

mas é notavelmente difícil de especificar. Uma parte significativa da ambiguidade 

surge de nossas noções sobre o que significa ser humano. Isso, é claro, é um território 

cultural controverso; afinal, sem acordo sobre o significado de humanidade não se 

pode especificar quando ocorre o salto tecnológico para o transumanismo. 

(ALLENBY& SAREWITZ, p.05, 2011). 

 

Para iniciar qualquer discussão sobre transumanismo, antes é preciso construir uma 

noção sobre o que entendemos como humano, ou mais especificamente, por qual das noções 



29 
 

sobre o que é ser humano esta reflexão será abordada. Porque mesmo abordando outros 

enfoques, esta pesquisa parte de uma discussão ontológica.  Existem inúmeras formas de 

leituras sobre a nossa existência enquanto seres vivos, espécie animal, código genético, 

processos identitários, culturais, sociais e etc.  A herança moderna – que nos faz olhar para o 

corpo como objeto orgânico, como máquina biológica, passível de ser testada, analisada e 

explicada – produziu metodologias que pensam a humanidade dentro de estruturas definitivas, 

rígidas e dualistas, que classificam e categorizam formas moldáveis de entendê-la. Dos 

ensinamentos platônicos, a filosofia moderna traz a perspectiva da existência humana por um 

viés essencialista e transcendente, como se a mente, ou alma, representassem a parte elevada 

do ser, a parte que o torna “superior” a outras espécies e que, dentre seus pares, gerou toda uma 

construção simbólica de hierarquias.  

No entanto, não é a leitura moderna sobre a humanidade o que mais nos interessa aqui. 

Para chegarmos ao corpo transumano, os modelos precisam ser postos em questão, o molar 

precisa dar passagem ao molecular. É preciso considerar que o humano não se define apenas 

pelos seus sistemas biológicos, nem por uma essência pura, mas pelos agenciamentos que o 

perpassam e pela sua diversidade. A ideia de Corpo sem Órgãos (CsO), proposta por Antonin 

Artaud (1947) e posteriormente adotada e desenvolvida por Deleuze e Guattari (2012a), traz 

uma metáfora crítica sobre ideais que sistematizam o corpo simplesmente como um organismo 

funcional. Ao afirmar que “nada há de mais inútil do que um órgão”12 Artaud não está negando 

as necessidades biológicas do organismo humano, mas está provocando um entendimento de 

que as potências do corpo não estão na sua organicidade.  

A provocação do Corpo sem Órgãos namora com a proposta do transumano, mas não 

pelo sentido apresentado na série “Years and Years”, que sugere uma vida sem o corpo 

orgânico. Ao contrário. O Corpo sem Órgãos fala do corpo enquanto potência, rompendo com 

o pensamento mecanicista, cientificistas sob o corpo, entendendo a vida para além de uma 

funcionalidade ou finalidade. A vida não é para ter função, mas para ser vivida. A vida como 

experiência, como acontecimento, como imanência, pela variação de afetos e intensidades.  

Um CsO é feito de tal maneira que ele só pode ser ocupado, povoado por intensidades. 

Somente as intensidades passam e circulam. Mas o CsO não é uma cena, um lugar, 

nem mesmo um suporte onde aconteceria algo. Nada a ver com um fantasma, nada a 

interpretar. O CsO faz passar intensidades, ele as produz e as distribui num spatium 

ele mesmo intensivo, não extenso. Ele não é espaço e nem está no espaço, é matéria 

que ocupará o espaço em tal ou qual grau — grau que corresponde às intensidades 

produzidas. (DELEUZE & GUATTARIE, p.16, 2015).     

 

 
12 Trecho da transmissão radiofônica de Antonin Artaud, de 1947, intitulada “Para acabar com o juízo de Deus”.   



30 
 

Ao Corpo sem Órgãos nada falta, nada está inacabado. O mesmo vale para o 

transumano. As experimentações transumanas se expressam em variações de intensidade, em 

movimentos constantes, sem falta ou fim. São fractais de corpos em trânsito, em transformação 

e movimento. O transumano não é um corpo não humano, nem um corpo pronto ou a ser 

aprontado. É um corpo permeado e permeando por intensidades, não quaisquer, mas 

intensidades que atravessam as experimentações e efeitos de um conjunto de elementos e 

sentidos produzidos pelas intersecções dos contextos tecnológicos aos quais estamos inseridos.    

Entretanto, há diferentes perspectivas não apenas sobre o termo transumano, mas sobre 

a forma como tratar este tema tão amplo. Muitos autores associam a noção de transumano ao 

conceito de pós-humano, os utilizando como sinônimos ou termos extensivos um ao outro, 

como se o transumano fosse a etapa que precedesse o estado pós-humano. Uma perspectiva 

completamente divergente à perspectiva conceitual a qual estamos propondo.  

Pesquisadores como Santaella (2007), compõe a corrente de teóricos13 que aposta no 

termo pós-humano “para se referir ao hibridismo com algo maquínico-informático, que estende 

o humano para além de si” (SANTAELLA, 2007). Esta corrente teórica entende que o corpo 

humano originário – como o conhecemos até hoje – está na iminência de uma transformação 

total, causada pela interferência das tecnologias mais recentes, sobretudo no campo da 

manipulação genética, implantes e próteses. Assim como a proposta da ficção “Years and 

Years”, alguns teóricos do pós-humanismo chegam a questionar a necessidade do corpo 

biológico para a existência humana, considerando que, num futuro não tão distante, o corpo 

pode vir a se tornar realmente obsoleto. 

Alguns temem, em tudo isso, um futuro “pós-humano” repugnante. Eles preveem uma 

espécie de apodrecimento mental tecnologicamente incubado, levando à perda de 

identidade, perda de controle, sobrecarga, dependência, invasão de privacidade, 

isolamento e a rejeição final do corpo. E precisamos ser cautelosos, pois reconhecer a 

natureza profundamente transformadora de nossas uniões biotecnológicas é ver 

imediatamente que nem todas essas uniões serão para melhor. Mas se eu estiver certo 

– se é nossa natureza humana básica anexar, explorar e incorporar coisas não 

biológicas profundamente em nossos perfis mentais – então a questão não é se vamos 

seguir esse caminho, mas de que maneira ativamente o esculpimos e moldamos. Ao 

nos vermos como realmente somos, aumentamos as chances de que nossas futuras 

uniões biotecnológicas sejam boas. 14 (CLARK, p.198, 2003). 

 
13 Entre os principais autores também podem ser destacados Robert Pepperell, autor de The Posthuman Condition 

e Katherine Hayles, autora de How We Became Posthuman. 
14 Formatado: Inglês (Estados Unidos) - “Some fear, in all this, a loathsome “post-human” future. They predict a 

kind of technologically incubated mind-rot, leading to loss of identity, loss of control, overload, dependence, 

invasion of privacy, isolation, and the ultimate rejection of the body. And we do need to be cautious, for to 

recognize he deeply transformative nature of our biotechnological unions is at once to see that not all such unions 

will be for the better. But if I am right—if it is our basic human nature to annex, exploit, and incorporate 



31 
 

No entanto, antes destas visões, que ainda soam um tanto especulativas, as 

argumentações mais frequentes nesta linha teórica condizem com a de Peperell (2003), que em 

seu livro, A Condição Pós-humana (2003), propõe três sentidos para o termo. O primeiro é 

referente ao fim do período de desenvolvimento social conhecido como humanismo, uma das 

principais vertentes do pensamento moderno. O segundo sentido traz o termo como uma 

transformação profunda de entendimento do que constitui o ser humano. Já, o terceiro, se refere 

à convergência geral dos organismos com as tecnologias a tal ponto que ambos se tornariam 

indistinguíveis.   

Todas essas interpretações dialogam com o contexto atual, já que as discussões 

contemporâneas sobre a humanidade cada vez menos podem desconsiderar que passamos por 

um momento de transformação, atravessado pelos mais diversos dispositivos e ferramentas 

tecnológicas que operam nos nossos modos de vida. Estas tecnologias chegam e se instauram 

no cotidiano, alterando os corpos e capacidades cognitivas de uma forma tão automática quanto 

orgânica.   

Da mesma forma que Haraway (2009) aposta na ideia de ciborgue para romper com 

dualismos estruturais, defendendo uma “confusão de fronteiras”, sobretudo ao que se refere a 

questões de gênero e sexualidade, alguns teóricos também acreditam que “reivindicar a 

existência de corpos pós-humanos significa deslocar, tirar do lugar, as velhas identidades e 

orientações hierárquicas, patriarcais, centradas em valores masculinos” (SANTAELLA, p. 130, 

2007). Ora, será que a evolução tecnológica pressupõe, na mesma proporção, o 

desenvolvimento dos valores sociais? Ao que tem se acompanhado ao longo dos anos, isto não 

é uma garantia. Há uma distopia aí. O tempo de adesão à tecnologia muitas vezes é incompatível 

com o tempo das transformações culturais. De fato, as tecnologias trazem novas dinâmicas que 

afetam, vários níveis da vida humana, seja no campo da interação social, econômico de 

consumo, no corpo biológico, etc., alterando nossos hábitos cotidianos e, consequentemente, as 

relações sociais. Contudo, as estruturas sociais são alicerçadas em bases diferentes, reféns às 

lógicas de poder que seguem dinâmicas próprias. De qualquer forma, a criação e 

desenvolvimento de tecnologias partem de algum lugar afetado pelo contexto social de seu 

tempo. Em geral, o que se tem visto são dinâmicas pré-existentes sendo transpostas para novos 

mecanismos tecnológicos, agenciando novos dispositivos de captura e poder.  

 
nonbiological stuff deep into our mental profiles—then the question is not whether we go that route, but in what 

ways we actively sculpt and shape it. By seeing ourselves as we truly are, we increase the chances that our future 

biotechnological unions will be good ones”. 



32 
 

 Embora a argumentação conceitual sobre o pós-humano traga nas suas discussões 

perspectivas não dualistas, que condizem com alguns debates sobre nosso futuro aliado a novas 

tecnologias, em alguns pontos, ela escorrega para uma percepção que trata a tecnologia como 

algo diferente do humano. Isso porque, a preposição “pós”, neste contexto, abre espaço para 

discussões bastante ambíguas e até problemáticas. Primeiro, por remeter à ideia de uma forma 

de existência depois da humana, o que significa pensar o corpo tecnologizado ou maquínico na 

direção de uma forma outra, tendendo ao dualismo humano/não-humano ou não mais humano. 

Caminham, nesse sentido, também, as discussões referentes ao termo pós-orgânico, que 

consideram que “o corpo humano, em sua antiga configuração biológica, estaria se tornando 

obsoleto” (SIBILIA, p. 13, 2002).  

Outro problema que os termos “pós-humano” ou “pós-orgânico” podem gerar é 

pressupor que, antes deles, a constituição do que é humano estivesse alheio a intervenções 

técnicas e tecnológicas, o que pode soar como uma negação de que a história da humanidade 

foi construída nesta relação. O corpo humano sempre se constituiu com a técnica, seja pelas 

roupas que vestimos, pelos remédios que tomamos, pelas maneiras que produzimos e 

preparamos os alimentos, pelos procedimentos medicinais e cirúrgicos que nos submetemos, 

ou por quaisquer outras práticas do nosso cotidiano. Essas dinâmicas são inerentes à espécie 

humana e, por isso, deveriam ser pensadas pela lógica da composição, ao invés de serem 

classificadas como categorias separadas.   

O prefixo “pós” pressupõem algo que deixa de ser, que não é mais. Ora, um humano 

que integra tecnologias no seu corpo, ou que se mistura a elas, deixaria então de ser um humano? 

Acreditamos que não. A relação humana com a tecnologia como parte da sua ontologia, só 

existe em processo. Não cabe dividir os corpos entre humanos e máquinas, entre organismo e 

técnica. Os corpos sempre estão em trânsito, em transformação, não para chegar a ser algo, mas 

sendo vários. Diferente do prefixo pós, que indica a noção de um momento posterior, o prefixo 

“trans”, se refere a algo aberto, em movimento, em processo.  

Embora, popularmente a expressão tenha ganhado mais utilização para designar pessoas 

transgêneros, segundo a gramática portuguesa, o significado de “trans” varia entre: além de, 

para além de, em troca de, e através15. Estas designações estão associadas a algo que se soma 

(além de), se transforma (em troca de), e também atua na lógica do processo (através). Mesmo 

que muitos dos teóricos do tema costumam trabalhar os dois termos associados, se referindo ao 

 
15 Definição de “trans” in Dicionário Priberam da Língua Portuguesa, 2008-2021, 

https://dicionario.priberam.org/trans - [consultado em 30-07-2022].    

https://dicionario.priberam.org/trans


33 
 

transumanismo como o processo de transformações da humanidade que a levaria a um estágio 

pós-humano, os dois conceitos compõem perspectivas consideravelmente distintas, que abrem 

caminhos de compreensões filosóficas diferentes. Nesse sentido, o termo transumano parece 

mais adequado que outros, ao contribuir com a construção de sentidos e linguagens que 

possibilitem explicar a intensificação dos instrumentos tecnológicos na vida humana por meio 

de múltiplas intersecções.   

Assim como nas discussões de gênero, em que as pessoas trans não se definem como 

uma forma fixa – instituindo uma terceira classificação –, e sim um leque de possibilidades e 

variações entre as categorias dicotômicas de mulher e homem, o transumano não se estabelece 

numa forma única, nem última. No trânsito entre o que, em uma primeira olhada desatenta, 

coloca o orgânico e o mecânico em polos opostos, há uma infinidade de camadas, de linhas, de 

formas e desformas do que poderíamos chamar de transumano, pois 

[...] talvez um jogo diferente - o transumanismo - esteja agora em andamento. Até 

agora, dizem, a aplicação de tecnologia para melhorar nossas capacidades era em 

grande parte externa: construímos ferramentas que poderíamos usar para aumentar 

nossa capacidade de fazer as coisas, mas como manejadores estávamos 

essencialmente fixos em nossas capacidades. Controlamos nosso ambiente externo, 

não nosso eu interno. Mesmo quando fazíamos coisas para aprimorar nossas 

capacidades internas, as fazíamos com intervenções externas – óculos, educação e 

coisas do gênero. Agora, nos dizem, que com poderosas novas tecnologias genéticas 

no horizonte, com a crescente fusão da inteligência humana e da máquina, e com 

neurofármacos, partes artificiais do corpo e terapias com células-tronco, estamos 

começando a nos transformar de dentro para fora, de exercer controle explícito e 

consciente sobre nosso eu existente e nosso eu em evolução de forma a criar novas 

oportunidades, novos desafios e novas maneiras de pensar sobre quem somos e para 

onde estamos indo.16 (ALLENBY& SAREWITZ, p.02, 2011). 

 

Na relação humano-máquina, nos entres do que entendemos por técnica e tecnologia, 

habitam diversas formas transumanas, porque a ideia de transumano que propomos é do campo 

dos devires, dos processos, das linhas moleculares e das linhas de fuga. Os corpos são membros, 

são vísceras, mente e são forças, potências e devires. O transumano não busca atender a uma 

função, assim como não identifica um determinado tipo de corpo, mas um fluxo de processos 

corporais que se dá a partir de devires. Um devir transumano? Possivelmente, mas não 

exclusivo.  

 
16 Formatado: Inglês (Estados Unidos) -  [...] perhaps a different game-transhumanism-is now afoot. Until now, 

some are saying, our application of technology to enhancing our capabilities was largely external: we constructed 

tools that we could wield to increase our capacity to do things, but as wielders we were essentially fixed in our 

capabilities. We controlled our external environment, not our internal selves. Even when we did things to enhance 

our inner capabilities, we did them with external interventions-eyeglasses, education, and the like. Now, we are 

told, with powerful new genetic technologies on the horizon, with the increasing fusion of human and machine 

intelligence, and with neuropharmaceuticals, artificial body parts, and stem cell therapies, we are beginning the 

business of transforming ourselves from the inside out, of exerting explicit and conscious control over our existing 

selves and our evolving selves in ways that create new opportunities, new challenges, and new ways of thinking 

about who we are and where we are going.  



34 
 

1.2 Nós, ciborgues e a construção de um imaginário  

 

O pensamento humano tem características muito peculiares sobre a forma de 

compreender o mundo. Não apenas buscamos explicações para o que acontece ao nosso redor, 

em nós e pelo mundo, como também temos um intuito de especular sobre o nosso futuro. Desde 

as mitologias mais antigas, médiuns, videntes tentam prever e imaginar o que possa estar por 

vir, tanto em relação ao futuro próximo, como ao mais distante. Usamos nossas capacidades 

artísticas para materializar esta imaginação, para criar mundos e experimentar seus possíveis. 

Assim, as produções literárias e fílmicas mergulharam com sede no imaginário que compõem 

o que poderia representar o futuro da humanidade, produzindo inúmeras referências e criações 

de universos fantásticos.  

A ficção também é um espaço de invenção de personagens que produzem materialidades 

sobre nós e compõe um imaginário coletivo sobre uma mescla do corpo biológico com 

ferramentas, dispositivos tecnológicos, mecânicos e artificiais, criando noções do que poderia 

ser interpretado como um “humano-máquina”.  

Um dos mais antigos e emblemáticos exemplos disso é criatura do doutor 

Frankenstein17. O famoso livro de terror da escritora britânica, Mary Shelley, foi publicado pela 

primeira vez em 1818, tendo como título original “Frankenstein: or the Modern Prometheus”, 

em português “Frankenstein: ou o Prometeu Moderno”. O fato de o nome do livro estar 

associado ao antigo mito grego18, demonstra o quanto a técnica é considerada como elemento 

fundamental nas duas narrativas, já que em ambas os protagonistas utilizam de técnicas para 

ultrapassar limites estabelecidos pela natureza.  No conto, depois de dois anos de experimentos, 

o cientista Victor Frankenstein consegue dar vida a uma criatura meio humana meio máquina 

considerada, por sua aparência, um monstro. Sentindo-se traída e rejeitada pelo seu criador – e 

maltratada pelos demais humanos – a criatura se revolta e inicia uma caçada em busca de 

vingança.   

 

 
17 Embora popularmente conhecido apenas pelo primeiro nome, o título original do livro em inglês é 

“Frankenstein: the Modern Prometheus”,  que em português seria “Frankenstein: ou o Prometeu Moderno” fazendo 

referência ao mito grego de Prometheus.   
18 Prometeu é considerado, pela mitologia grega, o grande provedor da técnica à humanidade. Ao roubar o fogo 

dos deuses e dar ao domínio dos homens, recebeu o castigo de ter seu fígado devorado por uma águia durante o 

dia, regenerando todas as noites, condenado a sofrer por toda a eternidade. 

 



35 
 

 
Imagem 1 - Frame do filme “Frankenstein”, de 193119 

 

 

Assim como no mito prometeico, no livro de Shelley, o protagonista Victor 

Frankenstein é punido por ter ultrapassado as barreiras daquilo que é considerado “natural”, ou 

seja, por criar uma anomalia. O anômalo, na filosofia deleuziana, se refere aos seres que 

transitam entre os mundos, como o Minotauro, o Diabo, os feiticeiros, entre outros. Não é 

exatamente um ser com alguma característica não normal, mas um ser extraordinário, que 

compõem uma territorialidade estranha às demais.     

Pôde-se observar que a palavra “anômalo”, adjetivo que caiu em desuso, tinha uma 

origem muito diferente de “anormal”: a-normal, adjetivo latino sem substantivo, 

qualifica o que não tem regra ou o que contradiz a regra, enquanto que “a-nomalia”, 

substantivo grego que perdeu seu adjetivo, designa o desigual, o rugoso, a aspereza, a 

ponta de desterritorialização. O anormal só pode definir-se em função das 

características, específicas ou genéricas; mas o anômalo é uma posição ou um 

conjunto de posições em relação a uma multiplicidade (DELEUZE & GUATTARI, 

p. 26, 2012). 

 

Embora o ser criado por Frankenstein tenha características físicas semelhantes às de um 

humano e a ele tenha sido designado um nome próprio, Adam, em nenhum momento ele deixa 

de ser tratado como uma criatura, um monstro, um anômalo. Isso porque há uma tendência 

humana, às vezes, instintiva, outras cultural, de rejeitar ou temer aquilo que é desconhecido, 

que escape do seu controle ou que possa, de alguma maneira, configurar uma ameaça.  

Nesse sentido, as discussões sobre a relação entre corpos e tecnologias atravessam 

sentimentos dúbios, confusos, que alcançam do terror ao fascínio. Ao mesmo tempo que parece 

amedrontadora pelos perigos do desconhecido, por um repúdio ao diferente, ao sobrenatural, a 

tecnologia representa a redenção para vários males, como a possibilidade de cura para 

 
19 Frame da primeira adaptação para o cinema “Frankenstein”, de 1931, dirigido por James Whale. Divulgação: 

Universal Pictures.  



36 
 

enfermidades, de alcançar “superpoderes” e de transbordar as limitações físicas e biológicas 

que constituem as características humanas até então. Pernas e braços de liga metálica, 

medicamentos, órgãos artificialmente construídos, engenharia genética, entre outras criações e 

descobertas científicas, encantam pela possibilidade de melhorar a qualidade e a manutenção 

da vida humana, expandindo suas capacidades e produzindo uma nova perspectiva de tempo. 

No entanto, mesmo com as importantes contribuições que a técnica e os equipamentos 

tecnológicos proporcionam à saúde, muito desta relação ainda habita um campo de estranheza 

e desconfiança.  

O corpo fusional – corpo e tecnologia – é um corpo sobre o qual são abarcadas muitas 

indefinições, dúvidas e incertezas a respeito das manifestações surgidas a partir da 

mescla entre o organismo e o maquínico em um permanente devir que não se deixa 

apreender na solidez das classificações científicas. Diferentemente do corpo 

aprisionado em categorias/definições ligadas a uma tradição naturalista da filosofia, o 

corpo fundido com a tecnologia se caracteriza pela sua metamorfose polissêmica, uma 

mistura, entre elementos e dimensões que ao mesmo tempo se alteram e se encadeiam.  

(ZOBOLI, CORREIA & FELDENS, p.10, 2018). 

 

A ideia de uma mescla entre organismo e máquina ganhou maior notoriedade a partir da 

criação do termo ciborgue. No sentido etnológico, a expressão vinda do inglês deriva da união 

das palavras “cibernético” e “organismo”, e é usada para designar qualquer ser dotado de partes 

orgânicas e cibernéticas, o que engloba desde pessoas que utilizam próteses, por exemplo, aos 

mais variados seres artificiais que se aproximem das características humanas.  

Acompanhando a efervescência das pesquisas e investimentos em viagens espaciais, o 

termo foi publicado pela primeira vez nos anos 1960, na revista norte-americana, Astronautics, 

em um artigo científico intitulado “Cyborgs and Space”. No texto, os autores Manfred Clynes 

e Nathan Kline propunham que, ao invés de tentar fornecer ambientes artificiais semelhantes à 

Terra para a exploração humana do espaço, poderia ser mais eficiente adaptar os humanos, 

artificialmente ou mecanicamente, para estarem aptos às condições extraterrestres.  

O caminho, sugerido por eles, era combinar abordagens cibernéticas e computacionais 

para criar híbridos, homens-máquina, “sistemas artefato-organismo” nos quais 

dispositivos eletrônicos implantados usariam sinais de feedback corporal para regular 

automaticamente metabolismo, respiração, frequência cardíaca e outras funções 

fisiológicas de forma adequada ao ambiente alienígena. (CLARCK, p.14, 2003) 20. 

 

A perspectiva do ciborgue provocou diversos desafios a serem pensados pela 

comunidade científica. No entanto, as discussões sobre o tema ultrapassaram, em muitos 

 
20 Formatado: Inglês (Estados Unidos) - “The way to go, they suggested, was to combine cybernetic and 

computational approaches so as to create man-machine hybrids, “artifact-organism systems” in which implanted 

electronic devices use bodily feedback signals to automatically regulate wakefulness, metabolism, respiration, 

heart rate, and other physiological functions in ways suited to some alien environment”.  



37 
 

aspectos, seu sentido original, abrangendo também questões sociais, culturais, políticas, 

filosóficas, entre outras.  

No famoso “Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo-socialista no final do 

século XX”, Donna Haraway faz uma crítica à visão estereotipada do ciborgue e às correntes 

tradicionais da ciência e da política ocidental que tratam a relação entre organismo e máquina 

como uma guerra de demarcações. Nesse sentido, ela apresenta seu Manifesto como “um 

argumento em favor do prazer da confusão de fronteiras, bem como em favor da 

responsabilidade em sua construção” (HARAWAY, p. 37, 2009). Esta responsabilidade, 

cobrada pela autora, é pertinente em vários sentidos, pois toda a criação que tenha um alcance 

social mais abrangente, pode produzir consequências determinantes no âmbito político, cultural 

e social. Além disso, não se pode esquecer que toda criação, mutação ou transformação que 

envolva o ciborgue, por mais exótica ou radical que seja, ainda é de origem humana e algum 

humano responde por ela. 

No final do século XX, neste nosso tempo, um tempo mítico, somos todos 

quimeras, híbridos – teóricos e fabricados – de máquina e organismo; somos, 

em suma, ciborgues. O ciborgue é nossa ontologia; ele determina nossa 

política. O ciborgue é uma imagem condensada tanto da imaginação quanto 

da realidade material: esses dois centros, conjugados, estruturam qualquer 

possibilidade de transformação histórica. (HARAWAY, p.37, 2009). 

 

A figura do Ciborgue também “permite repensar o indivíduo ao abandonar todo o 

‘naturalismo’ e ao considerar o quanto o indivíduo é indissociavelmente constituído de 

organismo e de técnica, de natureza e de artificial, sem que possamos determinar o que realça 

um e outro” (HOQUET, p.49, 2019). Nesse sentido, a forma como podemos pensá-lo é em 

camadas e platôs, combinações e níveis que o corpo pode operar nas múltiplas relações com a 

tecnologia ou, antes disso, como corpo tecnológico. “Ciborgue não é um porvir do humano, 

uma forma ainda inexistente e que aguarda ser inventada ou produzida” (HOQUET, p. 48, 

2019), é um devir. Ciborgue pode ser entendido como um devir porque está em movimento, em 

fabulação, não é um ser pronto, é, antes, um estar sendo do ser. Um devir não tent ser algo, ele 

é. “Um devir não é uma correspondência de relações. Mas tampouco é ele uma semelhança, 

uma imitação e, em última instância, uma identificação” (DELEUZE & GUATTARI, p. 18, 

2012), pois o devir é da ordem do fluxo e do contágio. 

Na filosofia platônica antiga, devir e ser eram tratados como antônimos. Enquanto a 

ideia de ser se referia a um estado puro e bem definido, associado à figura do deus Apolo e sua 

“boa forma”, o devir estava atrelado a um fluxo louco, instável e a uma cópia degradada. Uma 

perspectiva determinista em que, “a oposição do ser e do devir só pode ser válida no interior de 

certa doutrina que supõe que o próprio modelo do ser é a substância” (SIMONDON, p. 16, 



38 
 

2020), ignorando tantas outras possíveis e múltiplas formas de ser, suas variações e 

inconstâncias. O que ocorre é que nenhum ser vivo permanece o mesmo, todos mudam e se 

transformam o tempo todo, por si só, pelo estado do ambiente que o rodeia, pelos outros corpos 

com que se relaciona... a vida é impermanência.  

A filosofia pós-moderna traz uma perspectiva totalmente diferente à de Platão, 

considerando o devir como uma força ilimitada que rompe e contesta tanto o modelo como a 

cópia. Ser e devir são irredutíveis e indissociáveis ao mesmo tempo, transitando em composição 

e agenciamentos. 

Retomando os princípios de Haraway sobre “confundir as fronteiras”, Hoquet (2019) se 

nega a utilizar palavras e artigos de definição de gênero, e cria o termo “elela” para falar de 

ciborgue, o qual escreve em letra maiúscula, como um nome próprio. Assim, a figura do 

ciborgue, simbolicamente, desestabiliza não só dualismos relacionados à natureza versus 

máquina, mas também os dualismos de gênero, abrindo espaço para uma discussão cada vez 

mais pertinente: a de pessoas não binárias e transgêneros.  

Como ser híbrido, como devir, como trans, o ciborgue dispensa e torna incabível 

diversos demarcadores sociais que produziram noções dicotômicas e culturais profundas na 

humanidade, assim como tantos outros pensamentos estruturais da razão moderna.  

[...] Ciborgue é a denominação do intrincado paritário e em ato de todas as coisas e 

sobretudo de formas que acabamos por ter o costume de pensar separadas e desiguais: 

humano/animal; organismo/máquina; vivo/morto. Ciborgue torna-se aqui sinônimo 

de ontologia em seu sentido rigoroso: elela oferece um novo vocabulário para 

descrever o conjunto de entidades com as quais cruzamos neste planeta – e este planeta 

é, ele mesmo, Ciborgue, inerte/vivo. (HOQUET, p. 48, 2019).   

 

Entender que ciborgue pode produzir um novo vocabulário é pressupor que este não 

indica uma definição rígida, fechada, mas uma composição conceitual, com costuras de sentidos 

e significados que abarcam vários desdobramentos. Estes processos são incessantes, duram, 

mas não permanecem.  

O ciborgue extrapola qualquer categoria binária, tornando cabível uma infinidade de 

formas de existências, múltiplas e singulares. “Ciborgue esvazia a razão das dicotomias, 

propondo, explorando e efetuando uma maneira de se alcançar o 2 em 1 – aliança e tensão” 

(HOQUET, p. 50, 2019).  

Não apenas as discussões filosóficas se ocupam da ideia do ciborgue, “a ficção científica 

contemporânea está cheia de ciborgues – criaturas que são simultaneamente animal e máquina, 

que habitam mundos que são, de forma ambígua, tanto naturais quanto fabricados. 

(HARAWAY, p. 36, 2009). A série de ficção futurista “Black Mirror” traz alguns exemplos 

instigantes de personagens que desestabilizam essas fronteiras. Na sua segunda temporada, por 



39 
 

exemplo, o episódio “Volto Já” conta a história de uma mulher que acaba de ficar viúva e, 

inconformada com a morte do marido, adquire um corpo robótico, sintético, que espelha a 

mesma aparência física dele. Neste corpo estão inseridos dados, registros de imagens, áudios e 

informações digitais do marido, como um download de suas memórias, que são ativadas por 

meio de um sistema de inteligência artificial. O conflito do episódio se estabelece sob a 

confusão mental pela qual a esposa passa para assimilar este ser; algumas vezes o acolhendo 

pelas similaridades com marido humano; e em outras, enraivecida pelas falas e atitudes 

previsíveis, pré-programadas, que o denunciam como máquina.  

Assim como a criatura de Frankenstein, o personagem narrado em Black Mirror também 

é um ciborgue no caminho inverso do humano à máquina, ou seja, uma máquina em forma 

humana em que o drama consiste, justamente, na frustração de nunca chegar à complexidade 

que é o humano enquanto ser vivo. 

Um ciborgue é um organismo cibernético, um híbrido de máquina e organismo, uma 

criatura de realidade social e também uma criatura de ficção. Realidade social 

significa relações sociais vividas, significa nossa construção política mais importante, 

significa uma ficção capaz de mudar o mundo. (HARAWAY, p.36, 2009). 

 

Outro importante exemplo da ficção que partilha desse contexto é o filme “O homem 

bicentenário”, de 1999, dirigido por Chris Columbus. Baseado no livro de Isaac Asimov e 

Robert Silverberg, The Bicentennial Man and Other Stories, a história mostra a trajetória do 

robô androide, Andrew, que, ao longo do seu convívio com a família Martin, extrapola a 

programação de suas funções domésticas e desenvolve “personalidade”, sentimentos e 

habilidades próprias. Ao passar dos anos, Andrew, sente o desejo de ter liberdade e de ser 

reconhecido como indivíduo. A princípio, o protagonista não tinha tido a pretensão de ser 

superior ou se tornar igualmente humano, até que entende que as pessoas nunca aceitariam 

completamente alguém que não fosse igual a elas. Assim, Andrew começa um tratamento 

especial para receber órgãos, pele e sangue, até abdicar a imortalidade robótica, pela simulação 

de uma vida humana, tão emocionalmente desenvolvida e biologicamente adaptada ao 

organismo deste, que seu corpo passa a padecer do envelhecimento e, consequentemente, da 

morte. Paralelo a isso, ele luta na justiça para ser reconhecido legalmente como indivíduo.  

Os ciborgues vivem de um lado e do outro da fronteira que separa (ainda) a máquina 

do organismo. Do lado do organismo: seres humanos que se tornam, em variados 

graus, “artificiais”. Do lado da máquina: seres artificiais que não apenas simulam 

características dos humanos, mas que se apresentam melhorados relativamente a esses 

últimos. (SILVA, p.11, 2009).  

 

No caminho contrário aos exemplos anteriormente citados, está o filme norte-americano 

“Robocop”, lançado em 1987, um dos primeiros a abordar de forma assumida a questão do 



40 
 

ciborgue a partir de um humano que recebe tecnologias robóticas. Escrito por Edward Neumeier 

e Michael Miner, e dirigido por Paul Verhoeven, a ficção futurista se passa no que seria a cidade 

de Detroit, desolada por crimes e violência, onde o policial, Alex Murphy, é brutalmente 

metralhado por um grupo de criminosos. À beira da morte, Murphy é submetido a um 

procedimento cirúrgico que substitui boa parte do seu corpo orgânico – alvejado pelos tiros – 

por peças mecânicas adaptadas não só para permitir-lhe sobreviver, mas para transformá-lo 

numa máquina de guerra.  

Robocop é Ciborgue também por causa de suas ambiguidades. De um ponto de vista 

médico, é produto de um experimento tecnocientífico: antes de tudo, a robótica 

funciona como uma prótese que salva a vida de Murphy, de quem não resta grande 

coisa; porém a robótica é, além disso, o procedimento por meio do qual as autoridades 

se apoderam de um organismo e dele se beneficiam de forma abusiva. (HOQUET, p. 

12, 2019). 

 

As transformações as quais o policial Murphy é submetido não se referem apenas a 

mudanças em seu corpo físico e orgânico, elas também alteram sua natureza humana, gerando 

apropriações de controle sobre sua existência. Algo que evidencia isso é uma proposital 

dissolução e redução de suas memórias durante o procedimento de transição. “Não lhe resta 

quase nenhuma lembrança sobre sua vida ou seus amores de antes de sua transformação: o 

policial do futuro não deve se sobrecarregar com essas coisas pesadas e perturbadoras, tais 

como pensamentos e emoções” (HOQUET, p. 14, 2019). Neste caso, a noção de ciborgue 

perpassa um viés mecânico industrial, ou seja, de transformação deste em uma máquina, um 

produto que preste um serviço aos demais humanos, ao social, e que seja submisso ao Estado.  

 

 
Imagem 2 – Frame do filme “RoboCop - O Policial do Futuro”, de 1987 

 



41 
 

O imaginário coletivo referente à criação de robôs também é alimentado por esta lógica 

industrial, em que estes seres maquínicos ocupam uma posição de servidão para com as 

demandas humanas, assim como no caso do androide Andrew, do Homem Bicentenário, que 

tem como função primordial realizar tarefas domésticas que atendam às necessidades da família 

de seu proprietário. No entanto, o “robô como uma mãozinha oferecida para servir à burguesia, 

aparando a grama no domingo ou passando roupa não é a forma última da máquina: é, antes, 

uma prótese humana que se exibe como tal” (HOQUET, p. 54, 2019).  Afinal, a humanidade 

sempre se agarrou às lógicas hierárquicas para justificar a exploração sobre seus próprios pares, 

seja na invenção de discursos de superioridade racial, de gênero, de hereditariedade, de 

religiosidade divina, desprovendo certos povos de “alma”, seja por meio de ações autoritárias, 

violentas e de guerras. Sempre é preciso falsear uma ideia de inferioridade alheia para poder 

subjugar ou escravizar o outro. Ao que parece, com o ciborgue não é diferente.   

RoboCop é um ciborgue por excelência, pois traz em seu âmago não apenas uma lógica 

de servidão e de máquina-humana, como também ilustra diversas outras problemáticas sobre 

corpos cibernéticos e tecnologias computacionais pulsantes nos anos oitenta que, agora, 

ganham novos desdobramentos com os avanços das tecnologias digitais.  

Porque seremos ciborgues não apenas no sentido superficial de combinar carne e fios, 

mas no sentido mais profundo de sermos uma simbiose humanos-tecnológicos: 

sistemas de pensamento e raciocínio cujas mentes e eus estão espalhados pelo cérebro 

biológico e circuitos não biológicos. (CLARK, p.03, 2003)21. 

 

O conceito do transumano, proposto aqui, se aproxima em muitos sentidos ao do 

ciborgue, porém não se trata, exatamente, de dois sinônimos. São conceitos que dialogam e se 

complementam, que proporcionam novas ferramentas de linguagem para abordar este tema 

pulsante pelas emergências tecnológicas. Isso porque, ambos fazem o papel de romper com 

dualismos tradicionais como humano/máquina, corpo/tecnologia, natural/artificial, os 

convertendo em termos únicos, mas com significados que abrangem uma pluralidade e 

diversidade maior.  

Todo transumano, em certo nível, é um ciborgue, mas nem todo o ciborgue é um 

transumano. Enquanto o ciborgue pode se referir às máquinas que simulam aparência humana, 

o transumano se refere exclusivamente aos processos ontológicos pensados a partir das 

experiências e transformações humanas com as suas tecnologias.    

 
21 Formatado: Inglês (Estados Unidos) -“For we shall be cyborgs not in the merely superficial sense of combining 

flesh and wires but in the more profound sense of being human-technology symbionts: thinking and reasoning 

systems whose minds and selves are spread across biological brain and nonbiological circuitry”.  



42 
 

A constituição do transumano, transborda as noções de ciborgue para muito além, 

incorporando outras possibilidades e sistemas. A produção cinematográfica também já nos deu 

diversos exemplos possíveis de variações do que pode ser entendido enquanto transumano, 

desbravando outros mares que ultrapassam cenários analógicos, de materialidades palpáveis, 

propondo realidades virtuais vinculadas às tecnologias digitais.  

Um dos exemplos mais icônicos é a trilogia, Matrix, criada e dirigida pelas irmãs Lana 

e Lilly Wachowski. A narrativa se baseia num futuro distópico em que a inteligência artificial 

e as máquinas superaram os humanos e escravizaram seus corpos para usá-los como fonte 

energética, aprisionando suas mentes em um mundo fictício, construído artificialmente em 

sistemas de códigos computacionais: a Matrix.  

As simulações programadas no cérebro dos corpos plugados na Matrix, produzem 

sensações absolutamente reais, na qual os habitantes podem sentir gosto, cheiro, texturas, toque, 

sentir sono, disposição, assim como todas as emoções humanas: alegrias, angústias, medo, 

euforia, etc. Este mundo simularia a vida tal qual a realidade dos anos de 1990 nos Estados 

Unidos, com os mesmos hábitos, dinâmicas e níveis de complexidade.  

 

 

 
Imagem 3 – Frame do filme Matrix. Foto: Warner Bros./Divulgação 

 

 

 

A trama acompanha o esforço de alguns poucos personagens que escapam desta prisão 

e lutam por uma vida de mente “livre”, no que restou de um mundo “real” e em ruínas. Lançado 

em 1999, o primeiro filme revolucionou as discussões futuristas, em muitos âmbitos, ao 

vislumbrar um cenário em que as mentes pudessem experimentar um tipo de vida desvinculadas 

ao corpo orgânico de uma forma altamente complexa, levando em consideração as tendências 

tecnológicas que despontavam na entrada do século XXI.  Matrix abriu portas para discussões 

filosóficas profundas e ramificadas, sobre a capacidade das tecnologias de simulação, sobre as 



43 
 

definições de realidade, sobre o que exprime a experiência da vida humana, entre outras 

correlações com o tema. 

A trilogia foi inspiração para muitas outras ficções subsequentes que apostam em 

abordagens similares, como a possibilidade de pensar a existência humana desvinculando a 

mente do restante do corpo orgânico, apresentada na série Years and Years. Quando a jovem 

Bethany deseja se tornar transumana, ela opta por uma vida processada em sistemas de 

computador, com estímulos e sensações simuladas artificialmente. Entretanto, há algumas 

diferenças fundamentais entre as duas ficções. A existência no digital sugerida na série é 

diferente do que a Matrix, na qual as mentes humanas são conectadas a uma realidade ilusória, 

enquanto o corpo biológico é mantido em inércia.  

No transumano, de Years and Years, a proposta é que as pessoas possam transpor a 

integralidade da sua consciência, com todas as sinapses, memórias, emoções e noções de si, 

para outro suporte. Ao se ligar a esse sistema, as pessoas poderiam seguir “vivendo”, 

desvinculadas de seus corpos biológicos, transportando suas mentes para algum tipo de 

materialidade externa, cibernética e digital.  

O desejo de Bethany de se tornar transumana rompe radicalmente a compreensão atual 

do que é ser e estar vivo, ao mesmo tempo que traz para discussão as aproximações da 

personagem com todo um modo de vida que vem sendo operado ao longo das últimas décadas.  

Nossas mentes ainda não foram realocadas à nuvem, mas parte do conteúdo que usamos 

e registramos nossas memórias já estão lá. Nossas necessidades fisiológicas ainda se dão no 

corpo físico, mas já criamos relações e hábitos exclusivos do ambiente digital.  É nesse sentido 

que Bethany aponta como um índice do que possa vir a emergir das dinâmicas do mundo que 

estamos cocriando, pois, seus conflitos tencionam alguns processos experimentados na relação 

do corpo com as interfaces digitais e nas diversas afecções que envolvem esta relação.  

Paralelamente aos mundos da ficção, viemos criando, descobrindo e experimentando 

uma gama diversa de tecnologias que ganham proporções nunca vistas antes. O lançamento e a 

adesão às novas tecnologias têm sido tão acelerados que o tempo de assimilação e entendimento 

filosófico sobre seus efeitos, está suprimido.  

Todo equipamento, ferramenta, sistema ou atividade cognitiva que aderimos, nos afeta 

de alguma maneira e, no final desta interação, já não somos mais os mesmos. Novos sentidos e 

significados emergem destes processos e, por mais que isso ocorra há muito tempo – desde as 

primeiras ferramentas produzidas pelo homem –, ainda assim, são imensuráveis as 

consequências que estas experiências podem produzir.    



44 
 

Dentre as tantas problemáticas envolvendo as tecnologias emergentes, uma das que 

pode ser mais difícil de responder é sobre o que isso atravessa na compreensão do que é o ser 

humano, pois afinal “o artificial descaracteriza a natureza do humano? Natural e artificial não 

são tensões de um mesmo e único processo do devir ontológico? Pode algo artificial se tornar 

autônomo e mudar seu rumo?” (ZOBOLI, et al, p.10, 2018). Estas questões já não se limitam 

ao âmbito das teorias científicas, filosóficas ou da ficção, elas estão batendo à porta, produzindo 

demandas que, a depender da forma como forem atendidas, podem gerar diferentes 

desdobramentos para um futuro próximo no que tange aos modos de vida da humanidade e sua 

própria existência.     

Em 2021, uma cirurgia de implantes cerebrais eletrônicos, realizada pela neurocirurgiã 

Jocelyn Bloch, professora da Universidade de Lausanne (Suíça), possibilitou que um homem 

paraplégico voltasse a andar22. O holandês, Gert-Jan Oskam, perdeu o movimento das pernas 

em decorrência de uma lesão na medula espinhal, causada por um acidente de bicicleta, aos 28 

anos de idade. Passados 12 anos, o paciente recebeu implantes eletrônicos sem fio, acoplados 

na sua cabeça, que transmitem seus pensamentos para suas pernas e pés por meio de um segundo 

equipamento, implantado na sua coluna. A partir de um capacete com dois sensores conectados 

aos implantes, um algoritmo – especialmente criado pelo projeto suíço para este fim –, traduz 

os sinais em instruções e os transmitem para os músculos das pernas e pés.  Embora ainda esteja 

em estágio experimental, o sistema foi considerado muito promissor. 

Inúmeros são os exemplos disponíveis que demonstram o quanto as tecnologias 

emergentes estão atravessando a vida humana. Os produtos de ficção certamente contribuíram 

significativamente para a construção de um imaginário sobre os caminhos futuristas que as 

tecnologias poderiam trilhar. Imaginário este, cujos efeitos vão para além das fabulações, 

criando consequências sociais, morais e políticas.  

As tecnologias de fato já anunciadas, criadas e distribuídas no mercado, também 

atravessam esse imaginário, mas de uma forma ainda mais especulatória, a partir dos indícios e 

das experiências por elas efetivadas. No entanto, o que interessa à compreensão do transumano 

não está, necessariamente, atrelado a uma discussão futurista, mas a toda uma concepção 

eminente, que já vem sendo experimentada, cujos efeitos têm gradativamente produzido o que 

estamos chamando de transumano. Resgatar a ideia do ciborgue e seus atravessamentos 

conceituais, assim como relembrar clássicos do cinema, nos ajuda a entender por quais terrenos 

 
22 Com informações de: https://www.bbc.com/portuguese/articles/c720p0z8xyno 



45 
 

se dão os assentamentos dos processos transumanos e, assim, construir uma compreensão sobre 

o próprio conceito.      

 

 

 

  



46 
 

CAPÍTULO 2 

 

TECNOLOGIAS DA VIDA MOLECULAR 

 

 

Atualmente, no nível molecular é que a vida humana é compreendida, 

no nível molecular é que seus processos podem ser anatomizados, e no 

nível molecular é que a vida agora pode ser manipulada. Nesse nível, 

parece, nada existe de místico ou de incompreensível acerca de nossa 

vitalidade – quaisquer coisas e todas as coisas parecem, em princípio, 

ser inteligíveis e, consequentemente, abertas a intervenções calculadas 

a serviço de nossos desejos acerca dos tipos de pessoas que nós mesmo 

e nossos filhos queremos ser. 

  

 Nikolas Rose23 

 

 

 

  

 
23 In: A política da própria vida: biomedicina, poder e subjetividade no Século XXI, página 17, 2011. 



47 
 

2.1 A vida no nível molecular  

 

As descobertas científicas sobre os elementos químicos e orgânicos que compõem a 

vida, aliados à emergência de outras tecnologias, certamente têm afetado mais radicalmente 

nossa noção sobre o corpo, o que também provoca questionamentos sobre as compreensões 

ontológicas, propondo um caminho, possivelmente, menos essencialista e mais plural.  

No início do século XIX, a Teoria Atômica de Dalton24 foi apresentada estruturando 

importantes diretrizes que operam sob a química moderna, como os conceitos de elementos, 

substâncias e moléculas. Embora alguns cientistas da Grécia Antiga já tivessem falado sobre 

átomos séculos antes, somente com a Teoria Atômica é que foi possível condensar princípios 

químicos fundamentais como o de que os átomos são partículas reais de matéria, descontínuas 

e indivisíveis, e de que as moléculas seriam a menor parte de uma substância. Estas descobertas 

influenciaram novos entendimentos sobrepostos a preceitos da ciência moderna, que tem uma 

inclinação a pensar vida por uma perspectiva estruturalista, tratando o corpo de forma rígida, 

dura ou molar. Por muitos anos, as ciências biológicas pensavam o corpo somente por sua 

estrutura visível: membros, órgãos, pele, ossos, etc.   

Esse é o corpo visível, tangível, tal como delineado na tela do cinema ou TV, em 

propagandas de produtos para a saúde e para a beleza, e semelhantes. Nesse corpo 

molar é que interferimos e buscamos aperfeiçoá-lo mediante dieta, exercício, 

tatuagem e cirurgia plástica. E, efetivamente, esse era o corpo – o corpo como um 

todo sistêmico – que era o foco da medicina clínica tal como assumimos ao longo do 

século XIX [...]. Contudo, hoje, a biomedicina visualiza a vida em outro nível – nível 

molecular. (ROSE, p.26, 2001). 

A investigação sobre a existência de microrganismos, embora tenha indícios datados ao 

longo de vários momentos da história da humanidade, só ganhou maior atenção e consistência 

científica no século XIX, não apenas com a Teoria Atômica, mas também com as pesquisas de 

Louis Pasteur25 e de outros cientistas que se debruçaram para explicar a existência de vírus, 

bactérias e protozoários, entendendo que estes microrganismos compõem ecossistemas que 

habitamos e nos habitam também.  

 Nesta mesma época, é estabelecida a Teoria Celular,26 que define as células como 

unidades fundamentais da estrutura do organismo, concluindo, assim, que todos os seres vivos 

seriam compostos por uma ou mais células.   

 
24 O químico, meteorologista e físico britânico, John Dalton (1766 1844) desenvolveu uma profunda pesquisa para 

defender a teoria de que a matéria é feita de pequenas partículas, os átomos e que estes se organizam em moléculas. 
25 Cientista francês, responsável por importantes descobertas da química e da medicina. 
26 Apresentada, em 1839, por dois cientistas alemães, o botânico Matthias Schleiden e o médico, Theodor 

Schwann. 



48 
 

Um século mais tarde, em 1952, a química britânica, Rosalind Franklin conseguiu 

produzir a célebre “Fotografia 51”, a primeira imagem que possibilitou a identificação da 

estrutura cruzada de um DNA (deoxyribonucleic acid, em Inglês), que revolucionou os 

conhecimentos sobre a composição genética humana. A imagem de cerca de 10x10 centímetros 

foi fotografada por Franklin juntamente com o seu supervisionado, o estudante Raymond 

Gosling, após vários testes e cerca de cem horas de exposição. Entretanto, a cientista não pode 

celebrar os méritos da histórica descoberta, devido a sua morte precoce, seis anos depois, aos 

37 anos de idade. Somente em 1962 é que a descoberta foi premiada com um Nobel de 

Medicina, destinado a três cientistas: o geneticista americano James Watson e os físicos 

britânicos Francis Crick e Maurice Wilkins, que, observando os aspectos da Fotografia 51, 

desenvolveram o modelo químico da molécula do DNA.  

A imagem foi como o ponto de partida para uma releitura dos seres vivos, da qual 

surgiram inúmeras pesquisas, como o Projeto Genoma Humano, de 1990, que pretendia fazer 

o mapeamento genético dos pares de bases dos 23 cromossomos que compõem o DNA humano, 

tendo seus resultados parciais e oficiais anunciados em 2003, com mais de 85% do mapeamento 

identificado, e totalmente concluído em 2022. O projeto foi financiado pelo Governo Norte 

Americano, envolvendo vinte universidades e centros de pesquisa espalhados pelos Estados 

Unidos, Reino Unido, Japão, França, Alemanha e China.  

 

 

 
Imagem 4 – Reprodução da “Fotografia 51” produzida por Rosalind Franklin27 

 

 

 

 
27 A imagem de difração de raio-x, tirada em 1952 por Rosalind Franklin e seu supervisionado, o estudante de 

Phd, Raymond Gosling.  



49 
 

No momento em que a ciência começou a desbravar o corpo em subpartículas bem 

menores, microscópicas, invisíveis a olho nu, é que a vida pôde ser entendida por essa nova 

perspectiva, da qual Rose (2001) fala: em um nível molecular. A descoberta de células, átomos, 

moléculas e DNA, possibilitou uma forma inédita de leitura sobre o corpo, em que o organismo 

passa a ser visto como sistema, informação ou códigos decifráveis. Rose (2001) é um dos 

autores que fala desta transição em que as pessoas começam a deixar de perceber o corpo 

somente a partir da sua estrutura física molar, ou seja, membros, pele, ossos, órgãos, etc. e 

coloca em questão algumas consequências que esta nova leitura pode gerar.  

O mapeamento do DNA humano e demais elementos que envolvem as pesquisas sobre 

genética se equivalem à descoberta das Américas, no sentido de romper fronteiras nunca antes 

desbravadas, territórios inexplorados, amplos e promissores, sobre os quais se pode até 

construir uma noção e imaginar possibilidades, mas é impossível saber com certeza o que deles 

irá se desdobrar. Um portal que ultrapassa antigas limitações, tão relevante para a compreensão 

da vida e da existência humana, que é capaz de alterá-las.   

A “conclusão do mapeamento do genoma humano, no final do século passado e no início 

deste século, permitiu o surgimento de técnicas revolucionárias de modificação do genoma do 

ser humano, a chamada edição de genes” (SGANZERLA & PESSINI, p.528, 2020). Em outras 

palavras, essa tecnologia representa uma ferramenta poderosa, capaz de gerar diversas 

consequências ligadas ao campo da engenharia genética, com a manipulação do DNA.  

Em certa instância, a transição de paradigmas promovida pelas descobertas moleculares 

da biociência, se assemelha a um processo que compõe a evolução dos dispositivos 

tecnológicos. Primeiro porque estas descobertas da biociência são uma forma de tecnologia, um 

saber tecnológico sobre corpo orgânico. Entretanto, não é só nesse sentido. As tecnologias 

mecânicas, sistêmicas, etc. também seguiram uma trajetória que passa de uma dimensão molar, 

rígida, para uma dimensão molecular, maleável, em que a exploração de tecnologias no âmbito 

do micro ganha cada vez mais notoriedade. Seja pelos dispositivos digitais, algoritmos, Big 

Data, Inteligência Artificial, como também com a evolução de chips e outras nanotecnologias, 

a transição do século XX para o XIX trouxe ferramentas e sistemas que têm reconfigurado 

radicalmente as dinâmicas sociais e os modos de vida.  

Inicialmente a tecnologia mecânica era voltada para ferramentas rudimentares, 

construídas de forma artesanal para uso individual. No decorrer da história, esse formato 

caminhou para uma produção comercializável, surgindo máquinas duras, grandes e mais 

complexas, o que culminou na Revolução Industrial. Na primeira fase da industrialização, que 



50 
 

vai de 1760 a 1860, os principais recursos materiais utilizados foram o ferro, o carvão, o tear 

mecânico e a máquina à vapor. Já a segunda fase do processo, entre 1860 e 1900, foi marcada 

pela utilização do aço, da energia elétrica e de produtos químicos. Nesse período, o modelo 

Fordista28 ganhou força e forma, atendendo as perspectivas modernas que buscavam, por meio 

da tecnologia, uma produção em série e de grande escala.  

Os desdobramentos desta evolução nos levaram às criações e aos saberes que vigoram 

sob os modos de vida contemporâneo, baseados nas tecnologias atuais, que compõem toda a 

gama de ferramentas digitais e sistemas inteligentes. Isso não significa que as antigas 

ferramentas caíram em desuso, assim como não significa que o corpo deixou de ser considerado 

pelo seu viés molar. Entretanto, com a tecnologia a nível molecular e digital, algumas fronteiras 

começam a ser superadas e, na medida em que as ferramentas não são mais somente analógicas, 

as possibilidades de intervenções sobre o corpo alcançam níveis muito mais profundos.  

Paralelamente, a transposição das dinâmicas sociais para os dispositivos digitais vem 

criando condicionamentos cognitivos e emocionais nas nossas vidas. O uso dos smartphones, 

por exemplo, revolucionou significativamente – e numa velocidade impressionante –, a forma 

como incorporamos as dinâmicas oferecidas por estes equipamentos, alterando hábitos, 

comportamentos, relações sociais, assim como os nossos corpos.  

Essa “Revolução Tecnológica”, rápida e contagiosa, assim como tudo que 

experimentamos, afeta nossos corpos. A vida alcançou níveis moleculares no campo biológico, 

no campo tecnológico, e consequentemente no campo social e filosófico também.  

Por meio da ideia de linhas de força, Deleuze e Guattari (2012a) utilizam as noções de 

molar e molecular para pensar as relações humanas, acontecimentos e devires, considerando 

que há níveis múltiplos de rigidez e maleabilidade nesses agenciamentos.  Nesse sentido, a vida 

enquanto teia rizomática é entendida pela impermanência, pois tudo está constantemente se 

territorializando e desterritorializado, permeando entre linhas. Segundo os autores, 

há pelo menos três delas: de segmentaridade dura e bem talhada, de segmentação 

molecular e em seguida a linha abstrata, a linha de fuga, não menos mortal, não menos 

viva. Na primeira há muitas falas e conversações, questões ou respostas, intermináveis 

explicações, esclarecimentos; a segunda é feita de silêncios, de alusões, de 

subentendidos rápidos, que se oferecem à interpretação. Mas se a terceira fulgura, se 

a linha de fuga é como um trem em marcha, é porque nela se salta linearmente, pode-

se enfim falar aí “literalmente”, de qualquer coisa, talo de erva, catástrofe ou sensação, 

em uma aceitação tranquila do que acontece em que nada pode mais valer por outra 

 
28 Modelo de produção criado em 1913 pelo empresário norte americano, Henry Ford, fundador da empresa 

automobilística Ford Motor.  



51 
 

coisa. Entretanto, as três linhas não param de se misturar. (DELEUZE & GUATTARI, 

p.77, 2012a). 

 

Entre as metáforas conceituais que Deleuze e Guattari criam para pensar o mundo, o 

plano das formas é o que se refere a algo passivo de ser classificado e segmentado. São 

convenções sociais e morais, práticas culturais, que produzem subjetividades amarradas e 

classificáveis. Essas noções, estratificam a sociedade, criando campos de dualidade em que uma 

se opõe e se sobrepõe à existência da outra. O plano das formas é constituído por linhas molares, 

que se associam a estruturas moldáveis, linhas duras, que territorializam e classificam o ser. O 

molar permeia a perspectiva da essência pura, da boa forma e de uma rigidez sobre o 

entendimento humano, produzindo o indivíduo e o sujeito. 

Existe aí, como para cada um de nós, uma linha de segmentaridade dura em que tudo 

parece contável e previsto, o início e o fim de um segmento, a passagem de um 

segmento a outro. Nossa vida é feita assim: não apenas os grandes conjuntos molares 

(Estados, instituições, classes), mas as pessoas como elementos de um conjunto, os 

sentimentos como relacionamentos entre pessoas são segmentarizados, de um modo 

que não é feito para perturbar nem para dispersar, mas ao contrário para garantir e 

controlar a identidade de cada instância, incluindo-se aí a identidade pessoal. 

(DELEUZE & GUATTARI, p.73, 2012a). 

 

São as linhas molares que constituem as noções de identidade como uma forma de 

pensar a cultura por uma perspectiva estagnada e de conservação do igual, do idem, buscando 

identificar as pessoas de um determinado grupo por características fixas, as quais s precisam 

estar adequadas, ignorando a variabilidade de outros processos identitários que possam compor 

as pessoas.  

Em contrapartida, se a substância deixa de ser o modelo do ser, é possível conceber a 

relação como não-identidade do ser relativamente a si mesmo, como inclusão no ser 

de uma realidade que não é apenas idêntica a ele, de maneira que o ser enquanto ser, 

antes de qualquer individuação, pode ser apreendido como mais que unidade e mais 

que identidade. (SIMONDON, p.28, 2020). 

 

As linhas molares também produzem e reforçam os dualismos dicotômicos que 

performam dentro desta lógica da reprodução de formas rígidas, estruturas categóricas que tem 

como função enquadrar e classificar as sociedades e as subjetividades em tipos. Um exemplo 

universal é a ideia de gênero, que opõe homem e mulher como duas únicas categorias possíveis, 

num esforço contínuo de ajustar todas as pessoas em uma delas, impossibilitando, ou tentando 

apagar, outras tantas formas de existência.  

[...] nossos segmentos se afinam, se conjugam. Conjugalidade. Todo um jogo de 

territórios bem determinados, planejados. Tem-se um porvir, não um devir. Eis uma 

primeira linha de vida, linha de segmentaridade dura ou molar; de forma alguma é 

uma linha de morte, já que ocupa e atravessa nossa vida, e finalmente parecerá sempre 

triunfar. (DELEUZE & GUATTARI, p.73, 2012a).  

 



52 
 

Entretanto, há outros tipos de planos e linhas. O plano das forças comporta as linhas 

moleculares, que desenham um ambiente mais heterogêneo, considerando as multiplicidades, 

as singularidades, concebendo a existência de formas rizomáticas. Nessas linhas, formadas por 

partículas muito menores que se relacionam e se ligam, as materialidades são maleáveis e mais 

flexíveis. Troca-se a estátua de mármore pela a escultura de areia composta por milhares de 

grãos, que podem ser realocados a qualquer tempo, que não se mantém fixo variando em formas 

diversas e imprevisíveis. A escultura de areia dificilmente é aprisionada, pois ela pode se 

desfazer e refazer com mais facilidade, assim como um cardume de peixes que, visto de longe, 

forma um corpo único, mas no momento em que está sendo caçado, se dispersa. Molecularizar 

significa, antes de tudo, desterritorializar linhas duras.  

Essa linha molecular mais maleável, não menos inquietante, muito mais inquietante, 

não é simplesmente interior ou pessoal: ela também põe todas as coisas em jogo, mas 

em uma outra escala e sob outras formas, com segmentações de outra natureza, 

rizomáticas ao invés de arborescentes. Uma micropolítica. (DELEUZE & 

GUATTARI, p.78, 2012). 

 

Da mesma maneira que a biociência molecular entende os organismos pelas suas 

micropartículas, as linhas moleculares também se referem a uma compreensão de uma 

multiplicidade de partículas, de camadas ou níveis. No entanto, essa segmentação fractal, em 

escalas cada vez mais micro, não se atrela à algum tipo de subtração, nem perda, não é algo 

menos. Ao contrário da subtração, a divisão aumenta a quantidade. Para uma criança, receber 

dez moedas de dez centavos, pode ser muito mais interessante do que receber uma única moeda 

de um real. Isso porque, não importa o valor do total em unidade e, sim, as possibilidades de 

manipulação e combinações que essa maior quantidade de unidades viabiliza. Trata-se de trocar 

unidades rígidas por grandes quantias de pequenas unidades, de produzir corpos, materialidades 

ou territórios, mais maleáveis e, por consequência, mais diversos. Quanto mais molecularizado, 

mais múltiplo, mais rico em combinações, em possibilidades, em diversidade, e o diverso 

fortalece a singularidade dos seres. Temos aí, 

[..] uma linha muito diferente da precedente, uma linha de segmentação maleável ou 

molecular, onde os segmentos são como quanta de desterritorialização. É nessa linha 

que se define um presente cuja própria forma é a de um algo que aconteceu, já passado, 

por mais próximo que se esteja dele, já que a matéria inapreensível desse algo está 

inteiramente molecularizada, em velocidades que ultrapassam os limiares ordinários 

de percepção. Entretanto, não se dirá que ela seja necessariamente melhor. 

(DELEUZE & GUATTARI, p.75, 2012a). 

 

Tampouco se dirá que as linhas moleculares possam reduzir o controle sobre os corpos, 

mas certamente há uma mudança de paradigma entre os dois tipos de linhas. As linhas 

maleáveis abrigam diferentes modos de existir, extrapolando aos moldes produzidos nas linhas 

duras. “É certo que as duas linhas não param de interferir, de reagir uma sobre a outra, e de 



53 
 

introduzir cada uma na outra uma corrente de maleabilidade ou mesmo um ponto de rigidez” 

(DELEUZE & GUATTARI, p.75, 2012a). Entretanto, as linhas maleáveis, assim como os 

tecidos que contém alguma elasticidade, são mais flexíveis e permitem adaptações e variações 

nas formas. Nas linhas moleculares, há espaço para misturas e para as indefinições. Elas, por 

exemplo, desestabilizam as questões de gênero, não exatamente negando a possibilidade das 

categorias homem e mulher, mas abrindo a possibilidade para a existência de tantos outros trans, 

transgêneros e também transumanos.  

Sim, os transumanos ocupam as linhas maleáveis, mas nunca somente elas, pois os 

corpos estão sempre transitando e escorrendo pelas duas linhas, e também por uma terceira. Há 

ainda uma terceira linha. A linha de fuga é incapturável, imprevisível, caos. Um rompimento 

abrupto, no entanto contínuo. A linha de fuga é ruptura e escape. Escape das linhas duras, 

também das linhas maleáveis, um escape do outro e até de si mesmo. Um escape do óbvio, mas 

não racional ou intencional, um escape em devir.  

Eis que, na ruptura, não apenas a matéria do passado se volatizou, mas a forma do que 

aconteceu, de algo imperceptível que se passou em uma matéria volátil, nem mais 

existe. Nós mesmos nos tornamos imperceptíveis e clandestinos em uma viagem 

imóvel. Nada mais pode acontecer nem mesmo ter acontecido. Ninguém mais pode 

nada por mim nem contra mim. Meus territórios estão fora de alcance, e não porque 

sejam imaginários; ao contrário, porque eu os estou traçando. (DELEUZE & 

GUATTARI, p.79, 2012a). 

 

As linhas de fuga só funcionam em devir, porque se tratam de processos indisfarçáveis, 

indissimuláveis, imprevisíveis e inesperados. Pelas linhas de fuga “entramos em devires-

animais, devires-moleculares, enfim em devires imperceptíveis” (DELEUZE & GUATTARI, 

p.79, 2012a) e, por isso, nelas é mais difícil sermos capturados. Porque o controle requer sempre 

algum tipo de prerrogativa, algum nível de previsibilidade e parâmetro. A linha de fuga é a 

brecha do escape, o ponto cego da vigília, aquele que não pôde ser previsto. Entretanto, não 

significa, necessariamente, que se trata de um acontecimento mirabolante ou complexo, às 

vezes, elas se dão nos processos mais simples e sutis. São linhas que estão por todas as partes 

e em parte alguma, pois quando se fazem, já estão desfeitas e quando desfeitas, estão a se fazer, 

abstratas, mas não segmentares.          

Linhas molares, moleculares e de fuga: às vezes permeamos mais em um tipo do que 

em outro, mas nunca numa permanência, pois a cada relação, a cada encontro, em cada 

contexto, estamos sendo algo diferente, outros eus. Todas as linhas agem na duração, pois sua 

intensidade independe de quantia ou tempo. “E constantemente as linhas se cruzam, se 

superpõem por um instante, se seguem por um certo tempo” (DELEUZE & GUATTARI, p.84, 

2012a). A inconstância, a impermanência ou a duração nos fazem transitar entre as linhas.  



54 
 

Indivíduos ou grupos, somos atravessados por linhas, meridianos, geodésicas, 

trópicos, fusos, que não seguem o mesmo ritmo e não têm a mesma natureza. São 

linhas que nos compõem, diríamos três espécies de linhas. Ou, antes, conjuntos de 

linhas, pois cada espécie é múltipla. Podemos nos interessar por uma dessas linhas 

mais do que pelas outras, e talvez, com efeito, haja uma que seja, não determinante, 

mas que importe mais do que as outras... se estiver presente. Pois, de todas essas 

linhas, algumas nos são impostas de fora, pelo menos em parte. Outras nascem um 

pouco por acaso, de um nada, nunca se saberá por quê. Outras devem ser inventadas, 

traçadas, sem nenhum modelo nem acaso: devemos inventar nossas linhas de fuga se 

somos capazes disso, e só podemos inventá-las traçando-as efetivamente, na vida. As 

linhas de fuga — não será isso o mais difícil? Certos grupos, certas pessoas não as 

têm e não as terão jamais. (DELEUZE & GUATTARI, p.83, 2012a). 

 

Por não seguirem moldes e serem escapes e rupturas inesperadas, as linhas de fugas 

precisam ser criadas, inventadas, experienciadas, vividas. É preciso um quê de coragem, para 

produzi-las, pois tudo aquilo que foge ao modelo costuma permear o campo do risco. É preciso 

arriscar um salto para se chegar à linha de fuga. Abandonar a sensação de segurança e 

estabilidade que as linhas duras prometem, por meio dos modelos, do que já foi testado ou pode 

ser previsto. Por isso, talvez sejam vistas como as mais difíceis. Contudo, em alguns casos, a 

linha de fuga se produz no acaso, sem necessariamente ser intencionada, ou mesmo quista.  

Ainda assim, são os corpos abertos e entregues os mais propícios a experimentá-las.   

 As linhas de forças traduzem, em metáfora filosófica, uma leitura da vida na perspectiva 

molar, molecular e de fuga que, em certa medida, acompanha os percursos das descobertas 

científicas no campo biológico – do corpo físico de unidade molar, ao corpo de partículas, 

molecular – assim como, das criações tecnológicas – de máquinas rígidas aos sistemas digitais.  

Como paralelas, que transitam com fluxos similares, as compreensões do que compõe a vida 

contemporânea abarcaram, de diversas formas, níveis moleculares, pela cronologia das suas 

descobertas e criações, pelos efeitos destas nas dimensões sociais e individuais, e pela tradução 

em pensamento simbólico.  

Seja pelo viés filosófico, pelas criações de dispositivos mecânicos e eletrônicos, ou pelo 

conhecimento científico biológico, estes movimentos têm convergido em direção a uma vida 

molecular. Tudo isso aponta para uma perspectiva nova de pensamento, como também, para 

uma gama possível de transformações radicais ontológicas. A política de vida do século XXI, 

“está preocupada com nossas crescentes capacidades de controlar, administrar, projetar, 

remodelar e modular as próprias capacidades vitais dos seres humanos enquanto criaturas 

viventes” (ROSE, p. 16, 2001).  É nesta composição de cenários que a compreensão de 

existências transumanas ganha ainda mais significados.  

 A intensificação e variação dos processos transumanos evolui proporcionalmente ao 

desenvolvimento de tecnologias e dinâmicas da vida molecular. Isso porque uma se alimenta 



55 
 

da outra. A criação de novas tecnologias, assim como as descobertas em biociência, fazem 

emergir novas experiências transumanas, ao mesmo tempo que estas experiências produzem 

novas subjetividades e incitam novas criações e descobertas. São os agenciamentos mútuos, 

contínuos e instáveis.   



56 
 

2.2. Biotecnologias e seus entraves éticos   
 

 

Os avanços e inovações na área de biotecnologia deslocaram para os processos 

transumanos discussões que antes pareciam inalcançáveis e, por isso, permeavam mais pelas 

narrativas míticas, ficcionais ou utópicas. A imortalidade, ou mais especificamente um 

prolongamento extrapolado da vida humana, é um desses temas, uma ideia antiga, que atravessa 

discursos filosóficos, religiosos, espirituais, mas que só nos últimos anos começou a ganhar 

forma no contexto científico e tecnológico. De fato, ao longo da história da humanidade as 

tecnociências vem reduzindo os índices de mortalidade e, consequentemente, dilatando a 

expectativa média de tempo de vida.  

Dentre estas técnicas utilizadas na área da biomedicina ou biociência, uma importante 

descoberta científica foi a tecnologia das vacinas. O termo foi batizado em 1789 pelo médico 

britânico, Edward Jenner, que buscava uma forma de combater o vírus da varíola, uma das 

doenças que mais causou mortes na história da humanidade. Ao analisar boatos de que pessoas 

que ordenhavam vacas eram imunes à doença, o médico descobriu que, ao serem contagiadas 

com a varíola bovina – que era bem menos agressiva –, estas pessoas criavam um tipo de 

imunidade para com a varíola dos humanos. Contudo, foi só no século XIX que o cientista 

francês, Louis Pasteur, ampliou as pesquisas sobre imunizadores e generalizou o termo 

vacinação, para se referir a todas as injeções criadas contra doenças virais. 

Outra tecnologia das biociências que garantiu a diminuição inestimável de mortes 

prematuras foi a Penicilina, um grupo de antibióticos capaz de conter diversos tipos de bactérias 

e infecções. O medicamento foi determinante para salvar milhares de vidas durante a Segunda 

Guerra Mundial (1939-1945), sem o qual, padeceriam por sequelas de infecções causadas em 

decorrência de ferimentos. Estes fármacos, e outros, produziram efeitos sociais profundos, 

reduzindo os índices de mortalidade e dilatando o tempo médio de vida dos humanos. 

Entretanto, as tecnologias atuais trazem uma perspectiva nunca antes vislumbrada em relação 

a possibilidade de um domínio sobre as condições biológicas e um superaperfeiçoamento 

destas. Essa busca pelo prolongamento da vida, através da ciência e das biotecnologias acontece 

a partir de várias frentes que crescem paralelamente. Uma delas diz respeito aos fármacos, como 

as vacinas, os antibióticos, anestésicos e tantos outros compostos químicos que integram a gama 

de medicamentos disponíveis, até então, para o tratamento das mais diversas doenças. Outro 

caminho se dá por equipamentos e técnicas que viabilizam procedimentos como cirurgias, 

implantes, próteses, radioterapias, entre outros. Há, ainda, a frente da engenharia genética que 



57 
 

pesquisa formas de tratar doenças a partir da manipulação e alterações no DNA, abrindo espaço 

para uma gama enorme de outras questões. 

Nos discursos da tecnociência contemporânea, o “fim da morte” parece extrapolar 

todo o substrato metafórico para apresentar-se como um objetivo explícito: as 

tecnologias da imortalidade estão na mira de várias pesquisas atuais, da inteligência 

artificia à engenharia genética, passando pela criogenia e por toda farmacopeia 

antioxidante.  (SIBILIA, p.50, 2002). 

 

Em junho de 2012, a cientista francesa, Emmanuelle Charpentier, juntamente com a 

americana Jennifer A. Doudna, publicaram na revista científica “Science” – uma das mais 

importantes do mundo –, um artigo inédito explicando a descoberta da técnica de edição 

genética CRISPR, sigla inglesa que, em português, significa “Conjunto de Repetições 

Palindrômicas Curtas Regularmente Espaçadas”29. A pesquisa rendeu às cientistas o Prêmio 

Nobel de Química de 2020, sendo a tecnologia considerada revolucionária para o 

desenvolvimento do futuro da humanidade.  

A descoberta da CRISPR partiu de um estudo sobre o funcionamento do embate entre 

vírus e bactérias. As cientistas observaram que, quando um vírus infectava uma determinada 

bactéria, a mesma ativava um sistema imunológico produzindo uma cópia de parte do material 

genético do vírus, em sua própria cadeia de DNA e, com a ajuda da proteína Cas930, conseguia 

se salvar. A partir desta observação, as cientistas aprenderam como reproduzir a mesma 

dinâmica artificialmente em laboratório. Assim, utilizando a proteína Cas9 como uma espécie 

de “tesoura” e meio de transporte, elas conseguem romper alguns determinados pontos da 

sequência de DNA que se pretende alterar e levar a informação que a substituirá, em formato 

de RNA (ácido ribonucleico)31.      

Com considerável precisão, a aplicação da técnica CRISPR consegue alterar até mesmo 

uma única letra dos elementos que compõem um determinado sequenciamento genético 

formado por adenina (A), com timina (T), e citosina (C), com guanina (G), as chamadas bases 

nitrogenadas, unidades químicas emparelhadas que formam cada porção da dupla hélice do 

DNA. Em equivalência metafórica, a técnica funcionaria da mesma forma que a edição de um 

texto escrito digitalmente, em que é possível escolher um determinado trecho, ou mesmo uma 

única letra, selecionar, recortar e colar outro elemento no mesmo lugar. Desta forma é possível 

entender a dimensão que o domínio desta tecnologia representa, já que as possibilidades de 

 
29 Tradução de “Clustered Regularly Interspaced Short Palindromic Repeats”. 
30 RNA guiado a um DNA de enzima endonucleática associada com o CRISPR do sistema de imunidade. 
31 O RNA é o ácido nucleico responsável pela produção e síntese de proteínas das células do corpo. 



58 
 

aplicações da CRISPR na edição genética são incontáveis, tanto quanto as variações de 

combinações de letras e palavras que se pode usar na escrita de um texto.  

A alteração do DNA humano cria uma zona cinzenta que inquieta a humanidade em 

relação ao seu futuro. De um lado, temos centenas de milhares de pessoas que hoje 

sofrem de doenças de origem genética, que se beneficiariam com as pesquisas e 

aplicação dessa nova técnica do Crispr-Cas9 para a cura destas doenças. Por outro, 

trata-se de um empreendimento altamente arriscado quando ainda não temos um 

conhecimento profundo de como o DNA realmente funciona. Existem muitas 

pesquisas em curso que procuram entender como as diferentes peças do genoma 

humano funcionam juntas. (SGANZERLA & PESSINI, p.533, 2020). 

 

Ao que se sabe, trata-se de uma tecnologia que já torna possível impedir ou sanar – tanto 

em embriões, como em pessoas vivas –, diversos tipos de doenças genéticas, assim como criar 

imunidades, provocar alterações físicas e estéticas. Com a tecnologia CRISPR já é possível 

evitar e reverter doenças como Daltonismo, síndrome de Down, entre outros exemplos. 

Entretanto, nada disso tem sido realmente aplicado na prática até então. Isso porque, existe uma 

série de implicações éticas sobre o tema, que precisariam ser avaliadas e estabelecidas em uma 

prerrogativa consensual pela comunidade científica, pelas sociedades civis, e pelas esferas 

legais. Essas decisões em torno do uso de edição genética serão determinantes para os 

desdobramentos evolutivos da humanidade e de tantos outros seres vivos, já que a CRISPR 

pode ser adaptada a todo e qualquer tipo de sequência de DNA, o que inclui animais e plantas.   

Certamente, trata-se de uma questão muito complexa. Se levarmos em conta apenas 

as questões tecnocientíficas, a imaginação é simplesmente o limite. No entanto, se 

levarmos em consideração o bem-estar humano, a dignidade da pessoa, a 

sobrevivência e o futuro da humanidade, o limite que se impõe a ser honrado como 

um imperativo, é a implementação de valores éticos que direcionem os experimentos 

nessa área científica. (SGANZERLA & PESSINI, p.530, 2020). 

A CRISPR é uma tecnologia que produz experimentações transumanas carregadas de 

temores e riscos sobre uma aplicação inconsequente.  Dentre estes temores, consta a perspectiva 

de que a criação de “humanos transgênicos”, livres de qualquer sujeição a doenças genéticas, 

possa afetar radicalmente os processos de seleção natural da espécie humana, o que alteraria o 

tamanho da população e o tempo médio de vida das pessoas. Isso poderia resultar em um 

superaumento da população mundial e uma possível insuficiência de recursos naturais para 

suportar essa demanda. Outro ponto também é que ainda há muitas dúvidas em relação à técnica 

em si, quanto à possibilidade de gerar efeitos colaterais ou algum tipo de reação maléfica ao 

organismo.  

Para além desses, mais pontos de incertezas e tensão sobre as tecnologias de edição de 

genes diz respeito aos perigos de isto disseminar algo como uma neoeugenia, produzindo polos 



59 
 

de discriminação genética e ampliando os abismos sociais entre os que tem acesso, ou não, a 

esta tecnologia.  

As práticas eugênicas atuais, geralmente camufladas pela promessa de cura ou 

resolução de problemas orgânicos da espécie, mas, muitas vezes, atendendo a 

interesses econômicos e políticos, possuem uma face deletéria, principalmente no que 

diz respeito à afronta aos direitos da personalidade. É também cediço que alterações 

genéticas frequentes podem ocasionar a modificação no genoma humano, o que 

reflexamente propiciará desvios no desenvolvimento natural da espécie e 

desequilíbrio nos diversos sistemas biológicos terrestres. (FRAGA & AGUIAR, p. 

122, 2010). 

Por estes e outros diversos motivos, a comunidade científica mundial tem agido e 

aconselhado moderação para com o uso da tecnologia CRISPR. Assim, as pesquisas 

desenvolvidas com a técnica, até então, têm sido direcionadas a experimentos com plantas e 

algumas espécies de animais, o que já envolve alguns riscos, considerando que qualquer 

alteração em um ecossistema pode desencadear consequências imprevisíveis. Porém, esta 

conduta tem sido violada. Há casos de biohackers32 espalhados por diversos lugares do mundo 

fazendo experimentos em laboratórios domésticos, aplicando autoteste ou testando voluntários.  

Um dos casos mais famosos é o do biofísico norte americano, Josiah Zayner, que ficou 

conhecido desde 2017, ao postar vídeos tutoriais na rede YouTube ensinando como utilizar o 

CRISPR-Cas9, com demonstrações de autoaplicações e aplicações em anfíbios. Identificando-

se como biohacker, Zayner defende uma democratização do acesso à tecnologia de manipulação 

genética afirmando que, ao negar esse benefício à população, os agentes de saúde estariam 

negligenciando a cura e o bem-estar de milhares de enfermos. Seguro de suas convicções, 

Zayner criou a empresa “The Odin” especializada em vender para cidadão comuns, kits de 

experimentação genética contendo elementos químicos usados para aplicar a técnica, além de 

tubos de ensaio e manual de uso. O caso foi parar na justiça do Estado da Califórnia, nos Estados 

Unidos, depois de diversas denúncias da comunidade científica que acusavam o biohacker de 

fazer exercício ilegal da Medicina, para a qual sua formação não lhe dá licença para exercer. A 

história dos experimentos de Josiah Zayner consta, entre outras, na série documental da Netflix 

“Seleção artificial”, lançada em 2019.     

Outro caso também polêmico foi o do geneticista chinês, He Jiankui, que, em novembro 

de 2018, no Congresso Mundial de Edição Genética, realizado em Hong Kong, anunciou ter 

efetuado um procedimento de edição genética em embriões saudáveis. De acordo com o 

 
32 Biohacker é o termo que faz referência a pessoas que misturam experimentos biológicos com a ideologia hacker, 

prática associada a indivíduos que dominam sistemas de alta complexidade, a ponto de serem capazes de invadi-

los e modifica-los, seja por razões de protestos, denúncia, subversão, vaidade, entre outros.  



60 
 

cientista, as gêmeas chinesas, Nana e Lulu, nascidas poucas semanas antes do anúncio, teriam 

sido submetidas ao uso do CRISPR-Cas9 para manipulação do gene CCR5, que serve como 

porta de entrada para o HIV, tornando as bebês imunes ao vírus. O feito gerou críticas vindas 

das mais diversas partes do mundo, inclusive da comunidade científica chinesa, que reuniu 

assinaturas de 122 cientistas repudiando a utilização do CRISPR-Cas9, antes de se ter um 

acordo ético sobre sua aplicação. Além disso, os protocolos que garantem a credibilidade do 

procedimento foram postos em dúvida. He Jiankui afirmou ter consultado outros cientistas 

durante o procedimento, mas não divulgou nenhum nome, assim como não apresentou provas 

técnicas da realização do experimento. Por consequência, ele foi desvinculado da Universidade 

do Sul de Ciência e Tecnologia, onde trabalhava como professor.  

Imediatamente após a divulgação por Jiankui, as principais instituições mundiais de 

ciência e de medicina reagiram fortemente condenando esse feito “científico”, 

chamando a atenção para a urgente necessidade de criar proteções éticas e legais para 

impedir que experimentos não supervisionados como esse se repitam. (SGANZERLA 

& PESSINI, p.530, 2020). 

 

  Ao mesmo tempo em que tecnologias como a CRISPR podem representar avanços 

inestimáveis de qualidade de vida para a humanidade, a exemplo da extinção de vários tipos de 

enfermidades e deficiências, ela também é uma ferramenta que, se usada de forma 

irresponsável, pode gerar não só danos colaterais graves, como comprometer a vida do planeta.  

Uma década após a publicação do artigo de Charpentier e Doudna, entretanto, ainda não 

foram estabelecidos critérios legais e protocolos claros e consistentes sobre a utilização 

CRISPR e de outras técnicas de edição genética, sobretudo em humanos. Uma das questões que 

mais impactam sobre estipular políticas de regulamentação para a aplicação das tecnologias de 

engenharia genética se refere à sua abrangência global. Todos os países precisariam, em certo 

nível, chegar a um consenso geral ou majoritário sob condutas primordiais que serviriam como 

base de norteamento para o uso destas tecnologias. No entanto, é preciso considerar que, por 

ser um tema que atravessa questões de cunho cultural, moral, religioso, social e político, é muito 

complexo encontrar uma convergência que atenda e ampare as diversidades dos povos, ou 

mesmo uma maioria.   

As pesquisas em biotecnologia, por exemplo, não se conformam com a realização de 

meras melhorias cosméticas ou com o adiantamento de próteses para os organismos 

danificados. Não pretendem apenas estender ou ampliar as capacidades do corpo 

humano; elas apontam para bem mais longe: possuem uma “vocação ontológica”, uma 

aspiração transcendentalista que enxerga no instrumental tecnocientífico a 

possibilidade de criar vida. Com suas novíssimas “criações ônticas”, a tecnociência 

contemporânea tem condições de redefinir todas as fronteiras e todas as leis, 

subvertendo a antiga propriedade do orgânico sobre o tecnológico e tratando os seres 

naturais preexistentes como matéria-prima manipulável. Assim, os laboratórios deste 

início de século exibem suas potencialidades demiúrgicas: deles emanam saberes e 



61 
 

aparelhagens capazes de dar à luz novas espécies, envolvendo as mais diversas 

combinações do orgânico e do inorgânico, do natural e do artificial. (SIBILIA, p.48, 

2002). 

 

Não é novidade a existência de divergências e embates em que a ciência e a medicina 

acabam ocupando um lugar de oposição em questões que envolvam valores culturais, morais 

ou religiosos. São vários os exemplos que podem nos dar uma noção de quão conflituoso é este 

cenário. Verificamos isso durante a pandemia da Covid-19, quando uma parte considerável da 

população – em diversos cantos do mundo – se negou a vacinar-se contra o vírus, mesmo este 

tendo provocado milhões de mortes. Também há vários casos de pais que se negam a vacinar 

suas crianças contra doenças tradicionais, muitas das quais já haviam sido controladas, como 

Sarampo, Caxumba, Rubéola, Poliomielite, etc.      

Inúmeros e polêmicos conflitos entre a comunidade médica e religiosos também 

ocorrem em relação à recusa de tratamentos. Um exemplo bastante conhecido é o da religião 

Testemunhas de Jeová, que não permite que seus integrantes sejam submetidos à transfusão de 

sangue, mesmo nos casos em que este procedimento seja determinante para salvar a vida de 

uma pessoa.  

Já no campo da moral, um dos exemplos mais complexos e polêmicos é a questão do 

aborto que, enquanto em alguns países o procedimento é legalizado – comportando todo um 

acompanhamento médico e psicológico para evitar a reincidência –, em outros, é criminalizado 

até mesmo em casos de estupro, de morte prematura detectada, ou ainda, em que a gestação 

esteja colocando a mãe sob risco de morte. Estes e tantos outros exemplos conhecidos ilustram 

uma noção do quanto as tecnologias de edição genética podem provocar divergências e 

polêmicas quando alcançarem maiores proporções de aplicação em humanos. Isso porque, a 

depender de quais determinações forem criadas e estabelecidas, o uso dessas tecnologias poderá 

implicar em alterações das condições biológicas humanas – e da vida no planeta como um todo 

– em níveis profundos de transformação.  

[...] apesar dos esforços e dos apelos, na prática, nenhum mecanismo para assegurar o 

diálogo internacional a respeito da edição genética na linha germinativa, até o 

momento, foi criado; e, embora muitos cientistas estivessem cientes do perigo da 

utilização da técnica, eles também não se empenharam em tomar medidas necessárias 

para impedir a sua efetivação. (SGANZERLA & PESSINI, p.533, 2020). 

 

Se cada nação resolver seguir suas próprias condutas de regras e aplicações das 

tecnologias de manipulação genética, a vida estará sujeita a novos riscos, tanto em relação às 

condições orgânicas, quanto sob a perspectiva das relações de poder.  

Por trás de toda essa admirável discussão de princípios – sejam eles éticos ou morais –, 

há, ainda, outras forças tão ou mais implicantes sobre essas tecnologias: as que envolvem 



62 
 

questões econômicas, de interesses e poder. Inevitavelmente, os processos transumanos, não 

apenas são passíveis de capturas, como também são produtores de mecanismos de controle. 

Estas inovações produzem dispositivos de poder que atuam sob diversas instâncias da vida, 

revertidas em produtos de consumo, em demandas sociais, em indução de condutas e controle. 

Esse é um tema que precisaremos olhar com maior atenção e profundidade e, por isso, será 

retomado mais à frente nessa discussão. Por enquanto, é importante entendermos que a edição 

genética se apresenta como uma das frentes mais visadas entre as promessas de mercado para 

um futuro próximo e que pode elevar os processos transumanos para um nível de radicalidade 

imensurável de transformações ontológicas.  

Não há dúvidas sobre a necessidade de olhar para a temática da bioengenharia com mais 

atenção e urgência. O ideal seria encontrarmos uma maneira de efetivar uma regulamentação 

universal, que contemple culturas tão diversas de uma forma responsável e democrática. É 

preciso que este tema seja discutido e estudado levando em consideração os mais diversos 

âmbitos que ele atravessa, pois já comprovamos que sempre há consequências quando a 

humanidade cria e domina uma tecnologia avançada, sem saber com clareza e responsabilidade 

como irá usá-la.  

Nossa história está farta de exemplos trágicos, resultantes de condutas irresponsáveis, 

utilizando tecnologias, das mais simples às mais sofisticadas. Desde o deslocamento de espécies 

exóticas entre territórios distintos, até explosões de bombas atômicas, nossas interferências 

sempre produzem alterações no fluxo orgânico da vida. Travar debates sobre edições genéticas 

e outras tecnociências contemporâneas – as organizando dentro de pautas e pesquisas teóricas 

das áreas sociais e humanas –, no intuito de elaborar uma conduta regulatória, pode ser 

determinante para nos nortear sobre o que está por vir nos processos transumanos. As demandas 

éticas e regulamentares a respeito do uso de tecnologias, como a CRISPR, precisam estar 

relacionadas ao contexto cultural e condutas sociopolíticas de cada sociedade, pois a 

necessidade que urge     

(...) é determinar uma zona limítrofe entre as práticas meramente terapêuticas ou 

reprodutivas daquelas encetadas com finalidades franca ou insidiosamente eugênicas, 

no sentido de apartar os efeitos que se traduzem em real benefício para a espécie 

humana daqueles que buscam atender a outros interesses. (FRAGA & AGUIAR,  p. 

121, 2010). 

O universo da literatura e do cinema, também, há muito já especulava sobre estes temas 

e suas implicações sociais, tanto que não é possível saber se muitas das tecnologias que 

experimentamos atualmente foram somente previstas pela ficção ou se foram inspiradas por 



63 
 

ela. O que sabemos é que algumas destas tecnologias, imaginadas pela literatura e pelo cinema, 

já fazem parte do nosso cotidiano e outras caminham para serem inauguradas logo à frente.  

Duas décadas antes da descoberta de Rosalind Franklin, sobre a estrutura molecular do 

DNA, Aldous Huxley trouxe em seu “Admirável Mundo Novo”, de 1932, discussões sobre 

reprodução humana manipulada.  O livro é um dos mais aclamados da ficção futurista, sendo 

famoso por levantar questões provocativas sobre um modo de vida que, cada vez mais, se 

mostra plausível. O romance fala sobre uma sociedade organizada a partir de dinâmicas de 

condicionamento que reforçam afetos de prazer e felicidade, disfarçando uma distopia 

engenhosa sobre manipulação e controle dessa população. Nessa sociedade, as pessoas não 

nascem, são produzidas artificialmente através da clonagem, dentro de um controle genético 

em que os corpos são superaperfeiçoados, resistentes e com aparências padronizadas. Os 

humanos deste mundo são elaborados dentro de aspectos que os dividem por castas, em que 

cada uma existe para suprir uma função dentre as demandas e protocolos que assegurem um 

“bom funcionamento” da gestão social.  Assim, a combinação da tecnologia reprodutiva, 

hipnopedia, medicalização e condicionamento mental, garantem a manutenção de um povo 

dócil. Nesse mundo, as pessoas, todas estéreis, são incentivadas a mudar de parceiros sexuais 

constantemente e não estabelecer relações mais íntimas de amizade, o que evita a criação de 

vínculos afetivos mais intensos, considerados um risco para a estabilidade emocional. Pelo 

mesmo motivo, é incentivado o consumo de drogas estimulantes controladas, para que o humor 

e o temperamento sejam estáveis. O mundo de Huxley é habitado por seres disciplinados que 

agem sob um automatismo, vendido e consumido como felicidade.   

No cinema são diversas as obras que abrem brechas para reflexões sobre essa temática. 

O filme “Gattaca: a experiência genética”, produzido em 1997, por Andrew Niccol, é um 

exemplo. Na trama, o protagonista, Vicent, sofre diversas formas de discriminação genética e 

vê suas oportunidades de ascensão social e profissional limitadas pelo fato de ser fruto de 

reprodução sexual natural, numa época em que a maioria das crianças já estaria sendo 

“produzida” por geneticistas em laboratórios.  Nesse contexto, as pessoas não são mais 

contratadas por seus talentos, aptidão ou formação, mas avaliadas por sua estrutura genética, a 

qual definiria os critérios para toda e qualquer atividade social, desde oportunidades de 

empregos até chances de ter um relacionamento afetivo.  

Gattaca é mais um exemplo de ficção que usa de todo um imaginário futurista e 

espetacular como plano de fundo para discutir alguns dos problemas éticos e ontológicos que 

envolvem a imersão da humanidade nestas biotecnologias e na questão de corpos não mais 

procriados, mas produzidos.   



64 
 

Com todas as descobertas e avanços científicos que se alcançaram nas últimas décadas, 

especialmente no campo da biotecnologia e engenharia genética, estas duas ficções seguem 

sendo cada vez mais plausíveis e visionárias. Todas essas ficções futuristas trazem em seus 

contextos, de alguma maneira, problemáticas em que as tecnologias atravessam questões de 

cunho ontológico, sobre o que é ser humano. Na medida em que as tecnologias foram evoluindo, 

também transbordaram ao corpo humano, pelo viés orgânico, pelo viés molecular, pelo viés 

político ou mesmo pela ideia do que é ontológico.  

Alguns acreditavam que o sequenciamento do genoma humano inauguraria uma era 

de manipulação genética com consequências maravilhosas, talvez aterradoras. Unindo 

genomas aos desenvolvimentos na tecnologia reprodutiva, tais como o diagnóstico de 

pré-implantação genética e a clonagem, eles imaginavam um mundo de pessoas 

mecânicas, com qualidades e capacidades fabricadas sob encomenda. Outros criam 

que uma nova geração de psicofármacos cedo nos capacitaria a modelar nossos 

temperamentos, emoções, desejos e inteligência à vontade. Outros ainda sonhavam 

com a conquista da imortalidade, e com um mundo no qual os seres humanos 

estenderiam indefinidamente sua expectativa de vida. (ROSE, p.13, 2001).  

 

Tanto na ficção quanto na ciência ainda há muitas suposições e hipóteses sobre o futuro 

próximo da humanidade que não podem ser respondidas. O que acontece se todas as pessoas 

viverem mais de cem anos?  E de duzentos, ou trezentos anos? O mundo tem a capacidade 

ambiental de sustentar mais esta superpopulação? E estando esta tecnologia disponível, a quem 

ela seria acessível? E se as novas gerações fossem produzidas em laboratórios com super-

habilidades, isso não aumentaria ainda mais drasticamente as desigualdades sociais?  

A meta do atual projeto tecnocientífico não consiste na melhoria das miseráveis 

condições de vida da maioria dos homens: ele é atravessado por um impulso insaciável 

e infinitista, desconhecendo explicitamente os limites que constrangiam o projeto 

científico prometeico. Um impulso cego para o domínio e a apropriação total da 

natureza, tanto exterior quanto interior ao corpo. (SIBILA, p.48, 2002). 
 

São inestimáveis as questões éticas e sociais que podem emergir a partir da evolução e 

difusão destas tecnologias, pois de fato estamos percorrendo caminhos desconhecidos, mundos 

nunca antes explorados, sem planejamento e numa velocidade desmedida, uma corrida 

instigada pelas dinâmicas capitalistas, de controle e poder. É nesse ritmo que pesquisas sobre a 

técnica CRISPR e outras, dentre a gama de ferramentas voltadas à engenharia genética, seguem 

em ascensão. “Após uma fase de latência, novas descobertas sobre o genoma humano e o 

aperfeiçoamento e difusão das práticas de reprodução assistida ofereceram enorme potencial 

instrumental ao pensamento eugênico” (FRAGA & AGUIAR,  p. 124, 2010). Os discursos 

eugenistas sempre se pautaram pela sedutora ideia de oferecer melhorias às condições 

biológicas da espécie humana, com a extinção de doenças, com a ampliação do tempo de vida, 

etc. Entretanto, são também as lógicas eugênicas que sustentam narrativas de hierarquias entre 

raças, usadas para justificar preconceitos e atrocidades, a exemplo do regime nazista alemão 



65 
 

(1933-1945)  que, defendendo a predominância de uma raça considerada “pura e superior”, a 

ariana, protagonizou a perseguição sistemática e o assassinato em massa de milhões de pessoas. 

Estes e outros acontecimentos históricos deveriam nos servir como alerta, para olharmos 

estas tecnologias sem um exacerbado deslumbre, resguardando sempre uma perspectiva crítica, 

atenta às forças e interesses que orbitam nesses contextos. Não se trata de criar juízo de valor 

moral sobre essas tecnologias, defini-las como boas ou más, como meios de salvação ou de 

destruição, mas de entendê-las enquanto ferramentas, cujos efeitos dependem de como serão 

usadas. É preciso estarmos atentos para as possíveis consequências que acompanham as 

promessas redentoras das biotecnologias.  

 

 

  



66 
 

2.3. O corpo informacional  

 

A ideia de um corpo informacional pode ser interpretada por diversos aspectos. Por um 

ponto de vista identitário, o corpo pode ser descrito pelas suas condições dentro de um campo 

molar, determinado por características visíveis e sociais classificáveis, como altura, idade, 

gênero, nacionalidade e outros.  

Do ponto de vista das ciências biológicas – como vimos anteriormente – o corpo pode 

ser traduzido enquanto informação pela leitura das suas condições orgânicas, como por 

exemplo, pelo tipo sanguíneo, por exames que determinem o estado físico do corpo ou pela sua 

composição genética.  

Já pela perspectiva das tecnologias digitais, essa leitura se constitui na medida em que 

as ações do corpo são convertidas em dados, seja pela construção de uma autoimagem, uma 

persona digital, ou pelo mapeamento e armazenamento das informações que compõem seus 

hábitos, comportamentos e dinâmicas produzidas nos espaços digitais. Todos esses dados, 

contribuem na constituição da ideia do self 33, termo que tem produzido novos sentidos no 

cotidiano contemporâneo.  

Contudo, é preciso lembrar que essas leituras informacionais – identitária, biológica e 

digital – não se dão, necessariamente, separadas. Elas podem ser intercaladas, atravessadas 

umas pelas outras, correlacionadas, mescladas e, provavelmente, assim será cada vez mais. Os 

smartwatch34, por exemplo, contém registro de contagem de passos, monitoramento de sono e 

o sensor de frequência cardíaca, entre outras funções que capturam sensações do corpo humano, 

e as convertem em informações digitais.  Outro exemplo são os sensores de diabetes, 

mecanismos plugados ao corpo que monitoram o índice de glicose do paciente de minuto a 

minuto, transferindo essas informações para um leitor digital.  

Estas tecnologias convertem ações orgânicas em informações, em dados digitais, 

construindo diversas camadas do que constitui o self, ou seja, um perfil detalhado de 

determinado setor que compõem os modos de existência de uma pessoa. Tratam-se de barreiras 

cada vez mais maleáveis, penetráveis e dissolutas na leitura e registro da dimensão do que pode 

ser entendido como corpo informação.  

Assim como a informação, nossas vidas podem ser inscritas, lidas, interpretadas, podem 

ser segmentadas, revertidas em dados, e dados podem ser cruzados, analisados e revertidos em 

 
33 Expressão em inglês usada para fazer referência à representação de si no ambiente digital. 
34 O smartwatch ou relógio inteligente, em português, é um dispositivo usado no pulso, que oferece diversas 

funcionalidades digitais, que variam de acordo com cada modelo e marca. 



67 
 

novas informações. O self evidencia a necessidade de olhar para essa questão que é 

absolutamente determinante na vida contemporânea: a ideia de conversão da compreensão do 

que somos, em informação. Afinal, enquanto conjunto de dados, nossa persona digital pode ser 

identificada, calculada e analisada, nossas ações podem ser traduzidas em estatística e em perfis 

filtráveis. 

Harari (2016) traz o dataísmo como a corrente teórica que interpreta o mundo a partir 

do processamento de dados, uma perspectiva que não trata apenas dos sistemas de dados 

eletrônicos, informacionais, estatísticos, etc., mas de todo e qualquer organismo coletivo ou 

individual convertido em informação. “Segundo o dataísmo, o Universo consiste num fluxo de 

dados e o valor de qualquer fenômeno ou entidade é determinado por sua contribuição ao 

processamento de dados” (HARARI, p. 370, 2016). 

O uso crescente e intensivo dos dispositivos digitais – seja gerando textos, mensagens, 

imagens, cálculos, mapas, vídeos, gráficos, ou qualquer tipo de elemento – tem provocado uma 

superprodução inestimável de informações. Estas informações são coletadas em gigantescos 

bancos de dados, que demandam espaço e toda uma gama de sistemas de organização. É neste 

cenário que os dados pessoais se tornam um produto de alto valor e que as grandes corporações 

de comunicação, detentoras dos chamados Big Data, se tornam as empresas mais ricas do 

mundo.  

Os Big Data, mega sistemas de armazenamentos, são tão volumosos, que já é 

humanamente impossível de gerenciá-los de forma “artesanal”. Assim, paralelamente à 

evolução da produção de dados, as grandes detentoras tiveram que investir na criação de 

sistemas de algoritmos gerenciados por Inteligências Artificiais (IA), ou seja, máquinas 

programadas para atenderem às demandas de coleta, busca, organização e cruzamento dos 

dados.   

Até então, os dados eram considerados apenas o primeiro passo na longa cadeia de 

atividade intelectual. Supunha-se que os humanos refinassem dados em informações, 

informações em conhecimento, conhecimento em sabedoria. Os dataístas, contudo, 

acreditam que os humanos não são mais capazes de lidar com os enormes fluxos de 

dados, ou seja, não conseguem mais refiná-los para obter informação, muito menos 

para obter conhecimento e sabedoria. O trabalho de refinamento de dados então 

deveria, portanto, ser confiado a algoritmos eletrônicos, cuja capacidade excede muito 

a do cérebro humano. (HARARI, p. 371, 2016). 

 A palavra algoritmo compõe uma dessas expressões que ganhou novos significados com 

a difusão dos dispositivos digitais. O termo, que faz referência ao matemático Al Khowarizmi, 

do século IX, foi originalmente criado para se referir a resolução de equações das exatas. No 

entanto, o sentido mais abrangente da palavra corresponde a algum tipo de sequência, comando 



68 
 

pré-programado e sistematizado para atender a uma determinada finalidade ou tarefa. Nos 

últimos anos, o termo ganhou popularidade ao ser associado diretamente às programações 

sistematizadas, utilizadas na manutenção dos espaços digitais conectados à internet, 

principalmente os sites de buscas e as redes sociais.  

Diariamente, somos atravessados por intervenções algorítmicas quando pesquisamos 

um livro e recebemos a indicação de outro relacionado; quando uma pessoa conhecida aparece 

como sugestão de amizade em uma rede social; e até mesmo quando somos impactados com a 

propaganda de um produto sobre o qual apenas falamos a respeito perto do telefone. Das 

atividades mais simples às mais complexas, os algoritmos atuam como um ecossistema de 

resolução que identifica e interfere no comportamento dos usuários da internet, capturando 

nossa atenção e influenciando nossas dinâmicas de comportamento e de consumo.  

Para discorrer sobre essas dinâmicas, Harari (2016) propõem a ideia de equivalência, na 

qual os organismos biológicos também são compreendidos como algoritmos e que estes só se 

diferenciam dos processamentos de dados pelo viés de seus métodos. Assim, “do ponto de vista 

dataísta, podemos interpretar toda a espécie humana como um sistema único de processamento 

de dados, no qual indivíduos humanos servem como chips” (HARARI, p. 380, 2016). Segundo 

o autor, a partir da perspectiva do corpo individual de uma pessoa, por exemplo, a noção de 

organismo algoritmo pode ser verificada nas relações de sinapses neuronais que regem ao 

funcionamento de todo o corpo, enviando e recebendo comandos, estímulos e reações desse 

ecossistema. Contudo, esse entendimento também extrapola o nível individual, estendendo-se 

à perspectiva de organismo social, que constituem outras escalas de ecossistemas. “Não são 

apenas organismos individuais que estão sendo considerados sistemas de processamento de 

dados – são sociedades inteiras, como colmeias de abelhas, colônias de bactérias, florestas e 

cidades humanas” (HARARI, p. 371, 2016).  

As relações que envolvem organismo biológico e sistemas de dados têm se tornado cada 

vez mais indistinguíveis, pois são líquidas, maleáveis, vivas e, sendo assim, estão sempre se 

transformando. Essas relações produzem novos sentidos e significados e, para além disso, elas 

apontam para a iminência de mudanças profundas que devem afetar não apenas os modos de 

vida da humanidade, mas também a nossa ontologia. “Foi o envolvimento do dataísmo com a 

biologia que transformou uma inovação limitada à ciência da computação em um cataclismo 

que abalou o mundo e que pode transformar completamente a própria natureza da vida” 

(HARARI, p. 371, 2016). 

Para pensar sobre essas novas dimensões da tecnologia contemporânea sobre as relações 

humanas, Clark e Chalmers (1998) trabalham a noção de Extended Mind, ou Mente Estendida, 



69 
 

entendendo os equipamentos que usamos não como coisas externas, mas como algo que nos faz 

transbordar a nós mesmos.  

Embora esta perspectiva remeta às teorias de McLuhan35 (2012), que pensa os meios de 

comunicação como extensões das habilidades do corpo humano – como se a caneta fosse uma 

extensão da mão, o microfone, da voz, etc. – a teoria de Clark e Chalmers propõe estas relações 

em níveis mais profundos. Isso se dá não somente por um entendimento da complexidade 

tecnológica dos instrumentos usados, como também da complexidade com que o uso deles 

atravessa os modos de vida. Os smartphones, por exemplo, não seriam mais entendidos apenas 

como extensão das mãos, dos olhos, da voz e dos ouvidos, e sim como algo que compõem a 

existência de quem o usa.      

A mente estendida implica uma auto-extensão? Parece que sim. A maioria de nós já 

aceita que o self supera os limites da consciência; minhas crenças sobre os 

dispositivos, por exemplo, constituem, em algum sentido profundo, parte de quem eu 

sou. Nesse caso, esses limites também podem ultrapassar a pele.36 (CLARK; 

CHALMERS, p. 18, 1998). 

 

Nossas interfaces digitais não são algo diferente de nós, mas nós mesmos de uma forma 

diferente, em uma nova performance, uma nova versão, uma versão que opera em nossos 

processos transumanos. O que postamos ou  acessamos por estas interfaces compõem nossa 

maneira de estar no mundo, nossa existência, seja de uma forma momentânea, dinâmica ou 

contínua.  

Nesse sentido, a autoimagem que construímos nas redes sociais não é algo externo aos 

nossos devires, não se aparta do que somos, tampouco é uma representação do que somos. As 

redes sociais nos evidenciaram a existência do alter ego, de um outro eu, a persona social/digital 

que construímos, reflexo dos nossos anseios, desejos e ambições. Isso tenciona questões do 

presente que já estamos experimentando, uma espécie de corpo avatar. Nesse caso, o avatar é o 

nosso alter ego virtual, ou a imagem que construímos de nós mesmos no universo digital, 

sobretudo das redes sociais. Mas não se trata de uma imagem como um símbolo simples, um 

ícone ou um índice de nós mesmos. Trata-se da construção de uma persona, com características 

estéticas, dinâmicas sociais, formas e também de um corpo. Essa persona digital nos possibilita 

filtrar os eventos do cotidiano, os contextos sociais e geográficos e, até mesmo, os nossos corpos 

 
35 Teórico da Comunicação, Marshall McLuhan, é autor do célebre livro “Os Meios de Comunicação Como 

Extensões do Homem”, lançado em 1964. 
36 Formatado: Inglês (Estados Unidos) - Does the extended mind imply an extended self? It seems so. Most of us 

already accept that the self outstrips the boundaries of consciousness; my dispositional beliefs, for example, 

constitute in some deep sense part of who I am. If so, then these boundaries may also fall beyond the skin. 



70 
 

físicos e orgânicos. Possibilita moldar nossas aparências, nossas vidas, inventar narrativas, 

realidades, ultrapassar barreiras de distâncias, de formas e do fantástico.  

Essas ferramentas também alimentam dinâmicas do que validamos ou invalidamos, do 

que seguimos ou bloqueamos. Na mesma porção em que nos autorizamos a aprovar ou cancelar 

as atitudes e até a existência dos outros, tendemos a construir uma autocobrança e alimentar 

uma busca incessante pela aprovação alheia.  

Ao aderir aos diversos mecanismos de filtros disponíveis nesses dispositivos, 

modulamos a persona social/digital que pretendemos publicizar e, assim, a necessidade de que 

os pares nos vejam e nos aprovem cria dependências sociais ainda mais profundas sob a 

construção das nossas subjetividades.  

Estas dinâmicas alimentam a nossa autoestima e autoimagem, assim como produzem 

frustrações. É nesse sentido que Clark e Chalmers (1998) indicam a aceitação de que o self 

supera os limites da consciência. Não se trata mais somente da consciência cartesiana de nossa 

própria existência, do “penso, logo existo”, mas da consciência estendida de que eu existo 

também como persona digital, e que neste espaço, eu posso construir um corpo diferente do 

meu corpo biológico. Isso não significa apenas que posso mudar a cor dos meus olhos, o 

tamanho da minha boca, meu corte de cabelo, barriga, peitos, braços e bunda. Os limites no 

âmbito tecnológico digital são imensuráveis.  

Podemos selecionar o que mostrar, como também editar conteúdos, distorcer 

informações, montar cenas e cenários ficcionais e falsos. No entanto, a problemática aqui não 

foca exatamente no que é “verdadeiro” ou “falso” das informações e imagens expostas na 

internet, mas nos efeitos ontológicos desencadeados a partir destas dinâmicas sociais e como 

isso reverbera na construção conceitual do que venha a ser entendido como transumano.  

Se nossa vida, subjetividade e alter ego, está transitando entre as camadas que deslizam 

pelo corpo biológico, pelas tecnologias, sistemas, no âmbito digital, das máquinas, das 

informações genéticas – e tudo mais que envolve o rizoma que é nossa existência –, o 

transumano é, então, o termo que poderia nomear esse movimento. Através do conceito de 

transumano é possível olhar para o self sem apartá-lo do corpo e entendê-lo como um processo, 

um desdobramento do corpo, do que somos enquanto seres humanos.  Esta é uma das 

perspectivas que dá sentido à ideia do corpo informacional e que faz ser possível cogitar a 

existência humana apartada de um corpo. Afinal, a crença de que algum dia se poderá fazer um 

upload da mente humana para um sistema de computador – como sugere a série Years and 

Years –  e alcançar a promessa de uma “vida” eterna, só é possível se o corpo for interpretado 

ou convertido em informação. “Numa perspectiva completamente alinhada com o paradigma 



71 
 

digital, portanto, é a informação que constitui a “essência do ser” e irá determinar a confusa 

fronteira entre a vida e a morte” (SIBILIA, p. 52, 2002).   

 A personagem Bethany, da série Years and Years, demonstra entender isso com clareza 

quando ela afirma que seu desejo de virar transumana está associado a uma noção de que, assim, 

ela poderia viver para sempre. Embora na primeira temporada da série a jovem não tenha 

alcançado esse sonho, a ideia de fazer um upload da mente só se sustenta, racionalmente, à 

medida em que ela entende a existência humana a partir das suas funções mentais.  

Em outras palavras, é preciso traduzir os sentidos, as sensações e os pensamentos em 

dados, reverter o corpo em informação. Essa lógica pode parecer nova, mas é uma ideia que 

vem sendo fomentada desde o cogito cartesiano, reforçando a noção de que a existência está 

associada à consciência e ao pensamento. Também é uma lógica que pode soar futurista, ou 

mesmo ficcional, mas que já vem sendo seriamente pesquisadas por cientistas e conta com 

grandes investimentos financeiros. 

Em 2011 o bilionário russo, Dmitry Itskov37, anunciou estar investindo boa parte de sua 

fortuna em um projeto que pesquisa maneiras de fazer exatamente o que a série sugere: 

transferir a mente humana para algum tipo de sistema cibernético, processo denominado “mind-

upload”38. Intitulado “Iniciativa 2045”39, o projeto tem como principal objetivo alcançar a 

imortalidade cibernética, usando recursos da ciência e tecnologia para capturar e salvar as 

informações do cérebro, transferindo a  personalidade humana para uma espécie de avatar 

artificialmente construído. Em pouco tempo, a iniciativa ganhou a participação de diversos 

especialistas de universidades e institutos renomados que, embora reconheçam a imensa 

dificuldade do desafio, ainda assim acreditam ser possível realizá-lo.  

O também famoso bilionário e empresário do ramo das tecnologias da comunicação, 

Elon Musk, anunciou, em 2018, estar investindo em um projeto semelhante, que visa a 

transferência da mente para um sistema digital40. Entretanto, Musk, assim como os demais 

especialistas da área, admite que ainda há um longo caminho para tornar este objetivo 

exequível.    

O processo de mind-upload envolve uma série de questões que o tornam – pelo menos 

até então – inviável.  Isso porque, o cérebro humano é constituído por 86 bilhões de neurônios 

que produzem cerca de 100 bilhões de sinapses, células que enviam informações umas às outras, 

 
37 Disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2016/03/160314_bilionario_russo_imortal_fd  
38 Expressão em inglês que se refere à transferência da mente para algo mecânico.  
39 Nome original em inglês: 2045 Initiative 
40 Com informações disponíveis em: https://www.bbc.com/portuguese/geral-45626956  

https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2016/03/160314_bilionario_russo_imortal_fd
https://www.bbc.com/portuguese/geral-45626956


72 
 

por meio de descargas elétricas. Para alcançar o objetivo dos projetos, primeiramente, seria 

necessário o desenvolvimento de “connectomes”41, sensores capazes de captar e construir um 

mapeamento detalhado de cada um desses neurônios e suas sinapses para, então, registrá-los 

em um suporte de armazenamento, o que leva ao segundo grande entrave desse desafio. Estima-

se que para armazenar todas as informações de um único cérebro humano sejam necessários, 

pelo menos, alguns yottabytes, o que equivale a um trilhão de terabytes42, um espaço superior 

à soma de todas as nuvens de armazenamentos existentes no mundo atualmente. 

Já o terceiro grande desafio, e talvez o mais complexo deles, diz respeito ao caráter 

subjetivo do procedimento. Mesmo que em um cenário hipotético seja tecnicamente viável 

mapear todas as atividades neurológicas de um cérebro humano e replicá-las em um mega-

aparelho de armazenamento de dados, ainda assim, é impossível saber o que deste sistema seria, 

de fato, uma vida humana, ou se ele seria simplesmente uma reprodução automática, um 

espelhamento “sem alma”. Porque, por trás de toda essa questão, – que é composta por centenas 

de camadas, envolvendo entraves técnicos, científicos, éticos, políticos e sociais – a 

problemática fundamental está na compreensão do que é a vida. O nó inicial volta para uma 

discussão ontológica, pois trata sobre o entendimento do que é ser humano. A vida humana é a 

complexidade de sua inteireza na relação com os ambientes e experiências que se vive, ou é 

simplesmente as suas conexões neurológicas?  Bastaria estímulos neurais, sensações ilusórias 

criadas na mente para entender isso como uma vida?  

Em 2016, a Nectome, uma startup localizada no Vale do Silício, nos Estados Unidos, 

foi premiada pela Brain Preservation Foundation43 por desenvolver um processo chamado 

“vitrificação”, uma espécie de embalsamento do cérebro com o intuito de preservá-lo. O 

experimento foi inicialmente testado com um coelho e depois com um porco, que precisaram 

ser sacrificados, já que não é possível realizar o procedimento estando vivo. Ainda assim, em 

2019, a empresa já contava com uma lista de vinte e cinco pessoas voluntárias, que pagaram 

cerca de dez mil dólares cada, para serem cobaias quando os testes pudessem ser executados 

em humanos44. Neste caso, o mind-upload seria desenvolvido com a permanência das 

 
41 Termo em inglês usado para designas sistemas de mapeamento neurais.   
42 Com informações disponíveis em: https://www.uol.com.br/tilt/noticias/redacao/2019/11/29/backup-cerebral-

pesquisadores-tentam-criar-replica-da-consciencia-na-nuvem.htm?cmpid=copiaecola 
43Organização norte-americana que promove pesquisas científicas voltadas para preservação do cérebro. 

https://www.brainpreservation.org/.  
44Com informações disponíveis em: https://www.uol.com.br/tilt/noticias/redacao/2019/11/29/backup-cerebral-

pesquisadores-tentam-criar-replica-da-consciencia-na-nuvem.htm?cmpid=copiaecola 

https://www.uol.com.br/tilt/noticias/redacao/2019/11/29/backup-cerebral-pesquisadores-tentam-criar-replica-da-consciencia-na-nuvem.htm?cmpid=copiaecola
https://www.uol.com.br/tilt/noticias/redacao/2019/11/29/backup-cerebral-pesquisadores-tentam-criar-replica-da-consciencia-na-nuvem.htm?cmpid=copiaecola
https://www.brainpreservation.org/
https://www.uol.com.br/tilt/noticias/redacao/2019/11/29/backup-cerebral-pesquisadores-tentam-criar-replica-da-consciencia-na-nuvem.htm?cmpid=copiaecola
https://www.uol.com.br/tilt/noticias/redacao/2019/11/29/backup-cerebral-pesquisadores-tentam-criar-replica-da-consciencia-na-nuvem.htm?cmpid=copiaecola


73 
 

informações – sensações e sinapses – preservadas no próprio órgão biológico, o cérebro, que 

seria desvinculado do restante do corpo e religado a um sistema eletrônico por fios e sensores.  

Para entendermos melhor esta proposta, vale aqui retornamos ao clássico filme Matrix, 

de 1999, no qual a vida dos humanos é limitada a sua performance cerebral, conectada por 

cabos a uma realidade virtual, que proporciona sentidos e sensações tão reais, a ponto de fazê-

los acreditar que este é o único mundo existente. Enquanto isso, seus corpos são mantidos 

inertes em estado vegetativo, recebendo apenas os nutrientes necessários para não padecer 

organicamente.  

Pelo pressuposto apresentado em Matrix, seria, sim, possível resumir a existência 

humana às suas atividades neurais, já que as dores, prazeres e todas as sensações 

experimentadas no corpo orgânico seriam simuladas através da mente conectada a um servidor, 

produzindo pensamentos e emoções similares às quais sentimos no formato de vida atual.  

Na ficção, os estímulos no ambiente virtual, na Matriz, seriam tão reais ao cérebro que, 

caso uma pessoa passasse por uma situação de morte no simulador, seu corpo biológico também 

morreria no mundo real. Isso porque, os estímulos e sinapses estariam diretamente ligados aos 

critérios de programação, dados e informações que alimentariam este sistema.   

Este caminho torna possível entender a existência humana enquanto um aglomerado de 

informações, em que os estímulos cerebrais são capazes de construir realidades paralelas, tão 

reais quanto determinantes nas reações do corpo, proposta esta que vem nos cercando cada vez 

mais ao longo dos últimos anos.  

Um exemplo real vem da Rússia, onde uma fazenda que cria vacas leiteiras passou a 

utilizar óculos de realidade virtual nos animais com o objetivo de melhorar sua produtividade45. 

Os óculos, adaptados especialmente para as características anatômicas das cabeças das vacas, 

foram programados para reproduzir imagens que simulam verdes campos de pastos durante o 

verão, o que, segundo especialistas, diminui a ansiedade e, consequentemente, faz com que as 

vacas produzam leite de melhor qualidade e em maior quantidade.  

 

 

 
45 Com informações disponíveis em: https://www.bbc.com/portuguese/brasil-50581742  

https://www.bbc.com/portuguese/brasil-50581742


74 
 

 
Imagem 5 - Vaca russa submetida aos óculos de Realidade Virtual46  

  

 

O caso das vacas, embora não remeta a um recurso tecnológico inédito – considerando 

que os óculos de realidade virtual já se tornaram relativamente acessíveis –, surpreende por 

desbravar barreiras bastante polêmicas. Enquanto aos olhos de alguns empresários e 

economistas, o caso possa representar progresso e lucro, aos de outros, como ambientalistas e 

defensores dos direitos dos animais, pode ser visto como crueldade animal e escravização dos 

seus corpos por meio de ilusões criadas na mente.  

No filme Matrix, o dilema central tenciona exatamente a mesma questão, pois as pessoas 

daquela ficção, assim como as vacas russas, não sabem que suas mentes estão habitando um 

mundo distinto de seus corpos aprisionados, servindo como fonte de produção ou de energia 

para quem os “cultivam”.  

No entanto, há outra via tomando forma nesse contexto: as de pessoas que optam e, até 

preferem, viver em realidades virtuais. O chamado “metaverso47”, que antes se restringia ao 

contexto de gamers e nerds, nos últimos anos, vem se alastrando para outros setores da 

população. Por seu potencial tecnológico – e comercial – cada vez mais ferramentas lançadas 

no mercado apontam para uma maior e mais prolongada imersão em espaços digitais de 

realidade paralela. Esses dispositivos imersivos tendem a atravessar diretamente os modos de 

vida, pois “produzir novas experiências de sentido, dentro das condições históricas da 

contemporaneidade, é apostar na emergência de subjetividades que causam rupturas em 

diversos simultâneos pontos da rede de poder” (AGUIAR, p. 124, 2006). 

 
46 Foto divulgada pelo Ministério da Agricultura e Alimentos da Rússia. 
47 Termo utilizado para se referir a espaços do universo digital que buscam criar realidades diversas, seja imitando 

o mundo “real” ou criando mundos fantásticos. O Metaverso pode ser acessado por várias ferramentas desde a 

Internet tradicional; através de óculos de realidade virtual (RV); ou por realidade aumentada (RA).  



75 
 

No início dos anos 2000, os primeiros jogos interativos caracterizados por oferecer 

ambientes de realidade virtual foram disponibilizados no mercado: “The Sims” e “Second 

Life”. Em ambos os jogos, projetados em gráficos tridimensionais, a proposta consistia em 

experimentar uma outra vida por meio de um personagem, um avatar, para interagir neste 

mundo virtual. The Sims foi desenvolvido, inicialmente, como um dispositivo para auxiliar em 

projetos arquitetônicos visando a criação digital de casas, praças e até cidades. Entretanto, a 

principal potência do jogo se deu por simular uma vida real, conduzida pela tomada de decisões 

do próprio jogador que, por meio do seu personagem, se torna agente ativo ao interagir com 

sistema de inteligência artificial programado no dispositivo.   

Já em Second Life, essas dinâmicas acontecem em rede, de forma online, possibilitando 

que jogadores de várias partes do mundo pudessem interagir. Nesse metaverso, o jogador não 

apenas consome produtos e ferramentas já projetadas, mas também participa como criador de 

um ambiente realista que respeita as leis da física, contando com elementos como clima, 

natureza, animais e etc.  

A grande novidade, proporcionada pelos dois exemplos em relação a outros jogos 

precedentes, é que eles “diferenciam-se por propor situações de jogo que permitem a simulação 

de fatos do cotidiano, em que as pessoas podem vivenciar novos papéis, diferentes da sua 

própria vida, por meio de personalidades diversas” (MACHADO, p.12, 2011). Uma das 

ferramentas do jogo que demonstra isso é a possibilidade de, além de construir projetos 

arquitetônicos e desenvolver relações de trabalho complexas, estes sistemas já viabilizavam a 

conversão de dinheiro real, em moedas digitais criadas especialmente para consumo interno de 

produtos dos jogos e vice-versa.  

O universo dos games só se expandiu desde então, sendo um dos setores mais 

responsáveis pela criação e desenvolvimento de novas tecnologias de imersão em realidade 

virtual. Em 2016, outro sucesso do mundo dos jogos, Pokémon Go48, levou a experiência de 

realidade aumentada49 a uma escala popular jamais vista antes, com registros de que seu 

aplicativo tenha sido baixado mais de 500 milhões de vezes. Projetado para plataformas IOS e 

Android e utilizando sistema de posicionamento global (GPS), o jogo foi adaptado para rodar 

em qualquer modelo de smartphone, o que facilitou muito seu sucesso, aliado a popularidade 

dos personagens do desenho animado.  

 
48O jogo pertence à franquia de mídia japonesa, Pokémon, criada em 1996. Começou com um par de jogos 

lançados para o Game Boys, tendo se estendido para cartas colecionáveis, série televisiva, filmes, mangás e 

brinquedos. 
49Diferente da realidade virtual, que introduz o usuário para um mundo imersivo, a realidade aumentada traz 

elementos digitais, a exemplo de projeções e hologramas para os ambientes analógicos.   



76 
 

O aplicativo utiliza um mapa baseado no mundo real, por onde os jogadores interagem, 

procurando Pokémons espalhados em locais aleatórios. As imagens deste mapa se sobrepõem 

às da câmera do smartphone do jogador, o que provoca a sensação de que os animes estão 

habitando os mesmos espaços físicos por onde o usuário está circulando. Para capturá-los, o 

jogador precisa alcançar os Pokémons se aproximando e apontando a câmera do seu dispositivo.  

 

 

 
Imagem 6 - Demonstração da Realidade aumentada no jogo Pokemon Go50 

 

 

Em pouco tempo, o jogo ganhou muitos adeptos e fãs, tendo como um dos seus 

diferenciais positivos a dinâmica de fazer com que os usuários saíssem de ambientes fechados 

– já que majoritariamente os games são jogados de forma isolada – os induzindo a andar pelas 

cidades para cumprir com o objetivo proposto.      

Entretanto, esta mesma vantagem foi causadora de diversos problemas. A experiência 

proporcionada pelo aplicativo era tão intensa, envolvente e inédita para grande parte das 

pessoas, que gerou diversas situações controversas, como perturbação da ordem pública, 

acidentes e até consequências ainda mais drásticas. Já nos primeiros meses pós lançamento do 

jogo foram registrados centenas de ocorrências, sendo a maioria envolvendo acidentes de 

trânsito. O primeiro caso fatal aconteceu no Japão, quando um motorista atropelou de carro 

duas idosas, ocasionando a morte de uma delas, ao tentar capturar um Pokémon enquanto 

dirigia51.  Em agosto do mesmo ano, a imprensa brasileira noticiou a morte de um menino de 

nove anos que se afogou no Rio Tramandaí, no Estado do Rio Grande do Sul, enquanto tentava 

 
50 Foto disponível em: https://www.nytimes.com/2020/01/01/world/canada/pokemon-go-canada-military.html  
51Com informações de: https://meiobit.com/350460/japao-primeiras-mortes-envolvendo-pokemon-go-sao-

registradas-dois-motoristas-jogando-atropelaram-duas-mulheres-em-ocasioes-diferentes/  

https://www.nytimes.com/2020/01/01/world/canada/pokemon-go-canada-military.html
https://meiobit.com/350460/japao-primeiras-mortes-envolvendo-pokemon-go-sao-registradas-dois-motoristas-jogando-atropelaram-duas-mulheres-em-ocasioes-diferentes/
https://meiobit.com/350460/japao-primeiras-mortes-envolvendo-pokemon-go-sao-registradas-dois-motoristas-jogando-atropelaram-duas-mulheres-em-ocasioes-diferentes/


77 
 

capturar um Pokémon com outro amigo da mesma idade, que conseguiu se salvar52. As 

ocorrências envolvendo o aplicativo geraram também prejuízos financeiros inestimáveis pelo 

mundo. Um estudo de 2017, da Universidade de Purdue de Indiana, nos Estados Unidos, que 

analisou ocorrências no seu Estado, apontou um aumento estimado de 47% de acidentes de 

trânsito envolvendo o jogo.  Segundo a pesquisa os acidentes relacionados ao Pokémon GO 

teriam produzido, em todo o país, um prejuízo aproximado de US$ 7,3 bilhões53, até então. 

Ainda assim, estimativas mostram que, até 2022, o aplicativo do Pokémon GO seguiu atraindo 

usuários, com uma média de 80 milhões de jogadores mensais espalhados pelo mundo. 

Embora as experiências em metaverso possam ainda estar muito associadas ao mundo 

dos jogos e ao acesso de uma parcela restrita da população mundial, há diversos indícios de 

que, num futuro próximo, estes sistemas possam ser inseridos nas dinâmicas sociais 

majoritárias, como encontros, reuniões, compras, entretenimento e etc. Ao que tudo indica, essa 

inserção será realizada de uma forma tão expansiva e consistente, quanto como ocorreu na 

transição dos primeiros aparelhos celulares, para os smartphones.  

Em uma entrevista recente, o CEO do Facebook, que alterou sua marca para “Meta” em 

2021,  Mark Zuckerberg afirmou: “talvez isso soe como ficção científica, mas nos próximos 

cinco ou dez anos muitos de nós estaremos criando e habitando mundos tão detalhados e 

convincentes como esse aqui54”, se referindo aos sistemas de metaverso. 

   

A superprodução de dados envolve muito mais do que questões técnicas e sistêmicas, 

pois se trata de uma vida expandida – ou do transbordamento de fronteiras da vida que 

experimentamos até então – absolutamente complexa, que atravessa os afetos por diversas 

camadas sociais e sobre a forma como nos entendemos na contemporaneidade. Trata-se da 

produção de novas subjetividades, atravessadas por ferramentas tecnológicas e sociais, que 

compõem a construção de novas dinâmicas, sentidos e significados. “O que as novas 

subjetividades colocam em jogo são os critérios de uma estética da existência: a produção da 

vida como uma obra de arte. A elaboração estilística do eu no caminho da construção de um 

grupo-sujeito” (AGUIAR, p. 124, 2006). Afinal, se nossa constituição está inscrita em uma 

cadeia de informações, porque então, esta não poderia ser reescrita?  

 
52Com informações de: https://www.rsnorte.com.br/crianca-morre-ao-tentar-capturar-pokemons-no-rio-

tramandai-no-rs/ 
53Com informações de: https://mundoconectado.com.br/noticias/v/4115/pokemon-go-aumentou-em-47-

acidentes-de-transito-nos-eua-segundo-estudo  
54Com informações de: https://www.bbc.com/portuguese/geral-59438539  

https://www.rsnorte.com.br/crianca-morre-ao-tentar-capturar-pokemons-no-rio-tramandai-no-rs/
https://www.rsnorte.com.br/crianca-morre-ao-tentar-capturar-pokemons-no-rio-tramandai-no-rs/
https://mundoconectado.com.br/noticias/v/4115/pokemon-go-aumentou-em-47-acidentes-de-transito-nos-eua-segundo-estudo
https://mundoconectado.com.br/noticias/v/4115/pokemon-go-aumentou-em-47-acidentes-de-transito-nos-eua-segundo-estudo
https://www.bbc.com/portuguese/geral-59438539


78 
 

CAPÍTULO 3 

 

BIOTECNOLOGIAS, CONTROLE E PODER 

 

 

 

A palavra poder é carregada de complexidades e de significados, a depender de seu 

contexto ou intencionalidade. Como verbo, poder está atrelado à ideia de possibilidade, de 

liberdade, de permissão e até mesmo de potência de ação. Já como substantivo, o poder está 

associado a um status de autoridade, hierarquia e regulação. Por esse duplo sentido, o termo 

funciona bem como analogia à complexidade que as tecnologias digitais constituem na vida 

contemporânea: ora possibilitando uma infinidade de acessos, ora controlando suas condutas. 

Como um jogo de gato e rato, ora somos capturados, ora escapamos. Estar imerso nas 

tecnologias digitais significa navegar em um complexo rio de relações de poder, cercado de 

dispositivos vigilantes, criados para agirem como indutores e mediadores, que compõem novas 

subjetividades e biopolíticas.  

Somos constantemente capturados por diversas formas de sistemas autoritários, 

dispositivos de poder altamente refinados, mais sorrateiros do que cobra rasteira, que só se 

revela na hora do bote. Estes mecanismos, muitas vezes, passam despercebidos, pois atravessam 

camadas sutis dos afetos, agindo por meio de gatilhos subjetivos, provocando efeitos que se 

propagam e, em grande escala, podem ser determinantes e devastadores.    

 

 

 

  



79 
 

3.1. Sociedades de controle e seus dispositivos  

 

A popularização do acesso à Internet, entre os anos de 1980 e 1990, veio com um pacote 

de promessas e expectativas sobre os efeitos da comunicação de massa, das práticas 

comunicacionais, dos hábitos de consumo, das experiências cognitivas, das relações sociais 

individuais e coletivas, entre outros.  

Esta perspectiva foi potencializada pela tecnologia móbile, constituindo a ideia de uma 

comunicação descentralizada em que todos são transmissores e receptores ao mesmo tempo, o 

que comporia processos de comunicação não lineares, abertos, instáveis e em movimento 

constante. O acesso à rede on-line alimentou a noção de um espaço democrático, interativo e 

de construção coletiva, em que todos teriam direito à livre expressão. Na época, pesquisadores 

em cibercultura enfatizavam a ideia de que mais comunicação implicaria em mais liberdade, a 

ponto de cunharem o termo ciberdemocracia.  

Essa crença acabou alimentando uma série de reflexões sobre a suposta transparência 

que a web nos ofereceria, e sua consequente força diante dos obscurantistas que 

defendem os velhos esquemas de poder. Deste modo, poderíamos ter finalmente com 

a web a liberdade de expressão, o acesso às informações democratizado etc. (COSTA, 

p.34, 2006). 

 

O acesso à Internet e a todas estas novas ferramentas digitais trouxeram benefícios tão 

sedutores que fizeram com que as possíveis consequências e malefícios, que esta mesma 

ferramenta pode acarretar, passassem despercebidos pela maioria das pessoas por muito tempo. 

Estes encantos com as novas tecnologias também impulsionaram um novo nicho de mercado, 

fortalecendo lógicas neoliberais e incentivando o consumo de equipamentos, antes inexistentes, 

mas que, agora, se tornaram imprescindíveis para acompanhar as demandas sociais e 

profissionalização deste tempo.  

Observando a evolução tecnológica com a difusão dos primeiros computadores e 

algumas mudanças pontuais de paradigmas, Deleuze (2010) apresenta um dos seus escritos 

mais repercutidos, o “Post-scriptum sobre as sociedades de controle”. No texto, originário de 

1990, o filósofo francês propõe que estaríamos iniciando um processo de transformação social 

em relação aos dispositivos de poder, um terceiro desdobramento dos modelos soberano e 

disciplinar delineados em várias das obras do também filósofo, Michel Foucault. “De forma 

geral, Deleuze enuncia que há uma terceira maquinação que não aparece de forma tão explícita 

na obra foucaultiana, mas que já está lá” (HUR, p. 173, 2018). 



80 
 

A sociedade disciplinar – a qual estaríamos não exatamente substituindo, mas 

sucedendo com diversas heranças – se refere a um modo de organização biopolítico, sob gestão 

e custódia do Estado, para delimitar, reger e disciplinar o comportamento dos corpos e do 

conjunto das populações. Descendente das sociedades soberanas – constituintes dos regimes 

monárquicos, em que a predominância do poder sobre os corpos se dava na soberania de fazer 

morrer ou deixar viver –, as disciplinares se caracterizam por governanças de Estados em que 

as autoridades são responsáveis por políticas de manutenção dos recursos necessários para a 

sobrevivência. Esta forma de gestão passa a ser organizada e provida por meio de estruturas 

institucionais, modelos e adequações determinadas que atuariam sob os modos de vida.  

O momento histórico das disciplinas é o momento em que nasce uma arte do corpo 

humano, que visa não unicamente o aumento de suas habilidades, nem tampouco 

aprofundar sua sujeição, mas a formação de uma relação que no mesmo mecanismo o 

torna tanto mais obediente quanto é mais útil, e inversamente. Forma-se então uma 

política das coerções que são um trabalho sobre o corpo, uma manipulação calculada 

de seus elementos, de seus gestos, de seus comportamentos. [...] A disciplina fabrica 

assim corpos submissos e exercitados, corpos “dóceis”. A disciplina aumenta as forças 

do corpo (em termos econômicos de utilidade) e diminui essas mesmas forças (em 

termos políticos de obediência). (FOUCAULT, p. 164, 1999). 

 

O modelo da sociedade disciplinar, que vigorou de forma predominante entre os séculos 

XVIII e XX, opera na lógica do confinamento nas instituições tradicionais, constituídas pela 

família, pela escola, pela fábrica e, por vezes, pelo hospital, hospício ou prisão. As regras destas 

instituições é que dariam “forma” ao sujeito, já que as pessoas eram condicionadas através de 

processos de disciplinamento e uniformidade de conduta, portanto, processos de molde, ou 

modelagem. “A primeira das grandes operações da disciplina é, então, a constituição de 

“quadros vivos” que transformam as multidões confusas, inúteis ou perigosas em 

multiplicidades organizadas” (FOUCAULT, p. 174, 1999). Assim, o sistema disciplinar se 

aplica de forma vertical, no qual determinadas autoridades comandam, ordenam, vigiam e 

punem, enquanto a população obedece e replica suas regras, compondo uma coreografia de 

poder sobre os corpos, uma política sob a vida, uma biopolítica.  

Centrada prioritariamente nos mecanismos do ser vivo e nos processos biológicos, a 

biopolítica tem por objeto a população, isto é, uma massa global afetada por processos 

de conjunto. Biopolítica designa, pois, essa entrada do corpo e da vida, bem como de 

seus mecanismos, no domínio dos cálculos explícitos do poder, fazendo do poder-

saber um agente de transformação da vida humana. (PELBART, p.14, 2021). 

 

As teorias sobre biopolítica e disciplina, propostas por Michel Foucault, traduziram e 

despiram boa parte das lógicas do pensamento moderno cientificista, essencialista e 

estruturalista, cujos mecanismos viabilizavam dinâmicas de setorização das instituições e 

contenção dos corpos. Este sistema perdurou ao longo de séculos, entretanto, no final do século 



81 
 

XX, Deleuze aponta para o diagnóstico de que este modelo começaria a entrar em crise, pois 

como qualquer outro, ele também seria perecível às transformações sociais. Segundo o autor, 

[...] essas instituições estão condenadas, num prazo mais ou menos longo. Trata-se 

apenas de gerir sua agonia e ocupar as pessoas, até a instalação das novas forças que 

se anunciam. São as sociedades de controle que estão substituindo as sociedades 

disciplinares. (DELEUZE, p. 224, 2010).  

 

O próprio Foucault também apontou, em um dos seus cursos de 1978, para um declínio 

das instituições disciplinares, ao argumentar que “a disciplina, que era eficaz para manter o 

poder, perdeu uma parte de sua eficácia. Nos países industrializados, as disciplinas entram em 

crise” (FOUCAULT, p.268, 2003).  

Esta referência se sustenta associada ao entendimento de que as transformações das 

estruturas de poder se dão diretamente atreladas às tensões econômicas, de produção e capital. 

Entretanto, diversos fatores sociais também corroboraram para o encaminhamento do que os 

filósofos chamam de crise das instituições disciplinares. Não que as escolas, os hospitais ou as 

prisões, etc. tenham deixado de existir – pelo menos, não, até agora –, mas as relações de poder 

transbordaram para muito além dos muros de contenção destas instituições. As famílias ganham 

novas possibilidades de configuração; os saberes, já não são mais adquiridos apenas através da 

escola ou dos especialistas; outros modos de aprisionamento podem ser aplicados ou 

combinados de forma eficaz ao cárcere. Estes exemplos, fragmentos de tantas outras mudanças 

de perspectivas e paradigmas desse tempo, são produtos, como também indicadores de 

mudanças sociais e culturais. 

Nesses últimos anos, a sociedade mudou e os indivíduos também; eles são cada vez 

mais diversos, diferentes e independentes. Há cada vez mais categorias de pessoas que 

não estão submetidas à disciplina, de tal forma que somos obrigados a pensar o 

desenvolvimento de uma sociedade sem disciplina. A classe dirigente continua 

impregnada da antiga técnica. Mas é evidente que devemos nos separar, no futuro, da 

sociedade de disciplina de hoje. (FOUCAULT, p.268, 2003). 

 

A fala de Foucault sobre indivíduos “diversos, diferentes e independentes”, traz pistas 

sobre alguns fatores que tencionaram estas mudanças. De fato, a reivindicação das diferenças e 

do direito de permear outros fractais para além dos moldados pelas instituições disciplinares, 

nasce de um viés político-social, atualmente fortalecido como movimentos identitários, o que 

atravessa fatores histórico-culturais. Entretanto, estas tensões também – e talvez antes de tudo 

– são atravessadas por fatores econômicos de mercado. Há neste quesito uma dinâmica que 

salta aos olhos do neoliberalismo: incentivar a diversidade significa criar novos nichos de 

mercado e, consequentemente, aumentar os ítens de produção e de consumo. Configura-se, 

portanto, uma nova ferramenta de captura, não mais feita de muros, mas regida por outras 



82 
 

formas de controle, cujos mecanismos requerem, e estruturam, novas tecnologias, ferramentas 

e dispositivos.  

As sociedades de controle estruturam suas informações de uma forma diferente do que 

as disciplinares. Na perspectiva deleuziana o indivíduo, que antes era identificado por uma 

assinatura, passa a ser registrado por um número de matrícula na composição das massas, 

entende que há, de certa forma, uma transição entre o valor desse indivíduo dentro de uma 

lógica econômica. Antes, as ações eram generalistas e, assim, só uma parte da massa era 

impactada, mesmo quando se tratava de uma estratégia de ações direcionada a determinado 

público. Assim, cada indivíduo passa a corresponder a códigos, cifras, senhas, logins, que se 

revertem em grupos cruzáveis e codificáveis.   

As relações de poder são virtuais, instáveis, não localizáveis, não estratificadas, 

potenciais, e definem apenas possibilidades, probabilidades de interação: são as 

relações diferenciais que determinam as singularidades. A atualização dessas relações 

diferenciais, dessas singularidades, pelas instituições (Estado, Capital) que as 

estabilizam e estratificam, que as tornam irreversíveis, é, ao mesmo tempo, uma 

integração (captura) e uma diferenciação. (LAZZARATO, p.65, 2006). 

 

É nesse sentido que Deleuze (1992) argumenta que, diferentemente das instituições de 

confinamento da sociedade disciplinar, que são analógicas, os diversos modos de controle, os 

controlatos, são variações inseparáveis, formando um sistema de geometria variável cuja 

linguagem é numérica.  O ponto de virada do que estabelece o domínio das sociedades de 

controle, segundo Deleuze, está na perspectiva da ideia de informação. Enquanto o primeiro 

modelo de sociedade disciplina os indivíduos e a maneira como ele se comporta, por meio de 

regras e restrições aplicadas aos corpos, a segunda controla as informações que circulam por 

estes indivíduos para, por meio delas, direcionar suas condutas não mais de um modo 

específico, mas de um modo global.  

Diferente de outras formas de repressão, o controle, por meio do rastreamento de dados 

pessoais, pode se estabelecer de uma forma disfarçada nos encantos da modernidade e das 

inovações que envolvem os dispositivos eletrônicos.  

Pelos aplicativos definimos as nossas rotas; avaliamos os produtos, os serviços e locais 

nos quais consumimos; buscamos informações; fazemos transações financeiras; 

acompanhamos nossas rotinas; sabemos quantos quilômetros andamos ao longo do mês; 

quantas horas dormimos ou passamos dentro de um carro.  São informações que organizam e 

facilitam as nossas rotinas, mas também geram um sistema de dados altamente preciso sobre 

nossos hábitos e emoções.   



83 
 

Enquanto as sociedades disciplinares poderiam ser associadas às linhas molares, ou 

duras (da qual falamos no item 2.1), as sociedades de controle podem ser facilmente ilustradas 

por linhas moleculares ou maleáveis, que estão sempre se modificando, territorializando e 

desterritorializando, embora todas as linhas as permeiam. São sociedades que produzem essa 

mesma ilusão de liberdade da chegada da web, pois seu controle não se dá por confinamento, 

regulação ou punição evidente. A liberdade, neste caso, está num pressuposto implícito que, se 

for destrinchado, revela-se frágil e ilusório, pois nas sociedades de controle o poder não está 

explícito. “Mesmo sendo exercido localmente, o poder não é localizável em um determinado 

lugar porque é difuso, ubíquo e atravessa todas as linhas da vida social, conduzindo seus efeitos 

até os elementos mais infinitesimais” (AGUIAR, p. 119, 2006). Não há uma autoridade 

assumida que imponha as regras desse jogo, já que este exercício não mais se limita ao Estado, 

mas tanto regras como autoridades seguem existindo de alguma maneira. 

Logo, se o poder não está localizado no aparelho do Estado, é o próprio Estado que se 

torna resultado de uma multiplicidade de engrenagens e de focos que constituem uma 

microfísica do poder. O poder passa a ser menos propriedade de uma classe e mais 

uma estratégia: o poder se exerce mais do que se possui, não sendo privilégio 

adquirido ou conservado da classe dominante, mas o efeito de conjunto de suas 

posições estratégicas. Por não existir mais um lugar privilegiado de onde possa ser 

exercido, o poder torna-se difuso, não localizável, sendo exercido a partir de inúmeros 

pontos e em meio a relações desiguais e móveis (AGUIAR, p. 116, 2006). 

 

Assim, são as posições estratégicas que determinam a constituição das classes 

dominantes, não necessariamente ocupadas por herança ou hereditariedade – de certo, em 

muitos casos, sim, pois o acúmulo de bens compõe diretamente as dinâmicas do poder – mas 

nas sociedades de controle, são os dispositivos, as engrenagens e estratégias aplicadas que 

passam a interferir e estabelecer mais diretamente as regras deste jogo. É esta mudança de 

paradigma que contamina as relações de poder e que se espalha por suas diversas camadas.  

Entre as variações que caracterizam os dois modelos de sociedades, Deleuze também 

percebeu uma mudança química referente a este terceiro desenho. Enquanto as disciplinares se 

caracterizavam por máquinas enérgicas, movidas a carbono, as sociedades de controle são 

compostas por máquinas cibernéticas, cujo elemento químico fundamental é o silício.   

É fácil fazer corresponder a cada sociedade certos tipos de máquina, não porque as 

máquinas sejam determinantes, mas porque elas exprimem as formas sociais capazes 

de lhes darem nascimento e utilizá-las. As antigas sociedades de soberania manejavam 

máquinas simples, alavancas, roldanas, relógios; mas as sociedades disciplinares 

recentes tinham por equipamento máquinas energéticas, com o perigo passivo da 

entropia e o perigo ativo da sabotagem; as sociedades de controle operam por 

máquinas de uma terceira espécie, máquinas de informática e computadores, cujo 

perigo passivo é a interferência, e o ativo a pirataria e a introdução de vírus 

(DELEUZE, p. 227, 2010). 

 



84 
 

Possivelmente, Deleuze teria avançado importantes passos nessa discussão, caso tivesse 

usufruído de mais alguns anos de vida, pois, desde 1995, experimentamos tecnologias que 

afetaram radicalmente os modos de vidas e que trouxeram novos mecanismos de controle, 

alguns indicados nos apontamentos do filósofo e outros que romperam fronteiras para muito 

além do que ele poderia prever. Provavelmente, ele teria acrescentando à sua lista outros 

“perigos passíveis” produzidos por esta sociedade, itens como a captura de atenção, a geração 

e uso de dados, a indução nas práticas de consumo, a modulação de comportamento, o 

fenômeno das fake news, mecanismos de rastreamento e vigilância, hackers, fraudes, entre 

outros. Além disso, seria possível ter diagnosticado que  

[...] a sociedade de controle seria marcada pela interpenetração dos espaços, por sua 

suposta ausência de limites definidos (a rede), e pela instauração de um tempo 

contínuo, no qual os indivíduos nunca conseguiriam terminar coisa alguma, visto que 

estariam sempre enredados numa espécie de formação permanente, de dívida 

impagável, prisioneiros em campo aberto. (COSTA, p.32, 2006).  

 

Como já foi falado, a crise das sociedades disciplinares começou a ser discutida 

concomitantemente à popularização dos primeiros computadores, sistemas e redes digitais, que 

deram origem e impulsionaram uma avalanche de vários outros dispositivos tecnológicos, em 

uma cadência cada vez mais célere, diversificada, intensiva e imersiva. Tudo isso demonstra o 

quanto os dispositivos tecnológicos digitais deram corpo e nutriram a vislumbrada sociedade 

de controle de maneira bastante precisa e determinante, pelo menos ao que pudemos presenciar 

até agora.  

Não é novidade que a tecnologia sempre esteve atrelada à sua capacidade de produzir 

ferramentas de poder. Entretanto, a consolidação das sociedades de controle está intimamente 

associada às tecnologias que se estruturam como uma teia de relações de poder, difusa em 

amarras que formam grandes redes.  

Como nos lembra Foucault, poder e saber estão continuamente imbricados, e essa 

perspectiva explica porque as informações e os dados pessoais são tão valiosos nas dinâmicas 

das sociedades de controle. Assim, mais importante do que possuir o poder como autoridade, é 

saber usar as ferramentas disponíveis para exercê-lo como estratégia. E, nesse contexto, mais 

importante do que saber onde cada pessoa está e quais categorias ela ocupa, é entender o que 

ela faz e por onde percorrem os seus desejos. O que vale neste jogo, são os padrões das ações 

individuais na formação das dinâmicas coletivas.  

As relações de poder são imanentes a outros tipos de relações, ou seja, não estão em 

posição de exterioridade. As características dessa modalidade de poder são a 

imanência de seu campo, a continuidade de sua linha e de seus segmentos, não 



85 
 

contando com unificação transcendente, centralização global ou totalização distintiva. 

(AGUIAR, p. 120, 2006). 

 

Se por um lado as tecnologias digitais colocam um mundo ao nosso alcance, facilitando 

a realização de diversas atividades, o acesso a informações, pesquisas, descobertas científicas, 

intensificando as relações sociais, etc., por outro, essas ferramentas fazem com que todas as 

nossas ações, conectadas em rede, sejam revertidas em dados, nos tornando vulneráveis a 

infinitas formas de captura, indução e manipulação. “Já na virada do milênio, o 

desenvolvimento da tecnologia de agentes inteligentes permitia mapear os perfis de usuários da 

web de maneira dinâmica, acompanhando suas atividades e aprendendo sobre seus hábitos” 

(COSTA, p.40, 2006).  

O fato é que ainda desconhecemos os limites de várias destas tecnologias, pois os 

dispositivos e ferramentas estão diretamente atrelados à forma como são usados. Por si só, “as 

máquinas não explicam nada, é preciso analisar os agenciamentos coletivos dos quais elas são 

apenas uma parte” (DELEUZE, p. 220. 2010). Ainda estamos buscando entender o que são 

essas ferramentas para além do que nos é apresentado ou vendido, descobrir quais são as 

possíveis consequências do uso dessas tantas tecnologias, que se multiplicam cada vez mais e 

para mais direções. A falta desta complexa compreensão pode implicar numa dificuldade de 

defesa ou resistência ao domínio destes mecanismos. Afinal, como é possível escapar e se 

esconder, se não se sabe do que ou de quem se está fugindo?  

Na transição do analógico para o digital não entendíamos corretamente a capacidade 

dos computadores e das mídias de armazenamento de informações. Muitas pessoas dessa 

geração têm, inclusive, um hiato nos seus arquivos pessoais, pois deixaram de revelar 

fotografias, por exemplo, para salvar suas fotos e registros digitais em disquetes, CD-roms ou 

nos HDs internos e externos, mídias, cuja longevidade e segurança eram desconhecidas. Ao 

longo dos anos, fomos adquirindo equipamentos, acumulando arquivos e entendendo o quanto 

nossa produção digital também ocupava espaço no mundo. Percebendo esta demanda, em 2006, 

a Amazon55 lançou a primeira ferramenta de armazenamento digital em nuvem, o Amazon Web 

Services (AWS), possibilitando que empresas alugassem espaço em servidores externos, para 

guardar seus arquivos. Este tipo de serviço passou a ser vendido não apenas como um reforço 

de segurança dos dados, em relação à salvaguarda, mas também como um suporte de operação 

e logística sob esses sistemas de dados, cujos volumes começaram a extrapolar a capacidade de 

 
55 Uma das cinco maiores empresas de tecnologia do mundo, a norte-americana Amazon, é especializada, 

principalmente, em e-commerce, computação em nuvem, streaming e inteligência artificial.  



86 
 

gestão humana. Em poucos anos, o armazenamento em nuvem também se estendeu aos 

arquivos pessoais individuais. Foi assim que a combinação entre tecnologia, informação e 

consumo, culminou para que o armazenamento volumoso de dados pessoais, Big Data56, fosse 

metaforicamente considerado o novo petróleo57, fazendo com que as grandes detentoras destas 

informações, as Big Tech58, disputassem as primeiras posições no ranking das empresas mais 

ricas do mundo. Além da Amazon, a lista das cinco maiores Big Tech da atualidade é composta 

pela Apple, Microsoft, Google e Meta (Facebook). São gigantes da tecnologia que exercem 

domínio sobre a criação e gestão de produtos, sistemas e serviços comercializáveis, e que, ao 

mesmo tempo, as retroalimentam com a geração de dados.  

O filme “O Círculo” do diretor, James Ponsoldt, lançado em 2007, traz alguns pontos 

interessantes para serem pensados neste contexto. Na trama é possível verificar uma crítica às 

grandes corporações de comunicação que retém armazenamento de Big Data, assim como 

projetar possíveis consequências dos efeitos que as tecnologias de controle possam produzir. 

Na ficção, a The Circle é apresentada como a empresa que todos sonham em trabalhar, 

oferecendo entre suas promessas um misto de “carreira de sucesso” com diversão e 

popularidade, dentro de uma lógica de comunidade que confunde as fronteiras entre a vida 

pública, profissional e privada. Num primeiro momento, a protagonista, Mae, demonstra 

deslumbre e excitação com todas as instalações e ofertas que a empresa lhe apresenta, contando 

com áreas de lazer, esporte, cultura, arte, além das tecnologias disponíveis, com equipamentos 

e sistemas superavançados. Entretanto, aos poucos, Mae começa a ver além dos objetos de 

deslumbre, e se percebe em um ambiente cercado de muitas telas, câmeras, metas, 

competitividade, exploração, em que sorrisos constituem mais um produto social, do que de 

uma expressão espontânea. Os dramas políticos e sociais do filme se evidenciam, sobretudo, no 

momento em que a empresa lança um novo produto: uma microcâmera com alta resolução de 

som e imagem, vendida à baixo custo, cuja intenção é incentivar a população a espalhá-la por 

locais públicos e privados, possibilitando que todos possam se autovigiar.  

 
56 Big Data é um termo usado pela área de Tecnologia da Informação (TI) para tratar o processamento de grandes 

conjuntos de dados, que não são suportados por sistemas tradicionais. O conceito do Big Data leva em consideração 

o sistema dos três Vs: variedade, volumes e velocidade.  
57 Em 2006, o matemático londrino especializado em ciência de dados, Clive Humby, lançou a expressão “Data 

is the new oil” ou, em tradução literária, “dados são o novo petróleo”, alertando para a ascensão comercial que o 

Big Data teria.   
58 Grandes empresas do ramo de Tecnologia da Informação.  



87 
 

Na construção teórica sobre as sociedades disciplinares, Foucault (1999) traz, como 

representação estrutural e metafórica, o modelo do Panóptico de Bentham,59 aplicado à estrutura 

das penitenciárias. Nesse modelo, a arquitetura da prisão comporta uma torre central, de onde 

o vigilante pode observar todos os prisioneiros por um ângulo privilegiado, sem que os mesmos 

consigam vê-lo de volta.  

Na transição para as sociedades de controle, sobretudo pelas dinâmicas de uso 

efetivadas pela Internet, a perspectiva de vigilância do Panóptico abre espaço para o modelo 

sinóptico, que se refere a uma capacidade de vigilância mútua e difusa, em que as mesmas 

pessoas que vigiam também são vigiadas, uma pelas outras. Sendo assim, todos pressupõem 

que podem estar sendo vigiados e, por isso, desenvolvem um certo tipo de autorregulação, pois 

limitam-se e assumem determinados comportamentos sociais autorizados ou esperados.    

O cenário construído no filme, traz a perspectiva do sinóptico de forma explícita, e 

mostrando próxima do que tem ocorrido no universo das redes sociais, em que as pessoas 

transmitem – muitas vezes em tempo real – eventos do seu cotidiano produzindo 

deliberadamente conteúdos de si e dos outros. Esse material, muitas vezes incentivado pelas 

plataformas por meio de campanhas revertidas em brincadeiras e correntes, atuam como 

ferramentas de produção e armazenamento de dados que, quando necessário, podem ser 

cruzados para alcançar análises bastante complexas e precisas sobre os usuários.  

O filme também aponta para o cenário real de muitas cidades, que já utilizam em espaços 

públicos tecnologias como câmeras de vigilância, reconhecimento facial, verificação 

biométrica e outros dispositivos de controle. Sistemas, estes, que ganham força, atrelados a 

narrativas de segurança que muitas vezes são colocadas acima de critérios de privacidade, o 

que cria questionamentos e conflitos sobre os limites entre as esferas do público e do privado, 

dos interesses pessoais e coletivos. Há uma tendência comum de se acreditar que estas 

tecnologias sirvam apenas para proteger, desconsiderando que elas possam ser usadas de 

maneiras perversas ou criminosas.  

A exemplo disso, vemos diversos sistemas criados como mecanismos de segurança 

sendo invadidos, redes sociais sendo usadas para dar golpes, aplicativos financeiros motivando 

o aumento de furtos e sequestros, cartões de crédito sendo clonados, entre outros casos. Dados 

da Secretaria da Segurança Pública de São Paulo (SSP) apontam que, em 2022, nove a cada dez 

sequestros registrados no Estado foram arquitetados utilizando aplicativos de relacionamento. 

 
59 Filósofo e jurista inglês, foi Jeremy Bentham que propôs o termo Panóptico, em 1785, para designar um modelo 

arquitetônico de penitenciária ideal.  



88 
 

As vítimas, geralmente homens de meia idade com aparente alto poder aquisitivo, eram atraídas 

por perfis falsos e verdadeiros de mulheres que os convidavam para  um encontro, uma 

armadilha que resultava na sua captura60.  

Para além do âmbito pessoal de golpes e crimes, as grandes corporações também não 

estão livres de serem atingidas. Em agosto 2021, por exemplo, os sistemas de gerenciamento 

da rede varejista gaúcha, Lojas Renner61, sofreram um ataque ransomware, termo do inglês que 

se refere a um tipo programa capaz de invadir sistemas de dados, de bloqueá-los e de 

criptografar suas informações. Tanto o site de e-commerce da varejista quanto os sistemas 

internos colapsaram por quase quatro dias. Este tipo de ataque virou uma grande preocupação 

entre as empresas que dependem de volumosos bancos de dados e de sistemas complexos, 

sobretudo as de e-commerce, pois é uma ameaça que pode ser revertida em prejuízos 

exorbitantes, na perda dos históricos de vendas e credores, além de colocar os dados pessoais 

dos clientes em risco, os deixando vulneráveis a sofrerem outros tipos de golpes.  

Por outro lado, sistemas de reconhecimento têm auxiliado a fazer denúncias, a investigar 

e desvendar crimes, na captura de criminosos, assim como no resgate de vítimas sequestradas.  

Na China, por exemplo, estas tecnologias estão já sendo aplicadas de forma massiva. 

Dados da agência estatal chinesa, Xinhua, apontam que, até 2020, mais de 6,3 mil crianças 

sequestradas foram encontradas e resgatadas pela polícia, que pôde promover o encontro delas 

com as famílias biológicas. Estes resgates só foram possíveis graças ao cruzamento das 

tecnologias de reconhecimento facial, aliadas à base de dados de DNA nacional, criada em 

2009, pelo Ministério de Segurança Pública do país62. Entretanto, a capacidade de controle 

destas tecnologias também tem extrapolado para outras formas de vigilância, até mesmo para 

penalizar pessoas que cometem pequenos delitos, como atravessar uma via fora da faixa de 

pedestre.  

As consequências e efeitos produzidos por estas tecnologias podem impactar no rumo 

de sociedades inteiras, a depender de como forem usadas. Exemplos explícitos disso foram 

verificados com a interferência dos mecanismos tecnológicos como estratégias de campanhas 

eleitorais. O poder da manipulação de dados, aliado à fake news e disparos em massa, foram 

determinantes no resultado de eleições políticas em diversos locais do mundo, alterando o curso 

 
60 Com informações de: https://www.bbc.com/portuguese/brasil-63733202 
61 Com informações de: https://exame.com/tecnologia/sequestro-de-dados-como-o-da-renner-serao-mais-

frequentes-diz-pesquisa/ 
62 Com informações de: https://www.cnnbrasil.com.br/tecnologia/reconhecimento-facial-ajuda-crianca-

sequestrada-a-encontrar-familia-apos-32-anos/ 



89 
 

da história de vários países. Foi o que entendemos com o escândalo da Cambridge Analytica, 

empresa britânica especializada em análise de dados, que prestou serviços para a campanha do 

presidente eleito, Donald Trump. Durante as eleições presidenciais dos Estados Unidos da 

América, em 2016, a empresa comprou e usou dados fornecidos pela rede social Facebook 

(Meta) para enviar fake news a eleitores indecisos, com conteúdo que atacava a candidata da 

oposição, Hillary Clinton. Delações de ex-funcionários da Cambridge Analytica expuseram a 

ação, o que levou à falência e encerramento das atividades da empresa. Já o Facebook, foi 

condenado, em julho de 2019, pela Comissão Federal de Comércio dos Estados Unidos a pagar 

uma multa de cinco bilhões de dólares, por ter violado as regras de privacidade de seus usuários. 

Ação parecida aconteceu na campanha presidencial brasileira de 2018, em que uma 

avalanche de memes e fake news circularam pelas mais diversas redes sociais, sobretudo pelo 

WhatsApp. Montagens, informações inverídicas, dados distorcidos se tornaram conteúdo 

cotidiano da população, alimentando um crescente embate entre eleitores com tendências à 

esquerda ou à direita, o que intensificou um tipo de bipolarização mais radical, causando brigas, 

discórdias e rompimentos entre grupos e indivíduos.  

Essa nova forma de polarização é um fenômeno global, nascido do crescimento das 

redes sociais, cujo uso cívico, embora importante, não conseguiu ainda se impor como 

via principal do debate político digital. Ela ainda está dominada pelo discurso de ódio 

e de difamação, seja por indivíduos raivosos ou por milícias digitais. (ABRANCHES, 

p. 18, 2019). 

  

Em outubro de 2018, alguns dias antes do segundo turno das eleições que elegeram Jair 

Bolsonaro como presidente, o jornal Folha de S. Paulo publicou uma reportagem deflagrando 

o uso de bolts, ou robôs, para o envio de fake news por disparos em massa, através da rede 

WhatsApp (também integrante do grupo Meta)63. Segundo a reportagem, empresas de 

marketing digital não declaradas na campanha utilizaram o software de uma empresa espanhola 

e números de celulares falsos, comprados com CPF de pessoas idosas, para realizar os disparos 

a favor do então candidato do PSL e contra o grupo oponente. A partir da reportagem, diversas 

denúncias foram surgindo e todo um esquema oculto das milícias digitais com empresas 

privadas passou a ser pauta de investigação.      

Foi nossa primeira campanha efetivamente digital. A principal característica desse 

tipo de campanha, no estágio de incipiente digitalização da política em que nos 

encontramos, é que não permite controle da trajetória, conteúdo e intensidade das 

mensagens disseminadas. A disseminação, que tem origem organizada, com 

impulsões por agências profissionais usando bots e sockpuppets64, avança de forma 

 
63 Com informações de: https://www1.folha.uol.com.br/poder/2018/10/empresarios-bancam-campanha-contra-o-

pt-pelo-whatsapp.shtml 
64 Sockpuppet é um termo pejorativo referente à identidade falsa usada para fins fraudulentos no ambiente da 

Internet. 



90 
 

descentralizada e independente, espalhando-se por contágio. (ABRANCHES, p.18, 

2019) 

 

As discussões referentes às transformações que têm afetado os regimes democráticos 

ultrapassaram questões ideológicas, coligações ou projetos políticos, demonstrando uma 

influência definitiva dos recursos e estratégias de campanhas desenvolvidas dentro de uma 

sociedade de controle que se apropria de toda e qualquer ferramenta tecnológica.  

Nem os disparos em massa, nem fake news, por si só, deveriam ter o poder de afetar um 

posicionamento político pessoal ou determinar uma escolha aparentemente tão relevante quanto 

a um voto eleitoral. Para esse fato se consumar, pressupõem-se necessárias, também, questões 

de outras ordens, que atrevessem algum lugar do campo dos afetos, pois é por meio deles que 

as capturas podem ser efetivas. Estes casos retratam não só a influência que o controle dos 

dados pode ter no rumo dos acontecimentos do âmbito social, como também na produção das 

subjetividades e das individualidades. 

Na busca de evitar que novos crimes pudessem ser aplicados com o uso de dados 

pessoais, diversos países começaram a desenvolver as suas regulamentações específicas 

referentes ao tema. Em 2020, passou a vigorar no Brasil a Lei 13.709/2018, ou Lei Geral de 

Proteção de Dados (LGPD), que visa garantir direitos para os cidadãos e consumidores sobre o 

tratamento dos seus dados pessoais, quando estes são fornecidos. Seja para adquirir um produto, 

ter acesso a um serviço ou participar de determinados eventos da rede digital, geralmente somos 

obrigados a preencher cadastros com informações pessoais, desde as mais simples como nome, 

endereço, CPF, as mais complexas, como dados bancários ou orientação sexual.  

Com a nova Lei, entidades que solicitaram estas informações passam a ter obrigações 

determinadas, para com o uso delas, sendo passíveis de penalidades jurídicas, no caso do seu 

descumprimento. A implantação da Lei Geral de Proteção de Dados no Brasil e as respectivas 

regulamentações de outros países certamente garante alguns amparos às suas populações, 

porém, é certo, também, que isso ainda não seja o suficiente para evitar diversas infrações, 

crimes irrupções, conflitos de privacidade e abusos.  

Muitas questões, ainda não respondidas, permeiam as sociedades de controle 

instrumentalizadas pelas tecnologias emergentes que se modificam em uma velocidade 

incessante, e é nesse sentido que pesquisá-la – pelas suas mais variadas ramificações – se torna 

tão importante para entendermos a vida contemporânea.  

Identificar quais são os dispositivos de controle que têm atuado sob a nossa sociedade, 

não significa estar livre deles, mas certamente pode nos ajudar a evitar algumas armadilhas. As 



91 
 

sociedades de controle não afetam as pessoas de forma setorizada, como nas disciplinares, em 

que só o estudante se submete a autoridade da escola, ou só o presidiário sofre as condições do 

presídio. Nelas “os pontos de resistência estão presentes em toda a rede de poder” (AGUIAR, 

p. 116, 2006) e contra o modelo do controle, que age por modulação, por linhas moleculares, 

essa resistência precisa ser constantemente reinventada.   

 

 



92 
 

3.2. Inteligência artificial sob as lógicas do capitalismo 

 

Entusiastas da inteligência artificial acreditam que as distâncias entre a mente humana 

e os sistemas digitais estão diminuindo. Esta discussão não se refere apenas à evolução 

tecnológica, mas também a uma crise sobre a compreensão da própria humanidade, sobre suas 

aptidões e saberes. Até então, o que os especialistas do tema mais destacam é que a capacidade 

de processamento e armazenamento de dados de algumas plataformas geridas por IA já superam 

as habilidades humanas. Entretanto, a mente humana tem vantagens que até então, não podem 

ser alcançadas pelos sistemas eletrônicos, como a elaboração de pensamento sensíveis, a 

criatividade, a habilidade de imaginação, fabulação, de ficção e relativização. Pois tudo isso se 

dá a partir das afecções, da capacidade de afetar e de ser afetado.  

Todos os encontros e atravessamentos geram algum tipo de intensidade e, 

consequentemente, produzem afetos. Entretanto, estas diferenças não exatamente enfraquecem 

a aplicação dos sistemas de inteligência artificial.  As dinâmicas das sociedades de controle, ao 

contrário, se aproveitam justamente das características exclusivas do humano para estruturar 

estratégias de captura e poder.   

Assim, a supervalorização dos dados efetivou a emergência de uma das mercadorias 

mais valiosas da atualidade: a atenção. Em um primeiro momento, algumas empresas do 

mercado de tecnologia da informação vislumbraram uma forma de lucrar por meio da oferta de 

serviços de armazenamento e salvaguarda de dados, atendendo a demanda de empresas, tal qual 

fez a Amazon, como falado anteriormente. Entretanto, no acúmulo dos dados, percebeu-se o 

quanto estes, traduzidos em informações, poderiam ser revertidos em ferramentas de análise e 

estratégias. O acesso aos conteúdos possibilitaria entender o que as pessoas procuravam e, com 

isso, saber quais produtos e serviços oferecer, a quem e quando. “Trata-se da construção de 

padrões de interesse, a partir dos quais indivíduos que compartilham os mesmos gostos 

funcionam como um padrão para indicações interessantes, que podem ser cruzadas dentro de 

um mesmo grupo” (COSTA, p. 41, 2000).  

Com o tempo, começamos a notar que quando fazíamos uma pesquisa de um 

determinado produto na Internet, em seguida recebíamos anúncios relacionados a este. Esta 

dinâmica evolui de uma forma refinada e evidente, em um processo crescente da 

instrumentalização de sistemas de inteligência artificial, aplicada através dos chamados agentes 

inteligentes, que analisam e organizam os dados automaticamente na inscrição de algoritmos.  

Esse paradigma gerou uma nova área de pesquisa, denominada agentes autônomos e 

sistemas multiagentes, dedicada a investigar como as acima mencionadas técnicas de 

IA poderiam ser integradas de modo mais eficaz e efetivo em um único agente e 



93 
 

também como um conjunto destes agentes poderia interagir de forma coordenada e 

cooperativa, visando resolver um problema quando nenhum deles de forma isolada 

poderia fazê-lo. Um conjunto de veículos autônomos seria um exemplo de um sistema 

multiagentes: não basta que cada um decida o melhor roteiro para atingir a meta de 

seu passageiro, mas é necessário que os veículos cooperem e se coordenem, para não 

causarem acidentes, como usualmente ocorre com condutores humanos. (SICHMAN, 

p. 39, 2021).  

 

A execução destes sistemas funciona por fluxos constantes, porém ordenados, que 

podem ser usados para qualquer ação passível de programação algorítma, ou seja, dentro de 

fórmulas e variáveis previsíveis, pré-definidas, calculadas. No caso dos sistemas, cuja função é 

aplicada a propósitos comerciais, esta programação serve tanto para capturar informações 

quanto para convertê-las em ações de marketing e alcançar os destinatários desejados. Assim, 

produtos que possam nos interessar chegam a nós antes mesmo que busquemos por eles. A 

modulação algorítmica, cada vez mais escancarada na última década, provoca vários paradoxos 

sobre as práticas de consumo,65 como por exemplo a dúvida: um produto aparece nas minhas 

redes porque eu me interesso por ele, ou eu me interesso por ele por causa da forma como este 

produto  apareceu para mim?  

Quando se discutia há 20 anos a emergência da Internet, já se sabia que as pesquisas 

sobre agentes inteligentes seriam essenciais para o desenvolvimento futuro da rede. 

Só não se esperava que fossem, ao longo desses anos, simplesmente ocupar quase 

todo o espaço de softwares e aplicativos disponíveis hoje no mercado. (COSTA, 

p.590, 2019). 

 

O agenciamento algorítmico na vida contemporânea não é um segredo, entretanto 

também não é uma ação transparente ou consciente. Mesmo que saibamos que estejamos sendo 

impactados por esses sistemas, pouco temos acesso aos detalhes sobre as funções exatas para 

as quais eles estão programados.  

Em seu aspecto material ou maquínico, um agenciamento não nos parece remeter a 

uma produção de bens, mas a um estado preciso de mistura de corpos em uma 

sociedade, compreendendo todas as atrações e repulsões, as simpatias e as antipatias, 

as alterações, as alianças, as penetrações e expansões que afetam os corpos de todos 

os tipos, uns em relação aos outros. Um regime alimentar, um regime sexual, regulam, 

antes de tudo, misturas de corpos obrigatórias, necessárias ou permitidas. Até mesmo 

a tecnologia erra ao considerar as ferramentas nelas mesmas: estas só existem em 

relação às misturas que tornam possíveis ou que as tornam possíveis. (DELEUZE & 

GUATTARI, p.25, 1997). 

 

Em muitos casos há um consentimento involuntário sobre sua interferência nas nossas 

atividades e escolhas, talvez por desinteresse de entender essa complexa arquitetura, ou porque 

aceitá-los é a única forma de poder acessar determinados conteúdos. Por um lado, pode ser até 

agradável que um sistema saiba quais são nossas preferências de consumo, entregando anúncios 

e sugestões de sites e produtos que nos interessem. Por outro, os filtros determinados por estes 

 
65 Isso serve não apenas para o consumo de produtos e serviços, mas também de conteúdo e informação.  



94 
 

algoritmos bombardeiam as nossas interfaces com anúncios, influenciando as nossas escolhas 

e delimitando a possibilidade de experimentarmos outros atravessamentos, antes emergidos 

pelo acaso. Volta a pergunta: você realmente gosta de um produto, ou apenas foi convencido 

de que gosta dele?  

Afinal, o que nos é vendido o tempo todo, senão isto: maneiras de ver e de sentir, de 

pensar e de perceber, de morar e de vestir? O fato é que consumimos, mais do que 

bens, formas de vida – e mesmo quando nos referimos apenas aos estratos mais 

carentes da população, ainda assim essa tendência é crescente. Através dos fluxos de 

imagem, de informação, de conhecimento de serviços que acessamos constantemente, 

absorvemos maneiras de viver, sentidos de vida, consumimos toneladas de 

subjetividade. (PELBART, p. 20, 2021). 

  

Há décadas, a publicidade, o marketing, as mídias de massa, etc. estudaram estratégias 

de capturas, venda e consumo, a partir de pesquisas de opiniões e métodos semióticos. 

Entretanto, nada se compara a eficiência que a programação algorítmica de agentes inteligentes 

é capaz de alcançar em termos de amplitude, precisão e velocidade.  

Uma vez que a mídia está imersa na linguagem algorítmica na contemporaneidade, 

tecendo a vida cotidiana por meio de sua cultura, entender a forma pela qual o 

algoritmo é constituído (número e design), seus usos e percepções é também abrir 

possibilidades para a análise da vida em sociedade nos seus diferentes campos. 

(FILHO, p.02, 2018). 

 

A alta complexidade dos bancos de dados possibilita que os sistemas realizem 

cruzamento e análises de informações para traçar perfis de consumo altamente balizados e, a 

partir disso, entregar, cada vez com mais precisão, o produto exato para o consumidor 

equivalente. É por isso que nas sociedades de controle não importam tanto os processos de 

individuação, nem as singularidades, o que interessa são os padrões, as amostras, os perfis pelos 

seus status divisíveis, que os constitui em determinado grupo de interesses e comportamentos. 

Não interessa quem são os compradores de um determinado objeto de consumo, mas quais são 

as características que delimitam o perfil dos compradores deste produto, entendendo em que 

instância estes consumidores se encontram e se distanciam, para assim desenvolver estratégias 

complexas e eficientes de indução. “Com esse material, o rastreamento de informações será 

possível, assim como a construção de padrões e associações entre dados. O reconhecimento de 

padrões está diretamente ligado à mudança nos métodos de controle das ações individuais” 

(COSTA, p.42, 2006).    

Antes, as ações do mercado se pautavam em moldar e alcançar os sujeitos enquanto 

potenciais consumidores, afirmando o produto, ressaltando suas vantagens e qualidades, 

provando sua eficiência, valor agregado, beleza ou benefícios, narrativas criadas com a intenção 

de convencer o maior número de pessoas a comprá-lo. Agora, a estratégia se volta para 



95 
 

identificar cada perfil, descobrir quais necessidades e desejos que os caracterizam, entender os 

aspectos psicológicos e sociais que atravessam suas emoções e os setorizar por grupos afins, 

capturando a todos. O que mais vale no mercado atual é tratar as pessoas enquanto amostragens, 

compostas por seus hábitos, interesses, procuras, relacionamentos, ideologias e afetos.  

Num capitalismo conexionista, que funciona na base de projetos em rede, como se 

viabilizam outras redes que não as comandadas pelo capital, redes autônomas, que 

eventualmente cruzam, se descolam, infletem ou rivalizam com as redes dominantes? 

Que possibilidades restam, nessa conjunção de plugagem global e exclusão maciça, 

de produzir territórios existenciais alternativos àqueles ofertados ou mediados pelo 

capital? (PELBART, p. 22, 2021). 

 

Ainda nos anos 90, Deleuze apontou que as sociedades de controle não funcionariam 

mais por confinamento, mas por controle contínuo e comunicação instantânea (DELEUZE, 

p.220, 1992). Este cenário foi possível graças à instrumentalização tecnológica das populações, 

e às dinâmicas desenvolvidas através do seu uso. São estas dinâmicas que transformaram os 

equipamentos e sistemas digitais em dispositivos refinados de controle. Porque toda esta 

dinâmica, advinda com as interfaces digitais, estão diretamente atreladas às demandas dos 

sistemas econômicos, políticos e sociais. Esses paradigmas não só acompanham as lógicas 

neoliberais, como são tensionadas e produzidas por elas. As estratégias de indução comercial 

tenderam por um caminho em que mais diversidade seria revertida em mais nichos de produção 

e de consumo. Assim, a técnica e a tecnologia se apresentam não apenas com uma mercadoria 

valiosa que é vendida em forma de produto, mas, também como uma ferramenta, que é vendida 

enquanto serviço. “Nesse contexto, as forças vivas presentes por toda parte na rede social 

deixam de ser apenas reservas passivas à mercê de um capital insaciável, e passam a ser 

consideradas elas mesmas um capital, ensejando uma comunialidade de autovalorização” 

(PELBART, p.24, 2021). 

Todo esse contexto compõem uma cartografia de modulação. A posse e análise de dados 

viabiliza uma indução às nossas condutas, na forma como consumimos, nos comportamos e 

concebemos nossas opiniões, pois é por meio da atenção que construímos nossos interesses, 

valores sociais, políticos e culturais. Esta modulação não só identifica nossas ações, como 

também nos condiciona a padrões, nos classifica em grupos de interesses comuns e intensifica 

a lógica dos filtros de bolha66. Isso produz certa alienação, na medida em que os conteúdos que 

 
66 Filtro de Bolha ou Filter Bubble é termo cunhado pelo ativista da Internet Eli Pariser que se refere a um estado 

de isolamento intelectual. Isso acontece quando um algoritmo adivinha seletivamente quais informações um 

usuário gostaria de ver com base nas informações extraídas do próprio usuário. Como resultado, os usuários ficam 

separados das informações que discordam de seus pontos de vista, isolando-os efetivamente em suas próprias 

bolhas culturais ou ideológicas.  

Fonte: https://edisciplinas.usp.br/mod/glossary  

https://edisciplinas.usp.br/mod/glossary


96 
 

chegam a nós são sempre relacionados e delimitados, fazendo com que toda uma gama de outros 

conteúdos passe despercebida.  

Nos noticiários das mídias de massa, muitas vezes recebíamos conteúdos que não 

buscaríamos, ou que não compunham nossas áreas de interesse, vindos de uma seleção mediada 

que buscava atender a generalidade da população, o que compactuava na construção de uma 

opinião pública mais hegemônica. Neste cenário, o papel do mediador não está mais nas mãos 

das mídias tradicionais, imprensa e marketing, que decidem quais informações chegam às 

massas, mas de mecanismos automatizados que constroem dinâmicas em que atuamos como 

mediadores e produtos, ao mesmo tempo.  

Ao recebermos uma seleção de conteúdos, limitada automaticamente por sistemas 

eletrônicos pré-programados – e não mais por pessoas –, perdemos, em algum nível, seja pelos 

fatores sensíveis, empáticos, sociais, etc. que condizem com a complexidade humana, seja pela 

diferença dos critérios técnicos de filtragem. Este modelo de seleção algorítmica, geralmente 

reforça discursos recorrentes, pois os conteúdos são selecionados por  similaridade, a partir do 

que já havíamos buscado – assuntos relacionados – ou porque pessoas de perfil semelhante se 

interessaram por um determinado assunto ou item.  Um dos perigos desta dinâmica é que 

acabamos nos apegando a determinados conteúdos e produzindo ideias que se tornam 

“verdades”, esquecendo de colocar em questão nossas próprias opiniões, fechando horizontes 

para diferentes perspectivas. Assim, a mediação de conteúdo atua como um dispositivo 

poderoso. 

 Esquivar-se do controle deste mundo digital torna-se cada vez mais difícil na medida 

em que ele vai sendo imposto nas nossas práticas sociais, profissionais e civis. Ter um registro 

digital, um perfil, um e-mail, ou simplesmente acessar serviços estatais pela web, é cada vez 

menos uma opção, e sim, uma obrigatoriedade do exercício das atividades exigidas a um 

cidadão na sociedade contemporânea. “A questão torna-se, então, como escapar das malhas 

finas do poder, já que mesmo as resistências estão colocadas no campo estratégico das relações 

de poder e aí se inscrevem como o interlocutor irredutível” (AGUIAR, p.116, 2006).  

No quinto episódio da série televisiva “Years and Years”, a personagem Bethany é 

aprovada pelo Governo Britânico para receber a implantação de um sistema complexo no seu 

corpo, o “Ki Ni Nura”. São sensores, fios, chips implantados sob sua pele que conectam seus 

estímulos cerebrais à web. Através dele, a jovem passa a ter diversas habilidades em conexão 

com as redes digitais, podendo utilizar seus olhos como câmera, abrir portas, rastrear pessoas e 

informações, além de criar interconexões desses conteúdos, produzindo uma espécie de 



97 
 

sinestesia de pensamentos e sensações. Todas essas novas ferramentas, instaladas em seus 

olhos, braços, mãos, dedos e cabeça trazem à personagem uma satisfação imensa, mas, ao 

mesmo tempo, deixam seus pais preocupados, pois eles percebem que, ao receber a tecnologia, 

ela passa a pertencer ao Estado, a quem suas condutas serão submetidas. A menina também 

sabe disso, mas a sensação de “superpoderes” que ela experimenta é mais superestimada do que 

o poder de controle que os implantes possam gerar sobre sua vida. Este cenário tensiona outro 

conflito que já vimos sentindo, para além das narrativas ficcionais, aliado à emergência destes 

equipamentos: o paradoxo entre acesso e controle. 

Os sistemas de tecnologias digitais estão gradativamente mapeando as pessoas. Porém, 

ao contrário das biotecnologias, que buscam alterar e adaptar os corpos humanos 

artificialmente, os sistemas de Inteligência Artificial é que são construídos para se adaptarem 

cada vez mais às características do raciocínio humano.  

Assim, o domínio de IA se caracteriza por ser uma coleção de modelos, técnicas e 

tecnologias (busca, raciocínio e representação de conhecimento, mecanismos de 

decisão, percepção, planejamento, processamento de linguagem natural, tratamento 

de incertezas, aprendizado de máquina) que, isoladamente ou agrupadas, resolvem 

problemas de tal natureza. Para tal, podem utilizar paradigmas distintos, sendo os 

principais os paradigmas simbólico, conexionista, evolutivo e probabilístico. 

(SICHMAN, p.39, 2021). 

 

Amostra disso é o “Chat GPT”67, um chatbot68 que atua como sistema on-line de 

Inteligência Artificial que simula a linguagem humana. Desenvolvido pela empresa norte-

americana, OpenAI, com sede em San Francisco, o sistema foi lançado para o público em 

novembro de 2022 e, em maio de 2023, já estava disponível em diversas línguas para mais de 

40 países, incluindo o Brasil. A sigla GPT significa “Generative Pre-Trained Transformer”, o 

que pode ser traduzido como “Transformador pré-treinado generativo”. O desenvolvimento do 

seu algoritmo é adaptado para funcionar por redes neurais e machine learning69, tendo como 

foco principal diálogos virtuais, para funcionar como uma ferramenta de conversas, respostas e 

elaboração de conteúdo. Pela ferramenta é possível, por exemplo, conceber um texto lógico, 

apenas com palavras chaves, assim como a obtenção de uma imagem gráfica a partir de 

descrições dos itens desejados na sua composição. O programa, disponível em formato de site, 

oferece uma ferramenta de busca, utilizando sistemas de IA avançados, o que proporciona um 

 
67 Com informações de: https://mundoconectado.com.br/artigos/v/31327/chat-gpt-o-que-e-como-funciona-como-

usar  
68 Canal de comunicação com um assistente robô, que funciona por Inteligência Artificial. 
69 O termo machine learning, que significa “aprendizado de máquina” se refere a um modelo de Inteligência 

Artificial que organiza dados para reconhecer padrões e fazer com que a máquina aprenda com eles. Esse modelo 

precede a deep learning, aprendizagem profunda, que se refere a um nível ainda mais complexo.  

https://mundoconectado.com.br/artigos/v/31327/chat-gpt-o-que-e-como-funciona-como-usar
https://mundoconectado.com.br/artigos/v/31327/chat-gpt-o-que-e-como-funciona-como-usar


98 
 

tipo de serviço muito mais pessoal, preciso e complexo do que os sites tradicionais de busca. 

Diferente do Google, por exemplo, que utiliza palavras chaves para indicar outros endereços 

eletrônicos, o Chat GPT entrega ao usuário as informações solicitadas em forma de respostas 

prontas, como que estabelecendo uma conversa. Ele não mostra onde o usuário pode encontrar 

a informação, ele encontra para o usuário e entrega já lapidada.  

Aparentemente o domínio de programação de IA é a grande promessa econômica para 

as grandes empresas de comunicação e tecnologia, sendo travado entre estas uma grande 

corrida, com disputas e conflitos. Em março de 2023, quatro meses após o lançamento do Chat 

GPT, mais de 1300 cientistas, empresários de tecnologia e representantes de entidades 

acadêmicas, assinaram uma carta aberta pedindo uma interrupção temporária dos experimentos 

de Inteligência Artificial70. Intitulado “Pause experimentos de IA: carta aberta”, o documento 

ressalta que: “Sistemas poderosos de IA devem ser desenvolvidos apenas quando estivermos 

confiantes de que seus efeitos serão positivos e seus riscos serão administráveis”. Mas quais 

perigos seriam esses?  

Especialistas e pesquisadores de IA, há muito têm alertado sobre riscos em diversos 

setores que o controle, ou descontrole, desta tecnologia pode provocar, tanto na esfera 

cibernética quanto para além dela, afetando os mais diversos setores e camadas da vida social. 

E não se trata de uma previsão futurística, pois muitos destes efeitos já estão sendo sentidos há 

anos, de uma forma direta, no cotidiano dos usuários dos sistemas digitais, como também de 

forma indireta, na vida de pessoas que nem os utilizam.  

Atualmente, na maioria dos casos, os elementos técnicos fornecem subsídios para que 

humanos possam tomar decisões. Há instâncias para recursos que podem, em certos 

casos, alterar decisões tomadas de forma equivocada, inclusive aplicando 

eventualmente sanções aos atores envolvidos para aprimorar os resultados futuros do 

sistema. Entretanto, a inserção da tecnologia de IA em tais sistemas pode alterar tal 

prática, fazendo que os próprios elementos técnicos possam tomar algumas decisões. 

Tal mudança de paradigma não é necessariamente boa ou ruim, mas tais sistemas 

necessitam incorporar outras propriedades inerentes à interação humana. (SICHMAN, 

p.42, 2021). 

 

A interatividade nas redes que estimulam os usuários à produção e consumo de seus 

próprios conteúdos, alterou radicalmente os “filtros” de notícias, antes gerenciados por meios 

de comunicação oficiais que, embora não garantissem uma imparcialidade, ao menos eram 

passivos de responder judicialmente em caso de conteúdos ou condutas questionáveis. Esta 

alteração de filtros, aliada às ferramentas de IA resultaram na proliferação inestimável de 

notícias falsas, espalhadas propositalmente – seja por brincadeiras, manipulação, interesses 

 
70 Com informações de: https://forbes.com.br/forbes-tech/2023/03/o-que-diz-a-carta-assinada-por-musk-e-

milhares-contra-experimentos-de-ia/  

https://forbes.com.br/forbes-tech/2023/03/o-que-diz-a-carta-assinada-por-musk-e-milhares-contra-experimentos-de-ia/
https://forbes.com.br/forbes-tech/2023/03/o-que-diz-a-carta-assinada-por-musk-e-milhares-contra-experimentos-de-ia/


99 
 

políticos, criminal, etc. – ou inconscientemente, por aqueles que repassam sem verificar a fonte 

da informação. Esta prática tem corroborado para algumas consequências drásticas, nos mais 

diversos níveis e situações, provocando falsas acusações, atos que podem resultar em violência 

individual ou coletiva, bullying71, cancelamento social, golpes financeiros, indução de ações 

equivocadas, entre outros.   

No Chat GPT, por exemplo, é possível fazer uma pergunta aleatória sobre um 

determinado assunto e receber um texto pronto como resposta satisfatória. No entanto, é 

necessário perguntar: de onde vem essa resposta? Quais conteúdos alimentam esse sistema? O 

que, na sua programação, o faz optar por uma informação em detrimento de outras?  

A seleção automática oferecida por sites e aplicativos programados em IA não só atuam 

na formação pelos conteúdos que entregam, mas também pelos que são ocultados. Não há 

garantia de segurança sobre a veracidade das fontes desse conteúdo, sobretudo se 

considerarmos que a programação de agentes inteligentes costuma evoluir se retroalimentado 

dos conteúdos e condutas dos próprios usuários humanos. Também não há certeza sobre a 

inviolabilidade destes sistemas, ou se eles não foram propositalmente programados para 

difundir alguma ideologia ou propaganda moral.  

Este é outro ponto bastante problemático, pois a programação artificial não tem senso 

crítico ou ético, ela só responde por cálculos e fórmulas exatas, sem capacidade de relativização, 

empatia, bom senso, criatividade ou quaisquer outras habilidades próprias da inteligência 

humana.  

Na própria carta aberta, que pede a interrupção das pesquisas de IA, questões como estas 

estão expostas, atreladas a outras problemáticas que ainda precisam ser olhadas dentro do 

contexto atual:  

Os sistemas contemporâneos de IA estão se tornando competitivos para humanos em 

tarefas gerais e devemos nos perguntar: podemos deixar que as máquinas inundem 

nossos canais de informação com propaganda e falsidade? Devemos automatizar 

todos os trabalhos, incluindo os satisfatórios? Deveríamos desenvolver mentes não-

humanas que eventualmente nos superassem em número, fossem mais espertas, 

obsoletas e nos substituíssem? Devemos arriscar perder o controle de nossa 

civilização?72 

 

Especialistas como o historiador e filósofo Yuval Harari – que também assinou a carta 

aberta –, há muito vem alertando sobre os perigos da IA nas palestras e entrevistas que concede. 

 
71 Expressão em inglês que se referea à atos repetitivos de agressão e intimidação contra um indivíduo que não é 

aceito por um grupo. 
72 Trecho traduzido do texto original de “Pause experimentos de IA: carta aberta”, disponível em:  

https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/   

https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/


100 
 

Um dos pontos que o autor ressalta é sobre o risco dos agentes inteligentes para a democracia, 

considerando se tratar de uma prática política, cuja soberania é popular, seja de forma direta ou 

representativa, mas que tem como alicerce principal o direito de participação das pessoas sobre 

as decisões de cunho coletivo.  

Assim, a medida que a IA for ocupando cada vez mais os espaços de decisões no lugar 

das pessoas, maiores serão os riscos para a democracia, tanto por uma ausência de diálogos e 

participação popular, quanto por estas ferramentas estarem sujeitas a um uso indevido por parte 

de regimes autoritários. Em uma ditadura, ou em regimes como o Nazismo, a IA poderia ser 

usada como uma arma para vigiar e perseguir pessoas, confiscar dados, manipular informações. 

Afinal, a história da humanidade já comprovou que ferramentas poderosas podem provocar 

medidas desastrosas.  

Outro alerta muito pautado por Harari é sobre a extinção de determinadas profissões e 

postos de trabalho que podem ser substituídos pela Inteligência Artificial. Segundo o autor, 

muitas pessoas podem ficar completamente sem trabalho, não só temporariamente, mas 

definitivamente, pois não terão as habilidades básicas necessárias para atender as demandas de 

mercado de trabalho que estão se configurando. “Podemos chegar a um ponto em que o sistema 

econômico veja milhões de pessoas como completamente inúteis. Isso tem terríveis 

ramificações psicológicas e políticas” 73.  

As inovações tecnológicas sempre estiveram atreladas às transformações das profissões. 

As máquinas agrícolas, as máquinas à vapor, a metalúrgica, os meios de comunicação, os 

computadores... toda nova tecnologia produz reconfigurações nos modos de produção e, 

consequentemente nas demandas e ofertas de trabalhos. Entretanto, com a inteligência artificial, 

a diferença está nas escalas que estas reconfigurações podem alcançar.  

Profissões que envolvam exatas, atividades repetitivas, previsíveis ou passíveis de serem 

programadas, são as mais ameaçadas. Algumas destas profissões deverão desaparecer, outras 

sofrerão transformações radicais, e outras, ainda, simplesmente terão a substituição completa 

ou parcial da mão de obra humana por agentes inteligentes. 

Precisamos entender as influências da IA na distribuição de empregos e na economia 

de forma mais ampla. Essas questões perpassam a ciência e engenharia da 

computação, chegando ao domínio das políticas e programas econômicos que podem 

garantir que os benefícios dos aumentos de produtividade baseados em IA sejam 

amplamente compartilhados. (SICHMAN, p.46, 2021). 

 

 
73 Com informações e trecho de entrevista disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/628113-harari-

alerta-sobre-a-inteligencia-artificial-nao-sei-se-os-humanos-podem-sobreviver  

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/628113-harari-alerta-sobre-a-inteligencia-artificial-nao-sei-se-os-humanos-podem-sobreviver
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/628113-harari-alerta-sobre-a-inteligencia-artificial-nao-sei-se-os-humanos-podem-sobreviver


101 
 

Essa crise não está limitada apenas a serviços primários, secundários ou terciários, mas 

a todos os níveis, sejam básicos, técnicos ou especializados, o que depende é da capacidade de 

programação de máquinas e sistemas para a realização das atividades que cada profissão 

envolve.  Nem mesmo profissões consideradas de alta complexidade estão livres de sofrerem 

cortes significativos de postos de trabalho, sendo que só as camadas mais especializadas destas 

– as que requerem algum tipo de criatividade ou pensamento sensível – é que continuarão sendo 

requisitadas. Dos contadores, interessará apenas a consultoria tributária complexa; dos 

arquitetos, o desenvolvimento de projetos com relevância criativa; diagnósticos não dependerão 

mais exclusivamente de médicos; processos jurídicos recorrentes não precisarão mais de 

advogados, etc. Só estes exemplos já representam um corte altamente expressivo de 

profissionais humanos, mas podemos pensar em setores da economia, ainda mais volumosos, 

como o de motoristas de transporte de carga rodoviária, como caminhões e ônibus. Quantos 

desempregados essa substituição geraria para as mais diversas sociedades do planeta? Para onde 

escoaria esta mão de obra? São questões que deflagram situações que podem gerar um aumento 

drástico da pobreza, da miséria e da desigualdade social de uma sociedade.    

Questões como estas, juntamente com a crise ambiental, estão entre os temas mais 

pautados nos principais eventos mundiais que discutem o futuro da humanidade. O “Relatório 

sobre o Futuro dos Empregos do Fórum Econômico Mundial de 2018”, trouxe as ameaças da 

substituição dos trabalhadores humanos por agentes inteligentes como foco principal, 

demonstrando as projeções que se tinham até então.   

   

 
Imagem 7 - Gráfico publicado no “Relatório sobre o Futuro dos Empregos”  

do Fórum Econômico Mundial de 201874 

 
74 Disponível em: https://www.weforum.org/agenda/2020/01/davos-2020-future-work-jobs-skills-what-to-know 



102 
 

 

O gráfico demonstra que estas substituições estão acontecendo gradativamente, 

sobretudo em diversas atividades como: processamento de informações e dados; identificação 

e avaliação de informações; realização de atividades de trabalho físico e manual, entre outras.  

A introdução e evolução da tecnologia nestas atividades de trabalho ganham cada vez mais 

espaço atreladas a discursos de inovação e de serviços que facilitam tarefas e trazem mais 

qualidade para os trabalhadores. Entretanto, sorrateiramente, estes sistemas acabam superando 

as funções do operacional humano, tornando parte destes profissionais dispensáveis.  

Algumas previsões projetam que os avanços na automação resultarão na substituição 

total da força de trabalho humana. Abrangendo prazos curtos ou médios, nossa análise 

sugere outra perspectiva: o trabalho atualmente realizado por humanos está sendo 

majorado por máquinas e trabalho algorítmico. As respostas dos empregadores 

pesquisados para este relatório podem ser interpretadas como evidência da crescente 

viabilidade do que vários especialistas chamaram de “estratégia de aumento”. Ou seja, 

foi sugerido que as empresas podem procurar utilizar a automação de algumas tarefas 

de trabalho para complementar e aprimorar os pontos fortes comparativos da força de 

trabalho humana e, finalmente, permitir e capacitar os funcionários a ampliar todo o 

seu potencial e vantagem competitiva. Em vez de focar estritamente na economia de 

custos de mão-de-obra baseada na automação, uma estratégia de aumento leva em 

conta o horizonte mais amplo de atividades de criação de valor que podem ser 

realizadas por trabalhadores humanos, muitas vezes em complemento à tecnologia, 

quando eles são liberados da necessidade de executar tarefas rotineiras e repetitivas e 

melhor capazes de usar seus talentos distintamente humanos. (Relatório sobre o 

Futuro dos Empregos, pág. 10, 2018) 75  

As projeções de alterações no mercado de trabalho e de desempregos representam uma 

fração dos efeitos sociais, políticos e econômicos que as tecnologias de inteligência artificial 

podem produzir. Isso porque, o aumento das desigualdades sociais, neste sentido, não se refere 

apenas aos indivíduos, mas à nações inteiras.  Em seu discurso no Fórum econômico Mundial 

de 2020, em Davos, na Suíça, Harari enfatiza esse risco, relembrando que “no século XIX, 

alguns países como a Grã-Bretanha e o Japão se industrializaram primeiro e conquistaram e 

exploraram a maior parte do mundo. Se não tomarmos cuidado, a mesma coisa acontecerá no 

século XXI com a IA”76. Novas tecnologias representam novos dispositivos de poder, de 

controle, despertam outras biopolíticas.    

Entre os dilemas do desenvolvimento de programação de IA, um dos mais polêmicos 

atualmente se refere ao chamado deepfake77, sistema capaz de sobrepor a imagem de uma 

pessoa sobre a outra, com alta complexidade de detalhes. Esta tecnologia consegue absorver 

 
75 Relatório sobre o Futuro dos Empregos do Fórum Econômico Mundial de 2018, disponível em: 

https://www3.weforum.org/docs/WEF_Future_of_Jobs_2018.pdf  
76 Transcrição da palestra de Yuval Harari durante o Fórum Econômico Mundial de 2020, em Davos, Suíça, 

disponível em: https://www.weforum.org/agenda/2020/01/yuval-hararis-warning-davos-speech-future-

predications/ 
77 A expressão deepfake, vem do inglês a partir de uma junção entre a expressão deep learning (aprendizagem 

profunda) e fake (falso).  



103 
 

características específicas, expressões faciais, desenvoltura, tom de voz, etc. com tanta precisão, 

que chega ao ponto de não ser mais possível distinguir conteúdos falsos de verdadeiros sem 

uma análise profissional. Além da questão da veracidade, a programação de reprodução 

humana, seja em vídeo ou em formato holográfico, abre margens para muitas discussões éticas, 

sobretudo em casos relacionados à imagem de pessoas mortas.    

Em 2023, a marca de veículos Volkswagen lançou um filme publicitário usando a 

imagem de duas consagradas cantoras brasileiras, Maria Rita e sua mãe, Elis Regina. No 

comercial, ambas cantavam e dirigiam, lado a lado, a versão do modelo novo e antigo do 

automóvel Kombi. A publicidade, entretanto, foi motivo de muitas discussões e críticas. Isso 

porque, Elis Regina faleceu em 1982, e a realização do comercial só foi possível com a 

utilização de recursos de inteligência artificial78, que mapearam suas feições, através de vídeos 

antigos, e as recriaram sob o rosto de outra atriz, por meio da tecnologia deepfake. A questão 

mais recorrente, nos fóruns de debate e nas redes sociais, era se a cantora, caso estivesse viva, 

teria aceitado ou não ter sua imagem vinculada a um comercial do gênero, e se é ético ou não 

usar, sobretudo para fins comerciais, a imagem de alguém que não tem opção de escolha, nem 

de defesa. A partir de casos como estes, diversas figuras públicas resolveram se antecipar e 

deixar registrado, até mesmo por meios contratuais, a proibição de recriação da sua imagem por 

meio de sistemas de inteligência artificial, após sua morte. Foi o caso da cantora Madonna, que 

proibiu o uso de hologramas com imagens suas em shows póstumos, com regras rígidas 

definidas em seu testamento79.         

Ao que tudo indica, diversas ferramentas de inteligência artificial irão se proliferar nos 

próximos anos, oferecendo “facilidades” e “dinamismo” para as nossas vidas. Entretanto não 

podemos esquecer de questionarmos: o que mais elas produzem? Como estas ferramentas e 

sistemas alteram nossas vidas? Ao deixar que a máquina decida por nós, nos dê respostas 

prontas, será que isso irá potencializar o pensamento humano para atuar em outras áreas, ou 

isso nos tornará mais ignorantes e dependentes?  

Como falamos, as tecnologias são ferramentas e saberes, no sentido de que, a forma 

como são usadas, seus fins, as determinam tanto ou mais do que a função em si. É por isso, 

também, que elas sempre alteram quem as usa, de alguma forma, alteram nosso estado físico, 

nossos afetos e alteram os treinamentos que oferecemos ao cérebro.  

 
78 Com informações de: https://www.meioemensagem.com.br/comunicacao/elis-regina-volkswagen-comercial  
79 Com informações de: https://rollingstone.uol.com.br/noticia/madonna-proibe-uso-de-hologramas-apos-sua-

morte/   

https://www.meioemensagem.com.br/comunicacao/elis-regina-volkswagen-comercial
https://rollingstone.uol.com.br/noticia/madonna-proibe-uso-de-hologramas-apos-sua-morte/
https://rollingstone.uol.com.br/noticia/madonna-proibe-uso-de-hologramas-apos-sua-morte/


104 
 

A adesão popular aos GPS, por exemplo, modificou a forma como nos deslocamos pelas 

cidades, sem precisarmos mais observar os prédios, estipular pontos de referência, decorar 

nomes de ruas, etc., pois basta seguir a rota indicada. Trata-se de uma tecnologia que demanda 

determinadas habilidades cognitivas, novas, mas dispensa outras que deixamos de praticar. 

Outro exemplo é a letra cursiva, cada vez menos utilizada pelas gerações mais recentes.  

É inquestionável que as tecnologias algorítmicas, assim como outras tecnologias digitais 

da contemporaneidade, produzem revoluções em diversos setores da vida, não apenas em 

relação à indústria produtiva, como também nas dinâmicas dos sistemas econômicos, nas 

práticas sociais e culturais, nas questões psíquicas e subjetivas, nas relações de poder, entre 

outros. A vida como um todo, e seus entendimentos, ganham novos movimentos e paradigmas, 

formando novos territórios. Novas tecnologias requerem novos movimentos, treinam novas 

cognições.  

Ainda não sabemos exatamente quais efeitos físicos, psicológicos e subjetivos que estas 

tecnologias podem provocar, sobretudo nas gerações que já nasceram no contexto em que elas 

ganham predominância. Trata-se de alterações sobre capacidade de interação e dimensões 

espaço-temporais. Trata-se de dimensões afetivas e existenciais profundas, que podem ser 

determinantes na composição do que acontecerá com a humanidade. Assim, vale se questionar: 

“como você se prepara para um futuro em que as lições e valores cruciais do passado podem 

não ser mais suficientes para um comportamento racional, ético e responsável no futuro?” 

(ALLENBY& SAREWITZ, p.03, 2011).  

 

  



105 
 

CAPÍTULO 4. 

 

SUBJETIVIDADES TRANSUMANAS 
 

 

Toda subjetividade é composta por movimentos e forças. Em termos gerais, a ideia de 

subjetividade está associada a processos íntimos, que constituem a singularidade de cada 

indivíduo, de cada ser, pelas suas experiências e pela forma como interpreta e interage com o 

mundo. Mas, isso não significa que os processos subjetivos sejam exclusivamente pessoais ou 

fluidos. A construção das subjetividades sempre está sujeita aos meios, aos contextos, às tensões 

políticas, sociais, éticas, morais, culturais, etc., ou seja, podem ser produzidas de maneira 

intencional, guiada, induzida. 

Quando falamos de subjetividades transumanas, estamos falando que as interferências, 

os processos e experimentações, provocadas pelas tecnologias contemporâneas, tornam-se 

determinantes na produção das subjetividades coletivas e mesmo individuais. Assim, mesmo 

que o subjetivo pode ser entendido como um processo singular da pessoa humana, ainda assim, 

é um processo atravessado por forças coletivas diversas.      

         



106 
 

4.1. O pensamento autômato 

 

O pensamento humano funciona por um fluxo de ideias atravessadas por sensações, 

memórias, imagens, instintos e estímulos. Um fluxo imprevisível, rizomático, que produz 

cognições, entendimentos, sentimentos, emoções, e que, embora espontâneo, também pode ser 

direcionado e influenciado.   

A partir de referências de outros pensadores80, Deleuze (2018) traz a noção de autômato 

espiritual para abordar questões relacionadas a este fluxo de ideias, entendendo que há 

determinados estímulos que conduzem a respostas projetadas, relativamente possíveis de se 

prever, expondo que o pensamento não se dá absolutamente livre ou isento da sua exterioridade. 

Para destrinchar essa ideia, o filósofo francês usa o cinema como ferramenta, demonstrando 

que a luz e o movimento automatizado da imagem conduzem o espectador a determinados tipos 

de reações e sentimentos, diferentemente das demais artes. Segundo a perspectiva do autor, as 

artes estáticas, como as pinturas e as esculturas, requerem que o “espírito” produza o 

movimento dentro da mente humana, enquanto as motoras, como teatro e a música, dependem 

da desenvoltura dos intérpretes para o fazer mover. O cinema, por sua vez, ativa um autômato 

espiritual no espectador, porque usa a automatização do movimento-imagem como um 

dispositivo, que o faz interferir e atravessar o fluxo dos pensamentos.  

É somente quando o movimento se torna automático que a essência artística da 

imagem se efetua: produzir um choque no pensamento, comunicar vibrações ao 

córtex, tocar diretamente o sistema nervoso e o cerebral. Porque a própria imagem 

cinematográfica “faz” o movimento, porque ela faz o que as outras artes se contentam 

em exigir (ou em dizer), ela recolhe o essencial das outras artes, herda o essencial, é 

como o manual de uso das outras imagens, converte em potência o que ainda era 

apenas possibilidade. O movimento autômato faz surgir em nós um autômato 

espiritual, que por sua vez reage sobre ele.  (DELEUZE, p. 227, 2018).     

 

Entre as questões que envolvem a ideia do autômato – para além da compreensão de 

que desperta uma reação neurológica e psíquica, ou pelos vieses técnicos deste mecanismo –, o 

que interessa, neste contexto, são as maneiras que este sistema pode interferir no campo dos 

afetos e das subjetividades. Porque, mesmo que o pensamento sofra estímulos e interferências 

externas o tempo todo, afinal o corpo está sempre em relação ao mundo, a estrutura do cinema 

– sua sala escura, ambientação sonora, projeção de luz, etc. – aliada à imagem-movimento, 

potencializa uma experiência imersiva de outra ordem, de outra qualidade, um mergulho 

profundo, quase hipnótico, em que o pensamento se torna suscetível às induções em níveis mais 

 
80A noção do autômato espiritual construída por Deleuze (2018) em relação ao cinema, traz referências de 

Espinosa e de Leibniz sobre a experiência do raciocínio lógico. Também o filósofo cita o livro “Founction du 

cinema: de la cinéplastique à son destin social”, do autor Élie Faure.   



107 
 

intensos. Nas dinâmicas deste ambiente, o que mais difere é que a imagem estática produz 

estímulos ao pensamento, enquanto o cinema produz indutores.  

O autômato sempre teve dois sentidos coexistentes, complementares, até mesmo 

quando entravam em guerra. Por um lado, é o grande autômato espiritual que marca 

o exercício mais elevado do pensamento, a maneira pela qual o pensamento pensa e 

se pensa a si mesmo, no fantástico esforço de uma autonomia; [...] Mas, por outro 

lado, o autômato é também autômato psicológico, que se não depende mais do exterior 

não é por ser autômato, mas porque foi despossuído de seu próprio pensamento, e 

obedece a uma impressão interna que se desenvolve apenas em visões e ações 

rudimentares (do sonhador ao sonâmbulo, e inversamente, por intermédio da hipnose, 

da sugestão, da alucinação, as ideia fixa etc.). (DELEUZE, p. 380, 2018). 

  

Qualquer pessoa que vá ao cinema pode experimentar essa sensação. Digamos que você 

assista a um filme de suspense. É provável que você se sinta tenso, ansioso ou amedrontado, 

porque há toda uma construção de narrativa, composta por interpretações, roteiro, efeitos 

sonoros, cenários, figurinos, efeitos especiais, entre outras técnicas amarradas para compor um 

cenário que aflore estes determinados sentimentos. São técnicas, métricas, fórmulas em que a 

arte constrói uma atmosfera psíquica de afecções que, por sua vez, provocam e, antes disso, 

produzem determinados tipos de emoções. Afinal, a produção de emoções, como 

entretenimento e formação, é a mercadoria final do cinema. Contudo, a “magia” da imagem-

movimento é que tem a capacidade de fazer o espectador imergir na história, esquecendo-se, 

por algum tempo, de que não é parte dela.  É o dispositivo cinema que possibilita a emergência 

do autômato, a imagem-movimento.  

A partir das análises de Deleuze sobre o autômato espiritual na relação com cinema, 

Costa (2019) avança uma discussão no sentido de olhar para o fluxo de pensamentos 

direcionados pela perspectiva da relação com as tecnologias de interface on-line, propondo, 

assim, a ideia de um autômato digital de rede.    

É evidente o poder de captura da atenção que o universo de interfaces digitais exerce 

sobre as pessoas. Assim como a sétima arte continua exercendo sua magia sobre 

multidões mundo afora, fazendo sonhar e chorar com suas imagens em movimento, 

também as interfaces digitais atuam diretamente sobre as subjetividades, 

precipitando-as nos labirintos de seu espaço-informação. (COSTA, p. 580, 2019). 

 

Embora as duas linguagens produzam um autômato que conduz o pensamento de quem 

está as experimentando, a maneira como isso acontece aplicado ao digital se difere em vários 

fatores. O cinema é um indutor de opiniões das “massas”, que atua por um “senso comum”, 

propagado por entre as dinâmicas sociais e comunitárias. Isso significa várias brechas para 

dispersão e restrições de alcance de público, pois, primeiro, é necessário as pessoas irem ao 

espaço físico do cinema, o que sempre foi acessível apenas para uma parcela limitada da 

população. Segundo, porque o conteúdo projetado no cinema é o mesmo para todos os 



108 
 

espectadores da sala, desconsiderando qualquer particularidade e, sendo assim, afetando de 

formas e níveis diferentes uns e outros.  

Já as interfaces digitais comportam outro tipo de estrutura, um formato alinhado às 

sociedades de controle. Começa pela mobilidade física que estas ferramentas viabilizam, já que 

cada pessoa possui seus próprios equipamentos. A isso, se alia a possibilidade de 

instantaneidade aos acessos. Eis aqui uma mudança radical no contexto tempo-espaço que altera 

profundamente a percepção e a experiência. Entretanto, há ainda outra característica que 

desloca os sistemas digitais para um nível mais elevado de dispositivo: é a sua eficiência em 

identificar, ler e construir parâmetros que traduzem os usuários em perfis.   

As bases dos autômatos digitais de redes estavam lançadas, não sendo apenas 

tecnológicas, mas também filosóficas. Isso porque, por detrás da capacidade 

matemática desses algoritmos, havia uma questão de fundo que os orientava: a escolha 

e decisão no lugar do usuário. O que escolher para construir um perfil? Como 

correlacionar as características resultantes das ações repetitivas do usuário? De que 

forma e em que momento decidir sobre uma determinada ação a ser tomada de forma 

autônoma? Que informação receber e fornecer a outros agentes na rede? Quanto mais 

um agente inteligente aprende, mais está apto a decidir por seu usuário. (COSTA, 

p.591, 2019).  

 

O que Costa traz no cerne da sua discussão, como um alerta, é que este sistema – 

instaurado por meio dos dispositivos vinculados às redes e interfaces digitais – alcança 

diretamente, ou pelo menos de forma altamente eficiente, a tomada de decisões dos seus 

usuários. Não se trata mais de influenciar a opinião das massas, como no cinema. Tampouco se 

trata da mediação da imprensa, como constatado por Tarde81 (2005) e outros teóricos da 

comunicação como efeito da sua criação, que rompeu as barreiras da formação de opiniões 

coletivas por meio de multidões reunidas, para a formação de “públicos”, compostos por 

indivíduos que poderiam estar em locais físicos separados. Isso se dava a partir do consumo de 

um mesmo conteúdo informacional, publicado pelos jornais impressos que circulavam em 

determinados contextos sociais. No caso das interfaces digitais, não apenas o alcance de 

indivíduos fisicamente separados é possível, mas também a segmentação destes em grupos de 

interesse; a personalização dos conteúdos que são enviados para cada grupo; e a aplicação de 

estratégias de entrega e formatos destes conteúdos. É nesse sentido que Costa difere as 

tecnologias digitais de rede das demais ferramentas de comunicação, entendendo que seu efeito 

 
81 Gabriel Tarde, filósofo francês, foi um dos primeiros teóricos a propor uma ciência da opinião pública com a 

publicação do seu livro “A opinião e as Massas” em 1901. O autor faz uma análise dos efeitos que a criação da 

imprensa, tanto como prensa de tipos móveis, quanto do jornalismo, gerara para a ideia de público (no sentido 

publicidade) em comparação a ideia de multidão, descrita como o aglomerado de corpos em um mesmo espaço 

físico. 



109 
 

na indução dos autômatos digitais é capaz de afetar camadas muito mais profundas das 

experiências de vida.  

[...] o que parece estar em jogo no espaço-informação, que se aprofunda com o uso 

contínuo da Internet e das interfaces digitais, é a forma como se interfere em processos 

importantes das vidas de seus usuários. Em primeiro lugar, pela intensificação maciça 

do consumo virtual, os indivíduos são submetidos a estratégias de indução de escolha 

e decisão constantes. Tal indução, que também pode-se nomear incitação, provocação 

ou constrangimento, resulta de complexos processos de cálculos efetuados por 

algoritmos sofisticados espalhados pelas redes (COSTA, p.580, 2019). 

 

Os algoritmos ultrapassaram seus aspectos técnicos para ocupar uma função de agente 

social, dentro de um universo em que não somos mais pessoas e, sim, conjuntos de informações, 

como falamos no item 2.3. Esses dados digitais, juntos ou cruzados, passíveis de serem 

comparados e avaliados automaticamente, compõem mapas sobre as subjetividades, sobre os 

territórios existenciais, constituem perfis, de indivíduos e de grupos coletivos.  

Deleuze (2010) alertava que as sociedades de controle atuariam não mais na moldagem 

dos corpos e comportamentos, como a disciplinar, mas por meio de uma modulação, rastreando 

e sincronizando as vidas. Isso produz o que o autor chama de um sujeito dividual já que, nessas 

sociedades, as pessoas são agenciadas como códigos divisíveis, ou cifras, que as identificariam 

não mais por uma assinatura ou um número de registro pessoal, mas por senhas e perfis 

intransferíveis. Estas senhas e logins, determinariam – e de fato estão determinando – nossos 

acessos ou restrições a conteúdos, locais físicos, transações financeiras, entre tantas outras 

operações.  

Podemos, também, pensar a noção de sujeitos divisíveis, observando a lógica dos perfis 

virtuais, que não se referem a uma pessoa, mas a um divisível desta determinada pessoa, uma 

parte dela, ou uma projeção da sua imagem. O perfil funciona como um código resultante de 

um apanhado de informação, sobre seus passos, ações, preferências, opiniões que, capturadas 

pelas mais diversas ferramentas de rastreio, são revertidos em informações e conteúdo. Assim, 

a partir destes dados, desta composição, é que se torna possível construir uma previsão de 

reações, condutas e decisões.  

É assim que o autômato digital induz não apenas o autômato psicológico de redes, que 

estabelece circuitos ao induzir seus processos de escolha e decisão, mas, 

simultaneamente, um autômato de afetos, induzindo nos indivíduos uma dinâmica 

afetiva de estimativas de si mesmo e daqueles com quem se relaciona. Mas quando se 

fala aqui de “outro” nas redes, em geral trata-se de outro usuário definido apenas por 

um perfil. Não se trata, portanto, da relação com uma alteridade concreta, mas 

simplesmente de uma projeção imaginária de alteridade em meio a um fluxo constante 

de informações. (COSTA, p.595, 2019). 

 



110 
 

A noção de si sempre perpassou pela noção do outro e de pertencimento. Nos 

espelhamos, construímos noções e parâmetros de nós mesmos a partir das outras pessoas, dos 

espaços, do mundo, daquilo pelo qual construímos alguma proximidade, não exclusivamente 

física, mas do que nos afeta. Entretanto, agora, sobretudo por meio dos recursos propostos pelas 

redes sociais, esta noção de si passou a ser atrelada a uma autoimagem construída como que 

um personagem, não mais composto só pelo que nos é próximo, mas também pelo que é 

distante. Não que isso seja inédito, mas a exposição midiática, que antes se restringia às pessoas 

públicas e famosas, agora se espalha por incontáveis camadas e escalas sociais. Sejam 

Youtubers, Instagramers e blogueiros que arrecadam milhões de seguidores, sejam pessoas 

comuns que contabilizam dezenas, a forma como nos expomos e somos expostos têm outras 

características e efeitos. Há um quê narcisista nestas novas práticas, pois não se trata 

exclusivamente da quantidade de pessoas que nos vêem, mas da noção da imagem que se quer 

construir para estas pessoas, de como e o que se intenciona publicizar de si.  

Estas interfaces, cada vez mais complexas e difundidas, induzem às dinâmicas de uso, 

práticas sociais, formatos de conteúdo, que levam a construção de territórios subjetivos cada 

vez mais instáveis, pois acompanham a velocidade e efemeridade destes dispositivos.  

São tecnologias que produzem sensações, emoções e sentidos pré-programados, 

construídos a partir de estimativas apuradas das leituras de comportamento e conduta. Assim 

como que para uma cena dramática no cinema poderia prever-se a comoção, ou para uma cena 

de suspense, o medo, os dispositivos digitais são programados de forma que possam provocar 

sensações pré-determinadas.  

No cinema, esta condução das emoções parte de parâmetros generalizados, a partir de 

pressupostos, estudos de opinião ou das psicologias das massas, base das teorias da 

comunicação do século XX. Entretanto, os sistemas digitais dispõem de ferramentas mais 

refinadas, que avaliam o perfil das populações, mas também dos indivíduos, entendendo suas 

condutas, dividindo-os em grupos de interesse e entregando a cada um o estímulo mais eficaz 

para determinada resposta. Desta forma, o pensamento autômato pode ser conduzido com mais 

precisão.   

É nesse momento que o autômato psicológico se torna um autômato de afetos, pois os 

processos de escolha e decisão empurrados para o interior do ser são disparadores de 

circuitos emocionais. O usuário de rede, e mais especificamente das redes sociais, 

passa a responder emocionalmente às afecções digitais. Esse autômato afetivo, cujo 

encadeamento lógico diz respeito aos desdobramentos afetivos do corpo, vive a 

relação entre a fissura lógica do pensamento e a precipitação emocional, afetiva. O 

autômato digital de rede, através dos processos que desenvolve em seus algoritmos de 

personalização, que tratam o indivíduo como um mero pacote de informações, passa 

a desencadear nos usuários de redes circuitos emocionais em espiral, ascendentes ou 

descendentes, de amor ou de ódio, de narcisismo ou de rancor. (COSTA, p.594, 2019). 



111 
 

 

Ao falar que as interfaces digitais produzem dinâmicas que levam a circuitos emocionais 

em espirais, Costa relembra os ensinamentos de Espinosa sobre a filosofia dos afetos, que 

entende que o corpo humano pode ser afetado de muitas maneiras pelas quais sua potência de 

agir é aumentada ou diminuída, favorecida ou coibida (Espinosa, parte III, 2018). A leitura do 

filósofo do século XVII contempla o cenário da influência das interfaces digitais porque estas 

dinâmicas precedem quaisquer tecnologias criadas pela humanidade. Até então, elas se referem 

a algo genuíno da própria vida, que é afetar e ser afetado.  Entretanto, os gatilhos sociais que 

determinam as emoções perpassam por outras camadas com as tecnologias atuais. Os 

mecanismos de poder, que antes moldavam as experiências, agora agem como camaleões se 

adaptando constantemente para capturar os afetos que estas produzem, assim como para induzi-

las e modulá-las. “Por isso, aqueles que creem que falam ou calam, ou fazem o que quer que 

seja, por livre decreto da Mente, sonham de olhos abertos” (ESPINOSA, parte III, proposição 

II, 2018).  As expectativas, no sentido de livre interação sobre estas interfaces, começam a 

revelar ilusões e efeitos colaterais bastante danosos, associados a sentimentos de ansiedade e 

frustrações.  

A dependência com as interfaces digitais virou um sintoma preocupante em muitos 

níveis, sobretudo sobre um apego emocional a determinados equipamentos. Profissionais da 

saúde chegaram a cunhar a expressão “Nomofobia82”, para se referir a pessoas que sofrem por 

medo irracional de estar sem celular, ou de outros equipamentos digitais como computadores e 

videogames. Segundo especialistas do tema, a ausência ou impossibilidade de acessar esses 

aparelhos – seja por furto, perda ou falta de bateria – pode gerar pânico, ansiedade, 

irritabilidade, fúria e tristeza profunda nas pessoas que sofrem do transtorno. Entretanto, não é 

preciso ser diagnosticado com Nomofobia, para saber o quanto nos tornamos cada vez mais 

dependentes destes equipamentos, pelo menos, nos contextos em que estes equipamentos estão 

inseridos. E não se trata apenas de uma dependência prática, utilitária, de que precisamos deles 

para nos comunicar, ou para achar uma rota, fazer uma compra, etc., se trata de uma 

dependência mais profunda, que extrapola esse viés. É uma dependência emocional, psíquica, 

que atravessa diretamente nossos afetos, e nossa capacidade de agir ou padecer. Porque essas 

tecnologias, produzem vários paradoxos. Por exemplo, ao mesmo tempo em que elas nos 

possibilitam conversar com qualquer amigo, a qualquer momento, por meio de uma rede social, 

 
82 O nome vem da abreviação da expressão “no-mobile-phone phobia” (em português, medo de ficar sem 

celular). Com informações de: https://www.iberdrola.com/compromisso-social/nomofobia 

 



112 
 

por alguma razão, essa estrutura tende a produzir dinâmicas mais efêmeras e superficiais, 

aumentando a sensação de isolamento e solidão. É claro que o problema não se reduz às redes 

sociais em si, mas a diversos fatores que, confluentes, resultam neste cenário desgastado por 

excessos, exigências, cobranças e celeridade. O excesso e a velocidade com que as informações 

passam por nós, não nos permite absorvê-las de uma forma consciente ou mesmo saudável, nos 

deixando indigestos e insaciáveis ao mesmo tempo, como uma droga de curto efeito.  

A expansão das redes digitais também viabilizou uma prática que vem se espalhando 

por vários países, o Hikikomori83. O fenômeno, que foi detectado inicialmente no Japão, tendo 

como causa principal questões relacionadas às rígidas normas sociais, autocobrança e uma certa 

“cultura da vergonha”, faz com que as pessoas entrem em isolamento físico e social por 

períodos superiores a seis meses. Entretanto, as razões para este tipo de isolamento ganharam 

novas características e o número de casos não apenas tem crescido significativamente, como se 

alastrado por outras partes do mundo. Um dos sintomas preocupantes é que, cada vez mais, o 

Hikikomori é comum entre pessoas jovens que preferem estar na companhia de computadores 

e outras interfaces experimentando um tipo de vida imersiva no digital, do que terem contato 

físico com outras pessoas. 

Tanto os dois fenômenos citados quanto a ideia do autômato digital demonstram, 

mesmo que de forma implícita, o quanto as interfaces digitais implicam em novas afecções, e 

como estas podem atravessar intensamente nossos afetos. Entretanto, mesmo que estas 

tecnologias viabilizem e atuem como novos dispositivos, é importante ressaltar que elas só 

funcionam por estarem alinhadas, de alguma forma, a construções simbólicas pré-existentes. 

No caso do cinema, por exemplo, não basta apenas a técnica, a luz, a imagem-movimento, se o 

conteúdo não dialogar com o público de alguma maneira. O que não se limita ao diálogo em 

termos de linguagem discursiva, mas por todo e qualquer significado e significante, vindos da 

lógica, dos sentidos e afecções, condicionadas pelo ambiente social, político, cultural, etc., que 

compõem as nossas convenções pessoais ou coletivas.  

Este ponto é importante porque não podemos olhar para o autômato digital desvinculado 

do que o antecede. As telas estáticas (pinturas) compõem a possibilidade de agenciamentos 

produzidos pelas telas dinâmicas (cinema) e estas duas, consequentemente influenciaram – e 

podemos dizer que até nos prepararam – para a forma como recebemos e nos relacionamos com 

as telas interativas, ou seja, as interfaces digitais. Da mesma forma que a opinião das multidões 

 
83Termo cunhado pelo psicólogo japonês Tamaki Saito, em 1998, para se referir ao comportamento de pessoas 

que entram em isolamento doméstico extremo.  



113 
 

de grupos reunidos foi transbordada pela formação de opinião pública, das massas, por meio 

das tecnologias da imprensa – não só com jornal impresso, mas também com o cinema, rádio e 

televisão –, as redes digitais se sobrepõem a estas, atuando na formação da opinião dos 

indivíduos segmentados em bolhas sociais e perfis.  

Toda essa dinâmica compõe o que podemos chamar de biopolítica dos afetos, pois se 

tratam de estratégias políticas que buscam estabelecer situações repetitivas, construindo e 

reconfigurando territórios existenciais na organização das subjetividades. Mas, antes, é preciso 

entender que a noção de biopolítica – pautada nas sociedades disciplinares sob o poder de fazer 

viver ou deixar morrer – proposta por Michel Foucault, ganha novos sentidos quando 

relacionada às sociedades de controle.    

Um grupo de teóricos, majoritariamente italianos, propôs uma pequena inversão, não 

só semântica, mas também conceitual e política. Com ela, a biopolítica deixa de ser 

prioritariamente a perspectiva do poder e de sua racionalidade refletida tendo por 

objeto passivo o corpo da população e suas condições de reprodução, sua vida. [...] O 

bios é redefinido intensivamente, no interior de um caldo semiótico e maquínico, 

molecular e coletivo, afetivo e econômico. Aquém da divisão corpo/mente, 

individual/coletivo, humano/inumano, a vida ao mesmo tempo se pulveriza e se 

hibridiza, se dissemina e se alastra, se moleculariza e se totaliza. (PELBART, P. 25, 

2021). 

      

A biopolítica dos afetos que se instaura com a dinâmica atual das interfaces digitais, 

tem proximidades com a proposta dos teóricos italianos em muitos aspectos. O caráter 

molecular, que estas dinâmicas produzem, pulveriza e hibridiza a vida, o que faz com que as 

táticas de captura afetiva, de políticas sob os corpos, também se manifestem híbridas e 

pulverizadas, e não mais rígidas, setorizadas em dicotomias.  

Não importa mais a definição do que é individual ou coletivo, do que é humano ou não 

humano. Não são essas definições que determinam a eficiência da captura afetiva, como eram 

nas sociedades disciplinares. Não são mais os muros, as instituições que garantem a vigilância 

ou acesso às pessoas. As biopolíticas contemporâneas não precisam mais prender o corpo para 

exercer poder sobre ele, e até por isso, inclusive, é que já se cogita descartá-lo, mas isso, 

veremos melhor logo à frente. O que interessa agora é entender que a grande mudança das 

biopolíticas neste momento, com as ferramentas e dispositivos digitais, é que a construção das 

subjetividades se dá de outras formas.  

Posto isso, chegamos ao entendimento de que: enquanto as sociedades disciplinares, 

por meio de suas táticas de moldagem e uniformidade dentro das instituições, possibilitaram a 

criação do sujeito, as sociedades de controle, instrumentalizadas pelas tecnologias digitais, 

possibilitaram a produção do transumano. O transumano é como uma reconfiguração da ideia 

de sujeito atravessado pelas biopolíticas contemporâneas, pelos dispositivos dos sistemas 



114 
 

digitais, das novas subjetividades que o contexto atual tecnológico vem produzindo. Mas ao 

contrário do sujeito moderno, essencializado, o transumano é molecular, adaptável a variados 

níveis e versões de si, através das experimentações e acontecimentos que a tecnologia produz. 

O transumano dança as coreografias das sociedades de controle e, dentro dos limites de suas 

regras, pode ocupar, ou ser induzido a diversos papéis concomitantemente. Assim, constatamos 

que todos somos transumanos em níveis que variam, em formas diversas, em experiências 

múltiplas, de tudo aquilo que produz as nossas relações com as tecnologias e dispositivos 

digitais, mas ainda nos modos de vidas e no que nos acontece.  São estes processos que criam 

novos territórios existenciais, que compõem as nossas singularidades, nosso entendimento do 

que é humano, do que é vida.  

 

  



115 
 

4.2. Como cogitar uma vida sem corpo? 

 

 

A personagem Bethany deseja não mais ter um corpo, ou pelo menos, não o seu corpo 

orgânico original. Ela diz se sentir desconfortável nesta “coisa com braços e pernas”. Mas ela 

não quer morrer, ela quer viver, e viver mais do que sua condição biológica permitiria. Ela quer 

uma vida sem corpo, uma vida eterna, uma vida digital. A provocação da série televisiva Years 

and Years, embora trate de uma ficção, carrega várias questões polêmicas do nosso tempo. 

Primeiro porque, sim, existem pessoas reais com este mesmo desejo de substituir o corpo 

orgânico por um corpo artificial, cibernético.  Também porque já existem investimentos reais, 

milionários, em pesquisas científicas para criar meios de tornar este desejo exequível, como 

falamos no item 2.3 deste texto. Mas as discussões sobre este tema se espalham por muitas 

outras camadas que precisam ser exploradas.   

O famoso cogito cartesiano84 que guiou o pensamento cientificista moderno, “penso, 

logo existo”, sentenciou a vida humana pelo sentido da razão, como se o humano 

fundamentalmente existisse a partir da sua mente. Assim, a condição de existir passa a ser 

compreendida pelo pensamento, mas não por qualquer pensamento, é pelo pensamento lógico, 

preciso, matemático, que induz à instauração de “verdades”. Por este caminho, a modernidade 

construiu e alimentou a ideia de um corpo substância composto e, ao mesmo tempo, dividido 

em duas partes.  

Amalgamando antecedentes das filosofias platônicas e cristãs com as novidades 

científicas, foi René Descartes quem definiu o homem como um misto de duas 

substâncias completamente diferentes e separadas: por um lado, o corpo-máquina, um 

objeto da natureza como outro qualquer, que podia e devia ser examinado com o 

método científico (res extensae); por outro lado, a misteriosa mente humana, uma 

alma pensante cujas origens só podiam ser divinas (res cogitans). (SIBILIA, p.66, 

2002). 

 

Na perspectiva moderna, que resgata alguns pontos da filosofia grega antiga, como a 

metafísica, o conceito de sujeito carrega em sua gênese um caráter essencialista. Essa sentença 

conceitual, que perpassa as mais diversas áreas científicas da época, é o que ampara uma lógica 

maniqueísta, dualista, polar, que ignora ranhuras, mesclas e entres.  

Reconhecemos esta dualidade platônica. Não é, em absoluto, a do inteligível e a do 

sensível, da ideia e da matéria, das ideias e dos corpos. É uma dualidade mais 

profunda, mais secreta, oculta nos próprios corpos sensíveis e materiais: dualidade 

subterrânea entre o que recebe a ação da ideia e o que subtrai a esta ação. (DELEUZE,  

p.02, 2015). 

 
84 Considerado o mais importante teórico do Racionalismo, René Descartes coloca a razão como a possibilidade 

da existência através de novos métodos, que se tornam emblemáticos ao pensamento moderno, tendo como lema 

a famosa expressão: “Cogito, ergo sum”, conhecida no português como “penso, logo existo”. 



116 
 

 

A natureza é apartada da cultura, o natural é posto em oposição ao artificial e o corpo é 

dividido entre um físico que precisa estar desprezado em detrimento da alma, que guia a mente. 

Essas lógicas dualistas, inicialmente respaldadas pela filosofia platônica, são retomadas nas 

teorias modernas e iluministas, se estendendo pelos métodos científicos que buscam diferenciar 

o que é mito e o que é verdade, atribuindo hierarquias e valores.  

São lógicas que seguem influenciando algumas perspectivas da vida social, sobretudo 

quando ligadas à política, à ciência e à tecnologia. Entender que é somente pela razão que se 

define o ser humano, e não pela sua integralidade, é abrir caminho ao desejo de Bethany, é o 

que possibilita que ele ganhe sentido. Não é por acaso que ela cogita viver sem seu corpo de 

origem e, ainda assim, preservar uma noção de si, de estar viva. É porque, pela herança 

cartesiana, o corpo se torna menos importante na existência humana do que sua mente. Essa 

filosofia, que se tornou base do pensamento moderno, compactua diretamente com o desejo de 

Bethany, pois ele só é possível com o entendimento de que sua existência se dá a partir da razão, 

ou da consciência de si e não, necessariamente, em composição com este corpo orgânico. 

Entretanto, a radicalidade de transpor essa vontade para uma máquina, só ganha formas 

plausíveis a partir do desenvolvimento tecnocientífico, das tecnologias digitais e, sobretudo, 

dos hábitos constituídos e provocados com o uso de suas interfaces.  

À medida que passamos a usar smartphones e computadores, conectados à Internet, 

passamos a criar hábitos e dinâmicas sociais dentro da web e, ao passar mais tempo, 

desenvolver mais atividade, construir mais relações pela rede, transferimos parte de nossas 

vidas para este ambiente, que se torna tão real às nossas percepções e emoções que não faz 

sentido algum descaracterizá-lo como estado de vida.  

A vida na web é real, porque produz afetos, altera nossa potência de vida, aumenta e 

reduz a nossa capacidade de ação, como em qualquer outro encontro possível do corpo. É daí 

que vêm a ilusão de que as emoções podem ser produzidas apenas na mente – como nos é 

provocado na ficção Matrix, da qual falamos no item 1.2, em que a humanidade vive em uma 

realidade programada em um sistema digital. Isso porque, no filme, estes humanos 

“aprisionados” pelas suas mentes, nem mesmo sabem disso. Eles não percebem, nem 

desconfiam disso, porque seguem vivendo com as mesmas práticas e emoções de uma vida 

qualquer. Assim, ao desejo de Bethany, não importa de onde vem a experimentação – de 

estímulos no corpo orgânico original ou de simulações de sistemas digitais –, desde que se tenha 

consciência e sensações sobre ela, isso já lhe satisfaz como vida.  



117 
 

A filosofia de Espinosa85 – contemporânea a de Descartes – contrapõem-se à tendência 

moderna de sua época, pois iguala o corpo à mesma importância que a mente, sem separação 

ou distinção, considerando que a existência é causa de si. É Espinosa que traz para discussão a 

noção de que a mente e o corpo correspondem a mesma capacidade equivalente de ação, ou 

seja, um corpo capaz de uma pluralidade de ações terá, da mesma maneira, uma mente capaz 

de uma pluralidade de cognições.  

[...] digo de maneira geral que quanto mais um Corpo é mais apto do que 

outros para fazer [agir] ou padecer muitas coisas simultaneamente, tanto mais 

sua Mente é mais apta do que outras para perceber muitas coisas 

simultaneamente; e quanto mais outros corpos concorrem com ele para agir, 

tanto mais apta é a sua mente para entender distintamente.  (Ética, Parte II, 

prop.13, Escólio). 

 

Para Espinosa, os afetos são variações da potência de ação que o corpo pode sofrer a 

partir de afecções produzidas pelo encontro com outros corpos, sejam eles de outros seres vivos 

ou de qualquer materialidade. O corpo, no acúmulo de sua multiplicidade e de seus afetos, vai 

muito além da compreensão proposta pela razão, pois “um corpo não se define pela forma que 

o determina, nem como substância ou sujeito determinados, nem pelos órgãos que possui ou 

pelas funções que exerce” (DELEUZE & GUATTARI, p.49, 2012), um corpo se define pela 

sua potência.  Quando Espinosa nos aponta que ninguém ao certo sabe o que pode um corpo86, 

não é em relação a sua complexidade orgânica, mas em relação às suas potências. Nesse sentido, 

ele nos indica que é preciso “fazer do corpo uma potência que não se reduz ao organismo, fazer 

do pensamento uma potência que não se reduz à consciência. (DELEUZE & PARNET, p.51, 

1998). O pensamento, assim, não se limita à lógica da razão, da matemática. O corpo também 

produz pensamentos o tempo todo, de várias ordens, dos perceptos, das intuições, das 

sensações, das emoções, das afecções e, tudo isso se mistura, até mesmo com o pensamento 

lógico. A complexidade rizomática e fluida do pensamento reflete a do corpo pela sua forma de 

afetar e ser afetado, pelos seus graus de potência.  

O corpo não é mais o obstáculo que separa o pensamento de si mesmo, aquilo que 

deve ser superado para conseguir pensar. É, ao contrário, aquilo em que ele mergulha, 

ou deve mergulhar, para atingir o impensado, isto é, a vida.  Não que o corpo pense, 

porém, obstinado, teimoso, ele força a pensar, e força a pensar o que escapa ao 

pensamento, a vida. Não mais se fará a vida comparecer diante das categorias do 

pensamento, se lançará o pensamento nas categorias da vida. (DELEUZE, p. 275, 

2018). 

    

 
85 Referência ao pensamento do filósofo holandês do século XVII, Baruch de Espinosa.  
86 Referência em Ética III, Preposição II, Escólio. 



118 
 

A perspectiva de Espinosa sobre corpo, rediscutida por Deleuze e outros filósofos pós-

modernos, age como antídoto da razão cartesiana, porque entende que “o que primeiramente 

constitui a essência da Mente é nada outro que a ideia do Corpo existente em ato” (ESPINOSA, 

parte III, proposição III, 2018), ou seja, nas ações do corpo. É por esta perspectiva que 

propomos o transumano: não como uma possibilidade de vida exclusiva pela mente, mas uma 

possibilidade de vida transbordante, que expande o corpo, que se amplia com o corpo. É corpo-

mente, que se constitui pelos pensamentos racionais, assim como pelos pensamentos sensíveis, 

inconscientes, instintivos, vindos de impulsos e devires.  

Por este olhar, não existe hierarquia de pensamento, como tanto pautou os discursos 

cientificistas da modernidade, não existe nem mesmo categoria de distinção. O pensamento 

lógico não tem superioridade ou inferioridade ao pensamento sensível. Qualquer pensamento é 

pensamento e vale como, pois o pensamento é um fluxo louco, imprevisível, rizomático e nem 

por isso imperfeito. O pensamento é como um rio forte que jorra suas águas por onde as 

inclinações, desníveis e aberturas o levarem. Ele vem das referências mais conscientes ou 

imperceptíveis, que podem ser constituídas pelos mais diversos meios, seja por treino técnico 

ou por informação genética, seja por sonhos ou por leituras teóricas, todas as experiências, 

contextos, organismos, emoções, lembranças, desejos podem estar atravessando o pensamento 

em qualquer nível e a qualquer instante.  

Essa organização caótica é o que engrena a vida e para entendê-la é preciso, também, 

entender o que é vida, ou definir que tipo de perspectiva pretendemos adotar ao falar sobre vida 

na experimentação transumana.  

Os gregos não possuíam um termo único para exprimir o que nós queremos dizer com 

a palavra vida. Serviam-se de dois termos, semântica e morfologicamente distintos, 

ainda que reportáveis a um étimo comum: zoé, que exprimia o simples fato de viver 

comum a todos os seres vivos (animais, homens e deuses) e bíos, que indicava a forma 

ou maneira de viver próprio de um indivíduo ou de um grupo. (AGAMBEN, p.9, 

2002). 

 

O duplo significado dos gregos para vida, tem uma contribuição importante no sentido 

de evidenciar a complexidade desta palavra carregada de sentidos e interpretações. Por outro 

lado, essa distinção, em duas categorias, também pode criar restrições para essa pluralidade de 

significados. Assim como as dualidades modernas, como a separação cartesiana do corpo e da 

mente, tratar zoé e bíos como duas coisas apartadas não condiz com a realidade que 

experimentamos. Agamben (2002) associa a essa questão a explicação de que a vida em seu 

limiar extremo com a morte, sobretudo quando provocada por questões de poder político, se 

mostra como algo que pode ser compreendido por vida nua. Isso porque, trata-se de uma vida 

explicitada pelas consequências de sua organicidade e por estar vulnerável a algum tipo de 



119 
 

situação, provocada intencionalmente ou vinda do acaso, que determine seu destino. Assim, as 

circunstâncias que levariam ao estágio de uma vida nua, viriam de uma ação política ou 

biopolítica. “O ingresso da zoé na esfera da pólis, a politização da vida nua como tal, constitui 

o evento decisivo da modernidade, que assinala uma transformação radical das categorias 

político-filosóficas do pensamento clássico” (AGAMBEN, p. 12, 2002). 

Ocorre que sua tese sobre uma tal possibilidade de separação da vida de suas formas 

deve se dar, justamente, no âmbito do poder político. Para Agamben, o poder político 

que conhecemos se funda sempre, em última instância, sobre a separação de uma 

esfera da vida nua em relação aos contextos de formas de vida. Sua explicação é que 

a vida aparece originariamente no direito somente como contrapartida de um poder 

que a ameaça de morte. Esse poder político se funda sobre a vida nua, que é 

conservada e protegida apenas na medida em que ela se submete ao direito de vida e 

de morte do soberano ou da lei (COSTA, p.175, 2011). 

  

Não muito distante de Agamben, ao olhar para a distinção entre zoé e bíos, como o vivo 

e o vivido, Didier Fassin (2023) defende que esta compreensão possibilita pensar a vida do 

ponto de vista das desigualdades e da legitimidade.  Em seu artigo “A biopolítica não é uma 

política da vida”, o autor afirma que as circunstâncias da vida atual fazem com que seja 

necessário a retomada do conceito de biopolítica sob uma nova perspectiva, diferente da 

abordada por Michel Foucault. Isso porque, ao longo de sua obra, Foucault trabalhou este 

conceito operando pela lógica de poder do Estado sob as populações, “sobretudo quando se 

tratava de nossas sociedades, através de uma sociologia jurídica que assimila o poder ao direito; 

e quando se tratava de sociedades diferentes, por meio de uma etnologia da norma que vincula 

o poder à proibição (FASSIN, p.16, 2023).  

O que Fassin sugere sobre a noção de vida – usando como análise diferentes 

perspectivas de outros pensadores87 – é que as biotecnologias recentes, por diversas razões, 

estão misturando as fronteiras que distinguiam as definições de bíos e zoé de uma maneira 

diferente, com outras roupagens, e que os efeitos produzidos com isso, demandam novas formas 

de operação para o conceito de biopolítica. Porque um conceito, antes de tudo, funciona como 

um operador, que atua em relação aos contextos e corpos. Assim, o autor defende que “tal 

investigação, nas fronteiras da vida nua e social, dos vivos e do vivido, onde a biologia encontra 

a política, talvez exija uma nova orientação na investigação da biopolítica” (FASSIN, p.18, 

2023).  

 
87 No citado artigo, Fassin defende uma revisão para a noção de biopolítica trazendo na sua argumentação a 

perspectiva de Georges Canguilhem (2009) sobre o que faz a materialidade da vida, e as pesquisas de Hannah 

Arendt (2011), sobre a vida no limite, quando expostas ao extremismo dos campos de concentração, no holocausto 

alemão. 



120 
 

Este também é um dos pontos centrais que trazem à tona a necessidade de se olhar para 

o transumano. A admissão de existências transumanas evidencia que as articulações e 

agenciamentos sob a forma de viver, há muito, ultrapassaram a vida enquanto bíos, se 

atravessando sobre a vida no sentido zoé. Isso pode ser verificado na obra de Nikolas Rose 

(2013), por exemplo, quando o autor fala em “políticas da própria vida”, ao discutir os efeitos 

das tecnologias dos fármacos sob o corpo biológico, alegando que estas tecnologias estariam 

provocando alterações consideráveis na vida enquanto zoé,  para estarem a serviço de uma vida 

bíos, de uma forma política, a partir de critérios de “qualificação” das vidas, para que algumas 

possam ser consideradas mais ou menos importantes, melhores ou piores do que outras, mais 

legítimas ou deslegitimadas. Neste caso, os agenciamentos políticos não se dão apenas sobre os 

corpos, mas nos corpos, de dentro para fora e de fora para dentro com a mesma intensidade e 

sujeição. Não se trata somente do poder de morte das sociedades soberanas, de mandar matar 

ou deixar viver. Também não se restringe ao poder do Estado das sociedades disciplinares de 

delimitar as possíveis formas de se viver. O que emerge como novo nos modos de operar das 

sociedades de controle e do seu caráter molecular (como foi abordado nos capítulos 2 e 3), por 

meio de suas ferramentas tecnocientíficas, é uma modulação interna, seja pelas intervenções 

bioquímicas e genéticas, seja pela imersão nos sistemas digitais.  

Enquanto modulação de corpos, o transumano é dispositivo de poder, tanto nas 

interdependências que produz – provindas dos usos espontâneo ou induzido, das interações com 

essas tecnologias – quanto pela sua própria construção. Porque, ao consumirmos 

medicamentos, não alteramos somente nosso estado orgânico, mas também nosso estado 

político, enquanto corpos produtivos, aptos à ação. Da mesma forma que, ao entrarmos nas 

interfaces digitais, não entramos apenas como seres políticos, pois essas interações produzem 

alterações nos nossos estados físicos, elas nos afetam não somente como seres orgânicos ou 

como seres políticos, mas inteiros. Entramos nestes sistemas e eles entram em nós. O 

transumano evidencia isso, porque é o que resulta dessas práticas, tanto pela produção de 

subjetividades quanto pelas intervenções orgânicas, afetado enquanto bíos e zoé, a tal nível, que 

chega a ser possível cogitar viver sem seu próprio corpo orgânico.   

A perspectiva de Agamben, de que a vida nua e a forma de vida só podem ser separadas 

no âmbito do poder político, abre caminhos para outras percepções. Ao desviar o foco da 

biopolítica e olhar por uma lente mais ampla e distanciada, o que se vê é a vida enquanto 

imanência. O que todos estes pensadores estão mostrando, afinal, é que a forma de vida é a 

vida, sendo que uma não se dá desvencilhada da outra. São a mesma coisa com leituras 

diferentes. São duas, bíos e zoé, em uma só. É uma vida, mas é uma vida com singularidades, 



121 
 

feita de multiplicidades incontáveis. Por isso, o que se torna mais interessante para a construção 

de uma discussão sobre a compreensão transumana é olhar para a vida pelo viés da imanência.   

Em “Imanência, uma vida...”, seu último texto, Deleuze traz essa questão de forma 

explícita, argumentando que a imanência pura “é UMA VIDA, e nada mais. Ela não é imanência 

à vida, mas a imanência que não está em nada é ela mesma uma vida. Uma vida é a imanência 

da imanência, a imanência absoluta: ela é potência, beatitude completa”. (DELEUZE, p.179, 

2016). Trata-se de uma perspectiva que olha para a vida em si mesma, da vida sendo expressa 

em sua singularidade e nos acontecimentos pelos quais escorre, pelos acidentes aos quais está 

sujeita, sendo imanência. Um olhar sobre a vida que pode parecer simples e ao mesmo tempo 

complexo, com menos quebras e mais fluidez. Um olhar que desafia a forma segmentada e 

classificatória da qual estamos acostumados a estudar e tratar as coisas do mundo, outra herança 

da lógica cartesiana.  

Pela perspectiva da imanência, é possível descartar lógicas dualistas e dicotômicas. É 

possível não mais diferenciar corpo e tecnologia como opostos, mas apenas pelas suas variações 

e diferenças, que se confundem e se compõem. Assim, o transumano proposto aqui é, também, 

imanência, pois ele é, em si, não como sujeito definido ou como objeto, ele é em devir, em 

composição, em encontros e acontecimentos, variando em intensidades.   

As variações transumanas são mais molecularizadas, porém, isso não garante que sejam 

mais livres ou que aumentem a nossa potência de agir. Em muitos casos elas acontecem 

aprisionadas em labirintos de informações, em armadilhas que induzem nossas condutas, que 

seduzem nossos desejos, que vigiam nossos interesses e deslocamentos, que controlam nossas 

atitudes, e tudo isso compõem a produção de novas subjetividades. Antes de nos deixarmos 

atrair por algumas promessas sedutoras que podem ser viabilizadas por certas tecnologias, é 

importante entendermos o que está implicado na origem desses desejos.  

Querer viver mais tempo do que seu organismo permitiria, por exemplo, nem sempre 

parte de uma pulsão de vida. Essa ideia está atravessada por toda uma estrutura de narrativas 

egóicas e individualistas, algumas delas atreladas a apostas em um futuro redentor, na esperança 

de alcançar um modelo de vida idealizado, que, por alguma razão, não pode ser vivido no 

presente. Outras vezes, essa ideia é alimentada pela esperança em uma vida sem sofrimento, 

angústias e tristezas. Mas, por que estaria, no futuro, uma realidade que se deseja no presente? 

De onde vem o desejo de controlar ou se blindar às complexidades do organismo e das emoções 

espontâneas provocadas pelas experiências?  

O uso de interfaces digitais gera certa ilusão de controle sobre as nossas vidas, por meio 

de dinâmicas e dispositivos nos quais podemos cancelar, bloquear, denunciar, etc. e isso trouxe 



122 
 

novas ferramentas para as maneiras como nos relacionamos com as outras pessoas, com os 

acontecimentos e com os nossos próprios corpos. Essa ideia de desistência do corpo orgânico 

não se dá descolada desta conjuntura e de outras das quais falamos ao longo desta pesquisa. Ela 

tem relação com a criação e popularização de biotecnologias avançadas, do massivo acesso às 

interfaces digitais, assim como do volumoso consumo de fármacos, das promessas de 

longevidade, da utopia da imortalidade e do distanciamento daquilo que comumente chamamos 

de natureza. Afinal, “o corpo da cidade, acostumado a fingir que não existe, para poder se 

robotizar diante do computador, não sabe o que fazer de si” (BRUM, p.10, 2021). Porque tudo 

isso está articulado a tensões políticas, mecanismos de captura e interesses econômicos, que 

produzem sempre novos dispositivos de controle e poder.  

De alguma maneira, a vida, para muitos humanos, alcançou níveis que beiram ao 

insuportável. Limites que beiram à exaustão pela imposição de um ritmo de vida indigesto, 

acelerado, que atropelam o tempo dos corpos, o tempo das assimilações, da compreensão das 

coisas do mundo, da percepção, dos afetos e das emoções. Limites, provocados pelos excessos 

de informações, de produtos de consumo, de lixo, de poluição, de exploração, de demandas 

sociais e de violências. Violências que nos atingem pelas dimensões coletivas, políticas, sociais 

e individuais. Violências produzidas por expectativas e frustrações, por medos, por despertarem 

sensações de impotência ou de insignificância diante do mundo. Que chegam por muitas 

direções e atingem os corpos em seu estado físico, fragilizam sua potência de agir, violam sua 

singularidade. E nesse contexto, como que uma nova religião, a tecnologia torna-se norte de 

salvação ou redenção e nossos desejos são banalizados e capturados pelo mercado, que deles 

se utiliza, indiscriminadamente, para a indução de consumo e modos de vida. Uma nova 

ontologia se produz, uma forma nova de entendimento sobre o que é ser humano na dimensão 

das sociedades imersas nas interfaces digitais.  

Outra questão proeminente, que alimenta a esperança de salvação pela tecnologia, é a 

busca de fórmulas para dilatar a fase da vida adulta, o que inscreve, de forma subliminar, a 

noção de que as crianças devam ser preparadas para chegar a esta condição e que os que já a 

alcançaram devem preservá-la o máximo de tempo possível. Assim, por meio de discursos de 

bem-estar e vida saudável, somos bombardeados com métodos e produtos que prometem o 

prolongamento da juventude, e penetramos nesse universo que alimenta padrões de beleza, 

status de vida, fórmulas de sucesso e de felicidade.   

Ainda ficamos estupefatos com a forma do ser vivo na fase adulta. Nessa fase, 

reconhecemos uma perfeição e maturidade que negamos às outras. Tudo que precede 

seria apenas uma preparação para essa silhueta à qual éramos destinados, tudo que o 

se segue não passa de decadência e destruição. No entanto nada poderia estar mais 

errado. Nossa vida adulta não é mais perfeita, mais nossa, mais humana do que a de 



123 
 

um embrião bicelular que segue a fecundação do óvulo ou a do idoso que está à beira 

da morte. Mas toda a vida para desenvolver-se, precisa passar por uma multiplicidade 

irredutível de formas, uma população de corpos que ela assume e da qual se livra com 

a mesma facilidade com que troca de roupa de uma estação para outra. (COCCIA, p. 

18, 2020). 

 

Há uma perversidade que acompanha toda essa narrativa de desprezo pelos processos 

de envelhecimento e recusa sobre a morte, pois, sendo a vida cíclica, ela, inevitavelmente, 

passará por momentos de auge e declínios, e justamente isso é o que constitui a sua potência 

maior, é o que nos faz vivos. Querer perpetuar o que se considera “auge”, nesse sentido, produz 

várias violências. Uma delas, como aponta Coccia (2020), está em desvalorizar ou inferiorizar 

a importância das demais fases da vida, incapacitando a infância e descredibilizando a velhice, 

pois, sendo este o trânsito pelas etapas da vida, inevitável, ao menos até agora, a crença nessa 

hierarquia é violenta até mesmo para os que a alimentam. Ou seja, é como se entrássemos em 

um delírio coletivo para conseguir rejeitar algo absolutamente pertinente à vida, seu ciclo.   

Ora, sendo a morte imanente à vida, qual é o sentido de recusá-la? Por que dessa rejeição 

ao envelhecimento, se este é um requisito congruente a estar vivo? “Não há oposição entre o 

vivo e o não vivo. Todo ser vivo não apenas está em continuidade com o não vivo, mas ele é 

seu prolongamento, sua metamorfose, sua expressão mais extrema” (COCCIA, 2020, p. 16). A 

recusa da morte nos mata em vida. A hierarquização das fases da vida reduz e limita a 

experiência de estar vivo. Blindar os corpos, seja por meio de máquinas, de sistemas digitais, 

ou mesmo de sedativos, é condená-los a uma diminuição das suas potências, pois é justamente 

no contrário, nas experimentações, nos acontecimentos, nos encontros, na variação de afetos, 

nas oscilações dos graus de potência, que os corpos se fortalecem. A potência das singularidades 

se constitui na diversidade e nos afetos. 

A ideia de prolongamento da juventude também carrega alguma perversidade na medida 

em que não está, de fato, pautada em proporcionar uma vida melhor, no tal bem-estar, mas em 

manter os corpos por mais tempo em estado funcional. Corpos produtivos, no sentido de 

mercado, de serem fonte de trabalho e, consequentemente, de representarem maior capacidade 

de consumo. Os discursos neoliberais martelam nessa ideia de longevidade, também, por ela 

viabilizar a venda de produtos atrelados ao futuro e por favorecerem meios de exploração.  

Acreditar que no futuro a vida vai ser melhor é um argumento estratégico para suportar 

as adversidades do presente e se sujeitar a situações que prometem recompensas. É inegável 

que todas estas narrativas sirvam a projetos econômicos, políticos e de poder, atuando enquanto 

uma biopolítica que se apropria não apenas do disciplinamento dos corpos, mas dos afetos e do 

próprio estar vivo. Há sempre um jogo de poder, uma certa selvageria – sobretudo acentuada 



124 
 

pelo contexto tecnológico –, agindo no sentido das sobreposições do que Fassin (2023) chama 

de vivo e do vivido. É essa mudança de paradigma que faz exigir novas associações ao conceito 

de biopolítica que o autor reivindica, e que, também, torna o conceito de transumano um 

operador importante para articular discussões acerca dessa nova leitura ontológica.   

O transumano não precisa ser um humano despotente, mas pode vir a ser, porque o que 

determina isso não são as tecnologias em si, são os agenciamentos e utilizações dadas a estas 

tecnologias. Por certo, também, que isso não é exatamente uma escolha. Não podemos recair 

sobre uma leitura ingênua ou idealista de que somos livres para decidir o quanto e como 

seremos, ou não, afetados pelos efeitos das estruturas políticas que se alicerçam com as novas 

tecnologias, mas ainda assim, somos nós, humanos, que as produzimos e nós, transumanos, que 

as experienciamos.   

Independentemente se a humanidade vai ou não chegar a alcançar a complexidade 

tecnológica de uma vida num corpo cibernético, essa incessante busca por juventude e 

longevidade trilha as mesmas lógicas que alimentam o aparente desprezo pelo corpo orgânico. 

E ambos indicam que, por vários motivos, a compreensão sobre o que é vida vem passando por 

mudanças inéditas, profundas e perigosas, porque o que rege essa orquestra, finalmente, são 

disputas de domínio sobre as condições biológicas. Bethany desiste do seu corpo orgânico, 

enquanto morada, por acreditar que a máquina pode lhe dar mais. Que seus prazeres e desejos 

podem ser supridos através de sistemas cibernéticos, simulações automatizadas e estímulos 

eletrônicos. Ela acredita que neste ambiente estará livre de enfermidades, de dores e angústias, 

que nele poderá ter o controle de sua própria vida.   

  



125 
 

Encaminhamentos finais  

 

 TRANSUMANO, UM CONCEITO 

 

 

Pensar e propor um conceito sobre o que é o transumano foi a consequência de um 

incômodo que o desejo de Bethany produz em mim. Um incômodo que veio como uma quebra, 

um rasgo, uma ruptura sobre o conjunto de significados que atravessavam a minha compreensão 

sobre o que é vida e o que é humano. O que me parecia mais adverso era a perspectiva da 

narrativa no sentido de um rompimento da compreensão da vida humana pela imanência. Era 

essa segmentação da existência que enaltece um tipo de consciência desvinculada ao corpo 

orgânico. Era admitir que as tecnologias digitais das últimas décadas estariam produzindo 

efeitos ainda mais radicais, capazes de alterar o corpo orgânico e os modos de vida, a ponto de 

ser necessário ressignificar o que é ser humano. Disso tudo vieram muitas perguntas, como: por 

que Bethany despreza seu próprio corpo? E para além da ficção, estamos mesmo desistindo do 

corpo orgânico? Por quê? A consciência também não se constitui das experimentações e saberes 

do corpo? Como fica a nossa relação com os outros corpos e demais materialidades do mundo? 

Como construir entendimentos sobre a vida, sem um corpo aberto, que se coloque em relação 

às outras formas de vida? Quais são os perigos e armadilhas que compõem esses novos modos 

de vida? Quais são as implicações políticas e os jogos de poder que as envolvem? 

Ao longo desta escrita, o esforço foi construir um percurso epistemológico que não 

apenas buscasse investigar estas questões, como também provocar um pensamento crítico sobre 

elas, convidando o leitor a se envolver com estas problemáticas que são latentes, 

contemporâneas e que afetam a todos, mesmo que de formas variáveis.  

Nos empenhamos para construir um percurso plausível que explicasse o transumano por 

uma perspectiva conceitual, uma perspectiva que ajudasse a compor com a construção dessa 

nova linguagem ontológica, que acolhesse a percepção de que as transformações pelas quais a 

existência humana tem passado nas últimas décadas – muito, mas não somente em razão da 

revolução tecnológica –, tem produzido novos paradigmas, e estes requerem novos 

vocabulários. Porque, antes de tudo, é preciso nomear as coisas do mundo para conseguir 

construir significados simbólicos que possibilitem entendê-las, pelo menos foi assim que a 

nossa cognição foi treinada. Por meio das convenções simbólicas é que traduzimos as coisas do 

mundo e nossas sensações, para assim, podermos pensá-las. A não construção de sentidos e 

significados simbólicos para acontecimentos que alteram a nossa existência, nos coloca como 

míopes andando em territórios desconhecidos e os riscos de um olhar relapso para temas 



126 
 

complexos e determinantes como este podem gerar sérias consequências, não só no âmbito 

social coletivo, mas também individual, psicológico e subjetivo, pois se tratam de 

acontecimentos que alteram as intensidades do que experienciamos.         

Assim, nos entendermos como transumanos pode ser uma saída para vários desafios 

emergentes do nosso tempo. Primeiro porque, assumir explicitamente que estamos em um 

processo de radical mudança da condição humana e das dinâmicas da vida social, nos possibilita 

entender, em parte, a origem de muitos dos conflitos contemporâneos. O mundo está sempre 

em movimento e isso, inevitavelmente, atravessa nossos corpos, nossas existências. A segunda 

razão é que, ao nomearmos os processos pelos quais estamos passando enquanto humanos, 

como participantes deste contexto específico de imersão tecnológica, que é pessoal e ao mesmo 

tempo global, temos a possibilidade de operar de forma ativa e crítica diante dele, afinal, sempre 

há perigo em ocupar uma posição de passividade num processo de reterritorialização. O 

transumano nos demanda pensar em territórios como arranjos existenciais, pois o corpo é um 

arranjo que inclui outras partes, além das dele próprio, da mesma maneira que um conceito é 

um arranjo atravessado pelos sentidos e pensamentos que o orbitam. Assim, novas dinâmicas e 

contextos, requerem novos territórios conceituais. Um conceito não se refere a uma ideia 

estática, terminável, ao contrário, ele pode ser revisto a qualquer momento, a depender dos 

contextos e das relações as quais ele for submetido, uma vez que um conceito é sempre um 

operador, um articulador de ideias.  

Os conceitos são centros de vibrações, cada um em si mesmo e uns em relação aos 

outros. É por isso que tudo ressoa, em lugar de se seguir ou de se corresponder. Não 

há nenhuma razão para que os conceitos se sigam. Os conceitos, como totalidades 

fragmentárias, não são sequer os pedaços de um quebra-cabeça, pois seus contornos 

irregulares não se correspondem. Eles formam um muro, mas é um muro de pedras 

secas e, se tudo é tomado conjuntamente, é por caminhos divergentes. Mesmo as 

pontes, de um conceito a um outro, são ainda encruzilhadas, ou desvios que não 

circunscrevem nenhum conjunto discursivo. São pontes moventes. Desse ponto de 

vista, não é errado considerar que a filosofia está em estado de perpétua digressão ou 

digressividade. (DELEUZE, p.35, 1992). 

 

Pensar o transumano enquanto um conceito é importante por dar um lugar para suas 

formas de existências, posto que todo conceito atua também como viabilizador de mundos 

possíveis. O transumano abrange uma escala indefinida de fractais possíveis em seus processos 

experimentais, ao permear as relações do corpo com o seu entorno, ao se adaptar aos ambientes 

que transita, ao ser em movimento.  

Como conceito, o transumano não se refere a um corpo dado à priori, tampouco um 

corpo descontínuo ou inacabado, ao contrário, trata-se de um corpo em fluxo, indefinido, e que 

insiste. Trata-se de um corpo em devir transumano, sobre o qual o entendimento pode parecer 

ainda abstruso, por desestruturar modelos, dispensar definições rígidas e desestabilizar qualquer 



127 
 

soberania de definições do que é o humano. Pois, os “corpos não se definem por seu gênero ou 

sua espécie, por seus órgãos e suas funções, mas por aquilo que podem, pelos afetos dos quais 

são capazes, tanto na paixão quanto na ação (DELEUZE & PARNET, p.49, 1998), e isso, 

evidentemente, se estende aos corpos transumanos, que não são outros corpos, mas 

simplesmente outras perspectivas de leitura sob os desdobramentos, mutações e possibilidades 

de existências do próprio humano. O transumano abarca toda uma rede própria de significados, 

de presença e percepções, de interação e cognição, e isso produz novas formas de se viver, 

novas roupagens sobre o entendimento do que é a vida humana. Nesse sentido, não há espaço 

para visões deterministas sobre o transumano, que o trate como algo apartado do que sempre 

fomos, do que somos e do que ainda podemos ser.  

A versão proposta pela personagem Bethany na série Years and Years, cabe na 

perspectiva do transumano que estamos discutindo, mas não pode ser referida como a única, o 

pautando somente pela ideia de um corpo artificial, ou de uma existência sem corpo orgânico, 

pois o transumano não é outra coisa do que nós mesmos.  

Ao acessar a Internet, ao criar um login, um endereço eletrônico, um perfil em uma rede 

social, ao mandar um e-mail, ao cadastrar dados, ao utilizarmos um GPS, um smartphone, 

estamos movidos na experiência transumana. Somos transumanos ao nos submeter a 

procedimentos cirúrgicos, ao usar medicamentos, ao consumir produtos. Somos transumanos 

nas habilidades cognitivas que desenvolvemos para usar quaisquer tecnologias, nas adaptações 

dos nossos corpos, dos nossos movimentos. E dada esta perspectiva, concluímos que não apenas 

somos transumanos, mas que sempre fomos.  

Embora essa proposta conceitual esteja se mostrando agora, como uma maneira teórica 

de se pensar e discutir o termo, a sua operação sempre esteve inerente à experiência humana, 

afinal, foi por meio das técnicas e tecnologias – das mais simples às mais complexas – que a 

espécie se desenvolveu. O dedo polegar humano, por exemplo, seria uma técnica que o próprio 

organismo adaptou para que a espécie sobrevivesse como tal, assim como os macacos possuem 

rabos para saltar com mais facilidade entre as árvores, os peixes têm guelras e barbatanas para 

poder viver submersos, e os pássaros têm bicos e asas para se alimentar e voar. A evolução dos 

corpos sempre busca caminhos para os tornar adaptáveis aos meios, às necessidades e se 

desenvolverem enquanto ferramentas orgânicas e, assim, garantir a sua sobrevivência e 

descendência.  No entanto, para além das adaptações do organismo, a maneira como a espécie 

humana desenvolveu suas técnicas tem características únicas, que se diferenciam de qualquer 

outra espécie viva. Essa condição está associada a modos peculiares e como criamos estas 



128 
 

técnicas e tecnologias, não apenas para expandir nossas habilidades motoras, mas para criar 

novas formas de existência.    

Através do transumano é possível falar sobre a existência humana mergulhada nas 

tecnologias, contagiada, misturada e afetada por elas, em que não há uma separação nítida ou 

delimitada entre os humanos e suas técnicas, porque são suas, estão imbricadas e implicadas na 

sua existência. O que procede é que estas dimensões estão cada vez mais dilatadas, 

contaminadas e expandidas, e é exatamente esta expansão que amplia os fractais que constituem 

o que é o transumano. São seus platôs, suas camadas. 

No primeiro capítulo deste trabalho, intitulado “Sobre a produção de corpos” foi aberta 

a proposta dessa nova construção conceitual para a palavra transumano. Ao revisitar autores 

que transitaram pelo tema, olhar para sua estrutura semântica e propor algumas novas 

perspectivas, construímos uma teia com amarras que buscaram justificar o porquê de escolher 

o transumano como objeto central dessa investigação.  A partir desta abertura de conversa, 

percorremos por vários caminhos de um labirinto com fios soltos, que, ao amarrá-los, 

pretendíamos tecer um manto conceitual consistente, compreensivo e que fosse o mais generoso 

possível para com o leitor deste trabalho. Recorremos a recursos da literatura, do cinema, das 

mitologias... referências mais populares, que pudessem dar pistas de como as construções 

imaginárias e epistêmicas sobre o corpo transumano foram sendo formadas na perspectiva do 

conhecimento, das fabulações e, até mesmo, dos preconceitos, das crenças e de determinismos. 

Assim, destrinchamos o transumano também pelas suas nuances etimológicas, entendendo de 

que maneira ele poderia ser articulado com outras palavras e conceitos, compondo novas ideias 

e explicando outras ainda carecidas de uma analogia coesa. Toda essa contextualização teve 

como intuito desenvolver ferramentas, compreendidas como relevantes, para acompanhar a 

linha imaginária de raciocínio que acolchoaria essa teia epistemológica.       

No passo seguinte, aderimos a uma lente de aumento imaginária para olhar as 

micropartículas que compõem o corpo humano, as máquinas e os organismos do mundo. 

Entramos na vida molecular, por seu sentido científico, biológico, químico, filosófico, 

analisando como estas tantas descobertas corroboraram para uma nova leitura interpretativa da 

vida, uma leitura que flerta com o pensamento transumano, e que também é carregada de 

diversos paradigmas. Olhamos para o transumano como uma existência atrelada à produção de 

novas dinâmicas, sentidos e significados, forças e tensões.  

Dada essa contextualização, tornou-se possível ingressarmos nas relações políticas que 

envolvem o transumano, acompanhadas à emergência das Sociedades de Controle e das 

tecnologias complexas que evidenciam um mecanismo de mão dupla, em que ambos se 



129 
 

fortalecem e se sustentam. Para demonstrar isso, apresentamos algumas criações e descobertas 

pontuais que provocaram saltos nas transformações tecnológicas do nosso tempo, traçando, 

assim, uma noção mais panorâmica de como este desenrolar de acontecimentos produz a 

compreensão conceitual do transumano que estamos reconhecendo e defendendo aqui.  

Falamos do transumano atrelado às lógicas econômicas às quais estamos submetidos, 

ao capitalismo, às estruturas de mercado, de Estado, e sobretudo, às relações de poder que o 

produzem e são produzidas a partir dele. Embora as experimentações transumanas precedam as 

sociedades de controle, pois, como dito, estes processos se dão da própria existência humana, 

é neste contexto social que sua construção simbólica tem se estabelecido. As sociedades de 

controle produzem processos transumanos, e também são produto deles, como um paradoxo, 

no qual já não se sabe o que despertou o que. São operadores que se retroalimentam, nutrindo-

se um do outro, dependendo um do outro. Entretanto, a experiência transumana não deve se 

restringir a estas sociedades. Porque, enquanto experiência humana, os processos transumanos 

são únicos e diversos na composição das singularidades.  

É deste lugar que seguimos para entender de quais maneiras nossos copos podem estar 

sendo afetados, quais subjetividades estão sendo produzidas, e ainda, quais são os dispositivos 

que estão atuando na construção das nossas experiências enquanto transumanos. O transumano 

é uma modulação do que é ser humano. Uma leitura ou tradução ontológica. Deste ponto, vale 

ressaltar que, mesmo que a concepção conceitual proposta nesta tese seja diferente das 

trabalhadas por outros autores, ainda assim, todas as noções precedentes contribuem na 

compreensão simbólica do que é transumano, posto que “a questão não é saber se uma tal 

tradução é conceitualmente legítima, pois ela o é, mas apenas saber qual intuição nela se perde” 

(DELEUZE & GUATTARI, p.97, 2020). Enquanto recurso de linguagem, o transumano pode 

superar dualismos, mostrando que não há uma categoria de humano desvinculada às suas 

tecnologias. Aliás, pouco importa definir categorias ou níveis para descrever a experiência 

transumana, pois, embora coletiva, ela é pessoal e singular. Não se dirá que alguém é mais ou 

menos transumano do que outro alguém. Se não há categorias, tampouco haverá hierarquias 

sobre o transumano. No entanto, há níveis de potência sobre cada experiência, assim como um 

afeto não pode ser considerado mais afeto do que outro, mesmo que seus graus de potências 

possam variar em aumento ou diminuição a qualquer tempo.      

Certamente, esta tese poderia ter sido construída de outra maneira, aderindo a outros 

recursos de linguagem, outros referenciais teóricos, construindo linhas de raciocínios por outras 

perspectivas, trazendo outros exemplos – ah, e como existem exemplos interessantes e urgentes 

que permeiam o transumano. Entretanto, era preciso optarmos por uma abordagem, e esta foi a 



130 
 

resultante. A partir de tudo que discutimos ao longo deste texto buscamos mostrar que o 

transumano é uma operação dentre os processos humanos.  

Assim como a modernidade instituiu, com muita eficiência, a noção do sujeito para 

articular seus métodos e ideias, é possível que a noção do transumano possa se tornar um 

conceito que nos ajude a entender os afetos e acontecimentos do nosso tempo. Entretanto há 

uma importante diferença entre os dois conceitos. Enquanto a construção do sujeito forjou-se 

nas lógicas do essencialismo e do estruturalismo moderno, o transumano constitui-se como 

movimento rizomático, indeterminado e aberto, alinhando-se aos preceitos pós-modernos. Não 

se trata de construir modelos ou trocar um pelo outro com a mesma aplicabilidade. O que 

propomos é um conceito que entenda a existência humana de maneira expandida. Um conceito 

capaz de abranger mais possibilidades sobre este conjunto de atravessamentos e movimentos 

específicos que compõem o humano, o humano desse determinado contexto contemporâneo. É 

a expansão para o movimento, para a imanência, que age por forças, e por isso, permeia por 

linhas molares, moleculares e de fuga88.  

Tecer uma rede de argumentação, análises, de referências de conhecimento geral, 

teóricas e filosóficas, se desenrolou como um esforço empenhado na construção dessa proposta 

conceitual.  Uma escolha provocada pelas conexões com a experiência contemporânea no que 

diz respeito às sociedades superequipadas e imersas em dinâmicas desenvolvidas a partir das 

tecnologias digitais, assim como das biotecnologias, de novas habilidades cognitivas, de 

demandas sociais, das estratégias de controle, seus efeitos e consequências políticas. Assim, 

poderá se dizer que ser transumano é viver e simultaneamente sofrer a experiência tecnológica 

digital nos devires contemporâneos, cujas fronteiras desta experiência sejam indistinguíveis no 

sentido dos afetos, ou seja, passa a ser absorvida como a experiência da própria vida, de seu 

tempo.  Por isso que é possível falarmos em processos transumanos, em devires transumanos, 

em subjetivações transumanas. Porque o transumano, enquanto conceito, se dá nos processos, 

na experimentação, que produz encontros, afetos, variando a potência de agir do ser.  

O transumano é passivo e ativo, no sentido dos afetos para Espinosa.  Por vezes é 

atravessado por afecções que aumentam sua potência de ação, em outras, se vê passivo, mas 

nada diferente do que sempre foi a experiência da vida. É por isso, também, que recorrer a uma 

vida blindada de afecções significa, consequentemente, uma diminuição na potência de agir, 

 
88 Assim, como o sujeito também produz forças de resistências, e linhas moleculares e de fuga, ainda que sua 

predominância se dê por linhas molares, o transumano, por sua vez predomina entre linhas moleculares, o que não 

o isenta de ser submetido, eventualmente em linhas molares ou escapes de fuga.      

 



131 
 

porque esta variação dos graus de potência, os afetos, se dão nas relações, nos encontros e 

acontecimentos aos quais os corpos estão sujeitos, e tudo aquilo que experienciamos compõem 

nossa singularidade enquanto ser. Quanto mais múltiplo, mais singular, mais potente, mais 

único. Um corpo fechado às relações acaba reduzindo suas capacidades associativas, de 

interpretação, de cognição e de ação, pois, ao contrário do que tanto o mercado de consumo 

tenta nos convencer, são as experiências que nos ensinam, que nos preparam e nos 

instrumentalizam para estar na vida, e não os objetos que compramos ou fórmulas mágicas, 

cujos resultados só alcançaremos no futuro.        

O transumano, por ser em processos, por estar em movimento, é, a priori, um corpo 

aberto, mas há ressalvas nesta afirmação, pois isso depende do quanto este corpo for posto em 

relação a outros. Há uma linha tênue sobre o quê nas experimentações transumanas irá aumentar 

a nossa potência de agir, com novas cognições, habilidades, desejos, etc., ou irá diminuir nossa 

potência, reduzindo os esforços de ação, no pensamento-movimento. Afinal, lembremos dos 

ensinamentos de Espinosa (2018), sobre a equivalência do corpo e da mente, sem distinção. 

Ora, se um corpo ativo terá, da mesma forma, uma mente ativa, o transumano também está 

sujeito a ser agente de si, ou a ser passivo. Acontece que muitas das promessas de mercado, 

sobre biotecnologias, se apresentam por produto ou serviço que, disfarçadamente, reduzem a 

potência de agir, pois oferecem alguma ferramenta que “substituiria” uma atividade humana, 

ou algum medicamento que “pouparia” este humano de determinada emoção ou reação 

orgânica, por exemplo. Essas contradições são inerentes à experiência transumana. Se, por um 

lado, uma calculadora pode facilitar o resultado de uma conta complexa, a mesma pode, 

também, reduzir o conhecimento técnico de uma pessoa para executar o mesmo cálculo. Ou 

então, se, por um lado, uma vacina representa uma reprogramação química do organismo, ela 

também aumenta a potência de agir, na medida que garante a manutenção de um corpo saudável.   

O que queremos demonstrar é que não há valoração moral sobre transumano em si, este 

estado, não é bom ou mau, certo ou errado. Os agenciamentos sob esses processos é que podem 

agir de forma ética ou errônea, que podem produzir maravilhas ou tragédias, democracia ou 

desigualdade. Os processos que atravessam estas experiências é que variam e que podem tornar 

um corpo mais ou menos agente de si, que podem aumentar ou diminuir sua potência, e isso 

estará sempre mudando, pois faz parte do estar vivo. Não devemos simplesmente nos deixar à 

deriva nesse cenário, atravessado por forças e interesses. Toda essa discussão busca alertar e 

sugerir que, quanto mais nos reconhecermos nesses processos transumanos e olhá-los de forma 

crítica e atenta, mais teremos chances de conduzi-los, tomando a vida para nós mesmos, agindo 

diante do que nos acontece.  



132 
 

Foi preciso trilhar todo esse percurso epistemológico, alimentado por teorias, conceitos, 

fatos históricos e referências da ficção, para propor que o transumano não é a invenção de um 

ser e, sim, um operador dentro de um conjunto insaciável de arranjos existenciais. O transumano 

é a existência que possibilita adentrar o inexplorável, a aventura da própria experiência humana 

atravessada pelos contextos e possibilidades que a cercam. O transumano não é um híbrido, 

uma mescla de duas espécies em uma, pois mesmo que nossos corpos passem por intervenções 

químicas, cirúrgicas; que nosso genoma seja editado ou reprogramado; que nosso cognitivo 

abandone saberes tradicionais, por outros jamais experimentados; que nossos membros sejam 

mecânicos ou nossos corações artificiais; mesmo que nossas relações sociais, culturais e 

profissionais sejam transferidas para algum metaverso; que as dimensões materiais sejam 

reconfiguradas; que nossos territórios existenciais sejam rearranjados; ainda seremos humanos. 

Humanos experimentando processos transbordantes. Seremos transumanos. O transumano é o 

movimento constante do humano atravessado por suas próprias criações, por suas próprias 

experimentações e pelos acontecimentos que o perpassam.  

 

  



133 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

ABRANCHES, Sérgio. Polarização radicalizada e ruptura eleitoral, Em: Democracia em 

risco? 22 ensaios do Brasil hoje. São Paulo: Companhia das Letras 1ª edição. 2019.  

 

AGAMBEN, Giorgio. Homo Sacer: o poder soberano e a vida nua. Tradução: Henrique 

Búrigo, 1ª edição, 2ª reimpressão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2002.  

 

_____________. O que é um dispositivo? In: O que é o contemporâneo? E outros ensaios. 

Chapecó, Santa Catarina: Argos, 2009. 

 

AGUIAR, Leonel Azevedo de. A amizade filosófica entre Deleuze e Foucault: Questões em 

torno da questão de poder. In: Gilles Deleuze: Sentidos e Expressões. Jorge Cruz Org. Rio de 

Janeiro: Ciência Moderna, 2006. (Pag. 111-133)   

 

ALLENBY, Braden R. SAREWITZ,  Daniel. The techno-human condition.  MIT Press, 

Massachusetts Institute of Technology: United States of America, 2011. 

 

ARENDT, Hannnah. Sobre a revolução. Tradução: Denise Bottmann. 1ª reimpressão. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2011.  

 

BRUM, Eliane. Banzeiro òkòtó: uma viagem à Amazônia Centro do Mundo. 1ª edição, 4ª  

reimpressão. São Paulo: Companhia das Letras, 2021.   

 

CANGUILHEM, Georges. Knowledge of Life. Translated by Stefanos Geroulanos and Daniela 

Ginsburg. Edited by Paola Marrati and Todd Meyers. New York, 2008. 

 

____________________. O normal e o patológico. Tradução: Mana Thereza Redig de 

Carvalho Barrocas. 6ª edição, 2ª reimpressão. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2009 

 

CLARK, A. Natural-Born Cyborgs: Minds, Technologies, and the Future of Human 

Intelligence. New York: Oxford University Press, 2003.   

 

CLARK, A.; CHALMERS, D. The Extended Mind. In: Analysis 58.1, January 1998, pp. 7–

19. Disponível em: https://icds.uoregon.edu/wp-content/uploads/2014/06/Clark-and-

Chalmers-The-Extended-Mind.pdf . Acesso em maio/2021.  

 

COCCIA, Emanuele. Metamorfoses. Desenhos de Luiz Zerbini. Tradução: Madeleine 

Deschamps e Victoria Mouawad. 1.ed. Rio de Janeiro: Dantes Editora, 2020. 

 

COSTA, Rogério da. Sociedade de Controle. In: Gilles Deleuze: Sentidos e Expressões. Jorge 

Cruz Org. Rio de Janeiro: Ciência Moderna, 2006. (Pág. 31-46).    

  

_______________. O autômato digital e os circuitos de afetos nas redes sociais. Em: 

Comunicação, Mídia e Consumo. Vol.16, Nº47, Set/Dez. São Paulo: 2019  

DOI 10.18568/CMC.V16I47.2092  (Pág.: 577-597) 

 

https://icds.uoregon.edu/wp-content/uploads/2014/06/Clark-and-Chalmers-The-Extended-Mind.pdf
https://icds.uoregon.edu/wp-content/uploads/2014/06/Clark-and-Chalmers-The-Extended-Mind.pdf


134 
 

_______________. Uma Vida (nua) é como Piscina (sem água)? Revista Galáxia. Nº 22, São 

Paulo: 2011. (Pág.: 171-183) 

DELEUZE, Gilles. Cinema 2 – A imagem-tempo. Tradução: Eloisa Araújo Ribeiro. 1ª Edição. 

São Paulo: Editora 34, 2018  

 

_______________. Post-scriptum sobre as Sociedades de Controle. Conversações. Tradução 

de Peter Pál Pelbart. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. (P. 219-226). 

 

_______________. Lógica do sentido. Tradução: Luiz Roberto Salinas Fortes. 5ª edição, 4ª 

reimpressão. São Paulo: Perspectiva, 2015.   

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia, vol. 1. 

Tradução: Aurélio Guerra Neto e Célia Pinto Costa. 1ªed.1995, 5ª reimpressão. São Paulo: 

Editora 34, 2007.  

 

_______________. Mil Platôs: Capitalismo e esquizofrenia, vol. 2.  Tradução: Ana Lúcia de 

Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. 1ª Edição, 1º reimpressão. Rio de Janeiro: Editora 34, 1997.  

 

_______________. Mil Platôs: Capitalismo e esquizofrenia, vol. 3.  Tradução: Aurélio 

Guerra Neto, Ana Lúcia de Oliveira, Lúcia Cláudia Leão e Suely Rolnik. 2ª Edição. São Paulo: 

Editora 34, 2012a.  

 

________________. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia, vol. 4. Tradução: Suely Rolnik. 

2ª Edição. São Paulo: Editora 34, 2012b.  

 

________________. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia, vol. 5. Tradução: Peter Pál 

Pelbart e Janice Caiafa. 2ª Edição, 2ª reimpressão. São Paulo: Editora 34, 2020.  

 

________________. O que é filosofia? Tradução de Bento Prado Jr. e Alberto Alonso Muñoz. 

2ª Edição. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 

 

DELEUZE, Gille; PARNET, Claire. Diálogos. Tradução: Eloisa Araújo Ribeiro. São Paulo: 

Escuta, 1998.  

 

ESFANDIARY, Fereidoun M. (FM-2030). Are You a Transhuman?: Monitoring and 

Stimulating Your Personal Rate of Growth in a Rapidly Changing World. Editora: Warner 

Books. United States of America, New York, NY, 1989.   

 

ESPINOSA, B. de. Ética. Tradução: Grupo de Estudos Espinosianos; coord. Marilena Chau. 

1ªed. 1ª reimpressão. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2018.  

 

FASSIN, Didier. LINS, Marcela Barbosa (Tradução). A biopolítica não é uma política da vida. 

PÓS: Revista do Programa de Pós-graduação em Artes da EBA/UFMG. v. 13, n. 27, jan-abr. 

2023. Disponível em: https://doi.org/10.35699/2237-5864.2023.41779  

 

FILHO, Clóvis Teixeira. O Algoritmo nas Pesquisas em Comunicação: possibilidades para 

o estudo da publicidade e do consumo na contemporaneidade. Trabalho apresentado no 41º 

Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação. Intercom – Sociedade Brasileira de Estudos 

Interdisciplinares da Comunicação. Joinville: 2018.  

https://doi.org/10.35699/2237-5864.2023.41779


135 
 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução: Raquel Ramalhete. 

Petrópolis: Vozes, 1999. 

 

_________________. Ditos e escritos IV: estratégia, poder-saber. Org. Manoel Barros da 

Mota. Trad. Vera Lúcia A. Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003. 

 

FRAGA, Ivana de Oliveira; AGUIAR, Mônica Neves. Neoeugenia: o limite entre a 

manipulação gênica terapêutica ou reprodutiva e as práticas biotecnológicas seletivas da 

espécie humana. Revista Bioética, vol. 18, nº 1. Brasília: Conselho Federal de Medicina, 2010. 

Pág. 121 – 130. https://revistabioetica.cfm.org.br/revista_bioetica/issue/view/35 

 

HARARI, Yuval Noah. Homo Deus: uma breve história do amanhã. Tradução: Paulo Geiger. 

1ª Edição. São Paulo: Companhia das Letras, 2016. 

 

HARAWAY, D. J. Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo-socialista no final do 

século XX. In: SILVA, Tomaz T. (Org.). Antropologia do ciborgue: As vertigens do pós-

humano. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.  

 

HARRISON, Peter. WOLYNIAK, Joseph. The History of ‘Transhumanism’. Notes and 

Queries, Volume 62, Issue 3, September. Oxford University Press. United Kingdom: 2015. 

Pages: 465–467. https://doi.org/10.1093/notesj/gjv080  

 

HOQUET, T. Filosofia Ciborgue: pensar contra os dualismos. Tradução Marcio Honorio de 

Godoy. São Paulo: Perspectiva, 2019.  

 

HUR, Domenico Uhng. Deleuze e a constituição do diagrama de controle. Revista de 

Psicologia, v. 30, n. 2, p. 173-179, maio-ago. 2018. https://doi.org/10.22409/1984-

0292/v30i2/5507 

 

HUXLEY. Aldous. Admirável mundo novo. Tradução: Vidal de Oliveira. 22ª edição. São 

Paulo: Editora Globo, 2014. 

 

HUXLEY, Julian. Transhumanism. Volume 8, Issue 1. Journal of Humanistic Psychology. 

First published Spring 1968. https://doi.org/10.1177/002216786800800107 

 

LAZZARATO, Maurizio. As Revoluções do Capitalismo. tradução de Leonora Corsini. - Rio 

de janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 

 

LEVY, Pierre (1999), Cibercultura. 2.ª ed. São Paulo: Ed. 34, 

 

MACHADO, Fabio Henrique Nogueira. Games, linguagem e mercado: uma análise do 

Second Life e The Sims. Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Instituto Municipal 

de Ensino Superior de Assis – IMESA e à Fundação Educacional do Município de Assis – 

FEMA. Assis: 2011. 

     

MACLUHAN, M. Os meios de comunicação com extensões do homem. Tradução: Décio 

Pignatari. São Paulo: Editora Cultrix, 2012.   

 

https://revistabioetica.cfm.org.br/revista_bioetica/issue/view/35
https://doi.org/10.1093/notesj/gjv080
https://doi.org/10.22409/1984-0292/v30i2/5507
https://doi.org/10.22409/1984-0292/v30i2/5507
https://doi.org/10.1177/002216786800800107


136 
 

OLIVIERI, Antonio Carlos. Prometeu acorrentado, da obra de Ésquilo. Adaptação Antônio 

Carlos Olivieri. Coleção Teatro em Prosa. Editora FTD. São Paulo: 2005.    

PELBART, Peter Pal. Vida capital: ensaios de biopolítica. 1ª Edição, 2ª reimpressão. São 

Paulo: Iluminuras, 2021. 

 

PEPPERELL, R. The Post-human Condition. 2003. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/249562501_The_Posthuman_Condition_Conscious

ness_Beyond_the_Brain_by_Robert_Pepperell_Intellect_Books_Bristol_UK_2003_203_pp_i

llus_ISBN_1-84150-048-8 . Acessado em maio/2021 

 

ROSE, Nikolas. A política da própria vida: biomedicina, poder e subjetividade no Século 

XXI. Tradução: Paulo Ferreira Valério. São Paulo: Ed. Paulus, 2013. 

 

SANTAELLA, L. Pós-humano: por que? Revista USP Nº 74. Pensando o futuro: 

Humanidades. São Paulo: 2007. Pág. 126-137. 

 

SANTOS, Milton. A Natureza do Espaço: Técnica e Tempo, Razão e Emoção. 4ª edição, 2ª 

reimpressão. São Paulo: Editora da USP, 2006 

SEGATO, R. L. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um vocabulário 

estratégico descolonial. Tradutor: Rose Barboza. In: e-cadernos CES 8/2012. URL : 

http://journals.openedition.org/eces/1533 . Acessado em maio/2021 

 

SGANZERLA, Anor. PESSINI, Leo. Edição de humanos por meio da técnica do Crispr-

cas9: entusiasmo científico e inquietações éticas. Revista Saúde Debate, vol. 44, Nº 125, pag. 

527-540, Rio de Janeiro: 2020. DOI: 10.1590/0103-1104202012519   

SIBILIA, Paula. O Homem Pós-orgânico: Corpo, Subjetividade e Tecnologias Digitais. Rio 

de Janeiro: Relume Dumará, 2002. 

 

SICHMAN, Jaime Simão. Inteligência Artificial e sociedade: avanços e riscos. Estudos 

Avançados, Vol. 35, Nº101, São Paulo: Instituto de Estudos Avançados da Universidade de 

São Paulo, 2021. https://doi.org/10.1590/s0103-4014.2021.35101.004    

 

SILVA, T. T. Nós, ciborgues: O corpo elétrico e a dissolução do humano. In: SILVA, T. T. 

(Org.). Antropologia do ciborgue: As vertigens do pós-humano. Belo Horizonte: Autêntica, 

2009.  

 

SIMONDON, G. A individuação à luz das noções de forma e de informação. Tradução: Luís 

Eduardo Ponciano Aragon e Guilherme Ivo. 1ª edição. São Paulo: Editora 34, 2020.   

______________. Do modo de existência dos objetos técnicos. Rio de Janeiro: Contraponto, 

2020b. 

 

SIQUEIRA, Holgonsi Soares; SALLES, Márcio Felipe. Somos todos ciborgues: aspectos 

sociopolíticos do desenvolvimento tecnocientífico. Configurações - Revista Ciências Sociais. 

Nº8. Editoria: Cultura, Tecnologia e Identidade, 2011. Pág. 11-32.  

https://journals.openedition.org/configuracoes/882  

 

https://www.researchgate.net/publication/249562501_The_Posthuman_Condition_Consciousness_Beyond_the_Brain_by_Robert_Pepperell_Intellect_Books_Bristol_UK_2003_203_pp_illus_ISBN_1-84150-048-8
https://www.researchgate.net/publication/249562501_The_Posthuman_Condition_Consciousness_Beyond_the_Brain_by_Robert_Pepperell_Intellect_Books_Bristol_UK_2003_203_pp_illus_ISBN_1-84150-048-8
https://www.researchgate.net/publication/249562501_The_Posthuman_Condition_Consciousness_Beyond_the_Brain_by_Robert_Pepperell_Intellect_Books_Bristol_UK_2003_203_pp_illus_ISBN_1-84150-048-8
http://journals.openedition.org/eces/1533%20.%20Acessado%20em%20maio/2021
https://doi.org/10.1590/s0103-4014.2021.35101.004
https://journals.openedition.org/configuracoes/882


137 
 

SHELLEY, Mary. Frankenstein ou o prometeu moderno. Tradução: Christian Schwartz. 1ª 

edição. São Paulo: Penguin-Companhia, 2015.  

 

TARDE, Gabriel. A opinião e as Massas. Tradução Eduardo Brandão. São Paulo. 2ª ed. 

Martins Fontes, 2005.  

 

ZOBOLI, Fabio; CORREIA, Elder Silva; FELDENS, Dinamara Garcia. Ontologia e Axiologia 

na fusão do corpo com a tecnologia: Tensões a partir do paratleta Markus Rhem. Revista 

Citius, Altius, Fortius. Volume 11 nº 1. Universidad Autónoma de Madrid: 2018, pp. 9-18 

https://doi.org/10.15366/citius2018.11.1.001.  

 

ZOBOLI, Fabio. SOARES, Carleane. CORREIA, Elder Silva. O corpo diante da tríade 

“ciência, técnica e tecnologia”: Para um início de conversa. In: ZOBOLI, Fábio. CORREIA,  

Elder Silva. FUSARO,  Luana Garcia Feldens (Org.). Corpo, políticas e territorialidades: 

tecnologias e poder. 1ª ed. Bauru, SP: Editora Ibero-americana de Educação, 2022. 

https://doi.org/10.47519/EIAE.978-65-86839-09-8 

 

 

 

https://doi.org/10.15366/citius2018.11.1.001
https://doi.org/10.47519/EIAE.978-65-86839-09-8

