
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO
Faculdade de Ciências Sociais - Departamento de História

TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO

O pensamento salafista e as formulações sobre o Califado sob a ótica de Rashid
Rida

Aluno: Ricardo Peres Borges

RA: 00194637

Orientador: Lauro Ávila

2023



1

Resumo: Este artigo visa analisar o movimento salafista a partir de Rashid Rida,

intelectual árabe influente no contexto do movimento de reforma muçulmana frente

às conquistas europeias. Para isto, será estabelecido uma breve análise de seus

mentores, Muhammad ‘Abduh (1849-1905) e Jamal al-Din al-Afghani (1838-1897),

assim como a elaboração e mutação do pensamento de Rida a partir dos eventos

históricos vividos por ele. Esta análise será realizada a partir das reflexões de

Rashid Rida sobre o Estado Islâmico e a ordenação da sociedade muçulmana.

Desta forma, procura-se compreender o início do movimento salafista e as bases

que permitiram o seu rompimento de sua fase liberal para a fase literalista a partir da

fundação da Irmandade Muçulmana no Egito.

1. INTRODUÇÃO
Rashid Rida nasceu em uma vila chamada Trípoli no interior do atual Líbano em

1865. Filho do Imam da comunidade, ele recebeu formação religiosa tradicional e

logo se tornou um orador na mesquita local. Buscando aprimorar os seus

conhecimentos corânicos ele acidentalmente encontrou diversas cópias do periódico

al-’Urwa al-Wuthqà1 escrito por Jamal Al-Afghani em colaboração com seu discípulo

Muhammad ‘Abduh entre março e outubro de 18842. Este encontro de Rida com o

periódico é um divisor em sua vida, como afirmado por Busool:
“The exposure to al-’Urwa al-Wuthqà drew him to a new understanding of
Islam, no longer seeing it as only a spiritual medium towards the hereafter,
but as a ‘religion both spiritual and temporal concerned with this world and
the hereafter’ among whose goals is the guidance of man to supremacy on
earth as a deputy of God for the establishment of love and justice”34
(BUSOOL, 1976, p.273).

Após este evento, Rida passou a enviar cartas constantes à Abduh, e após

uma viagem deste ao Líbano, torna-se aluno dele e se muda para o Cairo em 1897

onde no ano seguinte ele funda seu jornal Al-Manar5. Este jornal é onde se encontra

a maioria das formulações intelectuais de Rashid Rida. Nele ele se preocupava em

5 SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, v. 98, n. 1, p. 1-23, 2008.

4BUSOOOL, Assad. Shaykh Muhammad Rashid Rida relations with Jamal al-Din al-Afghani and
Muhammad ‘Abduh. The Muslim World, San Diego, p. 272-286, 1976.

3 “A exposição ao al-’Urwa al-Wuthqa trouxe à ele uma nova compreensão do Islã, não mais
compreendendo como um meio espiritual para o além, mas como ‘a religião tanto espiritual quanto
temporal preocupada com este mundo e o além’ cujos objetivos são guiar o homem à supremacia na
Terra como um representante de Deus e o estabelecimento do amor e da justiça” - Tradução Livre.

2 SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, v. 98, n. 1, p. 1-23, 2008.

1 Traduzido ao inglês o nome do periódico seria “The Firmest Bond”, que em portuguÊs se torna “O
Vínculo Mais Firme”, em tradução livre.



2

debater questões da ordem política, críticas aos ulemás tradicionais e as elites

ocidentalizadas, discutir temas presentes no Corão e responder a cartas de leitores6.

Também é neste período residindo no Egito que Rashid Rida irá iniciar a sua

atuação política. Autores como Soage (2008) e Haddad (1997) utilizam a atuação

política de Rashid Rida como forma de organizar a sua formulação intelectual.

Haddad (1997) estabelece quatro períodos para analisar a produção intelectual de

Rashid Rida, sendo estes: (1) durante o reinado do Sultão AbdulhamidII, marcado

pela defesa do Califado Turco; (2) durante o período que o Comitê para a União e

Progresso7 em que Rida se engaja no nacionalismo árabe; (3) na Primeira Guerra

Mundial ao contemplar a evidente derrota Otomana na guerra passa a defender a

criação de um Califado árabe; (4) em 1922 com a retirada de poderes do Califa por

parte de Mustafa Kemal na Turquia e, em 1924 com a abolição do Califado Turco,

onde Rida passa a defender a criação de um Califado árabe-turco8.

Este artigo tem como objetivo apresentar as ideias desenvolvidas por Afghani

e 'Abduh no contexto do revivalismo islâmico, bem como explorar as ideias que

cativaram Rashid Rida. Além disso, pretende-se discutir a contribuição de Rida para

essa ideologia por meio de seus trabalhos. Especialmente, busca-se compreender o

projeto de sociedade proposto pelos autores, destacando suas semelhanças e

diferenças. Ao longo deste artigo, tentaremos demonstrar a natureza contraditória da

produção intelectual de Rida, que frequentemente se invalida. Essa contradição é

atribuída ao pragmatismo do autor, que desenvolveu sua teoria política com o

objetivo de implementar seu projeto imediatamente. Como resultado, a evolução das

condições históricas em diferentes momentos de sua produção torna sua obra,

quando vista como um todo, instável e contraditória9. Diferentemente de Afghani e

‘Abduh, Rida era mais um revolucionário do que um intelectual10. Na elaboração do

artigo não foi possível encontrar fontes primárias pois não possuo a capacidade de

ler árabe, única língua a qual Rashid Rida publicava seus textos. Desta forma,

10 SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, Vol. 98, No. 1, p. 1-23, janeiro de
2008.

9 Ibid.

8 HADDAD, Mahmoud. Arab Religious Nationalism in the Colonial Era: Rereading Rashīd Riḍā's Ideas
on the Caliphate. Journal of the American Oriental Society, Vol. 117, No. 2, pp. 253-277, junho de
1997.

7 Núcleo dos jovens turcos que realiza um golpe de Estado no Império Otomano em 1908 e restaura a
constituição de 1876

6 Ibid.



3

utilizarei como fonte algumas partes da Al-Manar, cartas e demais textos fornecidos

pela bibliografia.

2. Os Salafistas
Neste capítulo tentarei sumarizar algumas das ideias principais do movimento

salafista e estabelecer um contexto geral do que o movimento pretendia no século

XIX. Como dito anteriormente, os principais nomes deste movimento eram o de

Jamal al-din al-Afghani (1838-1897) e seu discípulo Muhammad ‘Abduh

(1849-1905).

Afghani é responsabilizado por dar origem a este movimento dentro do

contexto do revivalismo islâmico11. Durante sua juventude ele viu a conquista

britânica da Índia, a derrota da revolta indiana de 1857, golpe de Estado financiado

pelos ingleses no Afeganistão, a derrota otomana na Guerra da Criméia, a conquista

de Tunis pelos franceses e do Egito pelos britânicos. Tais eventos foram

devastadores para a moral dos muçulmanos de sua época: antes o que parecia ser

uma estagnação agora era uma decadência evidente. E mais do que isto, esta

decadência cada vez mais parecia uma inevitável conquista europeia do mundo

muçulmano. Neste contexto Afghani então passa a refletir o que ocorreu com os

países islâmicos que antigamente eram capazes de disputar hegemonia com os

europeus. Como explicar o declínio interno e como combatê-lo? Como resistir ao

perigo exterior?12

Estas derrotas deveriam ser vistas não apenas como fraqueza dos Estados

muçulmanos, mas sim como uma fraqueza moral e religiosa e que, por

consequência, tornava os Estados fracos. A pressão europeia apenas dava urgência

para a reabilitação destas sociedades. Nas palavras de Hourani:
“Os sucessos conquistados por Mahdi no Sudão mostravam o que os
muçumanos poderiam fazer contra os britânicos, se ao menos fossem
conscientizados; e se os sucessos muçulmanos eram poucos e a derrota
era de praxe, isso acontecia porque os muçulmanos eram desunidos,
ignorantes e deficientes em virtudes públicas. [...] Mas para ele a questão
urgente era: como podiam ser aprendidas? Não podiam ser adquiridas
simplesmente pela imitação; por trás delas existia todo um modo de
pensamento e - ainda mais importante - um sistema de moralidade social.
Os países muçulmanos eram fracos porque a sociedade muçulmana estava
em decadência” (HOURANI, 2005, pp.131-132)

12 HOURANI, Albert. O Pensamento árabe na era liberal 1798-1939. São Paulo: Companhia das
Letras, 2005.

11 Revivalismo Islâmico é o termo utilizado por Hourani para discutir uma série de intelectuais
muçulmanos no Século XIX inseridos na discução sobre a maneira em que os países islâmicos
deveriam se estruturar na modernidade.



4

Afghani concentra sua análise no Islã não apenas como uma religião, mas

como uma civilização. Hourani aponta que essa abordagem reflete a influência de

Guizot na formação intelectual de Afghani. Nessa perspectiva, a ideia de "civilização"

carrega a conotação de que um povo tem a responsabilidade de impulsionar o

progresso e melhorar sua condição. Esse avanço se dá de duas maneiras: no

desenvolvimento social pelo aumento do bem-estar social e no desenvolvimento

individual das faculdades, sentimentos e ideias13. Este raciocínio torna intrínseco que

a condição da sociedade é um reflexo da moral do homem. Nesta perspectiva havia

algo no homem europeu que lhe garantia a capacidade de possuir o

desenvolvimento técnico que lhe permitia subjugar o mundo enquanto faltava algo

no homem muçulmano que lhe garantiu a estagnação e a inevitavel conquista.

Hourani desenvolve isto da seguinte maneira:
“Segundo Guizot, os dois tipos de desenvolvimento estavam dentro do
poder do homem [...], e há dois aspectos desse estado moral que são
importantes: por um lado, a razão e a disposição dos homens de permitir
que ela controle as suas inclinações e ações; por outro, a unidade ou a
solidariedade, a aceitação comum, pelos membros da sociedade, das ideias
e princípios morais produzidos pela razão.
Essa era a descrição da Europa para Guizot, mas parecia a al-Afghani ser
também uma descrição da civilização islâmica. Nos seus grandes dias, a
umma tinha todos os atributos característicos de uma civilização florescente:
desenvolvimento social, desenvolvimento individual, crença na razão,
unidade e solidariedade; mais tarde ela os perdeu. [...] Os sucessos
militares do islã primitivo eram para ele apenas um símbolo do florescimento
da civilização islâmica. O que fora outrora realizado poderia ser alcançado
de novo: por um lado, aceitando aqueles frutos da razão, as ciências da
Europa moderna, mas também, e mais fundamentalmente, restaurando a
unidade da umma”(HOURANI, 2005, pp-132-133).

Neste raciocínio um dia os muçulmanos já tiveram esta solidariedade, mas

ela foi perdida. Afghani datava a perda da solidariedade ao período medieval,

durante o Califado Abássida. No reinado destes os ulemás haviam se separado do

califado, levando à separação da comunidade muçulmana e a corrupção à longo

prazo deste senso de solidariedade. Para além disto os governantes se distanciaram

da virtude, ficando cada vez mais sedentos por poder, e os ulemás já corrompidos

com a desunião viam nestes líderes meios de obter vantagens mundanas a partir do

conhecimento religioso. Outrora um Islã piedoso, unificador e garantidor das

faculdades da razão se tornou um legitimador para líderes enriquecerem à custa dos

fiéis. Para remediar esta situação Afghani clamava para que se recuperasse a

unidade e a moralidade da civilização muçulmana, o aspecto transcendental da fé e

o aspecto racional do Islã deveriam ser recuperados. E para recuperar estes

13 Ibid.



5

atributos os muçulmanos deveriam voltar suas atenções para o período dos salaf,

quando os muçulmanos possuíam-o.

A lógica criada por Afghani sobre a decadência da civilização muçulmana

reverberou pelo mundo muçulmano de sua época, e dentre os seus dicipulos de

destaca Muhammad ‘Abduh. ‘Abduh é responsável por aperfeiçoar o pensamento

salafista e dar a ele uma dimensão de projeto político14. Ele dá continuidade à

associação do Islã com o desenvolvimento da racionalidade. ‘Abduh apresenta o Islã

como uma estrutura doutrinária simples, apenas um conjunto de crenças da vida

humana e princípios gerais sobre conduta. Esta estrutura doutrinária demanda da

intermediação da razão e a revelação do Profeta para serem compreendidas e

incorporadas à vida. Como o Corão é uma mensagem divina deve-se aceitar todo o

seu conteúdo15.

Mas ‘Abduh não negava que as circunstâncias da sociedade moderna eram

diferentes das circunstâncias da sociedade dos salafi. Isto ocasionava em situações

que o Corão e os Hadith não eram suficientes para orientar a maneira que deveriam

agir o comportamento social. Nestas situações ele argumentava a necessidade de

possuir um intérprete da palavra (ijtihad), dotado de conhecimento e capacidade

para aplicá-la. A legitimidade desta interpretação seria proveniente do consenso da

comunidade (ijma). Assim, conferindo ao saber humano a capacidade de formular a

ijtihad o Islã era necessariamente racional. O período dos salafi era o período

próspero pois era o período em que os líderes dos muçulmanos praticavam a ijtihad

e viviam em solidariedade com a ijma. Para ‘Abduh esta prática foi perdida com o

“espírito do excesso” introduzido pelos xiitas e pelo misticismo (sufis). O “espírito do

excesso” retirou o senso de proporção no pensamento muçulmano, o essencial e o

descartavel se confundiram, e, por consequência, a racionalidade fora perdida. O

Islã sem o aspecto racional é, para ‘Abduh, impuro e desequilibrado, levando à

corrupção dos ulemás, ganância dos governantes e decadência da civilização. Neste

sentido tanto Afghani quanto ‘Abduh recuperavam uma prática árabe pré-islâmica

chamada de shura16 para discutir a legitimidade do poder. O governante deveria ser

consultado por membros dos ulemás e notáveis da sociedade para governar de

16 Pode ser traduzida literalmente como “consulta”.

15 Aqui vale frisar que, segundo Soage, tanto ‘Abduh como Afghani possuíam grande ceticismo sobre
os Hadiths, aceitando como legítimos apenas aqueles que possuíam vasto corpo comprobatório de
sua autenticidade e, em geral, rejeitavam todas as formulações elaboradas por juristas medievais.

14 HOURANI, Albert. O Pensamento árabe na era liberal 1798-1939. São Paulo: Companhia das
Letras, 2005.



6

acordo com o interesse da comunidade (Maslaha) a partir da razão e revelação de

um governante. Caso este se recusasse a seguir a shura poderia ser deposto.

É estabelecido pelo autor duas linhas gerais para reinterpretar as leis do Islã

frente às questões modernas: Maslaha, o interesse, a revelação deve ser aplicada à

luz da razão humana para problemas específicos da vida social e a regra

orientadora é o bem-estar geral da humanidade em sua época; Talfiq, a união, uma

comparação sistemática entre os códigos de lei com o objetivo de produzir uma

síntese e unificar a interpretação legal17. Tudo isto demandava uma reforma

educacional nas sociedades muçulmanas.
“Uma reforma da lei não seria efetiva se não houvesse advogados treinados
para interpretá-la e aplicá-la, e isso envolvia uma reforma no sistema de
educação religiosa. [...] Deveria haver, pensava ele, um tipo diferente de
educação religiosa para cada classe na sociedade. As pessoas comuns
deveriam aprender os principios gerais da doutrina, sem que nada fosse dito
sobre as diferenças de seitas, e um pouco da história islâmica, com a
explicação de por que o islã se espalhou e venceu tão rapidamente.
Aqueles que estivessem sendo treinado como funcionários do governo
deveriam aprender lógica e filosofia, a doutrina - com ênfase nas provas
racionais da sua verdade e com uma exortação para evitar a dissensão
entre os diferentes ritos -, a ética, com a mesma ênfase na sua base
racional e num estudo das vidas exemplares do salaf, e história religiosa.
Aqueles que seriam professores e orientadores espirituais deveriam ser
mais intensamente treinados nas ciências religiosas. Deveriam primeiro
dominar as ciências da língua árabe, depois estudar o Corão, com uma
explicação do texto que levasse em consideração os costumes, as
tradições, a linguagem e os métodos de pensamento dos árabes na época
em que foi revelado e assim tornar possível distinguir entre a essência da
revelação e o que era incidental; os hadith do Profeta, [...] um sistema
completo de ética [...], teologia e jurisprudência, [...] artes da persuasão e
argumentação e história antiga e moderna - não apenas o período de glória
islâmica, mas todo o declínio com uma explicação de suas causas.”
(HOURANI, 2005, p. 172).

‘Abduh teve a possibilidade de colocar em prática suas formulações. Foi reitor da

Azahar e mufti do Egito ao final do século XIX quando realizou uma reforma

educacional na universidade e o primeiro código de leis unificado. Isto garantiu a ele

grande popularidade entre os muçulmanos de seu tempo, e, dentre os seus

seguidores há Rashid Rida.

Soage aponta que o pensamento de Rashid Rida deve ser compreendido como

uma continuidade direta das formulações de Afghani e de ‘Abduh18. Neste sentido,

Hourani aponta um desenvolvimento das ideias sobre a aplicação da ijtihad,

restrição da ijma e reflexões sobre o Califado. Em linhas gerais, Rida mantém o

18 Após a morte de ‘Abduh, Rashid Rida se engaja em diversos confrontos com os outros discípulos
para tentar se provar como seu verdadeiro sucessor intelectual.

17 Neste sentido refere-se às interpretações realizadas pelas quatro escolas principais de
jurisprudência islâmica: a Maliki, Hanbali, Shafi’i e Hanafi.



7

pensamento de que o governo para ser justo deve consultar a sociedade, mas retira

da ijma a prática de legislar sobre moralidade social, atribuindo esta capacidade à

comunidade muçulmana por meio de parlamento. Desta maneira seria possível a

criação de um corpo de leis baseado na Sharia por meio da consulta com a

sociedade que seria aplicado pelo governante e os ulemás. Mas isto torna implícito

uma necessidade de mudança nas leis de acordo com as moralidades de cada

época. Se as leis mudam em cada época também mudam-se os modos de governar,

e, uma constante consulta dos governantes com os guardiões e intérpretes da lei

(elementos dos ulemás que praticam a ijtihad) que as redigem de acordo com o

bem-estar da comunidade baseando-se na Sharia como o norteamento moral. Mas

para isto ser justo os ulemás devem estar em profundo conhecimento com a

Revelação e o governante deve ser um islâmico real, isto o Rashid Rida entende

como Califa. O Califa deveria fazer as leis em consulta à sociedade e baseada na

Sharia e observar os ulemás salvaguardar a aplicar elas, de acordo com o bem

comum. Para ser possível esta realização precisava-se unificar todos os

muçulmanos em um único Estado, regido por um único Califa e que considerasse as

particularidades de cada comunidade específica.

A discussão sobre a natureza do Califado se torna a mais destacável da

produção de Rida. Em 1922 frente à circunscrição dos poderes do Califa Turco à

poderes espirituais simbólicos, Rida escreve seu único livro: “O Califado ou o

Supremo Imamato”, em que ele elabora uma extensa discussão sobre a natureza do

Estado. Entretanto, como supracitado, Haddad (1997) demonstra quatro etapas de

construção intelectual de Rashid Rida e, assim como Soage (2008), demonstra a

importância de entender a produção intelectual de Rida necessariamente atrelada à

agitação política que ele se engajou durante a sua vida. No próximo capítulo irei

demonstrar esta produção intelectual tomando como norte o estabelecimento do

Califado e suas naturezas e como Rashid Rida marca um rompimento da fase liberal

do movimento salafista para uma fase literalista, traindo a sua própria base formativa

com ‘Abduh e sua produção no início de sua vida intelectual e política.

3. Rashid Rida e a formulação do Califado
Rashid Rida expõe seus pensamentos sobre política e os rumos que os

muçulmanos devem seguir majoritariamente em seu periódico Al-Manar. Conforme

Soage (2008) aponta é importante entender as elaborações de Rida a partir de três



8

tópicos centrais para a organização dos Estados Muçulmanos neste contexto da

virada do século XIX para o XX: a relação entre tradição e modernidade - tópico este

mais discutido por Afghani e ‘Abduh como demonstrado anteriormente -; a relação

entre o Islão e a política; a abordagem com o “outro”19. Haddad (1997) complementa

estas formulações mapeando as elaborações de Rida e sumarizando os seus

pensamentos20. É central para entender o autor de que para ele é impossível uma

organização social em um país muçulmano que não seja por meio de um Estado

religioso: “The Muslim does not consider his religion in full being unless there exists a

strong independent Islamic state capable of enforcing the sharia without opposition

or foreign control”21. A necessidade de um Estado muçulmano independente também

é central em seu pensamento, pois assim como seus tutores ele pensava que caso

houvesse uma dominação estrangeira haveria a destruição da civilização

muçulmana, e isto motivou sua mobilização de 1894 até a sua morte.

O primeiro momento que marca sua produção intelectual é durante o reinado

de Abdulhamid II, califa turco que derrubou a breve constituição de 1876. Neste

período a Al-Manar vai se engajar em realizar ensaios sobre a reforma religiosa

dando enfoque a críticas com relação aos umaras22 e aos ulemás. Aos umaras era

creditado à introdução de séries de leis seculares em detrimento da Sharia, e, os

ulemás, por sua vez, pouco se opunham à tal prática, agindo como uma casta

corrupta obcecada pelo poder e pelos privilégios fornecidos e, desta maneira, não

realizando o seu papel de modernizar a Sharia e nem de unificar as escolas legais,

levando o Estado Otomano à situação de estagnação que ele se encontrava. Rida

então sugeria uma reforma na sociedade. Neste momento para ele era necessário a

instauração de uma Comunidade Religiosa:

“This reform is consistent with the creation of an Islamic society, under the
auspices of the caliph, which will have a branch in every Islamic land. Its
greatest branch should be in Mecca, a city to which Muslims come from all
over the world and where they fraternize at its holy sites. The most important
meeting of this branch should be held during the pilgrimage season, when
members (a’dä’) from the rest of the branches in the rest of the world come
on pilgrimage. Thus they can bring back to their own branches whatever is
decided, secretly and openly, in the general assembly (al-mujtama’ al-’ämm).

22 Elite burocrática do Império Otomano

21 “O muçulmano não considera sua religião completa a menos que exista um Estado Islâmico
independente e forte capaz de aplicar a sharia sem oposição ou controle estrangeiro” - Tradução livre

20 Friso o plural aqui pois o pensamento de Rida se mostrará complexo e contraditório.

19 Aqui o termo “outro” aparece para minorias religiosas, em especial os xiitas e os dhimma, mas é
importante frisar que há outras minorias que se encaixam nesta categoria, mesmo que as
elaborações de Rida sobre elas não tenham sido encontradas para os propósitos deste trabalho.



9

This is one of the advantages of establishing the great society in Mecca than
in the där al-khilafa [Istanbul]”23. (RIDA, 1898. apud Haddad, 1997).

Aqui não se vê uma contestação ao Califa turco24. Pelo contrário, está

implícito a legitimidade deste, mas é contestado o seu despotismo. Ao clamar pela

Sociedade Islâmica diversa, Rida está implicitamente clamando por não haver

diferenças entre diferentes nacionalidades dentro do Islã (em especial entre turcos e

árabes). Para haver liberdade religiosa não deveria haver diferenças sectárias (e isto

implicava também na união entre sunitas, xiitas e ibadis). Isto era, para o autor,

reviver os ensinamentos dos salaf, e a modernização da Sharia por meio do

avivamento dos ensinamentos dos salaf seria possível dar igualdade a todos

muçulmanos e não muçulmanos. A sede do poder deveria ser Mecca não por ser

árabe, mas por ser a cidade sagrada do Islã, ao invés de Constantinopla, a qual

apenas era uma marca de uma conquista territorial dos turcos. O Califa poderia ser

turco, enquanto que não promovesse o sectarismo e promovesse as práticas da

shura e da ijtihad. A Sociedade Religiosa agiria como um diretório espiritual

reconhecido por todos muçulmanos. E este diretório unificaria todos os muçulmanos,

sejam turcos, árabes, iranianos, indianos, etc, para realizar oposição à dominação

européia.

Neste momento, Rida não era rígido quanto aos requerimentos para ser um

Califa. Ele aceitava o fato de Abdulhamid não ser árabe e não ser coraixita, e até

comparava a influência dos Otomanos na era moderna com a influência dos

Coraixitas na era medieval. O que era de fato um empecilho para Abdulhamid II ser

o legitimamente um califa é o fato dele cada vez mais dirigir o poder em uma direção

autocrática e absolutista. A questão do governo consultivo/constitucional era basilar

para o autor:

“If a consultive rule is established in Iran while other Muslim governments
remains despotic, then we have to admit that the Iranian government is the

24 Rida não reconhecia os califas turcos como califas ideais. Ele já pontuava o fato dos turcos terem
este título devido à conquista e à coerção. Mas os califas turcos eram os únicos que poderiam fazer
frente à dominação européia, então era necessário apoiá-los.

23 “A reforma é coerente com a criação de uma sociedade islâmica, sob os auspícios do califa, que
terá uma filial em cada terra islâmica. Sua maior filial deveria estar em Meca, uma cidade para a qual
muçulmanos de todo o mundo vêm e onde eles se confraternizam em seus locais sagrados. A
reunião mais importante desta filial deve ocorrer durante a temporada de peregrinação, quando os
membros (a’dä’) das outras filiais do resto do mundo vêm em peregrinação. Assim, eles podem levar
de volta para suas próprias filiais o que for decidido, tanto em segredo quanto em público, na
assembleia geral (al-mujtama’ al-’ämm). Esta é uma das vantagens de estabelecer a grande
sociedade em Meca em vez da där al-khilafa [Istambul]” - Tradução Livre.



10

only true Islamic government on earth. We should support it lest the rule of
the Qur’an be effaced from the world”25 (Rida, 1906. apud, Haddad, 1997).

Haddad (1997) aponta que é neste ponto que se pode perceber também o

viés nacionalista árabe de Rida. Por mais que em determinado grau ele apoiasse o

movimento dos Jovens Turcos em sua demanda por reformas democráticas ele

mantinha preocupação pelo caráter chauvinista turco e o papel da supremacia turca

dentro dos domínios do Império. Desta forma havia a necessidade de se discutir o

tema do nacionalismo. Então ele passa a formular ensaios dentro da Al-Manar para

listar as contribuições árabes e as contribuições turcas ao islã em uma tentativa de

cooptar o movimento em prol da causa salafista:

“The turks are a warlike nation but they are not of greater moment than the
Arabs; how can their conquests be compared to those of the Arabs, although
their state lasted longer than all the states of the Arabs together? It is in the
countries which were conquered by the Arabs that Islam spread, became
firmly established and prospered. Most of the lands which the Turks
conquered were a burden on Islam and the Muslims, and are still a warning
of clear catastrophe. I am not saying that those conquests are things for
which the Turks must be blamed or criticized, but I want to say that the
greatest glory in the Muslim conquests goes to the Arabs, and that religion
grew, and became great through them; their foundation is the strongest, their
light is the brightest, and they are indeed the best umma brought forth to the
world” (RIDA, 1900. apud HADDAD, 1997)26

Ainda neste tópico:
“To care for the history of the Arabs and to strive to revive their glory is the
same as to work for the Muslim union which was only obtained in past
centuries thanks to the Arabs, and will not return in this century except
through them, united and in agreement with all other races. The basis of the
union is Islam itself, and Islam is none other than the book of God Almighty,
and the sunna of his prophet, prayer and peace be on Him. Both are in
arabic [grifo meu]. No one can understand them properly unless he
understand their noble language…” (RIDA, 1900. apud HADDAD, 1997)27

27 “Cuidar da história dos árabes e se esforçar para reviver sua glória é o mesmo que trabalhar pela
união muçulmana, que só foi alcançada nos séculos passados graças aos árabes e não retornará
neste século, a não ser por meio deles, unidos e em acordo com todas as outras raças. A base da
união é o Islã em si, e o Islã não é nada mais do que o Livro de Deus Todo-Poderoso e a sunna de
seu profeta, que a paz e as bênçãos estejam sobre Ele. Ambos estão em árabe. Ninguém pode
compreendê-los adequadamente a menos que compreenda sua nobre língua…” - Tradução livre

26 “Os turcos são uma nação guerreira, mas eles não têm uma importância maior do que os árabes;
como suas conquistas podem ser comparadas às dos árabes, embora seu estado tenha durado mais
do que todos os estados dos árabes juntos? Foi nos países conquistados pelos árabes que o Islã se
espalhou, se consolidou e prosperou. A maioria das terras conquistadas pelos turcos foi um fardo
para o Islã e os muçulmanos, e ainda são um aviso claro de catástrofe. Não estou dizendo que essas
conquistas sejam algo pelo qual os turcos devam ser culpados ou criticados, mas quero dizer que a
maior glória nas conquistas muçulmanas pertence aos árabes, e que a religião cresceu e se tornou
grandiosa através deles; sua base é a mais sólida, sua luz é a mais brilhante, e eles são, de fato, a
melhor umma trazida ao mundo” - Tradução livre

25 “Se um regime consultivo foi estabelecido no Irã enquanto outros governantes muçulmanos
permanecem déspotas, então devemos admitir que o governo iraniano é o unico governo
verdadeiramente islâmico na Terra. Devemos apoiá-lo para que a autoridade do Corão não seja
apagada do mundo”- Tradução Livre.



11

Estas passagens demonstram um aspecto do autor que é o nacionalismo

religioso árabe. Este aspecto vai sempre permear a produção intelectual do autor em

estabelecer uma espécie de disposição natural árabe para as funções religiosas,

enquanto para os turcos deveriam possuir funções administrativas e militares. É

importante destacar que isto não aparece de forma hierarquizada. Esta

diferenciação se dá primordialmente pela utilização da língua árabe, a língua do Islã.

“Whoever understands them [o Corão e a Sunna] in this sense is, according
to our usage, an Arab. For we do not mean by the Arabs only those who
have kinship with an Arab tribe, because we do not desire to be fanatics for
race; on the contrary, we deplore such an attitude and shun all its exponents.
Not all who contributed to Arab civilization in which we take pride were pure
Arabs with a clear lineage; but the foreigner among them did not have his
knowledge in his foreign language, for the impetus to acquire this knowledge
came to him from the Arab lands and the religion which he learnt in the
Arabic language. Ibn Khaldun was right whe nhe said that people such as
al-Zamakhshari and ‘Abd al-Qahir, the knights of the language and keepers
of the treasury of Arabic were foreigners only in their ancestry.”28 (RIDA,
1900. Apud HADDAD, 1997).

Por meio da língua árabe as conquistas árabes são preferíveis às turcas, pois

ao se utilizar da linguagem revelada as conquistas são também espirituais,

resultando em conversão e adoção da cultura árabe pelos conquistados em respeito

a superioridade moral dos conquistadores. Os turcos, em contrapartida, tiveram suas

conquistas apenas como um sucesso temporal, afastado da espiritualidade, o que

tornou as terras conquistadas um dos fardos que levava o Império à sua decadência

e à inexistência de um vínculo entre conquistadores e conquistados. Apenas por

meio da língua árabe seria possível estabelecer uma ligação entre os diferentes

povos, e, assim, a capacidade de conviver em harmonia e não haver despotismo. Os

modos de governar turco e iranianos eram impossíveis de não caírem em

despotismo, pois não eram árabes. A Sociedade Muçulmana deveria ser sediada em

Mecca para se aderir os elementos árabes ao Califado Turco, mas o Califa poderia

ser um estrangeiro, dado que para o autor a nacionalidade não era rígida e restrita à

linhagem, mas sim a adoção de hábitos.

28 “Aqueles que os compreendem [o Corão e a Sunna] nesse sentido, de acordo com o nosso uso,
são considerados árabes. Não nos referimos apenas aos árabes como aqueles que têm parentesco
com uma tribo árabe, porque não desejamos ser fanáticos em relação à raça; pelo contrário,
lamentamos tal atitude e evitamos todos os seus defensores. Nem todos os que contribuíram para a
civilização árabe da qual nos orgulhamos eram árabes puros com uma linhagem clara; mas o
estrangeiro entre eles não tinha seu conhecimento em sua língua estrangeira, pois o impulso para
adquirir esse conhecimento veio das terras árabes e da religião que ele aprendeu na língua árabe. Ibn
Khaldun estava certo quando disse que pessoas como al-Zamakhshari e 'Abd al-Qahir, os defensores
da língua e guardiões do tesouro árabe, eram estrangeiros apenas em sua ascendência” - Tradução
livre.



12

Após o golpe de 1908 realizado pelo Comitê da União e Progresso (C.U.P),

uma ramificação dos Jovens Turcos, e a reinstalação da constituição de 1876, Rida

vê em um primeiro momento um passo importante para o fim do despotismo do

Império, mas, dado ao caráter chauvinista do movimento dos Jovens Turcos o autor

passa a temer por um projeto de turquificação dos árabes, gerando desconfiança

nele frente ao movimento. Com a derrota turca na guerra de 1911 o Império

Otomano cessa de possuir a imagem de poder temporal capaz de proteger os

muçulmanos. Dada a necessidade de um poder temporal capaz disto, Rida passa a

atuar pela criação de um Califado árabe que convivesse em consonância com o

Turco. Ao mesmo tempo, ele advogou pela impossibilidade de reformar o Império

Otomano - para ele já estava demasiadamente ocidentalizado e dependente da

Europa.

Esta confluência de elementos tornam a posição de Rida durante a Primeira

Guerra Mundial conflitante. Defendia o Império Otomano, pois era o mais eficiente

poder temporal muçulmano e havia a necessidade de existir um, mas também

apelava pela criação deste Califado Árabe aliado dos Otomanos, e então, com as

sucessivas vitórias da revolta árabe passa a apoiar a elevação do Xerife Husayn29 à

Califa e apoia a revolta árabe, mas, ao mesmo tempo, temeroso da influência

britânica na revolta árabe ele continuava também a publicar notas dando apoio ao

Império Otomano e advogando por dois califados que coexistissem. Uma passagem

do autor corrobora este ponto:

“most of the mohammedans fear now that the destruction of the Turkish
Government will involve also the destruction of the Mohammedan
independence. This is one of the principal reasons which make them so
much attached to Turkey [...] [Península Árabe, Síria, Palestina e Iraque]
should not be placed on the same level with Egypt and other places in Africa
or with Tunisia. These countries from a strategical, geographical and
religious points of view, stand on a wholly different basis. [...] The capture of
El Irak would also involve the Nagaf, Kerbela, Samirra and El Kazimia.
These are considered holy places for the “Shia” Mohammedans. [...] The
capture of Syria and Palestine would mean the capture of Jerusalem, which
is much respected by all the Mohammedans. It is styled in the “Hadith el
Sherif” as the third holy place to the Mohammedans. [...] The capture of El
Irak and Syria [...] would have a more serious effect on the hearts of the
Mohammedans. It would mean doing away the independence of Islam
without which the Mohammedan Faith cannot exist. [...] This is the only
reason which makes the Mohammedans so concerned about and attached
to the Ottoman Government, in spite of the fact that they have reaped no
good from her whatever, neither materially nor religiously. This is the reason

29 Husayn era o governante do Hijaz, possuía o título de Xerife por ser o guardião das cidades
sagradas do Islã e descender do profeta.



13

which induces the Mohammedan subjects of non-Mohammedan Powers to
be so much attached to the Government of the Khalifate.”30 (RIDA, 1915.
Apud, Haddad, 1997).

Rida era um destes muçulmanos que ele referenciava. Neste contexto, ele

manteve contatos constantes com membros da inteligência britânica. Trocava cartas

constantemente com Ronald Storrs, secretário dos assuntos Orientais britânicos no

Cairo, e Gilbert Clayton, diretor de inteligência do exército egípcio. Com isto ele

acreditava que o apoio britânico à revolta árabe era real e levaria à vantagens

econômicas para ambos os lados. Iludido pelas promessas britânicas, Rida cria uma

diretriz geral para a instauração do Império Árabe e envia ao gabinete do General

Wingate, no Egito31.

“[1] O Império Árabe é composto pelas Principados e Províncias de
Jezirat-el-Arab e pelas Províncias de Síria e Iraque, e as partes entre estas
últimas.

[2] O Império Árabe será constitucional e descentralizado: sua língua oficial
será o árabe e sua religião oficial, o Islã. É o governo do Califado Islâmico e
deve reconhecer oficialmente tanto o Cristianismo quanto o Judaísmo e a
liberdade de seus povos, assim como a dos muçulmanos...
[8] O Califado deve ser da casa dos Sherifs de Meca. Ele deve reconhecer a
lei orgânica do Império e garantir sua preservação.
[9] O Califado deve gerir em detalhes todos os assuntos religiosos, tanto
teóricos quanto práticos. Ele deve ter um Conselho Legislativo especial para
ajudá-lo na administração do Califado e do Império, e deve nomear um
Vice-Geral para o Conselho de Ministros chamado Sheikh el-Islam,
Vice-Geral ou Conselheiro. Ele é quem informará o Califado sobre todos os
assuntos relacionados à religião no Império, de acordo com a Lei.
[10] Além disso, o Califado tem o direito de ter seu nome mencionado em
sermões religiosos e estampado em moedas. Tratados ou decisões do
Conselho de Deputados só podem ser ratificados e julgamentos executados
com sua permissão. Ele pode comutar sentenças ou conceder perdão. Ele
pode resolver qualquer disputa, litígio ou desacordo apresentado por
qualquer uma das autoridades do Império.

31 As cartas entre Rida e o gabinete de Wingate são um corpo documental importante para o estudo
do autor. Algumas das citações utilizadas neste artigo são obtidas por Haddad por meio de um
compilado de documentos intitulado Wingate Papers, que é conservado pela Universidade de Durham
mas só é possível consultá-lo presencialmente.

30 "A maioria dos muçulmanos teme agora que a destruição do Governo Turco envolverá também a
destruição da independência muçulmana. Esta é uma das principais razões que os torna tão ligados à
Turquia. [...] A Península Árabe, Síria, Palestina e Iraque não devem ser colocados no mesmo
patamar do Egito e de outros lugares na África ou da Tunísia. Esses países têm uma base
estratégica, geográfica e religiosa completamente diferente. [...] A captura do Iraque também
envolveria o Nagaf, Kerbela, Samirra e El-Kazimia. Esses são considerados lugares sagrados para os
muçulmanos "xiitas". [...] A captura da Síria e da Palestina significaria a captura de Jerusalém, que é
muito respeitada por todos os muçulmanos. Ela é chamada no "Hadith el Sherif" de terceiro lugar
sagrado para os muçulmanos. [...] A captura do Iraque e da Síria [...] teria um efeito mais sério nos
corações dos muçulmanos. Significaria eliminar a independência do Islã, sem a qual a Fé Muçulmana
não pode existir. [...] Essa é a única razão que faz com que os muçulmanos estejam tão preocupados
e ligados ao Governo Otomano, apesar de não terem obtido nenhum benefício dela, nem material
nem religiosamente. Essa é a razão que induz os súditos muçulmanos de Potências não Muçulmanas
a estarem tão ligados ao Governo do Califado." - Tradução Livre



14

[11] A sede do Califado é Meca, e a sede da Presidência do Governo e seu
Conselho de Deputados é Damasco. Todos os habitantes do Império Árabe
são livres em suas crenças religiosas, direitos pessoais e operações
financeiras, a menos que ultrapassem os limites da religião, da lei e da
moral geral. Os não-muçulmanos têm os mesmos direitos que os
muçulmanos em privilégios e cargos oficiais do Reino, com os deveres
correspondentes, exceto em assuntos religiosos.
[12] Um não-muçulmano pode ser Ministro, mas não pode ser juiz em
Tribunais Muçulmanos. Questões não-muçulmanas de status pessoal entre
não-muçulmanos devem ser decididas perante suas autoridades religiosas.”
- Tradução Livre.32 (Rida, 1915. Apud, Haddad, 1997).

É interessante aqui destacar o fato do artigo 9 tornar ambígua se a autoridade

espiritual é detida pelo Califa ou pelo sheikh el-Islam. Isto provavelmente se dá por

uma desconfiança da capacidade de julgamento religioso de Rida com relação ao

Xerife Husayn. Isto pois após 1922 - em que o autor vivia uma outra fase de sua

produção intelectual devido aos eventos históricos deste período - ele passa a não

mais defender um papel de autoridade espiritual para o sheikh el-Islam, e isto será

apresentado mais posteriormente.

Em 1916 então ele percebe que os ingleses apenas estavam se utilizando da

figura de Rashid Rida e da popularidade da Al-Manar e não possuíam nenhuma

pretensão séria de estabelecer um califado árabe e independente33. Neste período a

33 Johan Mathew (2017) demonstra como a Grã-Bretanha utilizou-se dos movimentos pan-nacionais
muçulmanos como meio de desestabilização dos seus adversários geopolíticos e como
posteriormente estes movimentos se tornaram uma verdadeira pedra no sapato do Império Britânico
para a estabilidade dos regimes coloniais nas regiões.

32“[1] The Arab Empire is composed of the Principalities and Pronvinces of Jezirat-el-Arab and the
Provinces of Syria and Irak and the parts between these last.
[2] The Arabian Empire to be constitutional and decentralized: its official language to be arabic and its
official religion, Islam. It is the Government of the Islamic Khalifate and should recognize officially both
Christianity and Judaism and the freedom of their peoples as that of Muslims….
[8] The Khalif should be the house of the Sherifs of Mecca. He should recognize the organic law of the
Empire and guarantee to preserve it.
[9] The Khalif should manage in details all religious affairs both in theoretical and in practical. He
should have a special legislative Council to help him in managing the Khalifate and thew empire and
he should appoint a Vicar General for the Council of Ministers called Sheikh el-Islam, Vicar General or
Adviser. He it is who will inform the Khalif of all matters pertaining to religion in the Empire, according
to the Law.
[10] Besides thee above, the Khalif has also the right of having his name mentioned in religious
sermons, and stamped on coins. Treatises or decisions of the Council of Deputies are to be ratified
and judgments executed only after his permission. He can commute sentences or reprieve. He can
settle any dispute, litigation or disagreement brought before him by any of the authorities of the
Empire.
[11] The seat of the Khalifate is Mecca and the seat of the Presidency of the Government and its
Council of Deputies is Damascus. All the people of the Arabian Empire are free in their religious
beliefs, personal rights and financial operations, unless they go beyond the limits of religion, law and
general morality. The non-Muslims have the same rights as the Muslims in the privileges and official
posts of the Kingdom with the corresponding duties save in affairs of religion.
[12] A non-Muslim can be Minister but he cannot be a judge in Muslim Courts. Non-Muslim questions
of personal status among non-Muslims to be decided before their religious authorities.” - Citação
Original. No texto consta a citação já traduzida dada a importância do trecho.



15

defesa conflituosa da instauração do Califado Árabe coexistindo com o Califado

Turco - e que aqui ele se esforça para separar o Império Otomano do C.U.P, com o

qual ele já havia rompido relações. Isto gerou para ele uma visão extremamente

incomum no período. Um trecho da Al-Manar de 1916 demonstra esta dupla

apologia:

“If [the Ottoman state] and its allies come out of this war victorious, then it
would be easy for it to do as it wishes in the Hijaz. If, on the other hand, its
enemies come out victorious then Ottoman concern with the situation in the
Hijaz becomes irrelevant, since [Ottoman] unity would naturally be shattered
to pieces and, it is feared, its enemies will end its independence. In that case
every muslim whether he is an Arab or a Turk, would heartily wish that the
Hijaz and other Arab lands should escape falling under the tutelage of the
victorious Allies”34. (Rida, 1916. Apud, Haddad, 1997).

Sua produção intelectual até o final da guerra caminharia nesta direção. Ele

critica a C.U.P e tenta dissociá-la dos turcos. Advoga pela unidade dos árabes para

fazer frente ao imperialismo e para a sobrevivência do Império Otomano. Após os

bolcheviques revelarem o acordo de Sykes-Picot em maio de 1916 ele passa a

realizar críticas ao Reino Unido e passa a aflorar um sentimento antiocidente nele,

que durante os anos 1920 se torna mais preponderante. Ao final da Guerra e o

desmembramento do Império Otomano ele se torna um ativista pela independência

árabe, reconciliação entre os árabes e os turcos. Se tornou um parlamentar no breve

Reino da Síria proclamado pelo rei Faysal até a invasão francesa em 192035.

4. O Califado ou o Supremo Imamato

No contexto da vitória do movimento nacional turco frente aos gregos em

1922 o que soou em um primeiro momento para os árabes como uma possibilidade

de enfrentamento das potências européias e unidade do Islã novamente sob os

Turcos se demonstrou o ínicio do processo que levaria ao fim do poder temporal do

Califa turco e subsequentemente a abolição de seu posto. Os kemalistas

instauraram um regime baseado na soberania do povo turco manifestada no

legislativo secular ao invés da Sharia e o país parecia mais caminhar em direção aos

35 TAUBER, Eliezer. Rashid Rida and Faysal’s Kingdom in Syria. The Muslim World, Ramat Gan, v..
85, n. 3, p. 235-245, 1995.

34 "Se [o estado Otomano] e seus aliados saírem vitoriosos desta guerra, então seria fácil para ele
fazer o que quiser no Hijaz. Se, por outro lado, seus inimigos saírem vitoriosos, então a preocupação
otomana com a situação no Hijaz se torna irrelevante, já que a unidade [Otomana] naturalmente se
fragmentaria e, teme-se, seus inimigos acabariam com sua independência. Nesse caso, todo
muçulmano, seja ele árabe ou turco, desejaria fervorosamente que o Hijaz e outras terras árabes
escapassem de cair sob a tutela dos Aliados vitoriosos." - Tradução Livre



16

modelos ocidentais de governança do que para uma retomada da autoridade do

Califa e reconstrução do Império otomano.

Com este processo histórico de instauração da laicidade dos kemalistas e dos

países árabes caindo sobre jugo estrangeiro Rashid Rida escreve a obra que viria a

sintetizar seu pensamento: Al-Khiläfa aw al-imamä al-’uzmä (O Califado ou o

Supremo Imamato). A obra era dividida em duas partes, na primeira o autor se

preocupava em apresentar as formulações teóricas do Califado e a segunda ele se

preocupava em sugerir como se realizar a implementação deste novo Califado.

Na primeira parte da obra Rashid Rida se utiliza do hadith registrado no

período medieval por al-Mawardi que diz “whoever dies without having given a bay’a

[juramento de lealdade ao Imam de seu tempo] dies the death of the days of jähiliyya

[período pré-islâmico]”36. Se utilizando de outros juristas medievais ele enfatizava a

necessidade do Califa ser mujtahid (estudioso do Islã) e Coraixita. Utilizando-se de

Ibn-Khaldun ele realizou ensaios reafirmando a superioridade árabe na esfera

religiosa, e, ainda, hierarquizando os árabes entre os nascidos da Península

Arábica, os do Levante e os da Mesopotâmia. Esta hierarquização demarcava o

motivo dos Califas Rashidun terem sido os ideais, administrando com elementos

religiosos e seculares, e a decadência Islâmica se iniciar com os Omíadas ao

inserirem o critério da herança para escolha do sucessor (em detrimento da shura)

desta maneira alterando a ‘asabiyya dos árabes para uma ‘asabiyya especificamente

Omíada.

Assim, ele estabelece a diferença entre três tipos de Califados. O “Califado

Ideal” (apenas o Rashidun); O “Califado ou Imamato da necessidade”, cujos

cumpriam apenas alguns dos requerimentos para se ter o título de Califa

legitimamente, para ele era o caso dos califados Omíada e Abássida; e o “Califado

da Tirania ou da Conquista”, em que os Califas não possuíam nenhuma legitimidade

e possuíam o título apenas pela coerção, o caso dos Otomanos. Era desejável que

se possuísse um Califado do primeiro tipo, mas caso houvesse a demanda das

circunstâncias históricas de seu tempo poderia se defender o estabelecimento de

um Califado da Necessidade ou um Califado da Tirania, conquanto que, após estas

exigências fossem superadas, este Califado fosse destruído e se instaurasse o ideal

36 "Quem morre sem ter prestado o juramento de lealdade (bay'a) morre a morte dos dias da
jahiliyya." - Tradução livre



17

(um exemplo disto seria a deposição do Califa turco pelos kemalistas em 1922, mas

posteriormente Rida conclui que apenas substituíram um Califa da Conquista por

outro).

Para se instaurar o Califado ele retoma na segunda parte diversos temas que

já foram discutidos na elaboração intelectual do autor, como a participação civil na

administração por meio da shura (tanto para eleger o Califa quanto para liderar a

umma), do Califado ser árabe e a urgência de preservação do poder temporal

muçulmano. Os poderes do Califa foram cuidadosamente circunscritos para limitar a

atividade da umma às práticas do Corão e da sunna. Dado ao momento de crise dos

países muçulmanos deveria ser instaurado o Califado da Necessidade focado em

reconciliar a “superioridade espiritual” árabe e a “ascendência temporal” dos turcos,

levando em conta a impossibilidade de se instaurar um califado no Hijaz (neste

ponto Rida via o Xerife de Mecca como um governante autoritário e lacaio britânico)

deveria se instalar em Ankara ou Mosul (o primeiro já era a capital Turca, enquanto o

segundo era um território contestado pelos turcos e por árabes e então Rida

pensava ser uma ótima possibilidade de capital por incorporar o desejo de ambos

povos), mostrando uma disposição do autor em sacrificar considerações religiosas

em prol de uma necessidade temporal e a independência islâmica. Ainda assim

deveria ser instaurada a sharia e a jihad deveria ser utilizada como uma maneira de

nortear e dar a identidade coletiva para o Estado.

Isto ainda estava em consonância com sua ideia anterior de “Sociedade

Islâmica”. Nas palavras de Haddad (1997):

“In all his proposals Rida was striving to create some sort of centralized
religious authority not unlike the Catholic papacy. This was evident in the
outline he developed for the organization of his caliphate: ‘Program of the
higher educational college where the caliphs and mujtahids graduate;
Council of general consultation (shura); Council of fatwas, shar’i opinions
and evaluation of publications; Council of investiture of heads of
governments, qadis and muftis; Council of general surveillance of the
government; Council of propaganda and missionary work; Council of
sermons, preaching, guidance and hisba; Council of zakat and its
distribution; Council of pilgrimage and service of the haramayn; Council of
correspondence.”37 (HADDAD, 1997, p.275,)

37 "Em todas as suas propostas, Rida estava se esforçando para criar algum tipo de autoridade
religiosa centralizada, não muito diferente do papado católico. Isso ficava evidente no esboço que ele
desenvolveu para a organização de seu califado: 'Programa do colégio superior de educação onde os
califas e mujtahids se formam; Conselho de consulta geral (shura); Conselho de fatwas, opiniões da
sharia e avaliação de publicações; Conselho da investidura de chefes de governo, qadis e muftis;
Conselho de supervisão geral do governo; Conselho de propaganda e trabalho missionário; Conselho



18

É interessante de pensar esta distribuição de poder em diversos conselhos

com uma constatação realizada por Emad Shahin (1989) de que o autor admirava o

fato de no ocidente se ter diversas organizações civis voltadas para práticas

específicas - e, segundo Shahin, isto era algo que para Rida possibilitou a

superioridade educacional, técnica, tecnológica e militar do Ocidente frente aos

muçulmanos38 - e a combinação com a participação civil na administração pela

shura.

Autores como Malcolm Kerr (1968) estabeleceram uma compreensão comum

sobre Rashid Rida de que sua produção intelectual é incoerente.

“On the question of spiritual and temporal authority he is again often
incoherent. This is partly because of the ambiguity of meanings in the theory
he inherited and partly, perhaps, because of the pressure of apologetics
under which he wrote, which led him, in his zeal to prove the soundness of
his own doctrines and errors of others (Turks, Westernizing Arabs, and
Europeans) to a tendency to dash off in several directions at once. In
principle he recognizes that in traditional theory the caliphal power is
temporal while its ultimate significance is spiritual - that God possesses
sovereignty but man exercises it- and seeks at times to stress the temporal
aspects and to demolish the notion that there can be such a thing as a
‘spiritual’ Caliphate. His own proposals for a restored Caliphate, however, do
in fact suggest a spiritual institution. This is partly explained by his belief that
a more temporal office could not at the time be realized; yet in some of his
theoretical passages he implies that the nature of the authority of even the
true Caliphate is spiritual rather than temporal”39 (KERR, 1968, p. 176).

Ao que pude constatar esta é uma ideia geral sobre o Rashid Rida na

historiografia e creio que deva ser evitada. Espero ter sido capaz de demonstrar que

o autor estava mais preocupado em de fato implantar o Califado para fazer frente ao

imperialismo do que necessariamente preocupado em ser um intelectual - em outras

palavras, ser um intelectual era uma consequência das suas atividades políticas. Ao

39 “Na questão da autoridade espiritual e temporal, ele frequentemente é incoerente. Isso ocorre em
parte devido à ambiguidade de significados na teoria que ele herdou e, talvez, devido à pressão
apologética sob a qual ele escreveu. Essa pressão o levou, em seu zelo para provar a solidez de
suas próprias doutrinas e os erros dos outros (turcos, árabes ocidentalizados e europeus), a uma
tendência de se dispersar em várias direções ao mesmo tempo. Em princípio, ele reconhece que, na
teoria tradicional, o poder califal é temporal, embora sua significância última seja espiritual - que Deus
possui a soberania, mas o homem a exerce - e busca, por vezes, enfatizar os aspectos temporais e
demolir a noção de que pode haver algo como um Califado 'espiritual'. No entanto, suas próprias
propostas para um Califado restaurado, de fato, sugerem uma instituição espiritual. Isso é
parcialmente explicado pela crença dele de que um cargo mais temporal não poderia ser realizado na
época; no entanto, em algumas de suas passagens teóricas, ele sugere que a natureza da autoridade
mesmo do verdadeiro Califado é mais espiritual do que temporal.” - Tradução livre

38 SHAHIN, Emad. Muhammad Rashid Rida Perspectives On The West As Reflected In Al-Manar.
The Muslim World, Arlington, v. 79, n. 2, p. 113-132, 1989.

de sermões, pregação, orientação e hisba; Conselho de zakat e sua distribuição; Conselho de
peregrinação e serviço dos haramayn; Conselho de correspondência." - Tradução livre.



19

observar o pensamento deste autor deve-se levar em conta os acontecimentos

políticos que marcaram sua vida, em especial este período conturbado da história

árabe entre 1868 e 1924 e as incoerências existentes no seu pensamento são mais

a mudança que as demandas históricas de seu momento lhe proporcionaram do que

uma incapacidade de formulação do autor.

5. Considerações Finais

Este trabalho procurou pensar a produção intelectual de Rashid Rida associada

aos momentos históricos que ele viveu. Procurei inserir uma contextualização dos

eventos históricos que ocorriam durante o seu contato com intelectuais muçulmanos

de grande renome e influência ao final do século XIX e demonstrar como isto dá à

Rashid Rida uma aparência única em sua produção intelectual, sendo possível de

dissociá-la do que já havia sido estabelecido por ‘Abduh e Afghani, mas, mesmo

assim, possuindo diversas características que dão continuidade ao que estes

autores já haviam publicados.

Alguns debates cruciais para o autor tiveram que ser deixados de fora neste

artigo, como os embates entre ele e outros seguidores de ‘Abduh que se recusaram

a entrar no Partido da Reforma no Egito após a morte deste, assim como as

investidas de Rashid Rida sobre a necessidade a uma modernização árabe,

diferenciando-a da ocidentalização, utilizando o exemplo das mudanças ocorridas no

Império Japonês durante a restauração Meiji. De qualquer maneira é importante

entender as colaborações de Rashid Rida para a divulgação do pensamento

salafista. Soage (2008) demonstra a importância de seu legado para Jamal Al-Banna

e Hasan Al-Banna, fundadores da Irmandade Muçulmana no Egito. A partir dele é

possível uma mudança na concepção salafista que, conforme aponta Nazih Ayubi,

deixa de desejar modernizar o Islã e passam a ambicionar islamizar a modernidade.

É interessante perceber que durante o início de sua produção intelectual o autor

demonstrava recusa em se utilizar de juristas medievais, algo na linha de ‘Abduh,

tendendo a duvidar da validade de todos os hadiths e das consequentes fatwas

emitidas neste período. Já em O Califado ou o Supremo Imamato parte central da

argumentação da obra é pautada em temas estabelecidos por juristas medievais,

como Ibn Khaldum e al-Mawardi. Este é um indicativo de um processo de

literalização de Rida, o qual ao final de sua vida defenderia o Wahabismo - escola



20

veementemente condenada por ‘Abduh - e saudando a figura de ‘Abd al-Wahhab

após a conquista saudita do Hijaz como a realização da renovação da Hégira40. O

tratado com as minorias religiosas também foi se transmutando de uma defesa pela

convivência mútua no ínicio de sua produção intelectual para o estabelecimento de

um discurso anti-judeu (recheado de piadas e caricaturas anti-semitas típicas dos

anos 1920 e 1930), estendendo um mesmo discurso sectario contra os cristões e

xiitas, acusando-os conspirarem com os ocidentais para enfraquecer a civilização

muçulmana permitindo a conquista pelos europeus desde às cruzadas (uma grande

mudança considerando que vimos ele referenciar a Pérsia como o tipo governo mais

verdadeiramente islâmico de seu tempo, após a instauração da constituição em

1908) e com o desmembramento da sociedade árabe sua visão passou de ser

anti-imperialista para ser intimamente anti-europa41.

O produto intelectual de Rashid Rida se mostra como o resultado da destruição

de tudo em que ele entendia como sociedade, autonomia, prestígio e identidade

pelos europeus, seja pelo colonialismo diretamente nos países árabes, seja pelo

gatilho do processo que terminaria com o poder temporal do Islã na Terra, e a

radicalização de um militante político que viu sucessivas vezes suas ambições

serem traídas e impossibilitadas pelas circunstâncias históricas de seu tempo. Isto

abriu margem para interpretações literalistas que vemos hoje em dia a partir dos

grupos oriundos da Irmandade Muçulmana e da interpretação literalista do Corão e

idealização dos salafi.

6. Bibliografia

BAAKLINI, Abdo; KHOURY, Nabeel. MUHAMMAD ABDUH An Ideology of

Development. The Muslim World, Albany; Amman, Vol. 69, No.1, p.42-52, 1979.

BUSOOOL, Assad. Shaykh Muhammad Rashid Rida relations with Jamal al-Din

al-Afghani and Muhammad ‘Abduh. The Muslim World, San Diego, p. 272-286,

1976.

COGGIOLA, Osvaldo. Islã Histórico e Islamismo Político. São Paulo: Instituto da

Cultura Árabe, 2007.

41 SHAHIN, Emad. Muhammad Rashid Rida Perspectives On The West As Reflected In Al-Manar. The
Muslim World, Arlington, Vol. 79, No. 2, p.113-132, abril de 1989.

40SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, v. 98, n. 1, p. 1-23, 2008.



21

DEMANT, Peter. O Mundo Muçulmano. São Paulo: Contexto, 2015.

ENAYAT, Hamid. Modern Islamic Political Thought. Londres: The Macmillan Press,

1982.

HADDAD, Mahmoud. Arab Religious Nationalism in the Colonial Era: Rereading

Rashīd Riḍā's Ideas on the Caliphate. Journal of the American Oriental Society, v.
117, n. 2, p. 253-277 1997.

HOURANI, Albert. Uma História dos Povos Árabes. São Paulo: Companhia das

Letras, 2006.

O Pensamento árabe na era liberal 1798-1939. São Paulo: Companhia das Letras,
2005.

KEER, Malcom. Islamic Reform: The political and legal theories of Muhammad

‘Abduh and Rashid Rida. Los Angeles: University of California Press, 1966.

KUNG, Hans. Islão: Passado, Presente e Futuro. Lisboa: Edições 70, 2017

MATHEW, Johan. Spectres of Pan-Islam: Methodological Nationalism and British

Imperial Policy after the First World War. The Journal of Imperial and
Commonwealth History, Rutgers, p.1-27, 2017.

MENGGÜÇ, Hilal. Ottoman Caliphate in the Egyptian Press: Examples from

Al-Ahrām, Al-Muqaṭṭam and Al-Manār. History Studies International Journal of
History, Istambul, v.10, n. 9, p. 175-188, 2018.

MOHAMED, Shafizan. Media and Muslim Societies during the Time of Islamic

Revivalism. International Journal of Islamic Thought, Gombak, v. 23, p. 99-108,

2023.

RYAD, Umar. A Printed Muslim 'Lighthouse' in Cairo Al-Manār 's Early Years,

Religious Aspiration and Reception (1898-1903). Arabica, Leiden, p. 27-60, 2009.

SADEH, Roy. Between Cairo and the Volga-Urals: Al-Manar and Islamic Modernism,

1905–17. Kritika: Explorations in Russian and Eurasian History, Nova Iorque, v.

21, n. 3, p. 525-553, 2020.

SAID, Edward. Cultura e Imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.

Orientalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2007.



22

SAWY, Maria Izabel. A Shari’ah Al Islamia: contextualização histórica, política e

atualidade. Dissertação (Doutorado em Direito) – Faculdade de Direito do
Recife, Universidade Estadual de Pernambuco. Recife, 2002.

SHAHIN, Emad. Muhammad Rashid Rida Perspectives On The West As Reflected In

Al-Manar. The Muslim World, Arlington, v. 79, n. 2, p.113-132, 1989.

SHAVIT, Uriya. Zionism as told by Rashid Rida. Journal of Israeli History. Tel Aviv,
v. 34, n. 1, p. 23-44, 2014.

SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, v. 98, n. 1, p. 1-23,
2008.

TAUBER, Eliezer. Rashid Rida and Faysal’s Kingdom in Syria. The Muslim World,
Ramat Gan, v. 85, n. 3, p. 235-245, 1995.

Rashid Rida As Pan-Arabist Before World War I. The Muslim World, Ramat Gan, v.

79, n. 2, p. 102-112, 1989.

WILLIS, John. Debating the Caliphate: Islam and Nation in the Work of Rashid Rida

and Abul Kalam Azad. The International History Review, Pittsburg, v. 32, n. 4, p.
711-732, 2010.

WOOD, Simon. Christian Criticisms, Islamic Proofs: Rashid Rida’s Modernist

Defense of Islam. Oxford: Oneworld, 2007.


