PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO

Faculdade de Ciéncias Sociais - Departamento de Histéria

TRABALHO DE CONCLUSAO DE CURSO

O pensamento salafista e as formulagcdes sobre o Califado sob a 6tica de Rashid
Rida

Aluno: Ricardo Peres Borges
RA: 00194637

Orientador: Lauro Avila

2023



Resumo: Este artigo visa analisar o movimento salafista a partir de Rashid Rida,
intelectual arabe influente no contexto do movimento de reforma mucgulmana frente
as conquistas europeias. Para isto, sera estabelecido uma breve analise de seus
mentores, Muhammad ‘Abduh (1849-1905) e Jamal al-Din al-Afghani (1838-1897),
assim como a elaboracdo e mutacdo do pensamento de Rida a partir dos eventos
historicos vividos por ele. Esta analise sera realizada a partir das reflexbes de
Rashid Rida sobre o Estado Islamico e a ordenagdao da sociedade mugulmana.
Desta forma, procura-se compreender o inicio do movimento salafista e as bases
que permitiram o seu rompimento de sua fase liberal para a fase literalista a partir da

fundagao da Irmandade Mugulmana no Egito.

1. INTRODUGAO

Rashid Rida nasceu em uma vila chamada Tripoli no interior do atual Libano em
1865. Filho do Imam da comunidade, ele recebeu formagéao religiosa tradicional e
logo se tornou um orador na mesquita local. Buscando aprimorar os seus
conhecimentos coranicos ele acidentalmente encontrou diversas cépias do periodico
al-’Urwa al-Wuthqa' escrito por Jamal Al-Afghani em colaboragdo com seu discipulo
Muhammad ‘Abduh entre margo e outubro de 18842, Este encontro de Rida com o

periodico € um divisor em sua vida, como afirmado por Busool:

“The exposure to al-'Urwa al-Wuthqa drew him to a new understanding of
Islam, no longer seeing it as only a spiritual medium towards the hereafter,
but as a ‘religion both spiritual and temporal concerned with this world and
the hereafter’ among whose goals is the guidance of man to supremacy on
earth as a deputy of God for the establishment of love and justice™*
(BUSOOL, 1976, p.273).

Apos este evento, Rida passou a enviar cartas constantes a Abduh, e apos
uma viagem deste ao Libano, torna-se aluno dele e se muda para o Cairo em 1897
onde no ano seguinte ele funda seu jornal Al-Manar®. Este jornal é onde se encontra

a maioria das formulagdes intelectuais de Rashid Rida. Nele ele se preocupava em

' Traduzido ao inglés o nome do periédico seria “The Firmest Bond”, que em portuguEs se torna “O
Vinculo Mais Firme”, em tradugéo livre.

2 SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, v. 98, n. 1, p. 1-23, 2008.

3 “A exposicdo ao al-’'Urwa al-Wuthqa trouxe a ele uma nova compreensdo do Isld, nio mais
compreendendo como um meio espiritual para o além, mas como ‘a religido tanto espiritual quanto
temporal preocupada com este mundo e o além’ cujos objetivos s&o guiar o homem a supremacia na
Terra como um representante de Deus e o estabelecimento do amor e da justiga” - Tradugao Livre.
“BUSOOOL, Assad. Shaykh Muhammad Rashid Rida relations with Jamal al-Din al-Afghani and
Muhammad ‘Abduh. The Muslim World, San Diego, p. 272-286, 1976.

® SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, v. 98, n. 1, p. 1-23, 2008.



debater questdes da ordem politica, criticas aos ulemas tradicionais e as elites
ocidentalizadas, discutir temas presentes no Cordo e responder a cartas de leitores®.
Também €& neste periodo residindo no Egito que Rashid Rida ira iniciar a sua
atuagao politica. Autores como Soage (2008) e Haddad (1997) utilizam a atuagao
politica de Rashid Rida como forma de organizar a sua formulagéo intelectual.
Haddad (1997) estabelece quatro periodos para analisar a producéao intelectual de
Rashid Rida, sendo estes: (1) durante o reinado do Sultdo Abdulhamidll, marcado
pela defesa do Califado Turco; (2) durante o periodo que o Comité para a Unido e
Progresso’ em que Rida se engaja no nacionalismo arabe; (3) na Primeira Guerra
Mundial ao contemplar a evidente derrota Otomana na guerra passa a defender a
criacao de um Califado arabe; (4) em 1922 com a retirada de poderes do Califa por
parte de Mustafa Kemal na Turquia e, em 1924 com a abolicdo do Califado Turco,
onde Rida passa a defender a criagdo de um Califado arabe-turco®.

Este artigo tem como objetivo apresentar as ideias desenvolvidas por Afghani
e 'Abduh no contexto do revivalismo islamico, bem como explorar as ideias que
cativaram Rashid Rida. Além disso, pretende-se discutir a contribuicdo de Rida para
essa ideologia por meio de seus trabalhos. Especialmente, busca-se compreender o
projeto de sociedade proposto pelos autores, destacando suas semelhangas e
diferengas. Ao longo deste artigo, tentaremos demonstrar a natureza contraditéria da
producao intelectual de Rida, que frequentemente se invalida. Essa contradi¢ao é
atribuida ao pragmatismo do autor, que desenvolveu sua teoria politica com o
objetivo de implementar seu projeto imediatamente. Como resultado, a evolugéo das
condigdes histéricas em diferentes momentos de sua produgédo torna sua obra,
quando vista como um todo, instavel e contraditéria®. Diferentemente de Afghani e
‘Abduh, Rida era mais um revolucionario do que um intelectual’®. Na elaboracdo do
artigo nao foi possivel encontrar fontes primarias pois ndo possuo a capacidade de

ler arabe, unica lingua a qual Rashid Rida publicava seus textos. Desta forma,

% Ibid.

7 Nucleo dos jovens turcos que realiza um golpe de Estado no Império Otomano em 1908 e restaura a
constituicao de 1876

8 HADDAD, Mahmoud. Arab Religious Nationalism in the Colonial Era: Rereading Rashid Rida's Ideas
on the Caliphate. Journal of the American Oriental Society, Vol. 117, No. 2, pp. 253-277, junho de
1997.

° Ibid.

' SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, Vol. 98, No. 1, p. 1-23, janeiro de
2008.



utilizarei como fonte algumas partes da Al-Manar, cartas e demais textos fornecidos

pela bibliografia.

2. Os Salafistas

Neste capitulo tentarei sumarizar algumas das ideias principais do movimento
salafista e estabelecer um contexto geral do que o movimento pretendia no século
XIX. Como dito anteriormente, os principais nomes deste movimento eram o de
Jamal al-din al-Afghani (1838-1897) e seu discipulo Muhammad ‘Abduh
(1849-1905).

Afghani é responsabilizado por dar origem a este movimento dentro do
contexto do revivalismo islamico'. Durante sua juventude ele viu a conquista
britanica da india, a derrota da revolta indiana de 1857, golpe de Estado financiado
pelos ingleses no Afeganistdo, a derrota otomana na Guerra da Criméia, a conquista
de Tunis pelos franceses e do Egito pelos britanicos. Tais eventos foram
devastadores para a moral dos mugulmanos de sua época: antes o0 que parecia ser
uma estagnacdo agora era uma decadéncia evidente. E mais do que isto, esta
decadéncia cada vez mais parecia uma inevitavel conquista europeia do mundo
muculmano. Neste contexto Afghani entdo passa a refletir o que ocorreu com os
paises islamicos que antigamente eram capazes de disputar hegemonia com os
europeus. Como explicar o declinio interno e como combaté-lo? Como resistir ao
perigo exterior?'2

Estas derrotas deveriam ser vistas ndo apenas como fraqueza dos Estados
mugulmanos, mas sim como uma fraqueza moral e religiosa e que, por
consequéncia, tornava os Estados fracos. A pressao europeia apenas dava urgéncia

para a reabilitagado destas sociedades. Nas palavras de Hourani:

“Os sucessos conquistados por Mahdi no Suddo mostravam o que os
mugumanos poderiam fazer contra os britanicos, se ao menos fossem
conscientizados; e se 0s sucessos mugulmanos eram poucos € a derrota
era de praxe, isso acontecia porque os mugulmanos eram desunidos,
ignorantes e deficientes em virtudes publicas. [...] Mas para ele a questao
urgente era: como podiam ser aprendidas? Nao podiam ser adquiridas
simplesmente pela imitagdo; por tras delas existia todo um modo de
pensamento e - ainda mais importante - um sistema de moralidade social.
Os paises mugulmanos eram fracos porque a sociedade mugulmana estava
em decadéncia” (HOURANI, 2005, pp.131-132)

1 Revivalismo Islamico é o termo utilizado por Hourani para discutir uma série de intelectuais
muculmanos no Século XIX inseridos na discucdo sobre a maneira em que os paises islamicos
deveriam se estruturar na modernidade.

2 HOURANI, Albert. O Pensamento arabe na era liberal 1798-1939. S&o Paulo: Companhia das
Letras, 2005.



Afghani concentra sua analise no Isld n&o apenas como uma religido, mas
como uma civilizagdo. Hourani aponta que essa abordagem reflete a influéncia de
Guizot na formacao intelectual de Afghani. Nessa perspectiva, a ideia de "civilizagao"
carrega a conotagdo de que um povo tem a responsabilidade de impulsionar o
progresso e melhorar sua condigdo. Esse avango se da de duas maneiras: no
desenvolvimento social pelo aumento do bem-estar social e no desenvolvimento
individual das faculdades, sentimentos e ideias'®. Este raciocinio torna intrinseco que
a condicdo da sociedade é um reflexo da moral do homem. Nesta perspectiva havia
algo no homem europeu que I|he garantia a capacidade de possuir o
desenvolvimento técnico que lhe permitia subjugar o mundo enquanto faltava algo
no homem mugulmano que |lhe garantiu a estagnacdo e a inevitavel conquista.

Hourani desenvolve isto da seguinte maneira:

“Segundo Guizot, os dois tipos de desenvolvimento estavam dentro do
poder do homem [...], e ha dois aspectos desse estado moral que sao
importantes: por um lado, a razao e a disposi¢do dos homens de permitir
que ela controle as suas inclinagbes e agdes; por outro, a unidade ou a
solidariedade, a aceitagdo comum, pelos membros da sociedade, das ideias
€ principios morais produzidos pela razao.

Essa era a descrigdo da Europa para Guizot, mas parecia a al-Afghani ser
também uma descricdo da civilizagcdo islamica. Nos seus grandes dias, a
umma tinha todos os atributos caracteristicos de uma civilizagao florescente:
desenvolvimento social, desenvolvimento individual, cren¢a na razao,
unidade e solidariedade; mais tarde ela os perdeu. [..] Os sucessos
militares do isla primitivo eram para ele apenas um simbolo do florescimento
da civilizagao islamica. O que fora outrora realizado poderia ser alcangado
de novo: por um lado, aceitando aqueles frutos da razdo, as ciéncias da
Europa moderna, mas também, e mais fundamentalmente, restaurando a
unidade da umma”(HOURANI, 2005, pp-132-133).

Neste raciocinio um dia os mugulmanos ja tiveram esta solidariedade, mas
ela foi perdida. Afghani datava a perda da solidariedade ao periodo medieval,
durante o Califado Abassida. No reinado destes os ulemas haviam se separado do
califado, levando a separagao da comunidade mugulmana e a corrupgao a longo
prazo deste senso de solidariedade. Para além disto os governantes se distanciaram
da virtude, ficando cada vez mais sedentos por poder, e 0s ulemas ja corrompidos
com a desunido viam nestes lideres meios de obter vantagens mundanas a partir do
conhecimento religioso. Outrora um Isla piedoso, unificador e garantidor das
faculdades da razao se tornou um legitimador para lideres enriquecerem a custa dos
fieis. Para remediar esta situagdo Afghani clamava para que se recuperasse a
unidade e a moralidade da civilizagdo mugulmana, o aspecto transcendental da fé e

o aspecto racional do Isla deveriam ser recuperados. E para recuperar estes

'3 Ibid.



atributos os mucgulmanos deveriam voltar suas atencdes para o periodo dos salaf,
quando os mugulmanos possuiam-o.

A logica criada por Afghani sobre a decadéncia da civilizagdo mugulmana
reverberou pelo mundo mugulmano de sua época, e dentre os seus dicipulos de
destaca Muhammad ‘Abduh. ‘Abduh é responsavel por aperfeicoar o pensamento
salafista e dar a ele uma dimensdo de projeto politico'. Ele da continuidade a
associacao do Isla com o desenvolvimento da racionalidade. ‘Abduh apresenta o Isla
como uma estrutura doutrinaria simples, apenas um conjunto de crengas da vida
humana e principios gerais sobre conduta. Esta estrutura doutrinaria demanda da
intermediacao da razdo e a revelacdo do Profeta para serem compreendidas e
incorporadas a vida. Como o Corao € uma mensagem divina deve-se aceitar todo o
seu conteudo’®.

Mas ‘Abduh ndo negava que as circunstancias da sociedade moderna eram
diferentes das circunstancias da sociedade dos salafi. Isto ocasionava em situacdes
que o Corao e os Hadith ndo eram suficientes para orientar a maneira que deveriam
agir o comportamento social. Nestas situagbes ele argumentava a necessidade de
possuir um intérprete da palavra (jjtihad), dotado de conhecimento e capacidade
para aplica-la. A legitimidade desta interpretagcédo seria proveniente do consenso da
comunidade (jjma). Assim, conferindo ao saber humano a capacidade de formular a
jjtihad o Isla era necessariamente racional. O periodo dos salafi era o periodo
prospero pois era o periodo em que os lideres dos mugulmanos praticavam a ijtihad
e viviam em solidariedade com a jjma. Para ‘Abduh esta pratica foi perdida com o
“espirito do excesso” introduzido pelos xiitas e pelo misticismo (sufis). O “espirito do
excesso” retirou o senso de propor¢cdo no pensamento mugulmano, o essencial e o
descartavel se confundiram, e, por consequéncia, a racionalidade fora perdida. O
Isld sem o aspecto racional &, para ‘Abduh, impuro e desequilibrado, levando a
corrupgao dos ulemas, ganancia dos governantes e decadéncia da civilizagao. Neste
sentido tanto Afghani quanto ‘Abduh recuperavam uma pratica arabe pré-islamica
chamada de shura'® para discutir a legitimidade do poder. O governante deveria ser

consultado por membros dos ulemas e notaveis da sociedade para governar de

1 HOURANI, Albert. O Pensamento arabe na era liberal 1798-1939. S&o Paulo: Companhia das
Letras, 2005.

'® Aqui vale frisar que, segundo Soage, tanto ‘Abduh como Afghani possuiam grande ceticismo sobre
0s Hadiths, aceitando como legitimos apenas aqueles que possuiam vasto corpo comprobatério de
sua autenticidade e, em geral, rejeitavam todas as formulagbes elaboradas por juristas medievais.

' Pode ser traduzida literalmente como “consulta”.



acordo com o interesse da comunidade (Maslaha) a partir da razao e revelagao de
um governante. Caso este se recusasse a seguir a shura poderia ser deposto.

E estabelecido pelo autor duas linhas gerais para reinterpretar as leis do Isla
frente as questbes modernas: Maslaha, o interesse, a revelacdo deve ser aplicada a
luz da razdo humana para problemas especificos da vida social e a regra
orientadora é o bem-estar geral da humanidade em sua época; Talfig, a unido, uma
comparacgao sistematica entre os codigos de lei com o objetivo de produzir uma
sintese e unificar a interpretagdo legal’. Tudo isto demandava uma reforma

educacional nas sociedades mugulmanas.

“Uma reforma da lei ndo seria efetiva se ndo houvesse advogados treinados
para interpreta-la e aplica-la, e isso envolvia uma reforma no sistema de
educacao religiosa. [...] Deveria haver, pensava ele, um tipo diferente de
educacgao religiosa para cada classe na sociedade. As pessoas comuns
deveriam aprender os principios gerais da doutrina, sem que nada fosse dito
sobre as diferencas de seitas, e um pouco da histéria islamica, com a
explicacdo de por que o isla se espalhou e venceu tao rapidamente.
Aqueles que estivessem sendo treinado como funcionarios do governo
deveriam aprender légica e filosofia, a doutrina - com énfase nas provas
racionais da sua verdade e com uma exortagao para evitar a dissensao
entre os diferentes ritos -, a ética, com a mesma énfase na sua base
racional e num estudo das vidas exemplares do salaf, e historia religiosa.
Aqueles que seriam professores e orientadores espirituais deveriam ser
mais intensamente treinados nas ciéncias religiosas. Deveriam primeiro

dominar as ciéncias da lingua arabe, depois estudar o Cordo, com uma
explicacdo do texto que levasse em consideracdo os costumes, as
tradicbes, a linguagem e os métodos de pensamento dos drabes na época
em que foi revelado e assim tornar possivel distinguir entre a esséncia da
revelacdo e o que era incidental; os hadith do Profeta, [...] um sistema
completo de ética [...], teologia e jurisprudéncia, [...] artes da persuasao e
argumentacao e histéria antiga e moderna - ndo apenas o periodo de gléria
islamica, mas todo o declinio com uma explicagdo de suas causas.”
(HOURANI, 2005, p. 172).

‘Abduh teve a possibilidade de colocar em pratica suas formulacdes. Foi reitor da
Azahar e mufti do Egito ao final do século XIX quando realizou uma reforma
educacional na universidade e o primeiro cddigo de leis unificado. Isto garantiu a ele
grande popularidade entre os mugulmanos de seu tempo, e, dentre os seus
seguidores ha Rashid Rida.

Soage aponta que o pensamento de Rashid Rida deve ser compreendido como
uma continuidade direta das formulagées de Afghani e de ‘Abduh®. Neste sentido,
Hourani aponta um desenvolvimento das ideias sobre a aplicagdao da ijtihad,

restricdo da ijjma e reflexdes sobre o Califado. Em linhas gerais, Rida mantém o

7 Neste sentido refere-se as interpretacées realizadas pelas quatro escolas principais de
jurisprudéncia islamica: a Maliki, Hanbali, Shafi’i e Hanafi.

' Apos a morte de ‘Abduh, Rashid Rida se engaja em diversos confrontos com os outros discipulos
para tentar se provar como seu verdadeiro sucessor intelectual.



pensamento de que o governo para ser justo deve consultar a sociedade, mas retira
da jjma a pratica de legislar sobre moralidade social, atribuindo esta capacidade a
comunidade mugulmana por meio de parlamento. Desta maneira seria possivel a
criacdo de um corpo de leis baseado na Sharia por meio da consulta com a
sociedade que seria aplicado pelo governante e os ulemas. Mas isto torna implicito
uma necessidade de mudanca nas leis de acordo com as moralidades de cada
época. Se as leis mudam em cada época também mudam-se os modos de governar,
e, uma constante consulta dos governantes com os guardides e intérpretes da lei
(elementos dos ulemas que praticam a jjtihad) que as redigem de acordo com o
bem-estar da comunidade baseando-se na Sharia como o norteamento moral. Mas
para isto ser justo os ulemas devem estar em profundo conhecimento com a
Revelagdo e o governante deve ser um islamico real, isto o Rashid Rida entende
como Califa. O Califa deveria fazer as leis em consulta a sociedade e baseada na
Sharia e observar os ulemas salvaguardar a aplicar elas, de acordo com o bem
comum. Para ser possivel esta realizacdo precisava-se unificar todos os
muculmanos em um unico Estado, regido por um unico Califa e que considerasse as
particularidades de cada comunidade especifica.

A discussao sobre a natureza do Califado se torna a mais destacavel da
producao de Rida. Em 1922 frente a circunscricdo dos poderes do Califa Turco a
poderes espirituais simbolicos, Rida escreve seu unico livro: “O Califado ou o
Supremo Imamato”, em que ele elabora uma extensa discussao sobre a natureza do
Estado. Entretanto, como supracitado, Haddad (1997) demonstra quatro etapas de
construcao intelectual de Rashid Rida e, assim como Soage (2008), demonstra a
importancia de entender a producao intelectual de Rida necessariamente atrelada a
agitacado politica que ele se engajou durante a sua vida. No préximo capitulo irei
demonstrar esta producao intelectual tomando como norte o estabelecimento do
Califado e suas naturezas e como Rashid Rida marca um rompimento da fase liberal
do movimento salafista para uma fase literalista, traindo a sua propria base formativa

com ‘Abduh e sua produc¢do no inicio de sua vida intelectual e politica.

3. Rashid Rida e a formulagao do Califado
Rashid Rida expde seus pensamentos sobre politica e os rumos que os
muculmanos devem seguir majoritariamente em seu periédico Al-Manar. Conforme

Soage (2008) aponta é importante entender as elaboragbdes de Rida a partir de trés



tépicos centrais para a organizagdo dos Estados Mugulmanos neste contexto da
virada do século XIX para o XX: a relagao entre tradigao e modernidade - tépico este
mais discutido por Afghani e ‘Abduh como demonstrado anteriormente -; a relagao
entre o Isldo e a politica; a abordagem com o “outro”"®. Haddad (1997) complementa
estas formulacbes mapeando as elaboracbes de Rida e sumarizando os seus
pensamentos®. E central para entender o autor de que para ele é impossivel uma
organizacdo social em um pais mugulmano que nao seja por meio de um Estado
religioso: “The Muslim does not consider his religion in full being unless there exists a
strong independent Islamic state capable of enforcing the sharia without opposition
or foreign control'. A necessidade de um Estado mugulmano independente também
€ central em seu pensamento, pois assim como seus tutores ele pensava que caso
houvesse uma dominacdo estrangeira haveria a destruicdo da civilizagao

mugulmana, e isto motivou sua mobilizagdo de 1894 até a sua morte.

O primeiro momento que marca sua producgao intelectual é durante o reinado
de Abdulhamid II, califa turco que derrubou a breve constituicdo de 1876. Neste
periodo a Al-Manar vai se engajar em realizar ensaios sobre a reforma religiosa
dando enfoque a criticas com relacdo aos umaras® e aos ulemas. Aos umaras era
creditado a introducao de séries de leis seculares em detrimento da Sharia, e, os
ulemas, por sua vez, pouco se opunham a tal pratica, agindo como uma casta
corrupta obcecada pelo poder e pelos privilégios fornecidos e, desta maneira, nédo
realizando o seu papel de modernizar a Sharia e nem de unificar as escolas legais,
levando o Estado Otomano a situacdo de estagnagao que ele se encontrava. Rida
entdo sugeria uma reforma na sociedade. Neste momento para ele era necessario a

instauragcdo de uma Comunidade Religiosa:

“This reform is consistent with the creation of an Islamic society, under the
auspices of the caliph, which will have a branch in every Islamic land. Its
greatest branch should be in Mecca, a city to which Muslims come from all
over the world and where they fraternize at its holy sites. The most important
meeting of this branch should be held during the pilgrimage season, when
members (a’dd’) from the rest of the branches in the rest of the world come
on pilgrimage. Thus they can bring back to their own branches whatever is
decided, secretly and openly, in the general assembly (al-mujtama’ al-'d&mm).

¥ Aqui o termo “outro” aparece para minorias religiosas, em especial os xiitas e os dhimma, mas é
importante frisar que ha outras minorias que se encaixam nesta categoria, mesmo que as
elaboragdes de Rida sobre elas ndo tenham sido encontradas para os propésitos deste trabalho.

% Friso o plural aqui pois o pensamento de Rida se mostrara complexo e contraditério.

2 “O mugulmano ndo considera sua religido completa a menos que exista um Estado Islamico
independente e forte capaz de aplicar a sharia sem oposi¢éo ou controle estrangeiro” - Tradugéo livre
22 Elite burocratica do Império Otomano



This is one of the advantages of establishing the great society in Mecca than
in the dér al-khilafa [Istanbul]?®. (RIDA, 1898. apud Haddad, 1997).

Aqui ndo se vé uma contestagdo ao Califa turco®. Pelo contrario, esta
implicito a legitimidade deste, mas & contestado o seu despotismo. Ao clamar pela
Sociedade Islamica diversa, Rida esta implicitamente clamando por ndo haver
diferengas entre diferentes nacionalidades dentro do Isla (em especial entre turcos e
arabes). Para haver liberdade religiosa ndo deveria haver diferengas sectarias (e isto
implicava também na unido entre sunitas, xiitas e ibadis). Isto era, para o autor,
reviver os ensinamentos dos salaf, e a modernizagdo da Sharia por meio do
avivamento dos ensinamentos dos salaf seria possivel dar igualdade a todos
muculmanos e ndo mucgulmanos. A sede do poder deveria ser Mecca néo por ser
arabe, mas por ser a cidade sagrada do Isla, ao invés de Constantinopla, a qual
apenas era uma marca de uma conquista territorial dos turcos. O Califa poderia ser
turco, enquanto que nao promovesse O sectarismo e promovesse as praticas da
shura e da jjtihad. A Sociedade Religiosa agiria como um diretério espiritual
reconhecido por todos mugulmanos. E este diretdrio unificaria todos os mugulmanos,
sejam turcos, arabes, iranianos, indianos, etc, para realizar oposi¢ao a dominagao

européia.

Neste momento, Rida n&o era rigido quanto aos requerimentos para ser um
Califa. Ele aceitava o fato de Abdulhamid ndo ser arabe e nao ser coraixita, e até
comparava a influéncia dos Otomanos na era moderna com a influéncia dos
Coraixitas na era medieval. O que era de fato um empecilho para Abdulhamid Il ser
o legitimamente um califa € o fato dele cada vez mais dirigir o poder em uma diregao
autocratica e absolutista. A questdo do governo consultivo/constitucional era basilar

para o autor:

“If a consultive rule is established in Iran while other Muslim governments
remains despotic, then we have to admit that the Iranian government is the

2 “A reforma é coerente com a criacdo de uma sociedade islamica, sob os auspicios do califa, que
tera uma filial em cada terra islamica. Sua maior filial deveria estar em Meca, uma cidade para a qual
mugulmanos de todo o mundo vém e onde eles se confraternizam em seus locais sagrados. A
reunido mais importante desta filial deve ocorrer durante a temporada de peregrinagédo, quando os
membros (a’dad’) das outras filiais do resto do mundo vém em peregrinagéo. Assim, eles podem levar
de volta para suas proprias filiais o que for decidido, tanto em segredo quanto em publico, na
assembleia geral (al-mujtama’ al-’damm). Esta € uma das vantagens de estabelecer a grande
sociedade em Meca em vez da déar al-khilafa [Istambul]” - Tradugao Livre.

24 Rida nao reconhecia os califas turcos como califas ideais. Ele ja pontuava o fato dos turcos terem
este titulo devido a conquista e a coergdo. Mas os califas turcos eram os Unicos que poderiam fazer
frente a dominagéo européia, entdo era necessario apoia-los.



10

only true Islamic government on earth. We should support it lest the rule of
the Qur’an be effaced from the world?® (Rida, 1906. apud, Haddad, 1997).

Haddad (1997) aponta que é neste ponto que se pode perceber também o
viés nacionalista arabe de Rida. Por mais que em determinado grau ele apoiasse o
movimento dos Jovens Turcos em sua demanda por reformas democraticas ele
mantinha preocupacao pelo carater chauvinista turco e o papel da supremacia turca
dentro dos dominios do Império. Desta forma havia a necessidade de se discutir o
tema do nacionalismo. Entdo ele passa a formular ensaios dentro da Al-Manar para
listar as contribuicbes arabes e as contribuigdes turcas ao isla em uma tentativa de

cooptar o movimento em prol da causa salafista:

“The turks are a warlike nation but they are not of greater moment than the
Arabs; how can their conquests be compared to those of the Arabs, although
their state lasted longer than all the states of the Arabs together? It is in the
countries which were conquered by the Arabs that Islam spread, became
firmly established and prospered. Most of the lands which the Turks
conquered were a burden on Islam and the Muslims, and are still a warning
of clear catastrophe. | am not saying that those conquests are things for
which the Turks must be blamed or criticized, but | want to say that the
greatest glory in the Muslim conquests goes to the Arabs, and that religion
grew, and became great through them; their foundation is the strongest, their
light is the brightest, and they are indeed the best umma brought forth to the
world” (RIDA, 1900. apud HADDAD, 1997)%

Ainda neste topico:

“To care for the history of the Arabs and to strive to revive their glory is the
same as to work for the Muslim union which was only obtained in past
centuries thanks to the Arabs, and will not return in this century except
through them, united and in agreement with all other races. The basis of the
union is Islam itself, and Islam is none other than the book of God Almighty,
and the sunna of his prophet, prayer and peace be on Him. Both are in
arabic [grifo meu]. No one can understand them properly unless he
understand their noble language...” (RIDA, 1900. apud HADDAD, 1997)*

» “Se um regime consultivo foi estabelecido no Ird enquanto outros governantes mugulmanos

permanecem déspotas, entdo devemos admitir que o governo iraniano € o unico governo
verdadeiramente islamico na Terra. Devemos apoia-lo para que a autoridade do Cordo nao seja
apagada do mundo”- Tradugéo Livre.

% “Os turcos sdo uma nagéo guerreira, mas eles ndo tém uma importancia maior do que os arabes;
como suas conquistas podem ser comparadas as dos arabes, embora seu estado tenha durado mais
do que todos os estados dos arabes juntos? Foi nos paises conquistados pelos arabes que o Isla se
espalhou, se consolidou e prosperou. A maioria das terras conquistadas pelos turcos foi um fardo
para o Isla e os mugulmanos, e ainda sdo um aviso claro de catastrofe. Ndo estou dizendo que essas
conquistas sejam algo pelo qual os turcos devam ser culpados ou criticados, mas quero dizer que a
maior gléria nas conquistas mugulmanas pertence aos arabes, e que a religido cresceu e se tornou
grandiosa através deles; sua base € a mais solida, sua luz é a mais brilhante, e eles séo, de fato, a
melhor umma trazida ao mundo” - Tradugéo livre

7 “Cuidar da histéria dos arabes e se esforcar para reviver sua gloria € o mesmo que trabalhar pela
unido mugulmana, que s6 foi alcangada nos séculos passados gragas aos arabes e nao retornara
neste século, a ndo ser por meio deles, unidos e em acordo com todas as outras racas. A base da
unido é o Isla em si, e o Isla nao é nada mais do que o Livro de Deus Todo-Poderoso e a sunna de
seu profeta, que a paz e as béncaos estejam sobre Ele. Ambos estdo em arabe. Ninguém pode
compreendé-los adequadamente a menos que compreenda sua nobre lingua...” - Tradugéo livre



1

Estas passagens demonstram um aspecto do autor que € o nacionalismo
religioso arabe. Este aspecto vai sempre permear a produgao intelectual do autor em
estabelecer uma espécie de disposi¢cao natural arabe para as funcgdes religiosas,
enquanto para os turcos deveriam possuir fungdes administrativas e militares. E
importante destacar que isto nao aparece de forma hierarquizada. Esta

diferenciacao se da primordialmente pela utilizagao da lingua arabe, a lingua do Isla.

“Whoever understands them [0 Cor&do e a Sunna] in this sense is, according
to our usage, an Arab. For we do not mean by the Arabs only those who
have kinship with an Arab tribe, because we do not desire to be fanatics for
race; on the contrary, we deplore such an attitude and shun all its exponents.
Not all who contributed to Arab civilization in which we take pride were pure
Arabs with a clear lineage; but the foreigner among them did not have his
knowledge in his foreign language, for the impetus to acquire this knowledge
came to him from the Arab lands and the religion which he learnt in the
Arabic language. Ibn Khaldun was right whe nhe said that people such as
al-Zamakhshari and ‘Abd al-Qabhir, the knights of the language and keepers
of the treasury of Arabic were foreigners only in their ancestry.”?® (RIDA,

1900. Apud HADDAD, 1997).

Por meio da lingua arabe as conquistas arabes sao preferiveis as turcas, pois
ao se utilizar da linguagem revelada as conquistas sdo também espirituais,
resultando em conversio e adocao da cultura arabe pelos conquistados em respeito
a superioridade moral dos conquistadores. Os turcos, em contrapartida, tiveram suas
conquistas apenas como um sucesso temporal, afastado da espiritualidade, o que
tornou as terras conquistadas um dos fardos que levava o Império a sua decadéncia
e a inexisténcia de um vinculo entre conquistadores e conquistados. Apenas por
meio da lingua arabe seria possivel estabelecer uma ligacdo entre os diferentes
povos, e, assim, a capacidade de conviver em harmonia e nao haver despotismo. Os
modos de governar turco e iranianos eram impossiveis de n&o cairem em
despotismo, pois ndo eram arabes. A Sociedade Muculmana deveria ser sediada em
Mecca para se aderir os elementos arabes ao Califado Turco, mas o Califa poderia
ser um estrangeiro, dado que para o autor a nacionalidade nao era rigida e restrita a

linhagem, mas sim a ado¢ao de habitos.

2 “Aqueles que os compreendem [0 Cor&o e a Sunna] nesse sentido, de acordo com 0 NOSsSO UsoO,
sado considerados arabes. Nao nos referimos apenas aos arabes como aqueles que tém parentesco
com uma tribo arabe, porque nado desejamos ser fanaticos em relagdo a raga; pelo contrario,
lamentamos tal atitude e evitamos todos os seus defensores. Nem todos os que contribuiram para a
civilizagdo arabe da qual nos orgulhamos eram arabes puros com uma linhagem clara; mas o
estrangeiro entre eles ndo tinha seu conhecimento em sua lingua estrangeira, pois o impulso para
adquirir esse conhecimento veio das terras arabes e da religido que ele aprendeu na lingua arabe. Ibn
Khaldun estava certo quando disse que pessoas como al-Zamakhshari e 'Abd al-Qahir, os defensores
da lingua e guardides do tesouro arabe, eram estrangeiros apenas em sua ascendéncia” - Traducao
livre.



12

Apobs o golpe de 1908 realizado pelo Comité da Unido e Progresso (C.U.P),
uma ramificacdo dos Jovens Turcos, e a reinstalacdo da constituicao de 1876, Rida
vé em um primeiro momento um passo importante para o fim do despotismo do
Império, mas, dado ao carater chauvinista do movimento dos Jovens Turcos o autor
passa a temer por um projeto de turquificagdo dos arabes, gerando desconfianga
nele frente ao movimento. Com a derrota turca na guerra de 1911 o Império
Otomano cessa de possuir a imagem de poder temporal capaz de proteger os
muculmanos. Dada a necessidade de um poder temporal capaz disto, Rida passa a
atuar pela criacdo de um Califado arabe que convivesse em consonancia com o
Turco. Ao mesmo tempo, ele advogou pela impossibilidade de reformar o Império
Otomano - para ele ja estava demasiadamente ocidentalizado e dependente da

Europa.

Esta confluéncia de elementos tornam a posig¢do de Rida durante a Primeira
Guerra Mundial conflitante. Defendia o Império Otomano, pois era o mais eficiente
poder temporal mugulmano e havia a necessidade de existir um, mas também
apelava pela criagdo deste Califado Arabe aliado dos Otomanos, e entdo, com as
sucessivas vitorias da revolta arabe passa a apoiar a elevagdo do Xerife Husayn?® a
Califa e apoia a revolta arabe, mas, ao mesmo tempo, temeroso da influéncia
britAnica na revolta arabe ele continuava também a publicar notas dando apoio ao
Império Otomano e advogando por dois califados que coexistissem. Uma passagem

do autor corrobora este ponto:

‘most of the mohammedans fear now that the destruction of the Turkish
Government will involve also the destruction of the Mohammedan
independence. This is one of the principal reasons which make them so
much attached to Turkey [...] [Peninsula Arabe, Siria, Palestina e Iraque]
should not be placed on the same level with Egypt and other places in Africa
or with Tunisia. These countries from a strategical, geographical and
religious points of view, stand on a wholly different basis. [...] The capture of
El Irak would also involve the Nagaf, Kerbela, Samirra and El Kazimia.
These are considered holy places for the “Shia” Mohammedans. [...] The
capture of Syria and Palestine would mean the capture of Jerusalem, which
is much respected by all the Mohammedans. It is styled in the “Hadith el
Sherif’ as the third holy place to the Mohammedans. [...] The capture of El
Irak and Syria [...] would have a more serious effect on the hearts of the
Mohammedans. It would mean doing away the independence of Islam
without which the Mohammedan Faith cannot exist. [...] This is the only
reason which makes the Mohammedans so concerned about and attached
to the Ottoman Government, in spite of the fact that they have reaped no
good from her whatever, neither materially nor religiously. This is the reason

» Husayn era o governante do Hijaz, possuia o titulo de Xerife por ser o guardido das cidades
sagradas do Isla e descender do profeta.



13

which induces the Mohammedan subjects of nhon-Mohammedan Powers to
be so much attached to the Government of the Khalifate.”® (RIDA, 1915.
Apud, Haddad, 1997).

Rida era um destes muculmanos que ele referenciava. Neste contexto, ele
manteve contatos constantes com membros da inteligéncia britanica. Trocava cartas
constantemente com Ronald Storrs, secretario dos assuntos Orientais britdnicos no
Cairo, e Gilbert Clayton, diretor de inteligéncia do exército egipcio. Com isto ele
acreditava que o apoio britanico a revolta arabe era real e levaria a vantagens
econdmicas para ambos os lados. lludido pelas promessas britanicas, Rida cria uma
diretriz geral para a instauracdo do Império Arabe e envia ao gabinete do General

Wingate, no Egito®'.

“I1 O Império Arabe é composto pelas Principados e Provincias de
Jezirat-el-Arab e pelas Provincias de Siria e Iraque, e as partes entre estas
ultimas.

[2] O Império Arabe sera constitucional e descentralizado: sua lingua oficial
sera o arabe e sua religido oficial, o Isla. E o governo do Califado Islamico e
deve reconhecer oficialmente tanto o Cristianismo quanto o Judaismo e a
liberdade de seus povos, assim como a dos mugulmanos...

[8] O Califado deve ser da casa dos Sherifs de Meca. Ele deve reconhecer a
lei organica do Império e garantir sua preservagao.

[9] O Califado deve gerir em detalhes todos os assuntos religiosos, tanto
tedricos quanto praticos. Ele deve ter um Conselho Legislativo especial para
ajuda-lo na administracdo do Califado e do Império, e deve nomear um
Vice-Geral para o Conselho de Ministros chamado Sheikh el-Islam,
Vice-Geral ou Conselheiro. Ele é quem informara o Califado sobre todos os
assuntos relacionados a religido no Império, de acordo com a Lei.

[10] Além disso, o Califado tem o direito de ter seu nome mencionado em
sermdes religiosos e estampado em moedas. Tratados ou decisées do
Conselho de Deputados s6 podem ser ratificados e julgamentos executados
com sua permissdo. Ele pode comutar sentengas ou conceder perdao. Ele
pode resolver qualquer disputa, litigio ou desacordo apresentado por
qualquer uma das autoridades do Império.

% "A maioria dos mugulmanos teme agora que a destruicdo do Governo Turco envolvera também a
destruigdo da independéncia mugulmana. Esta é uma das principais razées que os torna tao ligados a
Turquia. [...] A Peninsula Arabe, Siria, Palestina e Iraque ndo devem ser colocados no mesmo
patamar do Egito e de outros lugares na Africa ou da Tunisia. Esses paises tém uma base
estratégica, geografica e religiosa completamente diferente. [...] A captura do lraque também
envolveria o Nagaf, Kerbela, Samirra e El-Kazimia. Esses sdo considerados lugares sagrados para os
mugulmanos "xiitas". [...] A captura da Siria e da Palestina significaria a captura de Jerusalém, que é
muito respeitada por todos os mugulmanos. Ela € chamada no "Hadith el Sherif" de terceiro lugar
sagrado para os mugulmanos. [...] A captura do Iraque e da Siria [...] teria um efeito mais sério nos
coracdes dos mugulmanos. Significaria eliminar a independéncia do Isla, sem a qual a Fé Mugulmana
nao pode existir. [...] Essa é a Unica razdo que faz com que os mugulmanos estejam tdo preocupados
e ligados ao Governo Otomano, apesar de ndo terem obtido nenhum beneficio dela, nem material
nem religiosamente. Essa é a razdo que induz os suditos mugulmanos de Poténcias ndo Mugulmanas
a estarem tao ligados ao Governo do Califado." - Tradugao Livre

31 As cartas entre Rida e o gabinete de Wingate sdo um corpo documental importante para o estudo
do autor. Algumas das citagbes utilizadas neste artigo sdo obtidas por Haddad por meio de um
compilado de documentos intitulado Wingate Papers, que é conservado pela Universidade de Durham
mas so é possivel consulta-lo presencialmente.



14

[11] A sede do Califado é Meca, e a sede da Presidéncia do Governo e seu
Conselho de Deputados é Damasco. Todos os habitantes do Império Arabe
sdo livres em suas crengas religiosas, direitos pessoais e operagdes
financeiras, a menos que ultrapassem os limites da religido, da lei e da
moral geral. Os ndo-mugulmanos tém os mesmos direitos que os
mugulmanos em privilégios e cargos oficiais do Reino, com os deveres
correspondentes, exceto em assuntos religiosos.

[12] Um n&o-muculmano pode ser Ministro, mas ndo pode ser juiz em
Tribunais Mugulmanos. Questdes ndo-mugulmanas de status pessoal entre
nao-muculmanos devem ser decididas perante suas autoridades religiosas.”
- Tradugéo Livre.*? (Rida, 1915. Apud, Haddad, 1997).

E interessante aqui destacar o fato do artigo 9 tornar ambigua se a autoridade
espiritual é detida pelo Califa ou pelo sheikh el-Islam. Isto provavelmente se da por
uma desconfianga da capacidade de julgamento religioso de Rida com relagdo ao
Xerife Husayn. Isto pois apdés 1922 - em que o autor vivia uma outra fase de sua
producgao intelectual devido aos eventos historicos deste periodo - ele passa a nao
mais defender um papel de autoridade espiritual para o sheikh el-Islam, e isto sera

apresentado mais posteriormente.

Em 1916 entdo ele percebe que os ingleses apenas estavam se utilizando da
figura de Rashid Rida e da popularidade da Al-Manar e ndo possuiam nenhuma

pretensdo séria de estabelecer um califado arabe e independente®. Neste periodo a

2[1] The Arab Empire is composed of the Principalities and Pronvinces of Jezirat-el-Arab and the
Provinces of Syria and Irak and the parts between these last.

[2] The Arabian Empire to be constitutional and decentralized: its official language to be arabic and its
official religion, Islam. It is the Government of the Islamic Khalifate and should recognize officially both
Christianity and Judaism and the freedom of their peoples as that of Muslims....

[8] The Khalif should be the house of the Sherifs of Mecca. He should recognize the organic law of the
Empire and guarantee to preserve it.

[9] The Khalif should manage in details all religious affairs both in theoretical and in practical. He
should have a special legislative Council to help him in managing the Khalifate and thew empire and
he should appoint a Vicar General for the Council of Ministers called Sheikh el-Islam, Vicar General or
Adviser. He it is who will inform the Khalif of all matters pertaining to religion in the Empire, according
to the Law.

[10] Besides thee above, the Khalif has also the right of having his name mentioned in religious
sermons, and stamped on coins. Treatises or decisions of the Council of Deputies are to be ratified
and judgments executed only after his permission. He can commute sentences or reprieve. He can
settle any dispute, litigation or disagreement brought before him by any of the authorities of the
Empire.

[11] The seat of the Khalifate is Mecca and the seat of the Presidency of the Government and its
Council of Deputies is Damascus. All the people of the Arabian Empire are free in their religious
beliefs, personal rights and financial operations, unless they go beyond the limits of religion, law and
general morality. The non-Muslims have the same rights as the Muslims in the privileges and official
posts of the Kingdom with the corresponding duties save in affairs of religion.

[12] A non-Muslim can be Minister but he cannot be a judge in Muslim Courts. Non-Muslim questions
of personal status among non-Muslims to be decided before their religious authorities.” - Citagao
Original. No texto consta a citagao ja traduzida dada a importancia do trecho.

% Johan Mathew (2017) demonstra como a Gra-Bretanha utilizou-se dos movimentos pan-nacionais
mucgulmanos como meio de desestabilizagdo dos seus adversarios geopoliticos e como
posteriormente estes movimentos se tornaram uma verdadeira pedra no sapato do Império Britanico
para a estabilidade dos regimes coloniais nas regides.



15

defesa conflituosa da instauracdo do Califado Arabe coexistindo com o Califado
Turco - e que aqui ele se esforga para separar o Império Otomano do C.U.P, com o
qual ele ja havia rompido relagdes. Isto gerou para ele uma visao extremamente
incomum no periodo. Um trecho da Al-Manar de 1916 demonstra esta dupla

apologia:

“If [the Ottoman state] and its allies come out of this war victorious, then it
would be easy for it to do as it wishes in the Hijaz. If, on the other hand, its
enemies come out victorious then Ottoman concern with the situation in the
Hijaz becomes irrelevant, since [Ottoman] unity would naturally be shattered
to pieces and, it is feared, its enemies will end its independence. In that case
every muslim whether he is an Arab or a Turk, would heartily wish that the
Hijaz and other Arab lands should escape falling under the tutelage of the
victorious Allies™“. (Rida, 1916. Apud, Haddad, 1997).

Sua producgao intelectual até o final da guerra caminharia nesta diregcéo. Ele
critica a C.U.P e tenta dissocia-la dos turcos. Advoga pela unidade dos arabes para
fazer frente ao imperialismo e para a sobrevivéncia do Império Otomano. Apds os
bolcheviques revelarem o acordo de Sykes-Picot em maio de 1916 ele passa a
realizar criticas ao Reino Unido e passa a aflorar um sentimento antiocidente nele,
que durante os anos 1920 se torna mais preponderante. Ao final da Guerra e o
desmembramento do Império Otomano ele se torna um ativista pela independéncia
arabe, reconciliagao entre os arabes e os turcos. Se tornou um parlamentar no breve

Reino da Siria proclamado pelo rei Faysal até a invasao francesa em 1920%°.
4. O Califado ou o Supremo Imamato

No contexto da vitéria do movimento nacional turco frente aos gregos em
1922 0 que soou em um primeiro momento para os arabes como uma possibilidade
de enfrentamento das poténcias européias e unidade do Islda novamente sob os
Turcos se demonstrou o inicio do processo que levaria ao fim do poder temporal do
Califa turco e subsequentemente a abolicdo de seu posto. Os kemalistas
instauraram um regime baseado na soberania do povo turco manifestada no

legislativo secular ao invés da Sharia e o pais parecia mais caminhar em diregdo aos

3 "Se [o estado Otomano] e seus aliados sairem vitoriosos desta guerra, entdo seria facil para ele
fazer o que quiser no Hijaz. Se, por outro lado, seus inimigos sairem vitoriosos, entdo a preocupagao
otomana com a situagdo no Hijaz se torna irrelevante, ja que a unidade [Otomana] naturalmente se
fragmentaria e, teme-se, seus inimigos acabariam com sua independéncia. Nesse caso, todo
mugulmano, seja ele arabe ou turco, desejaria fervorosamente que o Hijaz e outras terras arabes
escapassem de cair sob a tutela dos Aliados vitoriosos." - Tradugéo Livre

3 TAUBER, Eliezer. Rashid Rida and Faysal's Kingdom in Syria. The Muslim World, Ramat Gan, v..
85, n. 3, p. 235-245, 1995.



16

modelos ocidentais de governanga do que para uma retomada da autoridade do

Califa e reconstrugao do Império otomano.

Com este processo histérico de instauragao da laicidade dos kemalistas e dos
paises arabes caindo sobre jugo estrangeiro Rashid Rida escreve a obra que viria a
sintetizar seu pensamento: Al-Khiléfa aw al-imamé al-'uzméa (O Califado ou o
Supremo Imamato). A obra era dividida em duas partes, na primeira o autor se
preocupava em apresentar as formulagdes tedricas do Califado e a segunda ele se

preocupava em sugerir como se realizar a implementacéo deste novo Califado.

Na primeira parte da obra Rashid Rida se utiliza do hadith registrado no
periodo medieval por al-Mawardi que diz “whoever dies without having given a bay’a
[jluramento de lealdade ao Imam de seu tempo] dies the death of the days of jéhiliyya
[periodo pré-islamico]”. Se utilizando de outros juristas medievais ele enfatizava a
necessidade do Califa ser mujtahid (estudioso do Isla) e Coraixita. Utilizando-se de
Ibn-Khaldun ele realizou ensaios reafirmando a superioridade arabe na esfera
religiosa, e, ainda, hierarquizando os arabes entre os nascidos da Peninsula
Arabica, os do Levante e os da Mesopotamia. Esta hierarquizacdo demarcava o
motivo dos Califas Rashidun terem sido os ideais, administrando com elementos
religiosos e seculares, e a decadéncia Islamica se iniciar com os Omiadas ao
inserirem o critério da heranga para escolha do sucessor (em detrimento da shura)
desta maneira alterando a ‘asabiyya dos arabes para uma ‘asabiyya especificamente

Omiada.

Assim, ele estabelece a diferenca entre trés tipos de Califados. O “Califado
Ideal” (apenas o Rashidun); O “Califado ou Imamato da necessidade”, cujos
cumpriam apenas alguns dos requerimentos para se ter o titulo de Califa
legitimamente, para ele era o caso dos califados Omiada e Abassida; e o “Califado
da Tirania ou da Conquista”, em que os Califas ndo possuiam nenhuma legitimidade
e possuiam o titulo apenas pela coerg¢ao, o caso dos Otomanos. Era desejavel que
se possuisse um Califado do primeiro tipo, mas caso houvesse a demanda das
circunstancias historicas de seu tempo poderia se defender o estabelecimento de
um Califado da Necessidade ou um Califado da Tirania, conquanto que, apés estas

exigéncias fossem superadas, este Califado fosse destruido e se instaurasse o ideal

% "Quem morre sem ter prestado o juramento de lealdade (bay'a) morre a morte dos dias da
jahiliyya." - Tradugéo livre



17

(um exemplo disto seria a deposi¢ao do Califa turco pelos kemalistas em 1922, mas
posteriormente Rida conclui que apenas substituiram um Califa da Conquista por

outro).

Para se instaurar o Califado ele retoma na segunda parte diversos temas que
ja foram discutidos na elaboracgéao intelectual do autor, como a participacao civil na
administragcdo por meio da shura (tanto para eleger o Califa quanto para liderar a
umma), do Califado ser arabe e a urgéncia de preservacdo do poder temporal
muculmano. Os poderes do Califa foram cuidadosamente circunscritos para limitar a
atividade da umma as praticas do Corao e da sunna. Dado ao momento de crise dos
paises muculmanos deveria ser instaurado o Califado da Necessidade focado em
reconciliar a “superioridade espiritual” arabe e a “ascendéncia temporal” dos turcos,
levando em conta a impossibilidade de se instaurar um califado no Hijaz (neste
ponto Rida via o Xerife de Mecca como um governante autoritario e lacaio britanico)
deveria se instalar em Ankara ou Mosul (o primeiro ja era a capital Turca, enquanto o
segundo era um territorio contestado pelos turcos e por arabes e entdo Rida
pensava ser uma o6tima possibilidade de capital por incorporar o desejo de ambos
povos), mostrando uma disposi¢gao do autor em sacrificar consideragdes religiosas
em prol de uma necessidade temporal e a independéncia islamica. Ainda assim
deveria ser instaurada a sharia e a jihad deveria ser utilizada como uma maneira de

nortear e dar a identidade coletiva para o Estado.

Isto ainda estava em consondncia com sua ideia anterior de “Sociedade

Islamica”. Nas palavras de Haddad (1997):

“In all his proposals Rida was striving to create some sort of centralized
religious authority not unlike the Catholic papacy. This was evident in the
outline he developed for the organization of his caliphate: ‘Program of the
higher educational college where the caliphs and mujtahids graduate;
Council of general consultation (shura); Council of fatwas, shar’i opinions
and evaluation of publications; Council of investiture of heads of
governments, qadis and muftis; Council of general surveillance of the
government; Council of propaganda and missionary work; Council of
sermons, preaching, guidance and hisba; Council of zakat and its
distribution; Council of pilgrimage and service of the haramayn; Council of
correspondence.” (HADDAD, 1997, p.275,)

¥ "Em todas as suas propostas, Rida estava se esforgando para criar algum tipo de autoridade
religiosa centralizada, ndo muito diferente do papado catdlico. Isso ficava evidente no esbogo que ele
desenvolveu para a organizagéo de seu califado: 'Programa do colégio superior de educagéo onde os
califas e mujtahids se formam; Conselho de consulta geral (shura); Conselho de fatwas, opinides da
sharia e avaliacdo de publica¢des; Conselho da investidura de chefes de governo, qadis e muftis;
Conselho de supervisao geral do governo; Conselho de propaganda e trabalho missionario; Conselho



18

E interessante de pensar esta distribuicdo de poder em diversos conselhos
com uma constatagao realizada por Emad Shahin (1989) de que o autor admirava o
fato de no ocidente se ter diversas organizagdes civis voltadas para praticas
especificas - e, segundo Shahin, isto era algo que para Rida possibilitou a
superioridade educacional, técnica, tecnolégica e militar do Ocidente frente aos
muculmanos® - e a combinacdo com a participacdo civil na administracdo pela

shura.

Autores como Malcolm Kerr (1968) estabeleceram uma compreensao comum

sobre Rashid Rida de que sua producéo intelectual é incoerente.

“On the question of spiritual and temporal authority he is again often
incoherent. This is partly because of the ambiguity of meanings in the theory
he inherited and partly, perhaps, because of the pressure of apologetics
under which he wrote, which led him, in his zeal to prove the soundness of
his own doctrines and errors of others (Turks, Westernizing Arabs, and
Europeans) to a tendency to dash off in several directions at once. In
principle he recognizes that in traditional theory the caliphal power is
temporal while its ultimate significance is spiritual - that God possesses
sovereignty but man exercises it- and seeks at times to stress the temporal
aspects and to demolish the notion that there can be such a thing as a
‘spiritual’ Caliphate. His own proposals for a restored Caliphate, however, do
in fact suggest a spiritual institution. This is partly explained by his belief that
a more temporal office could not at the time be realized; yet in some of his
theoretical passages he implies that the nature of the authority of even the
true Caliphate is spiritual rather than temporal™® (KERR, 1968, p. 176).

Ao que pude constatar esta € uma ideia geral sobre o Rashid Rida na
historiografia e creio que deva ser evitada. Espero ter sido capaz de demonstrar que
o autor estava mais preocupado em de fato implantar o Califado para fazer frente ao
imperialismo do que necessariamente preocupado em ser um intelectual - em outras

palavras, ser um intelectual era uma consequéncia das suas atividades politicas. Ao

de sermdes, pregagdo, orientagdo e hisba; Conselho de zakat e sua distribuicdo; Conselho de
peregrinacao e servigo dos haramayn; Conselho de correspondéncia." - Tradugao livre.

3 SHAHIN, Emad. Muhammad Rashid Rida Perspectives On The West As Reflected In Al-Manar.
The Muslim World, Arlington, v. 79, n. 2, p. 113-132, 19809.

% “Na questao da autoridade espiritual e temporal, ele frequentemente é incoerente. Isso ocorre em
parte devido a ambiguidade de significados na teoria que ele herdou e, talvez, devido a pressao
apologética sob a qual ele escreveu. Essa pressao o levou, em seu zelo para provar a solidez de
suas proéprias doutrinas e os erros dos outros (turcos, arabes ocidentalizados e europeus), a uma
tendéncia de se dispersar em varias dire¢des ao mesmo tempo. Em principio, ele reconhece que, na
teoria tradicional, o poder califal é temporal, embora sua significancia ultima seja espiritual - que Deus
possui a soberania, mas 0 homem a exerce - e busca, por vezes, enfatizar os aspectos temporais e
demolir a nogdo de que pode haver algo como um Califado 'espiritual’. No entanto, suas proprias
propostas para um Califado restaurado, de fato, sugerem uma instituicdo espiritual. Isso é
parcialmente explicado pela crenca dele de que um cargo mais temporal ndo poderia ser realizado na
época; no entanto, em algumas de suas passagens tedricas, ele sugere que a natureza da autoridade
mesmo do verdadeiro Califado é mais espiritual do que temporal.” - Tradugao livre



19

observar o pensamento deste autor deve-se levar em conta os acontecimentos
politicos que marcaram sua vida, em especial este periodo conturbado da histéria
arabe entre 1868 e 1924 e as incoeréncias existentes no seu pensamento sao mais
a mudanca que as demandas histéricas de seu momento Ihe proporcionaram do que

uma incapacidade de formulag&o do autor.
5. Consideragodes Finais

Este trabalho procurou pensar a producao intelectual de Rashid Rida associada
aos momentos histéricos que ele viveu. Procurei inserir uma contextualizagdo dos
eventos historicos que ocorriam durante o seu contato com intelectuais mugulmanos
de grande renome e influéncia ao final do século XIX e demonstrar como isto da a
Rashid Rida uma aparéncia unica em sua producao intelectual, sendo possivel de
dissocia-la do que ja havia sido estabelecido por ‘Abduh e Afghani, mas, mesmo
assim, possuindo diversas caracteristicas que dao continuidade ao que estes

autores ja haviam publicados.

Alguns debates cruciais para o autor tiveram que ser deixados de fora neste
artigo, como os embates entre ele e outros seguidores de ‘Abduh que se recusaram
a entrar no Partido da Reforma no Egito apdés a morte deste, assim como as
investidas de Rashid Rida sobre a necessidade a uma modernizagao arabe,
diferenciando-a da ocidentalizacao, utilizando o exemplo das mudancgas ocorridas no
Império Japonés durante a restauragdo Meiji. De qualquer maneira é importante
entender as colaboragdes de Rashid Rida para a divulgagdo do pensamento
salafista. Soage (2008) demonstra a importancia de seu legado para Jamal Al-Banna
e Hasan Al-Banna, fundadores da Irmandade Mugulmana no Egito. A partir dele é
possivel uma mudanca na concepgao salafista que, conforme aponta Nazih Ayubi,

deixa de desejar modernizar o Isla e passam a ambicionar islamizar a modernidade.

E interessante perceber que durante o inicio de sua producéo intelectual o autor
demonstrava recusa em se utilizar de juristas medievais, algo na linha de ‘Abduh,
tendendo a duvidar da validade de todos os hadiths e das consequentes fatwas
emitidas neste periodo. J4 em O Califado ou o Supremo Imamato parte central da
argumentagdo da obra € pautada em temas estabelecidos por juristas medievais,
como Ibn Khaldum e al-Mawardi. Este € um indicativo de um processo de

literalizacdo de Rida, o qual ao final de sua vida defenderia o Wahabismo - escola



20

veementemente condenada por ‘Abduh - e saudando a figura de ‘Abd al-Wahhab
apos a conquista saudita do Hijaz como a realizagdo da renovagdo da Hégira*®. O
tratado com as minorias religiosas também foi se transmutando de uma defesa pela
convivéncia mutua no inicio de sua producéo intelectual para o estabelecimento de
um discurso anti-judeu (recheado de piadas e caricaturas anti-semitas tipicas dos
anos 1920 e 1930), estendendo um mesmo discurso sectario contra os cristdes e
xiitas, acusando-os conspirarem com os ocidentais para enfraquecer a civilizagao
muculmana permitindo a conquista pelos europeus desde as cruzadas (uma grande
mudanga considerando que vimos ele referenciar a Pérsia como o tipo governo mais
verdadeiramente islamico de seu tempo, apds a instauracdo da constituicido em
1908) e com o desmembramento da sociedade arabe sua visdo passou de ser

anti-imperialista para ser intimamente anti-europa*'.

O produto intelectual de Rashid Rida se mostra como o resultado da destruicéo
de tudo em que ele entendia como sociedade, autonomia, prestigio e identidade
pelos europeus, seja pelo colonialismo diretamente nos paises arabes, seja pelo
gatilho do processo que terminaria com o poder temporal do Isld na Terra, e a
radicalizacdo de um militante politico que viu sucessivas vezes suas ambicdes
serem traidas e impossibilitadas pelas circunstancias histéricas de seu tempo. Isto
abriu margem para interpretacdes literalistas que vemos hoje em dia a partir dos
grupos oriundos da Irmandade Mugulmana e da interpretagéo literalista do Corao e

idealizagao dos salafi.
6. Bibliografia

BAAKLINI, Abdo; KHOURY, Nabeel. MUHAMMAD ABDUH An Ideology of
Development. The Muslim World, Albany; Amman, Vol. 69, No.1, p.42-52, 1979.

BUSOOOL, Assad. Shaykh Muhammad Rashid Rida relations with Jamal al-Din
al-Afghani and Muhammad ‘Abduh. The Muslim World, San Diego, p. 272-286,
1976.

COGGIOLA, Osvaldo. Isla Historico e Islamismo Politico. Sdo Paulo: Instituto da
Cultura Arabe, 2007.

“SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, v. 98, n. 1, p. 1-23, 2008.
41 SHAHIN, Emad. Muhammad Rashid Rida Perspectives On The West As Reflected In Al-Manar. The
Muslim World, Arlington, Vol. 79, No. 2, p.113-132, abril de 1989.



21

DEMANT, Peter. O Mundo Muculmano. Sdo Paulo: Contexto, 2015.

ENAYAT, Hamid. Modern Islamic Political Thought. Londres: The Macmillan Press,
1982.

HADDAD, Mahmoud. Arab Religious Nationalism in the Colonial Era: Rereading
Rashid Rida's Ideas on the Caliphate. Journal of the American Oriental Society, v.
117, n. 2, p. 253-277 1997.

HOURANI, Albert. Uma Histéria dos Povos Arabes. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2006.

O Pensamento arabe na era liberal 1798-1939. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2005.

KEER, Malcom. Islamic Reform: The political and legal theories of Muhammad
‘Abduh and Rashid Rida. Los Angeles: University of California Press, 1966.

KUNG, Hans. Isldo: Passado, Presente e Futuro. Lisboa: Edi¢cbes 70, 2017

MATHEW, Johan. Spectres of Pan-Islam: Methodological Nationalism and British
Imperial Policy after the First World War. The Journal of Imperial and

Commonwealth History, Rutgers, p.1-27, 2017.

MENGGUC, Hilal. Ottoman Caliphate in the Egyptian Press: Examples from
Al-Ahram, Al-Mugattam and Al-Manar. History Studies International Journal of
History, Istambul, v.10, n. 9, p. 175-188, 2018.

MOHAMED, Shafizan. Media and Muslim Societies during the Time of Islamic
Revivalism. International Journal of Islamic Thought, Gombak, v. 23, p. 99-108,
2023.

RYAD, Umar. A Printed Muslim 'Lighthouse' in Cairo Al-Manar 's Early Years,
Religious Aspiration and Reception (1898-1903). Arabica, Leiden, p. 27-60, 2009.

SADEH, Roy. Between Cairo and the Volga-Urals: Al-Manar and Islamic Modernism,
1905-17. Kritika: Explorations in Russian and Eurasian History, Nova lorque, v.
21, n. 3, p. 525-553, 2020.

SAID, Edward. Cultura e Imperialismo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2011.

Orientalismo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2007.



22

SAWY, Maria Izabel. A Shari’ah Al Islamia: contextualizagdo histérica, politica e
atualidade. Dissertagcao (Doutorado em Direito) — Faculdade de Direito do

Recife, Universidade Estadual de Pernambuco. Recife, 2002.

SHAHIN, Emad. Muhammad Rashid Rida Perspectives On The West As Reflected In
Al-Manar. The Muslim World, Arlington, v. 79, n. 2, p.113-132, 1989.

SHAVIT, Uriya. Zionism as told by Rashid Rida. Journal of Israeli History. Tel Aviv,
v.34,n. 1, p. 23-44, 2014.

SOAGE, Ana. Rashid Rida Legacy. The Muslim World, Granada, v. 98, n. 1, p. 1-23,
2008.

TAUBER, Eliezer. Rashid Rida and Faysal’'s Kingdom in Syria. The Muslim World,
Ramat Gan, v. 85, n. 3, p. 235-245, 1995.

Rashid Rida As Pan-Arabist Before World War |I. The Muslim World, Ramat Gan, v.
79,n. 2, p. 102-112, 19809.

WILLIS, John. Debating the Caliphate: Islam and Nation in the Work of Rashid Rida
and Abul Kalam Azad. The International History Review, Pittsburg, v. 32, n. 4, p.
711-732, 2010.

WOOD, Simon. Christian Criticisms, Islamic Proofs: Rashid Rida's Modernist

Defense of Islam. Oxford: Oneworld, 2007.



