
1 

 

 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

 

 

 

 

 

DIANA CRISTINA DE MENEZES  

 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO E BRANQUITUDE:  

UM ESTUDO DAS SIGNIFICAÇÕES CONSTITUÍDAS NAS RELAÇÕES 

RACIAIS POR UMA PROFESSORA AUTODECLARADA BRANCA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2023 



2 

 

 

 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

 

 

 

 

 

Mestrado em Psicologia da Educação 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO E BRANQUITUDE:  

UM ESTUDO DAS SIGNIFICAÇÕES CONSTITUÍDAS NAS RELAÇÕES 

RACIAIS POR UMA PROFESSORA AUTODECLARADA BRANCA  

 

 

 

 

Dissertação apresentada à Banca 
Examinadora da Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, como exigência parcial 
para obtenção do título de MESTRE em 
Psicologia da Educação, sob a orientação da 
Prof.ª Doutora Wanda Maria Junqueira de 
Aguiar 
 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2023 



3 

 

 

 

 

FOLHA DE APROVAÇÃO 



4 

 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

O presente trabalho foi realizado com o apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 

 

Como diz a música, “Pensei mais um milhão de vezes em parar, em 

desistir de mim por não acreditar”. E hoje eu sou o meu melhor motivo para 

comemorar.  

Meu caminhar é de longa data, minha história me fez quem eu sou. 

Há tanto o que agradecer... Mas sem dúvida jamais esqueceria das 

pessoas mais importantes em minha trajetória. 

Agradeço à minha família, que é o ar que eu respiro, meus filhos Maressa 

e Júnior, meu ânimo e esperança em um mundo melhor. 

Ao meu companheiro Sóstenes, apoiador e confidente, aquele que ouviu 

todas as queixas e angústias, oferecendo o ombro amigo. 

À minha amiga Erika Rocha, começamos juntas nesta jornada e 

finalizamos juntas; obrigada por todo apoio, conforto e incentivo, hoje podemos 

dizer: Conseguimos! 

À minha amiga Carmem, obrigada por me ajudar a entender e ressignificar 

minhas dores e conflitos. Você foi muito importante para a conclusão deste 

trabalho. 

Agradeço à professora (entrevistada) dona de um coração iluminado, que 

contribuiu com a pesquisa, todo meu respeito, admiração e carinho.  

Agradeço à professora Ana Bock, que me acolheu e ajudou nesta minha 

busca, obrigada por cada palavra e apoio e incentivo, por toda doçura e respeito, 

afirmando que eu seria capaz.  

           À minha orientadora, professora Wanda Maria Junqueira de Aguiar, para 

muitos só “Ia”. Obrigada pelo acolhimento, ensinamentos e provocações que 

contribuíram com a construção do meu pensamento crítico, será sempre 

lembrada por sua frase preferida, “o lado oculto da lua” (Os sentidos e 

significados constituídos pelos sujeitos). 

Agradeço a todos os professores do programa em Psicologia da 

Educação, no qual tive o privilégio de vivenciar momentos significativos para a 

minha formação. 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Um lamento triste 
Sempre ecoou 

Desde que o índio guerreiro 
Foi pro cativeiro 

E de lá cantou 

Negro entoou 
Um canto de revolta pelos ares 

Do Quilombo dos Palmares 
Onde se refugiou 

Fora a luta dos inconfidentes 
Pela quebra das correntes 

Nada adiantou 

E de guerra em paz 

De paz em guerra 

Todo o povo dessa terra 

Quando pode cantar 

Canta de dor 

 

Canto Das Três Raça 

Clara Nunes 



8 

 

 

 

RESUMO 

 

 

MENEZES, Diana Cristina de. Educação e branquitude: um estudo das 
significações constituídas nas relações raciais por uma professora 
autodeclarada branca. 2023. Dissertação (Mestrado em Psicologia da 
Educação) - Pontifícia Universidade católica de são Paulo (PUC-SP), São Paulo. 

 

O tema branquitude causa estranhamento e incômodo. Estudos a respeito da 
branquitude permitem perceber as desvantagens sociais impostas aos negros e 
a racialização que ocorre apenas na condição negra. A branquitude é uma 
construção social, firmada na ideia de superioridade racial, que implica relações 
de poder e privilégios simbólicos e materiais. Precisamos falar de branquitude, 
uma pauta urgente nas discussões de reconhecimento dos privilégios. 
Problematizar os privilégios simbólicos construídos historicamente no país, 
mantidos e produzidos em uma lógica de desigualdade e violência. Esta 
pesquisa tem como objetivo principal analisar as significações constituídas por 
uma professora branca, atuante no segmento do Ensino Fundamental I, 
relatando sua trajetória e vivência com a temática, assim como as relações 
raciais e os impactos da branquitude no contexto escolar e as possibilidades de 
uma educação antirracista. Os resultados da entrevista mostraram que a 
professora apresentou sensibilidade e por vezes mostrou uma preocupação com 
a construção de uma escola antirracista. A análise dos dados foi por meio dos 
núcleos de significação propostos Aguiar e Ozella (2013). O critério de seleção 
para participação na pesquisa foi que os trabalhos apresentassem os temas 
branquitude e privilégios em contexto escolar, focando nas análises críticas 
referentes à branquitude e a possibilidade de construir uma educação 
antirracista. Esta pesquisa surgiu com a finalidade de refletir e discutir a 
normalidade e o padrão branco como aquilo que deve ser seguido, julgando os 
demais como diferentes e inferiores. Com base nesses questionamentos, 
buscaram-se embasamentos teóricos acerca da branquitude, a consciência dos 
privilégios/vantagens raciais, assim como é fundamental a consciência da 
importância de uma postura crítica diante da branquitude comprometida com 
uma educação antirracista. 
 
Palavras-chave: Educação. Racismo. Branquitude. Privilégios.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



9 

 

 

 

ABSTRACT 
 

Keywords: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO................................................................................................10 

 

1 RELAÇÕES RACIAIS NO BRASIL..............................................................22 

1.1 AS RELAÇÕES RACIAIS NO BRASIL: UM POUCO DE HISTÓRIA ........22 



10 

 

 

 

1.2 O RACISMO COMO ASPECTO ESTRUTURAL NO BRASIL: A 
EDUCAÇÃO......................................................................................................30 

1.3 RELAÇÕES RACIAIS LIDAS PELA PSICOLOGIA.....................................32 

1. 3.1 A BRANQUITUDE...................................................................................35 

 

2 RELAÇÕES RACIAIS E EDUCAÇÃO: A EDUCAÇÃO NA CONSTRUÇÃO 
DO ANTIRRACISMO.........................................................................................39 

2.1EDUCAÇÃO E RACISMO ...........................................................................39 

2.2 DIALOGANDO COM OUTRAS PESQUISAS: A REVISÃO DA 
LITERATURA  ...................................................................................................45 

 

3 METODOLOGIA ...........................................................................................51 

3.1 PROCEDIMENTOS DA PESQUISA...........................................................55 

3.1.1 PROCEDIMENTOS DE COLETA DE INFORMAÇÃO.............................55 

3.1.2 PROCEDIMENTOS DE ANÁLISE............................................................56 

 

4 DADOS E ANÁLISES....................................................................................58 

4.1 O MOMENTO DA ENTREVISTA E O SUJEITO DA PESQUISA ...............58 

4.2 ANÁLISE – NÚCLEOS DE SIGNIFICAÇÃO................................................58 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS..............................................................................72 

REFERÊNCIAS.................................................................................................75 

ANEXO MODELO DO TCLE............................................................................80 

APÊNDICE TRANSCRIÇÃO DA ENTREVISTA..............................................82 



11 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Sou negra! 

  

Sou uma mulher negra, filha de pai branco e mãe negra; nasci no 

Nordeste, estado de Pernambuco. Moradora de periferia, minha Educação 

Básica foi em escola pública, onde concluí meu Ensino Médio em 1995. 

Casei-me muito cedo, e só em 2008 pude voltar a estudar; cursei 

Pedagogia em uma universidade privada, e no último ano do curso prestei 

concurso na Prefeitura do meu município e fui aprovada. Sou pedagoga há dize 

anos, atuando nas séries iniciais do Ensino Fundamental I. 

As estatísticas apresentam um número reduzido de estudantes negros em 

instituições de Ensino Superior. Como mostram os estudos do anuário da 

Educação Básica (2021), o sistema escolar brasileiro reproduz diversas 

desigualdades sociais. E apontam análises de alguns recortes por região, renda 

e raça/cor. 

Os estudos apontam que jovens de 18 a 24 anos frequentam o Ensino 

superior em relação à população dessa faixa etária. 

A porcentagem é de 32,7% de brancos e 18,0% pardos e 17,0% pretos. 

Importante ressaltar que tais apontamentos mostram que a oferta do 

Ensino Superior se dá predominantemente na rede privada, o que faz crescer a 

desigualdade social. 

Arretche (2015), ao analisar a desigualdade no Brasil, traz dados para 

demonstrar como as desigualdades diminuíram no Brasil nos últimos cinquenta 

anos. 

Marcia Lima e Ian Prates (2015), no capítulo intitulado “Raça e acesso à 

educação no Brasil”, têm como objetivo contribuir para o entendimento da 

relação entre discriminação e desigualdades, estabelecendo limites entre raça e 

classe. Os autores afirmaram que pesquisas mais recentes demonstram que a 

permanência das desigualdades raciais não se constitui apenas como efeito da 

desigualdade de classe, tornando-se evidentes mesmo quando as condições de 

classe são controladas.  



12 

 

 

 

Lima e Prates (2015), no campo da Sociologia, na análise das relações e 

das desigualdades raciais, colocam como objetivo estabelecer limites entre raça 

e classe, focando no entendimento entre discriminação e desigualdade. O 

recorte utilizado pelos autores foi apresentado a partir das ideias de Hasenbalg 

e Silva (2005), que sintetizaram um modelo de análise da realidade 

socioeconômica, para caracterizar um processo acumulativo de vantagens que 

afetam de forma diferente pardos e negros. A análise considera a situação social 

das famílias e recursos disponíveis, realização educacional, ingresso no 

mercado de trabalho e apresenta os efeitos dessas etapas na composição da 

renda. Lima e Prates (2015) consideram que o escopo do capítulo não permite 

cobrir todo o ciclo indicado; fazem algumas escolhas levando em consideração 

a contribuição dos pesquisadores e destacando a fase que trata da 

internalização de recursos. Elegem três aspectos: o cenário de mudanças no 

que diz respeito ao acesso as escolas no Brasil; o acesso ao Ensino Superior e 

seus efeitos na renda e no mercado de trabalho; as diferenças de alcance 

educacional dos filhos de pais com ensino superior. 

Os autores afirmam que por quase três décadas, estudos realizados a 

respeito da desigualdade racial apontam que pretos e pardos apresentam um 

perfil socioeconômico similar, o que levou várias estatísticas a somarem esses 

dois grupos e classificar como “não brancos” ou negros. Tal classificação não 

atua como sinônimo de identidade racial no Brasil, considerando atualização de 

categorias de classificação racial utilizadas pelas políticas; mas os autores 

justificam seu uso como categoria descritiva, que agrega os grupos pretos e 

pardos após demonstrarem a similaridade entre os dois grupos 

Foram selecionados para o estudo os Censos de 1980,1999, 2000 e 2010. 

As informações foram apresentadas em três conjuntos, como indicado 

pela escolha dos aspectos a serem destacados: o primeiro enfoca a população 

brasileira, com destaque para características educacionais, com faixa de 

escolarização de jovens entre 15 e 17 anos e 18 e 24 anos. O segundo conjunto 

considera apenas os indivíduos que têm nível superior completo. E o terceiro 

conjunto traz informações das realizações educacionais dos filhos, cujos pais 

concluíram o Ensino Superior. 



13 

 

 

 

O cenário educacional brasileiro deve ser compreendido considerando as 

melhorias do sistema de ensino, as alterações nas características demográficas 

da população e os efeitos das mudanças socioeconômicas. 

O estudo apresenta alguns gráficos mostrando as mudanças nas taxas de 

escolarização nos diferentes níveis de ensino. Os gráficos revelam uma 

tendência à universalização para todos os grupos de cor, indicando que, em 

1980, os grupos pretos e pardos tinham desempenho similares entre si, e 

apresentavam participação inferior comparando-se ao grupo branco. Mas 

mesmo havendo tendência à universalização, os dados da pesquisa evidenciam 

a desigualdade. 

No gráfico 1, as taxas de escolarização líquida (7 a 14 anos) do Ensino 

Fundamental demonstram que a única faixa etária cuja frequência é de 

praticamente 98% corresponde ao período dos 7 aos 14 anos do Ensino 

Fundamental. No que se refere ao acesso às escolas, os autores apontam que, 

nas primeiras séries do Ensino Fundamental, na faixa etária de 7 a 10 anos, a 

frequência é praticamente universal, independente de renda e cor/raça. Porém, 

tratando-se da faixa entre 11 e 14 anos, a situação muda, apresentando uma 

variação mais acentuada em relação à renda, cor/raça. 

 

 

No gráfico 2, intitulado Taxas de escolarização líquida (15 a 17 anos) do 

Ensino Médio, segundo cor/raça – Brasil, 1980-2010 (em%), as transformações 

das últimas décadas não alteraram o cenário da desigualdade; entre 1980 e 1990 

há poucas mudanças nas taxas de escolarização; e em 1990 houve o momento 

de expansão, que evidencia a significativa vantagem dos brancos em relação 

aos pretos/ pardos (23,8%, 6,4% e 8,7%). 



14 

 

 

 

 

 

Lima e Prates afirmam que só em 2010 é que as desigualdades raciais 

caem, 49,3% e 53,7% dos jovens entre 15 e 17 anos frequentam o Ensino Médio, 

comparados a 68,1% dos jovens brancos ente 15 e 17 anos. Afirmam que é 

inegável o avanço na educação no país, bem como a redução da desigualdade 

racial tanto no Ensino Fundamental quanto no Ensino Médio, responsável pelo 

aumento de demanda no Ensino Superior. 

Ainda no tocante ao Ensino Superior é possível entender pelo gráfico 3 

(numeração dos autores) que a taxa de escolarização líquida (18 a 24 anos) do 

Ensino Superior, segundo cor/raça – Brasil, 1980-2010, é mais baixa, e as 

desigualdades raciais se tornam mais expressivas. Os dados, portanto, mostram 

que apesar da ampliação das taxas de escolarização ainda há distância entre os 

diferentes grupos de cor/raça. 

 

 



15 

 

 

 

Lima e Prates (2015) concluem que a “condição racial é um atributo 

importante no entendimento das desigualdades sociais em geral.” (p.187). 

Em relação às desigualdades raciais, afirmam em suas conclusões: 

 

(...) os dados têm sido inequívocos e mostram como o processo 
cumulativo de desvantagens socioeconômicas não só colocou a 
população negra na base da pirâmide social, como também 
revelou forte capacidade de reprodução, fazendo que diversas 
gerações desse grupo tenham maiores dificuldades de 
mobilidade social. (p.188). 

 
O trabalho de Lima e Prates nos ajudou a obter informações a respeito do 

processo de mudança no âmbito da educação do país, mudanças na 

organização social que, conforme os dados apresentados, diminuíram as 

desigualdades. Entretanto, é preciso considerar que os estudos desses autores 

apresentaram dados de 1980 a 2010. Nos últimos quatro anos, durante o 

Governo Bolsonaro, indicadores apontam um crescimento da desigualdade 

social relacionado ao fato de que não houve priorização de pautas sociais, o que 

produziu retrocesso na educação, economia e meio ambiente.  

Segundo a UBES, União Brasileira dos Estudantes Secundaristas, o 

governo Bolsonaro foi um retrocesso para a Educação. Segundo dados 

apresentados, o governo Bolsonaro confiscou mais de R$ 3 bilhões da educação 

na véspera da eleição, e os cortes foram durante todo o governo. Em 2019, início 

do mandato, R$ 5,83 bilhões foram cortados da educação; de 2020 a 2021 os 

cortes chegaram a 85%, e em 2022 foi anunciado o corte de mais de R$ 3 

bilhões, valor para ser usado no orçamento secreto. 

A condição social dos negros (pretos e pardos) desenhada por estudos 

como o de Lima e Prates (2015) deve ser entendida como uma realidade que se 

transforma, com avanços e retrocessos, caminhando na direção da 

democratização. Mas é necessário que busquemos a compreensão histórica 

dessa realidade, o que permite entender os dados e as contradições que se 

apresentam, assim como os aspectos do processo, ou seja, desse caminhar em 

direção à democratização, pois ele carrega, sem dúvida, os elementos do avanço 

e os elementos da história e da realidade que se quer superar. Uma realidade 

de resquícios da escravidão no país, que ainda exclui os negros de 

possibilidades reais de ascensão social 



16 

 

 

 

A questão do racismo sempre me incomodou. Sofri racismo e presenciei 

várias manifestações, porém, nem sempre, compreendi o silêncio e a 

naturalização das desigualdades como aspectos que impediam minha 

percepção crítica.  

Não partimos dos mesmos lugares, e isso é fato; a ideia da democracia 

racial é uma falácia, pois não há condições iguais para negros e brancos; 

acreditar que já conquistamos a democracia racial é afirmar que não há ou houve 

racismo no país. Muitos estudiosos afirmam que o silêncio e a resistência em 

discutir o racismo só fortalecem o ciclo de opressão. Debater é compreender, 

nas entrelinhas, porque o negro não ocupa os mesmos espaços do que os 

brancos nas instituições da sociedade. 

Segundo Almeida (2019), há um domínio branco em instituições públicas 

como judiciário, legislativo, reitorias de universidade, diretorias de empresas, 

dentre outras. Há regras e padrões estabelecidos em nossa sociedade que 

dificultam e impedem a integração e a ascensão dos negros. Almeida (2019) 

aponta a necessidade de espaços que discutam a desigualdade racial, 

colocando em questão a naturalização do processo dominador do grupo branco.  

 Em 2009, quando ingressei no curso de Pedagogia, eu trabalhava e 

conseguia pagar as mensalidades; no entanto, entendo que são poucos os que 

alcançam essa possibilidade, principalmente quando precisam com seu trabalho 

sustentar sua família. 

No curso de Pedagogia, as discussões e leituras permitiram que eu 

entendesse a existência da possibilidade de acesso a uma educação de 

qualidade, e a um conhecimento que instigou minha curiosidade em outras 

áreas. Aprovada em concurso público, comecei a atuar no Ensino Fundamental 

I. Hoje me recordo de muitos episódios de racismo dentro da escola que me 

incomodaram, mas negligenciei, pois não sabia ao certo o que dizer. Não tinha 

o entendimento necessário para identificar as diversas formas de expressão 

racista, pois faltava a formação adequada para mudar minhas práticas 

pedagógicas. Era desconfortável, incômodo e, por vezes, eu até repreendia as 

ações de racismo, como gracejos e piadinhas entre alunos, porém, não produzia 

uma transformação social. 



17 

 

 

 

Em 2014, iniciei a graduação em Psicologia, pois era um conhecimento 

que sempre desejei adquirir. Nova mudança em minha vida, mas que foi 

gradativa, ao longo dos cinco anos de formação. 

No curso de Psicologia conheci a disciplina Psicologia social, que 

possibilitou um amadurecimento nas questões das práticas pedagógicas e 

sociais. 

Não foi uma mudança rápida e tranquila para desconstruir ideias 

cristalizadas, pois uma formação atrelada a esse bloqueio de reflexão indicava 

dificuldades e eu sentia como desafiador.  

Aos poucos, ocorreram mudanças e comecei a ter uma militância em 

movimentos sociais; busquei leituras da Psicologia social, e aprendi que 

nenhuma ação humana se dá somente no âmbito do indivíduo, pois a ação 

expressa e se constitui no grupo e nas relações sociais.  

Eu, enquanto professora, e consciente de meu pertencimento racial, 

percebo as determinações históricas que nos tornam reprodutores do racismo e 

vítimas dele. 

A primeira mudança significativa em minha vida, sendo uma mulher negra, 

foi refletir a respeito da minha identidade racial e a relação com minha identidade 

profissional. A consciência de pertencimento a uma determinada classe social 

indicou-me a responsabilidade de transformação da minha prática profissional. 

Sou negra, e essa descoberta veio na fase adulta. Tenho uma família 

branca, por parte de pai, mas nunca me senti pertencente àquele grupo de 

pessoas brancas. Não tinha cabelos lisos, nem pele branca. Era chamada de 

parda entre os meus familiares. Do lado materno, não era negra retinta, não 

pertencia àquele grupo, pois era a criança de cabelos cacheados e nariz 

pequeno. 

A questão me acompanhava e me incomodava. Em uma das aulas na 

graduação de Psicologia, entre seminários e debates, um professor da disciplina 

Psicologia social levantou a intrigante pergunta: Quem entre nós aqui, nessa 

sala, é negro? Para uma sala quase que inteira branca, surgiu meu 

questionamento: O que eu sou? Olhei em volta e todos eram brancos, classe 

média, privilegiados. Eu era a negra que contrariava as estatísticas da realidade 

do negro na formação superior do Brasil. O professor perguntou: Por que será 

que nessa sala a maioria é branca? Onde estão os negros? Foi estabelecido um 



18 

 

 

 

espaço de debate acerca do racismo estrutural naquele ambiente acadêmico, e 

a discussão entrou em políticas públicas, processo histórico, naturalização dos 

fatos sociais, dominação, antirracismo e branquitude. 

Aquele momento foi o divisor de águas: me vi em frente ao espelho. 

Compreendi que o racismo estrutural impedia a integração de muitos negros, 

como eu, a ocuparem seus espaços. A supremacia branca representada nos 

espaços de poder e prestígio mantém a condição de desigualdade social no país.  

Psicologia é uma graduação cara, e só estava ali com o apoio das políticas 

de acesso ao Ensino Superior, pois quem se beneficia desses programas são 

pobres, negros, índios, ou seja, os que estão à margem da sociedade. 

Muitos estudos apontam para uma diferença latente entre jovens negros 

e brancos no ambiente da universidade; e me perguntei: quais as condições 

objetivas de o jovem negro chegar a uma universidade? 

Na sala de totalidade branca, eu era a única negra que ocupava um lugar 

para receber um conhecimento destinado a poucos, e minha presença ali só foi 

possível pelas políticas públicas no campo da educação, de ampliação do 

acesso e de redução da desigualdade social. 

Meu interesse pelo tema do racismo foi se ampliando e diversificando, e 

surgiu meu interesse pelo tema da branquitude. Passo a querer entender o 

racismo e a branquitude como construções sociais. Estudar a branquitude é 

compreender como é ser branco em um mundo criado e estabelecido para os 

brancos; o fenômeno da branquitude está intrínseco à condição de poder, sendo 

uma categoria que dá significado às relações sociais de poder. 

Branquitude é uma categoria criada no âmbito dos estudos acerca do 

racismo, e compreender essa construção social é dialogar e problematizar os 

privilégios simbólicos construídos historicamente na sociedade. 

Já pautada em algumas leituras, busquei modificar minhas práticas 

pedagógicas, repensei o que era possível desenvolver dentro da escola para que 

fossem possibilitados momentos de reflexão do racismo. 

Um processo ainda em construção, um passo de cada vez, desconstruir 

o que se consolidou em nós, em nossa subjetividade, é um processo árduo; 

combater a ideologia da inferioridade negra é combater o racismo, e estes são 

combates bastante difíceis, porque se deparam com a branquitude como valor. 



19 

 

 

 

A mudança no âmbito individual e a transformação social não devem 

ocorrer só na indignação e afirmação de não ser racista; a transformação social 

deve ocorrer nas práticas diárias antirracistas, e a educação é parte fundamental 

e essencial nesse enfrentamento. 

 Diante do que foi mencionado até o momento, encaminhado pelas 

experiências vividas e posicionamento crítico de minha identidade enquanto 

mulher negra, coloco-me em lugar de descoberta e compreensão da branquitude 

dentro do contexto escolar, buscando contribuir, socialmente, para uma 

educação antirracista. 

Há neste trabalho a intenção de discutir a normalidade branca como 

padrão que deve ser seguido, classificando os demais como diferentes e 

apontando tudo o que não é branco como inferior. 

O objetivo geral do estudo é analisar as significações constituídas por uma 

professora branca, do Ensino Fundamental I, acerca das relações raciais e os 

impactos da branquitude no contexto escolar, assim como as possibilidades de 

uma educação antirracista. 

Assim, busca-se refletir e contribuir para o debate do racismo na escola e 

buscar aspectos que possam indicar sua superação. Problematizar os privilégios 

simbólicos construídos historicamente no país, mantidos e produzidos em uma 

lógica de desigualdade e violência. Consideramos que a escola tem papel 

fundamental na desconstrução do racismo, explorando ideias corriqueiras, 

criadas e defendidas por muitos, de que o negro não tem potencial e aptidão 

para ocupar determinados espaços. 

A presença da categoria da branquitude se deu pelo fato de que 

pesquisadores têm afirmado a necessidade de se ampliar os estudos a respeito 

do racismo, olhando-o por outro ângulo, ou seja, analisar o papel da identidade 

racial branca como um ponto ativo e atuante nas relações raciais em sociedades 

marcadas pelo colonialismo europeu, na manutenção do racismo. Estudos 

referentes à branquitude permitem perceber as desvantagens sociais impostas 

aos negros e à racialização que se dá apenas na condição negra, apontando os 

brancos a partir de um olhar que o naturaliza sem racializá-lo, pois ele é o padrão 

idealizado a ser buscado. Precisamos falar de branquitude, um diálogo urgente 

para reconhecimentos dos privilégios. Ao nascer branco, o sujeito já faz parte de 



20 

 

 

 

uma estrutura de vantagens construídas historicamente que o protege em 

situações de preconceitos, violência policial e julgamentos. 

Muito resumidamente, podemos afirmar que branquitude é um lugar social 

em que os indivíduos que o ocupam têm acesso a recursos materiais e 

simbólicos determinados historicamente, e que se constituem como privilégios, 

sobretudo em uma sociedade desigual. No entanto, esses privilégios não são 

assim reconhecidos, pois estão naturalizados, na medida em que não estão 

analisados no processo histórico que os constituiu.  

Segundo Schucman (2020), branquitude é entendida como uma posição 

em que os sujeitos que a ocupam foram sistematicamente privilegiados no que 

diz respeito ao acesso a recursos materiais e simbólicos, gerados, inicialmente, 

pelo colonialismo e pelo imperialismo, e que se mantêm e são preservados na 

contemporaneidade 

Logo, seguindo a definição da autora, ser branco não é uma questão 

estabelecida geneticamente, mas sobretudo um lugar ocupado por sujeitos 

brancos, influenciados pelo contexto histórico e político determinantes. 

Como um campo de conhecimento complexo e amplo, a branquitude foca 

o papel do opressor, apresentando o branco como sujeito alheio às críticas, com 

vantagens e privilégios naturalizados, que ocupam e resistem ao debate que 

poderia levar à sua superação. A branquitude normaliza a realidade de que os 

negros devem exercer trabalhos precários, segregando e baseando-se em 

regras sociais prejudiciais aos negros. 

 O tema branquitude causa estranhamento e incômodo. Segundo as 

pesquisadoras Iray Carone e Maria Aparecida Silva Bento (2018), a branquitude 

foi inventada e mantida pela elite brasileira, embora seja apontada, por essa 

mesma elite, como um problema do negro brasileiro. É fato que estar no lugar 

de analisado e investigado causa indisposição, afinal o branco não está 

habituado a ser analisado; aprendemos que só o negro tem raça, e qualquer 

intenção de refletir a respeito da condição do branco e o lugar que ele assume 

na sociedade encontra resistências. 

A sociedade europeia foi moldada e estruturada por brancos; o branco 

sempre foi a referência na arte e na história. Acostumamos e naturalizamos os 

brancos como superiores, econômica e socialmente. 



21 

 

 

 

Branquitude vem como consequência da lógica da escravidão, da 

segregação racial, do racismo; é um pensamento construído historicamente que 

coloca o branco no topo da hierarquia social e os demais abaixo. 

Outros fatores relacionados à branquitude são os privilégios 
materiais que os brancos têm em relação aos não brancos. Isso 
significa que ser branco produz cotidianamente situações de 
vantagem em relação aos não brancos. Diferentes pesquisas 
demonstram que há para os brancos mais facilidades no acesso 
à habitação, à hipoteca, à educação, à oportunidade de emprego 
e a transferência de riqueza herdada entre as gerações. 
(SCHUCMAN, 2020, p.63) 

 
Não há outro caminho para a quebra do racismo se não pelo 

reconhecimento da branquitude como condição de conforto entre o grupo 

branco, com prejuízos e impacto na construção da condição negra. É preciso 

que se dê prioridade à temática de que essas identidades raciais são aprendidas 

e resultado de uma prática social dominante. 

Buscando entender o fenômeno branquitude, buscamos as contribuições 

do sociólogo e pesquisador Lourenço Cardoso (2017), em Branquitude e estudos 

sobre a identidade branca no Brasil, da psicóloga Lia Vainer Schucman (2020), 

Entre o encardido, o branco e o branquíssimo, e de outras autoras, pioneiras no 

debate no campo da Psicologia, como Iray Carone e Maria Aparecida Silva Bento 

(2018), na obra Psicologia social do racismo.  

Esses autores trazem a definição do conceito de branquitude e investigam 

a identidade do indivíduo branco na sociedade, apresentando a branquitude 

como uma ideologia pautada nas perspectivas históricas, econômicas, políticas 

e outras, apontando o branco como dono dos privilégios raciais simbólicos e 

materiais estabelecidos na estrutura racista brasileira. 

Estudos da branquitude mostram que descendentes de europeus são os 

que mais ocupam esses lugares, construto ideológicos de poder que nasceu na 

colonização. 

Pensando nas significações constituídas nas relações raciais que serão 

analisadas nesta pesquisa, buscamos leituras de Eliane Cavalleiro (2006) e 

Caroline F. Jango (2017), e adotamos como referência as obras Orientações e 

ações para a educação das relações Ético- Raciais e Aqui tem racismo: um 

estudo das representações sociais e das identidades das crianças negras na 

escola, respectivamente. As autoras apresentam estudos acerca do racismo na 



22 

 

 

 

educação, apontando-o como fenômeno que ocorre dentro das escolas, e 

abordam o papel da instituição na produção e reprodução dele. 

 Como aporte teórico, também buscamos Silvio Almeida (2019), na obra 

Racismo Estrutural, na qual o autor aponta três concepções de racismo: 

individualista, institucional e estrutural, que utilizaremos como referência. 

Esse autor aponta que as instituições atuam de maneira conflituosa diante 

do racismo, reproduzindo o racismo; afirma que quando não combatidas, as 

práticas do racismo são naturalizadas e taxadas como corriqueiras, banalizando 

toda violência e conflito. 

Robin Diangelo (2018), em sua obra Não basta não ser racista, sejamos 

antirracistas, afirma que é preciso romper com esse padrão e tornar-se 

antirracista. Embora muitos afirmem não serem racistas, essa negação fortalece 

vantagens, conforto e privilégios do indivíduo branco. 

A estrutura da dissertação está composta por quatro capítulos.  

No capítulo 1, apresentamos uma reflexão a respeito das relações raciais 

no Brasil, as contribuições teóricas que nos permitem apresentar o fenômeno 

estudado em seus recortes históricos e estruturais, no intuito de compreender 

como as relações raciais foram construídas em nosso país. As contribuições da 

Psicologia e a categoria da branquitude também serão destacadas nesse 

capítulo.  

No capítulo 2 será enfatizado o debate teórico acerca das relações raciais 

no campo da educação escolar, e o papel da educação na construção do 

antirracismo, por meio de aspectos que compõem o compromisso da educação 

na desconstrução de uma cultura escolar racista. A revisão de literatura está 

apresentada nesse capítulo. 

No capítulo 3 trazemos a metodologia do trabalho: os procedimentos de 

coleta de informação e de análise. 

No capítulo 4 apresentamos descrição do momento da entrevista, dados 

da professora entrevistada e análise. A seguir, elencamos as Considerações 

Finais. 

No Anexo, após as Referências, trazemos o modelo do TCLE, e no 

Apêndice, a entrevista em sua íntegra.  

 



23 

 

 

 

1 RELAÇÕES RACIAIS NO BRASIL 

 

1.1 AS RELAÇÕES RACIAIS NO BRASIL: UM POUCO DE HISTÓRIA 

 

A questão racial no país começa com a ocupação do Brasil pelos 

portugueses e o desenvolvimento do processo de colonização, que explorou a 

mão de obra indígena aqui encontrada. E é fundamental conhecer essa 

associação histórica para compreender como se deram as relações raciais no 

país. 

O Brasil nasceu simultaneamente com o racismo, construído com o 

sangue e sofrimento dos milhares de escravizados. O colonialismo trouxe uma 

mancha na história jamais superado. A história da colonização é antes de tudo 

a definição de um despovoamento dos povos nativos, a partir do século IX, e 

com as expansões marítimas, a África se tornou exportadora de vidas humanas 

para o trabalho escravizado. 

Embora haja várias obras e relatos de um passado histórico do período 

de escravização no Brasil, nada poderá de fato expressar as aflições dos milhões 

de cativos capturados na África, violentados e forçados a trabalhar como 

escravos nas diversas partes do mundo. 

O país carrega a vergonhosa marca de ser o último a abolir a escravidão; 

o Brasil fez dessa violência aos povos negros um dos sistemas mais lucrativos 

de sua história. Além dos aspectos econômicos, de interesse dos colonizadores, 

a escravidão teve impactos importantes na cultura e na identidade dos povos 

negros que aqui chegavam para trabalhar.  

Segundo Munanga (2017): 

O racismo brasileiro desmobiliza as vítimas, diminuindo sua 
coesão, ao dividi-las entre negros e pardos. Cria a ambiguidade 
dos mestiços, dificultando o processo da formação de sua 
identidade quando, ainda não politizados e conscientizados, 
muitos deixam de assumir sua negritude e preferem o ideal do 
branqueamento que, segundo creem, ofereceria vantagens 
reservadas à branquitude. (KON 2017, apud MUNANGA, 2017, 
p.41). 

 
Munanga (apud JANGO 2017, p.15) afirma que sem o período do 

escravismo e colonização dos africanos, o negro e sua realidade nem teriam 

nascido, ou seja, nem seriam apontados pelos estudiosos. Essa força de 



24 

 

 

 

trabalho foi tratada como qualquer outro instrumento utilizado na produção da 

riqueza. A identidade e as aptidões desse segmento social foram desfiguradas 

e relacionadas, pelos colonizadores, a qualidades negativas. 

O racismo tem essa base e se desenvolve em um contexto social que, 

além de colonizado, era marcado pelo patrimonialismo, pela valorização 

excessiva do “ser branco”, permitindo que os representantes da Coroa 

Portuguesa se distinguissem da população que vivia e trabalhava na Colônia. 

Esse processo histórico nos levará, como país, ao racismo, em suas diversas 

formas e manifestações.  

Jango (2017) relata que na missão de colonizar e “tirar o negro da 

condição de selvagem”, os europeus tiraram cultura, costumes e religiões, 

cumprindo a missão “civilizadora do ocidente” de elevar o negro africano à 

“condição dos outros homens.” (JANGO, 2017, p. 16). 

A igreja, amparada pela justificativa de um ato piedoso, fundamentada nos 

interesses religiosos, morais, políticos, reduziu o negro à condição de escravo. 

Dada recusa dos negros em se converterem ao cristianismo, a 
igreja apoia a escravização argumentando no sentido de que na 
doutrina cristã o homem não deve temer ao escravismo do 
homem pelo homem, e sim sua submissão às forças do mal.  
(JANGO, 2017, apud MUNANGA, 1988, p.16) 

 
A colonização trouxe, além do extermínio dos povos nativos e a  

exploração das riquezas, a construção de um país com sangue e sofrimento  de 

escravos e nativos escravizados. O Brasil foi o país que mais importou africanos 

para trabalho escravo, uma vez que o tráfico de escravos era rentável 

economicamente, e nenhuma atividade econômica poderia ser tão rentável 

quanto o tráfico de escravos.  

Caracterizado por uma mão de obra valiosa, muitos eram vendidos a 

pessoas com poder aquisitivo. Por esse fato, os africanos eram vistos, pelos 

colonizadores, como uma boa opção para exploração de trabalho; vários navios 

negreiros cruzavam os oceanos, espalhando a população africana nos 

continentes; com isso, a imagem do negro foi constituída a partir dessa prática 

de dominação, atribuindo ao negro condição de mercadoria. 

Gomes (2019) discorre em sua obra um fato curioso, que demonstra o 

tamanho da tragédia da escravidão, de modo a mudar o comportamento dos 



25 

 

 

 

tubarões que acompanhavam as rotas dos navios negreiros, esperando algum 

cadáver jogado ao mar. 

Alexander Falconbridge, médico britânico que participou de 
quatro viagens negreiras entre 1780 e 1787, testemunhou 
diversas cenas como essa enquanto observava o embarque de 
cativos na costa de Bonny (atual Nigéria). Segundo ele, os 
tubarões cercavam os navios “em número inacreditável, 
devorando rapidamente os negros que eram arremessados da 
amurada.” (GOMES, 2019, p.49). 

 
Segundo Gomes, por mais de três séculos o Atlântico foi um grande 

cemitério de escravos; era durante as travessias que os números da mortalidade 

ficavam mais evidentes, transportados como mercadorias. A baixa na tripulação 

era registrada nos livros dos mortos, ao lado de diversos itens que preenchiam 

as colunas dos livros de contabilidade, como créditos e débitos dos relatórios de 

financeiros. 

Na tese apresentada por Barbosa (2003), o Brasil colonial assumia a 

estratégia de navio negreiro em busca de lucros com a venda dos escravos, 

transportando-os de forma desumana; eram 300 a 500 vidas escravizadas 

amontoadas para atender à demanda.  

O tráfico - acionado por "tumbeiros" que transportavam de 300 a 
500 "rolegos vivos" em média -tornava-se um fim em si mesmo. 
Fazia-se uso de vários artifícios para valorizar o capital a ser 
vendido do outro lado do oceano. Ensardinhavam-se os 
escravos, convindo os meninos e adolescentes, "moleques e 
negrotas que, economizando espaço a bordo, não tardassem 
em terra, a desabrochar em pretalhões e pretalhonas completos, 
capazes de se venderem pelos melhores preços." (BARBOSA, 
2003, p.23). 

 
Os escravos não eram vistos como humanos, mas “objetos” negados de 

qualquer humanidade. Barbosa (2003) avalia que, de forma equivocada, os 

colonizadores acreditavam que todos os africanos possuíam a mesma cultura, 

com idioma e hábitos unificados como nação inferior; a pluralidade dos 

escravizados ficou invisibilizada e apenas um traço era determinante, “o corpo 

negro”. Houve um nivelamento da cultura, despersonalizando o povo negro e 

identificando-o a partir de uma única etnia ignorando e apagando a história das 

várias etnias africanas. 

 



26 

 

 

 

A naturalização da escravização e descompromisso da sociedade em 

reconhecer essa mancha na história da construção do Brasil negou a 

responsabilidade histórica pela escravização dos povos africanos. 

A sociedade não quer discutir o escravismo, pois os colonizadores saíram 

desse processo da colonização com uma herança positiva, e essa anulação 

permite a ausência de reparos e prestação de contas. 

Nunes (2006) aponta que as tentativas de apagar essa mancha na história 

do país ocasionalmente vinha do próprio governo, como o Ministro do Estado 

dos Negócios da Fazenda e Presidente do Tribunal do Tesouro Nacional, Ruy 

Barbosa, que queimou documentos oficiais do período escravista, com a 

justificativa de apagar da história do Brasil um período vergonhoso. 

No mesmo ano, o Hino à República diz: “Nós nem cremos que 
escravos outrora/tenha havido em tão nobre país” O Estado 
apropria-se da História, controla e manipula o entendimento do 
processo histórico, confunde a noção de temporalidade e 
impinge o esquecimento. Garante, assim, a continuidade do 
mesmo sistema sob nova e atual roupagem: sem escravos e, 
logo depois, sem rei. (NUNES, 2006, p.91 apud COSTA, 1996, 
p.48).   
 

 
Poder e espaço não são dados, mas conquistados. Os movimentos 

abolicionistas tiveram papel fundamental na história do Brasil e na abolição. 

Importante lembrar que a lei Áurea ocorreu com forte pressão de outras leis 

abolicionistas existentes da época, como Lei Eusébio Queiros, de 1850, que 

proibia o tráfico de escravos para o Brasil. A Lei do Sexagenário, de 1885, que 

determinava que os escravos com sessenta anos ou mais fossem libertos, 

promovendo a abolição. A Lei do Ventre Livre, de 1871, tratava da liberdade aos 

filhos de escravos desde o nascimento; todas essas leis antecederam a Lei 

Áurea. Esse conjunto de Leis (e outras mais) demonstram o processo de 

libertação que o Brasil viveu durante o século XIX, até 1888, quando foi 

promulgada a Lei Áurea.  Foram Leis fundamentais para a luta abolicionista, 

porém, pouco respeitadas. 

Esses movimentos pressionavam o Império para a abolição, e o cenário 

econômico mundial tornou-se decisivo para a assinatura da Lei Áurea, pela 

princesa Isabel.   



27 

 

 

 

A sonhada liberdade nunca veio de fato, pois após a abolição a condição 

dos escravos se tornou pior; o país escravizou e descartou a população negra, 

sem nenhuma condição de sobrevivência. Não se pensou em nenhuma política 

pública de inserção desses escravos na sociedade, e muitos foram viver nas 

ruas, em manicômios e favelas. 

No trabalho intitulado O destino dos negros após a Abolição, de Gilberto 

Maringoni (2011), apresenta um cenário de tragédia, descaso, injustiças e dor, 

ligado diretamente à maneira como foi realizada a libertação da população negra. 

Segundo Maringoni (2011), várias foram as questões que decidiram a 

abolição no país, mas a ideia-mestra foi o avanço do capitalismo no país. A 

degradação do sistema escravocrata se instaurou no Brasil, os senhores foram 

isentos de responsabilidades pela segurança dos recém-libertos, assim como as 

instituições. O autor (2011) afirma que, após a Lei Áurea, os negros foram buscar 

moradias em regiões precárias e afastadas dos centros das cidades, porém, uma 

grande reforma no Rio de Janeiro, em 1904, expulsou a população negra para 

os morros. O autor afirma que houve uma abolição de caráter ilegal e 

extremamente cruel, a partir da liberação das forças escravizadas, os ex-cativos 

se constituíram em um imenso exército industrial de reserva, descartável. 

A liberdade concedida pelos senhores aos escravos foi uma ilusão; nos 

dias seguintes à abolição da escravatura, a população negra transformou-se em 

mão de obra livre, mas sem direitos ou humanidade. 

Abolição inacabada, marcada pela desigualdade racial, e não cumpriu a 

prática de inserção igualitária da população negra. O Estado não ofertou 

nenhuma política pública de inserção aos escravos. Quando cativos, essas 

pessoas tinham o mínimo de sobrevivência possível, responsabilidade de seus 

senhores. Com a abolição, a Igreja e o Estado ficaram isentos dessa 

obrigatoriedade e os escravos foram abandonados, a condição de vida que era 

desumana se tornou ainda mais excludente. Não houve amparo no processo de 

transição de trabalho escravo para trabalho livre, sem ter noção de cuidar de si 

mesmo, o negro vagou pelas ruas. 

Um dado importante apresentando por Souza; Rabelo; Souza (2021) 

mostra como a população de ex-escravizados foi levada a uma condição de 

exclusão social; por outro lado, os imigrantes europeus foram acolhidos, 



28 

 

 

 

recebendo insumos e trabalho, o que detecta a real intenção por trás desse 

apadrinhamento dos grupos: miscigenar o país até a raça negra desaparecer. 

 

Decorrido o período de escravização enquanto sistema 
econômico predominante e libertação da população negra no 
Brasil, os ex-escravizados foram relegados a uma condição de 
orfandade social, ao passo que foram incentivadas imigrações 
de europeus brancos, em sua maioria parte italianos e 
alemães, que receberam insumos para o trabalho e 
permanência no Brasil. (SOUZA; RABELO; TAVARES, 2021, 
p.353). 

 
Ainda seguindo a ideia de miscigenação, Costa e Schucman (2022) 

argumentam a respeito da questão da identidade nacional brasileira; as autoras 

afirmam que havia, por parte de intelectuais brasileiros, a necessidade de discutir 

a questão do negro recém-liberto. O que seria feito da população negra e como 

tornar a diversidade da população em um só povo e uma nação não negra? 

As autoras chamam a atenção em seu trabalho para a ideia do racismo 

científico, teoria a respeito das raças, que tinha como fundamento o Darwinismo 

Social e a teoria do Evolucionismo Social. Ambas determinavam etapas do 

desenvolvimento humano, proclamando a ideologia de superioridade da raça 

branca, classificando-a como raça civilizada ao progresso. 

Era evidente, portanto, que no Brasil, esse olhar colocava um 
entrave para a possibilidade de desenvolvimento do país, já que 
a nação era formada por uma parcela grande de pretos e 
mestiços. Para solucionar este dilema, outros representantes do 
racismo científico (como Silvio Romero, Oliveira Viana e 
Euclides da Cunha) trabalhavam para ver a miscigenação como 
um valor positivo para o progresso. (COSTA; SCHUCMAN, 
2022, p.470). 
 

O país procurava uma forma de legitimar a miscigenação, colocando o 

fato como positivo ao progresso. Para isso, o país apoiava-se nas 

argumentações de desenvolvimento da sociedade, determinando o negro como 

rebelde ao progresso, portanto, era necessária a purificação racial por meio da 

miscigenação. É a partir desse discurso que surgiu a ideia de branqueamento, 

diminuindo a população negra.  

 Freyre (2006) apresenta importantes considerações acerca da 

miscigenação. Para ele, a miscigenação favoreceu os europeus e possibilitou 

uma adaptação ao ambiente tropical, fornecendo mão de obra, satisfação sexual 

e a composição de uma cultura singular.  



29 

 

 

 

Sem a intenção de aprofundar a questão da miscigenação, é preciso 

enfatizar que a miscigenação, tão louvada por alguns, nada mais é do que uma 

violência aos corpos negros, uma vez que trouxe estupros contra mulheres 

negras, naturalizando e romantizando esses abusos como miscigenação. 

Com a abolição, uma realidade angustiante para os negros recém-libertos 

foi apresentada, levando milhares à marginalidade, como único meio de 

sobrevivência. 

Nem de longe foram discutidas políticas públicas para a integração desse 

grupo; alguns discutem que os senhores não confrontaram a abolição porque, 

do ponto de vista econômico, era lucrativo; os senhores não tinham mais gastos 

com os escravos, não havia a obrigatoriedade de atender às necessidades deles. 

Ao contrário do que se prega, o heroísmo da Princesa Isabel e a Lei Áurea 

como um ato de humanidade, Barros (2021), ao citar Priore (2013), sinaliza tal 

feito como interesse político. O autor descreve a Princesa Isabel como 

desinteressada pelas questões políticas, apesar de ser muito cedo motivada a 

envolver-se pelos assuntos políticos da época. Priore (2013) apud Barros (2021), 

discorre a respeito da falta de interesse, principalmente pelas questões 

abolicionistas, demostrando em suas cartas que a escravização era algo visto 

por ela como normal, não havendo compaixão e humanismo em seus relatos. 

Viana (2019) afirma que a colonização estava ligada às necessidades de 

acumulação primitiva de capital dos países europeus, e que foi graças a ela que 

se formou um modo de produção escravista colonial-exportador, o que 

pressupõe a monocultura, a grande lavoura e o trabalho escravo. Ou seja, a 

acumulação do sistema capitalista produziu no país a produção escravista 

colonial e o transporte de escravos, assim como sua abolição. 

Vários motivos impulsionaram a abolição no país; as frequentes revoltas 

e fugas, a pressão externa dos países com críticas ao Brasil e sobretudo a 

Revolução Industrial, que foi fator decisivo. 

A abolição não veio como um desejo de justiça e resposta a uma demanda 

social, mas a necessidade de incluir o Brasil na economia mundial, já que não 

dependia mais da força de trabalho escravo. 

O motivo econômico e político para a abolição da escravatura estava nos 

interesses de um capitalismo em desenvolvimento; os Estados Unidos da 

América, em 1865, empreenderam a luta pela abolição, que trouxe um aumento 



30 

 

 

 

de mão de obra no mercado, conduzindo a ação para a Segunda Revolução 

Industrial. A Revolução industrial resultou em produção em massa, as fábricas 

produziram em números muito maiores matérias-primas, insumos, máquinas e 

alimentos.  

Segundo Parron (2022, apud BLACKBURN, 1988, p. 520-521), a queda 

dos sistemas escravistas entre 1776 e 1848 não foi causada por interesses 

econômicos rivais, ou porque esses sistemas não contribuíram mais com a 

acumulação do capital, ou pela pressão do mercado. Este fato torna-se 

importante para a compreensão do processo abolicionista no Brasil, pois não 

houve nenhuma política pública estabelecida no processo. A luta abolicionista 

conseguiu uma vitória, mas, ao mesmo tempo, era traída pelos interesses do 

capitalismo nascente. 

Com a abolição, os escravos ficaram sem comida e moradia, a mão de 

obra escrava não era mais tão utilizada no país, e alguns escravos tiveram que 

se submeter a condições quase que idênticas às anteriores para sobreviver. O 

país passou por um processo de crescimento econômico e organização de 

trabalho, e dessa forma o mercado de trabalho foi ocupado por imigrantes 

europeus, e, com o pouco conhecimento, os escravos não tinham como competir 

com os imigrantes. 

Soares; Lima; Conceição (2019) indicam que ações como excluir a 

população negra da sociedade anulou qualquer possibilidade de solidariedade e 

justiça social. Como exemplo, a relação da abolição e o império, que acabou 

após a abolição. Desde o período de colonização a escravização era a base da 

sociedade brasileira; podemos afirmar que o Brasil se formou com a escravidão. 

Os autores citados (2019, p. 86) afirmam que o país ofereceu ao povo 

negro um projeto de genocídio e marginalização, atirando os negros para fora da 

sociedade, e anulando-se qualquer possibilidade de justiça social. Eles 

passaram a sobreviver como podiam.  

A abolição não foi bondade do império, muito pelo contrário, a pressão 

popular e os movimentos abolicionistas ocasionaram a decisão da abolição. 

Entender essa trajetória histórica nos leva à compreensão de que o país nunca 

esteve interessado em discutir o legado do escravismo, e ficam óbvias as 

tentativas de normalizar ou ignorar todo conflito que envolve a discriminação 

racial. 



31 

 

 

 

Carone; Bento (2018) esclarecem que o legado do escravismo para os 

brancos é um assunto negado, porque estes saíram da escravização com uma 

herança simbólica, concreta e positiva, fruto da apropriação do trabalho escravo 

de mais quatro séculos da população negra. Há benefícios concretos e 

simbólicos do Brasil, pois esse silêncio e cegueira permitem a desobrigação de 

prestar contas, indenizar ou compensar os negros. 

Como apontamos, a abolição foi a marginalização da população negra, 

sem nenhuma chance de recomeço e esperança; muitos partiram para as 

grandes cidades em busca de sustento, porém, só encontraram as ruas. 

Ribeiro (2019) discorre acerca da ligação do processo escravista com o 

racismo estrutural, afirmando que tudo começa por essa relação. O primeiro 

ponto a entender é que discutir racismo no Brasil é, sobretudo, fazer um debate 

estrutural, pela relação entre escravização e racismo, mapeando suas 

consequências.  

Posto isso, podemos asseverar que o sistema escravista beneficiou 

economicamente os brancos e, consequentemente, muitos direitos básicos 

foram negados à população negra, deixando em seu rastro o racismo, que 

passou a marcar e caracterizar a sociedade brasileira. 

 

1.2 O RACISMO COMO ASPECTO ESTRUTURAL NO BRASIL: A EDUCAÇÃO 

 

Almeida (2019) apresenta em sua obra o conceito de racismo, destacando 

três concepções de racismo: racismo individualista, institucional e estrutural. 

O racismo individualista é algo apontado pelo autor como uma patologia 

ou anormalidade, um fenômeno psicológico ou ético de forma individual ou 

coletiva. 

Já o racismo institucional é visto pelo autor como algo comportamental do 

sujeito, mas resultado do funcionamento das instituições, que passam a atuar de 

forma indireta ou direta, com desvantagens, privilégios e base na raça. Ou seja, 

o domínio de homens brancos nas instituições e as barreiras e regras que 

impedem a ascensão de negros e mulheres. 

Por fim, o racismo estrutural é mais sutil, menos evidente, porém, não 

menos agressivo; significa ou implica a imposição de regras ou padrões por uma 

instituição vinculada a uma ordem social, que visa defender, acobertar. 



32 

 

 

 

Importante citar Almeida, porque a educação brasileira, em sua forma 

jurídica e em seu cotidiano escolar, estará marcada por essas concepções de 

racismo.  

Antes de entrarmos na educação negada aos negros, vale lembrar que a 

Constituição do Império, de 1824, afirmava que a educação era um direito de 

todos os cidadãos, mas a escola estava fechada para os negros, pois não eram 

considerados cidadãos. A legislação proibia a escolarização de crianças 

escravas e não de crianças negras livres, porém, os escravos libertos tinham 

que provar ser livres, mas isso não assegurava a instrução, e alguns 

impedimentos foram utilizados para dificultar a vida do negro na escola. 

Bastos (2016) apud Barros (2005, p. 85) cita alguns mecanismos 

utilizados para dificultar o acesso e a permanência de alunos negros na escola, 

mesmo após o fim da escravidão. Depoimentos que o autor apresenta, como os 

escravos não tinham “vestimentas adequadas”, não havia um adulto responsável 

para realizar a matrícula, ou para adquirir material escolar e merenda eram os 

empecilhos enfrentados pelos alunos negros 

Ribeiro (2019) afirma que esse debate não diz respeito à capacidade, mas 

à oportunidade. Ainda que as desigualdades sejam grandes, as políticas 

públicas mostraram que é possível transformar. 

Segundo Ribeiro (2019), todos esses aspectos estão por detrás da não 

aceitação das cotas e políticas públicas de diminuição da desigualdade racial e 

expresso na intencionalidade das falas são ideias e valores racistas, herdados 

de toda a história de escravidão: “as pessoas negras irão tomar nossas vagas 

nas universidades”. A autora aponta que nessa frase está o fato de as pessoas 

brancas viverem uma condição de privilégio histórico, e entenderem que as 

vagas nas universidades públicas são suas por direito. 

Souza (1983) afirma que a definição de raça está fundamentada em 

qualidades biológicas e, no Brasil, essa definição sempre foi a partir de um grupo 

social, tendo em comum graduação social, privilégios e valores culturais.  

Todo um dispositivo de atribuições de qualidades negativas aos negros é 

elaborado com o objetivo de manter o espaço de participação social; os brancos 

isolavam certos aspectos do comportamento dos negros das condições que os 

produzira, passando a encará-los como atributos invariáveis da “natureza 

humana” dos negros.  (SOUZA, 1983, p.20). 



33 

 

 

 

Por isso, é fundamental entender como a colonização e sua determinação 

de subalternos construíram uma sociedade desigual, fundamentada nas ideias 

de discriminação, violência e desumanização. 

 

1.3 RELAÇÕES RACIAIS LIDAS PELA PSICOLOGIA  

 

Nem sempre a Psicologia esteve voltada para questões raciais, e hoje é 

inquestionável a importância e contribuição para questões de racismo e 

discriminação. 

Munanga (2002) afirmava que a Psicologia social no Brasil reservava um 

espaço de pouco significado aos estudos de racismo. Por se tratar de uma 

ciência que discute problemas da sociedade e questões subjetivas, o autor 

defende que essa área da ciência não deve deixar de olhar para os preconceitos 

não manifestos presentes de forma individual e os de forma coletiva; os 

primeiros, como questão individual, devem ser abordados pela Psicologia clínica, 

e os outros, como questão coletiva, pela Psicologia social. 

O autor pontua ainda que não há área mais qualificada do que a 

Psicologia para analisar os fenômenos subjetivos ligados aos processos de 

identidade do sujeito negro e sua autoestima. A Psicologia, ainda no início do 

século XXI, voltou-se à questão das relações raciais, e a Psicologia antirracista 

é hoje um campo de atuação em construção dentro das políticas públicas, no 

enfrentamento das desigualdades sociais e históricas na formação da sociedade 

brasileira. É uma questão presente em todo o exercício profissional da 

Psicologia, em seus diversos campos, destacando-se a sua presença como 

regra ética da profissão. 

A resolução CFP n° 018/2002 determina que os psicólogos atuarão 

segundo os princípios éticos da sua profissão, colaborando com o seu 

conhecimento para reflexões acerca do preconceito, bem como para a sua 

eliminação. Os artigos 2º. e 3º dessa resolução apregoam:  

Art. 2º - Os psicólogos não exercerão qualquer ação que 
favoreça a discriminação ou preconceito de raça ou etnia. 
Art. 3º - Os psicólogos, no exercício profissional, não serão 
coniventes e nem se omitirão perante o crime do racismo. 
 

Na década de 1990, Carone realizou um estudo a respeito dos aspectos 

psicológicos envolvidos nas relações raciais no Brasil, com um grupo de 



34 

 

 

 

pesquisadores do Instituto de Psicologia da USP, de 1992 a 1996. Esse estudo 

foi publicado pela Editora Vozes, em 2002.  Bento, em 2002, defendeu sua tese 

intitulada Pactos narcísicos no racismo: branquitude e poder nas organizações 

empresariais e no poder público, e todos esses estudos  de branquitude estão 

presentes nos cursos de Psicologia. Professores começaram a introduzir a 

temática para além dos estudos do preconceito racial, abordando as relações 

raciais e buscando contribuir para uma formação em Psicologia que fosse 

antirracista.  

Na atualidade, destacam-se as produções de Schucman que, em 2012, 

defendeu, na USP, a tese Entre o Encardido, o Branco e o Branquíssimo: 

Branquitude, Hierarquia e Poder na Cidade de São Paulo, tornando-se uma das 

principais referências nos estudos da branquitude.  

Ainda em 2012, Santos, Schucman e Martins (2012) publicaram um artigo 

acerca das relações étnico-raciais no viés psicológico, no qual indicam 

momentos que caracterizam esse pensamento: momentos de rupturas e de 

configuração de novos saberes da Psicologia. Os autores afirmam que a 

Psicologia foi amplamente associada à Medicina e à Educação, e  grande parte 

dos trabalhos se voltavam para teses da área de Psiquiatria, Neurologia, 

Medicina social e legal. Muitos desses trabalhos associavam características 

étnico-raciais a tipo de caráter, e doença mental como determinações das etnias-

raças. 

O primeiro período foi no final do século XIX e início do século XX, 

representado pelo surgimento do modelo médico psicológico, o qual alcançou a 

Escola de Nina Rodrigues, que investigava as características psicológicas dos 

escravos e ex-escravos, vistos pela sociedade como perigosos e suscetíveis de 

controle e exclusão social. Nesse momento, o médico Raimundo Nina Rodrigues 

pontuava a importância da raça como ponto explicativo e fundamental da 

sociedade brasileira, tendo como base o conceito evolucionista social ou 

darwinismo social, e ele desenvolveu estudos relacionados a raças, patologias 

psiquiátricas e tipologias criminais. Nesse período, os autores afirmaram que os 

negros receberam mais diagnósticos de doenças mentais, esquizofrenias, 

doenças tóxico-infecciosas, como sífilis e alcoolismo do que os brancos 

O segundo período ocorreu de 1930 a 1950, ficando marcado pela 

abertura da Psicologia no Ensino Superior, e a discussão do processo de 



35 

 

 

 

construção sociocultural das diferenças. Contribuíram com essa construção as 

psicólogas Aniela Ginsberg (filósofa polonesa de origem judaica, que trabalhou 

e produziu no Brasil no campo da Psicologia) e Virginia Bicudo (socióloga e 

psicanalista brasileira e negra), dentre outros. 

Em 1945, sob a orientação de Donald Pierson, Virginia Bicudo defendeu 

a primeira Dissertação de mestrado acerca das relações étnico-raciais, intitulada 

Atitudes Raciais de pretos e mulatos em São Paulo.  

O último período identificado pelos autores foi de 1990 em diante, 

marcado pelo início dos estudos da branquitude e branqueamento, tendo como 

precursores do tema Irai Carone, Maria Aparecida Bento, Edith Pizza e Jurandir 

Freitas, iniciando-se as reflexões para as questões de igualdade étnico-racial no 

Brasil. Nesse momento, abriram-se as discussões para o branqueamento e seus 

danos psicológicos na identidade étnico-racial do indivíduo negro, assim como o 

debate crítico do sujeito branco e sua branquitude. 

Os autores Santos, Schucman e Martins (2012 p.172) argumentam que o 

movimento de mudança nesses estudos se deu quando os olhares acadêmicos 

da Psicologia social se deslocaram dos outros racializados para o centro, sendo 

construída a noção de raça, ou seja, para os brancos.  

Em suas considerações finais, os autores pontuam que é possível 

identificar nesses três momentos para a construção do pensamento psicológico 

das relações éticos-raciais a ruptura e a configuração de novos olhares e 

saberes na Psicologia; defendem a realização de pesquisas que se aprofundem 

no contexto histórico, social e político desses momentos, possibilitando a 

reflexão acerca da própria gênese da Psicologia e sua atualidade na produção 

de visões de mundo e de ser humano. 

Ainda que estudos e produções acadêmicas étnico-raciais tenham 

avançado, faz-se necessário um constante envolvimento da Psicologia na busca 

por conhecimento e reflexão na desconstrução do racismo. Além disso, o 

racismo deixa marcas profundas na subjetividade, e isso afeta a saúde mental 

da população negra. Abordar a questão do sofrimento psíquico decorrente do 

racismo e da branquitude é uma temática que ainda exige estudos e 

compromissos éticos por parte dos profissionais da Psicologia. 

Os estudos indicados acima foram fundamentais para o olhar da 

Psicologia tomar outra dimensão e interesse; foi a partir deles que a figura do 



36 

 

 

 

branco passou a ser problematizada, colocando-se em evidência a condição do 

branco e seus privilégios simbólicos e materiais dentro de uma sociedade racista. 

 

1.3.1 A BRANQUITUDE 

O discurso meritocrático, tão comum entre nós, que insiste em 

desconhecer os diferentes pontos de partida de cada um, naturaliza a condição 

da desigualdade social e silencia o debate. Conceitos como dons, capacidades 

individuais, aptidões e vocação são presentes na Psicologia, fortalecendo a ideia 

de mérito individual e ocultando as desigualdades sociais, especificamente as 

desigualdades sociais e raciais.  

Muller et al., apud Bento, 2017, p. 85, afirmam que ao indivíduo negro é 

imposta a total responsabilidade para agir ou reagir em espaços em que a 

identidade negra é colocada à prova. Já os indivíduos brancos, na maioria, 

silenciam sobre o privilégio, mantendo-o vigente.  

Ser branco neste país é carregar consigo uma condição de privilégios 

simbólicos e materiais associados à sua cor da pele, vantagens estruturadas 

pelo racismo, que beneficiam determinado grupo, herdado por gerações, ainda 

que esse não seja racista. São vantagens que facilitam que um determinado 

grupo, branco, tenha maiores chances de se sair melhor em qualquer situação 

ou atividade do que um grupo inferiorizado, negro. São privilégios que 

determinam espaços e oportunidades, como os negros comporem o maior 

número de desempregados, o grupo com menor ou nenhuma formação escolar 

e os menores salários. A branquitude, ao contrário, indica quem terá os melhores 

salários, a melhor formação, os empregos que mais condizem com sua formação 

e melhores condições de vida, dentre outros. 

Cardoso, ao citar Ware, 2004, p. 8, afirma que branquitude é entendida 

como resultado da colonização e das relações sociais e de produção que 

transmitiram determinada configuração às subjetividades, e estabeleceu lugares 

sociais para os brancos e para os não brancos. 

Branquitude é um termo novo, um campo de estudo ainda recente, que 

ganhou destaque nos anos de 1990, no Brasil, no campo da Sociologia e da 

Psicologia. No entanto, no início do século XX, com as contribuições de Frantz 

Fanon, na França, e W.B Du Bois, nos Estados Unidos, já destacavam a 



37 

 

 

 

necessidade da leitura do racismo que considera a presença branca nessas 

relações. 

No Brasil, os estudos tiveram início com Alberto Guerreiro Ramos, Abdias 

Nascimento e Maria Aparecida Silva Bento, dentre outros. 

Porém, em 2000, o tema branquitude ganhou foco e dimensão 

acadêmica, pois a Psicologia Social começou a se debruçar em leituras da 

Branquitude, com os pesquisadores Iray Carone, Maria Aparecida Silva Bento, 

Lourenço Cardoso e, posteriormente, com Lia Vainer Schucman. 

A partir do olhar da Psicologia, foi possível entender o conceito da 

branquitude como recorte para analisar os comportamentos e as consequências 

de uma estrutura racista na sociedade. Refletindo acerca desse mecanismo, 

Cardoso (2017) coloca a questão como justificativa para a hierarquia social, 

centrada na ideia de superioridade racial, uma estrutura que se mostra capaz de 

resistir a diferentes contextos, sem perder sua essência de privilégios e lugar de 

poder de um grupo étnico-racial autodeclarado branco. 

Para Bento (2018), quando se estuda branquitude, percebe-se que foi um 

processo constituído, e que é mantido pela elite branca brasileira, que aponta 

um problema do negro brasileiro, que, insatisfeito com sua condição 

desconfortável, procurou identificar-se como branco, miscigenar-se, para diluir 

suas características raciais.  

A estratégia de culpabilizar o negro por sua condição de exclusão é 

isentar-se de sua participação e responsabilidade nessa estrutura de 

discriminação, e o que observamos é falta de debate no tocante às 

desigualdades raciais, colocando o problema para o sujeito negro. 

 Schucman (2020) explica que não se trata de colocar o sujeito branco 

como centro do debate de branquitude e do racismo, mas, muito pelo contrário, 

o termo branquitude surge a partir do entendimento de que os estudos das 

relações raciais só apontavam para as etnias marginalizadas, negros e índios. A 

branquitude reivindica a possibilidade de trazer para o debate do racismo a 

presença branca.  

Para Bento (2018, p.25), a elite apropriou-se do processo inventado e 

mantido pela elite branca brasileira, embora apontada por essa mesma elite 

como um problema do negro brasileiro.  



38 

 

 

 

Já para Cardoso (2017, p.13), a branquitude significa pertença étnico-

racial atribuída ao branco. Podemos entendê-la como lugar mais elevado da 

hierarquia racial, um poder de classificar os outros como não brancos, 

significando ser menos do que ele. 

Schucman (2020) afirma ser a branquitude um processo histórico, 

construído como constructo ideológico de poder, no qual os brancos tomam a 

sua identidade racial padrão, classificando os demais grupos como inferiores.  

Portanto, são nesses processos históricos que a branquitude 
começa a ser construída como um constructo ideológico de 
poder, em que os brancos tomam sua identidade racial como 
norma e padrão, e dessa forma outros grupos aparecem ora 
como margem, ora como desviantes, ora como inferiores. 
(SCHUCMAN, 2020, p.50). 

 
As autoras Bento e Schucman afirmam que branquitude é um lugar de 

privilégio nas sociedades que são estruturadas pelo racismo, ou seja, quem tem 

a pele branca tem garantia de vantagens; quanto mais privilégios e vantagens 

você tem, mais difícil de perceber a branquitude. 

Bento (2018) chama esse processo de privilégios como um pacto 

narcisista, um acordo entre os brancos de não se perceberem como 

responsáveis pela manutenção dessa desigualdade racial no país. A autora 

pontua que as opressões e desigualdades silenciam e mantêm o grupo branco 

protegido, reconhecendo a desigualdade racial, mas não associa esse fato à 

discriminação racial.  

Melo e Schucman (2022), em seu artigo, apresentam um questionamento, 

já apontado anteriormente, mas importante nas reflexões críticas a respeito do 

racismo e a lógica da branquitude. Os autores indagam qual seria o sentido de 

um país em que 54% da sua população se declara negra, e os espaços de poder 

na sociedade estarem ocupados quase que totalmente por pessoas brancas. O 

que sustenta essa realidade? 

A branquitude é um conceito que procura cumprir com esta tarefa de 

responder à questão colocada. O que sustenta essa realidade seriam valores 

que hierarquizam as raças e naturalizam a percepção e a segregação. Essas 

segregações se mantêm na contemporaneidade, porque o sujeito branco 

reproduz essa estrutura social, esquivando sua participação e responsabilidade 

nas injustiças sociais.  



39 

 

 

 

Ser branco é ser dono desses privilégios raciais, simbólicos e materiais; 

uma ideologia que não é questionada, porque os indivíduos brancos não querem 

colocar em risco suas vantagens adquiridas historicamente. 

É necessário pensar, definir e identificar os privilégios brancos e suas 

práticas discriminatórias, refletir no que se refere ao silêncio estabelecido para 

proteger os privilégios em jogo. Branquitude é um conceito marcado por conflitos 

de identidade racial, porém, garante ao branco a opção de poder escolher 

evidenciá-la ou não. 

Melo e Schucman (2022), ao citarem Leonardo Z (2004, p.137), afirmam 

que o privilégio é desenvolvido mesmo sem a aprovação do sujeito de que a vida 

é um pouco mais fácil para ele. O privilégio é concedido apesar do sujeito se 

desidentificar com a raça branca. 

Discutir o racismo deve ser responsabilidade de toda sociedade; a 

questão racial não deve ser entendida como um problema exclusivo da 

população negra. A branquitude está posta no debate para que a questão racial 

branca possa ser também alvo de reflexão, e analisada como um determinante 

aspecto das relações raciais. 



40 

 

 

 

2 RELAÇÕES RACIAIS E EDUCAÇÃO: A EDUCAÇÃO NA CONSTRUÇÃO 

DO ANTIRRACISMO 

 

 Em 3 de novembro de 2022 foi publicada, em vários veículos da mídia, 

a notícia de que um grupo de cerca de trinta alunos de um colégio privado, no 

interior de São Paulo, insatisfeito com os resultados da eleição para presidente, 

compartilhou por meio do WhatsApp mensagens de ódio contra petistas, negros, 

nordestinos e mulheres. Nas mensagens, faziam apologia da escravização e 

agrediam fortemente, com palavras, um colega negro da escola. 

 Após o caso vir a público, alunos de várias escolas se manifestaram 

denunciando que também teriam sido vítimas do racismo de colegas. Alguns 

deles diziam que deixaram a escola após sofrerem as ofensas, e que lidam com 

o sofrimento produzido pelas vivências. 

  Defendemos que a escola é um instrumento social potente para uma 

educação antirracista. Mas iniciamos com seu oposto, ou seja, a escola como 

lugar de eventos racistas. Isto indica a necessidade de discutirmos a 

possibilidade real do trabalho educativo ser antirracista, a necessidade de que o 

trabalho da escola seja planejado e intencionalmente antirracista. Ou seja, a 

escola não é naturalmente um lugar de combate ao racismo, mas defenderemos 

que ela é potencialmente uma agência educadora que pode e deve contribuir 

para a exterminação do racismo em nossa sociedade.   

 

2.1 EDUCAÇÃO E RACISMO 

 

Quando verificamos os marcos históricos do Brasil e a educação dos 

escravos percebemos uma história insistente de exclusão e desigualdade, a 

própria condição de escravo já colocava essas pessoas como excluídos. 

A constituição da República desobrigou o Estado de ofertar educação 

pública aos negros, dando acesso apenas aos indivíduos alfabetizados e 

negando ao indivíduo analfabeto a escolarização. 

Ao iniciar a reflexão acerca da educação para os negros, é importante 

pontuar que esse movimento é marcado por uma condição de escravizado há 

trezentos e vinte e oito anos. É fato que havia limitações de acesso e falta de 



41 

 

 

 

escolas públicas para todos, porém, indiscutivelmente, a falta de acesso foi 

acentuada para a população negra. 

A escolarização dos negros e a luta pelo direito ao aprendizado sempre 

foram marcados por uma trajetória de luta, estendendo-se ao longo dos tempos. 

Reconhecer os avanços na legislação da educação não foi suficiente para 

reparar a história de exclusão da população negra.  

[...] a população negra teve presença sistematicamente negada 
na escola: a universalização ao acesso e a gratuidade escolar 
legitimaram uma ―aparenteǁ democratização, porém, na 
realidade, negaram condições objetivas e materiais que 
facultassem aos negros recém egressos do cativeiro e seus 
descendentes um projeto educacional, seja este universal ou 
específico. (SILVA; ARAÚJO, 2005, p. 65). 

 
 

As celebrações pela abolição, em 1888, não foram finalizadas, pois não 

veio com direitos, reformas agrárias, leis protetoras dos trabalhadores e políticas 

públicas de inserção da população negra.  

Muito pelo contrário, a população negra continuou escrava de um sistema 

excludente; Muller et al (2017, p. 83) comentam que a partir da negação de 

direitos básicos para sobrevivência, resta à população negra a marginalização, 

a busca por alternativas, enfrentando dificuldades inexistentes para aqueles a 

quem o privilégio é norma. 

Muito se avançou, mas alguns entraves permanecem impedindo o acesso 

do negro à educação. Estatisticamente o IBGE afirma que a população negra é 

a maioria da população no país, mas muitos direitos são negados a essa 

população. O IBGE (2018) publicou em Retrato, a Revista do IBGE, dados 

referentes à desigualdade racial, apontando um país desigual, no qual as 

relações sociais são marcadas pelo preconceito. Índices mostram uma taxa de 

analfabetismo no ano de 2016: brancos apontavam 4,2%, pretos ou pardos 

9,9%. Considerando o rendimento médio de todos os trabalhos em 2016, o IBGE 

aponta que entre brancos o rendimento era de R$ 2814, 00, pardos R$1606,00 

e entre pretos R$ 1570,00. 

 

 

 



42 

 

 

 

O estudo ainda mostra que no ano de 2016 1.835 crianças de 5 a 7 anos 

trabalhavam. As brancas eram 35,8% do total e as pretas ou pardas eram 63,8%. 

Com relação à taxa de desocupação, o IBGE apresentou os seguintes 

dados: brancos 9,5%, pardos 14,5% e pretos 13,6%. 

As estatísticas apresentadas pelo IBGE (2018) mostram que estamos 

longe de resolver as desigualdades raciais no país, mostrando que os brancos 

têm os maiores salários, sofrem menos com o desemprego e são a maioria em 

frequentar o Ensino Superior. Os indicadores do IBGE mostram também uma 

condição socioeconômica da população negra, parda e indígena em 

desvantagem.  

De acordo com os dados publicados em janeiro de 2021, no site da 

estratégia Trajetórias de Sucesso Escolar do UNICEF e parceiros, apresentam 

dados da reprovação escolar em 2019 em estudantes no Ensino Fundamental 

(anos iniciais e finais) e Ensino médio, como mostra o Gráfico 4.   

 

 

O Gráfico 5 Apresenta taxas de reprovações no Ensino Fundamental e 

Médio, em escolas públicas municipais e estaduais no ano de 2019. 

 



43 

 

 

 

 

 

O Gráfico 6 apresenta os dados de reprovação em relação à cor/raça em 

escolas públicas municipais e estaduais em 2019. 

 

 

 

Em um cenário de luta e conquistas, pontuamos a Lei 10.639/2003, 

assinada pelo presidente da República Luís Inácio Lula da Silva, que apresenta  



44 

 

 

 

as diretrizes e bases da educação, tornando no currículo obrigatório o ensino da 

história e cultura afro-Brasileira, no Ensino Fundamental e Médio das redes 

públicas no Brasil. 

Se considerarmos que a legislação republicana proibia a escolarização de 

crianças escravas e os negros libertos, entendemos que chegamos a uma 

evolução. No entanto, passados vinte e dois anos de aprovação da Lei 

10.639/2003, a educação brasileira ainda tem dificuldade em implantar, na grade 

curricular de ensino, a valorização da cultura africana. Essa Lei foi um importante 

avanço na luta contra o racismo e suas práticas, contudo, a obrigatoriedade não 

resolveu ou derrubou as barreiras existentes para discutir e refletir como o país 

é racista. 

 Muitos estudiosos afirmam que enquanto a sociedade e, sobretudo a 

escola, escolherem não falar e negar o fato de que vivemos em uma sociedade 

marcada pelos privilégios concedidos aos brancos, e como essa construção 

histórica de inferioridade da população negra impediu o acesso aos espaços de 

poder na sociedade, serão difíceis os avanços na direção de uma sociedade que 

possa de fato abolir o racismo. 

Após a abolição, os estereótipos de incapacidade e inferioridade 

acompanharam o indivíduo negro. Fonseca (2016) afirma que a principal 

característica de uma sociedade escravista é a negação dos negros como 

sujeitos. Correa (2000) pontua que negros e escravos eram vistos como 

sinônimos e reduzidos a objetos. 

 

O negro foi frequentemente associado na historiografia brasileira 
à condição social do escravo. A menção ao primeiro remete-se 
quase automaticamente à imagem do segundo. Negro e escravo 
foram vocábulos que assumiram conotações intercambiáveis, 
pois o primeiro equivalia a indivíduos sem autonomia e liberdade 
e o segundo correspondia – especialmente a partir do século 
XVIII – a indivíduo de cor. Para a historiografia tradicional, este 
binômio (negro-escravo) significa um ser economicamente ativo, 
mas submetido ao sistema escravista, no qual as possibilidades 
de tornar-se sujeito histórico, tanto no sentido coletivo como 
particular do termo, foram quase nulas. (CORREA, 2000, p. 87). 

 

 Ainda é um desafio garantir que a diversidade possa estar presente na 

escola; nesse sentido, a Lei 10.639/2003 é fundamental como instrumento para 

a garantia de um currículo atento à história e cultura africana, afro-brasileira e 



45 

 

 

 

cultura indígena. A desconstrução do debate racista no ambiente escolar 

depende do cumprimento efetivo desse currículo plural. Na atualidade, nem 

sempre temos de fato a uma educação antirracista, não há pluralidade. 

 O que se aprende na escola não é a história da África, muito menos a 

diversidade de povos; a sociedade brasileira foi formada por uma visão 

eurocentrista, considerando o africano como sem história, cultura, identidade. 

 Almeida (2019) aponta o racismo na escola como institucional, isto é, 

a escola é uma instituição que reproduz de forma ativa as práticas corriqueiras 

de racismo, sem nada fazer. Segundo autor, a instituição deve combater essas 

práticas, implementando práticas antirracistas efetivas, promovendo diversidade 

e igualdade, mantendo espaços de debates, promovendo o acolhimento e 

removendo os obstáculos e conflitos raciais e de gênero 

 A legislação, como a Lei 10.639/2003, simboliza um marco histórico da 

luta antirracista no Brasil, e a Lei 12.711/2012 garante a reserva de 50% das 

matrículas por curso nas universidades públicas do país; são avanços, mas não 

são suficientes para desestruturar a cultura da discriminação racial. 

 Jango (2017), ao citar Silva (2021), aponta alguns aspectos que 

dificultam a valorização e o comprometimento da educação em relação à 

diversidade étnico-racial. Enfatiza-se a falta de conteúdos direcionados à cultura 

e história dos negros no currículo; a ausência de professores na construção do 

documento de Parâmetros Curriculares Nacionais e, sem dúvida, o desinteresse 

do sistema de ensino e professores, ignorando as discussões e conclusões de 

estudiosos em livros e palestras acerca do racismo no ambiente escolar. 

 Os autores Santos e Santos (2021) defendem a valorização da 

identidade negra e a necessidade de repensarmos o currículo escolar, de forma 

que a educação seja flexível, favorecendo a autoanálise acerca do conceito de 

indivíduo em suas construções e reconstruções. 

 A partir desse recorte, a educação do país poderá combater o racismo, 

e a escola deve oferecer vencer os obstáculos às práticas antirracistas.  

 

 

 

   

 



46 

 

 

 

2.2 DIALOGANDO COM OUTRAS PESQUISAS: A REVISÃO DE LITERATURA 

 

Ao buscar outras leituras para realizar a revisão de literatura referente ao 

tema do racismo e da branquitude no contexto escolar, alguns trabalhos na área 

da Educação e da Psicologia foram encontrados. Porém, um número reduzido 

de trabalhos contempla a proposta de pesquisa do ambiente escolar com foco 

na percepção dos professores brancos e sua própria condição de branquitude. 

Para dar início à revisão de literatura, buscamos publicações nas bases 

Scielo e repositórios institucionais das universidades do Rio de Janeiro, Santa 

Catarina e Maringá. Os critérios de busca dos artigos para a revisão foram: a 

presença nos títulos das palavras branquitude e educação; presença nos 

resumos das palavras-chave racismo, educação, branquitude e privilégios. e ser 

uma pesquisa produzida e escrita nos últimos três anos (2019, 2020 e 2021).  

Foram localizados sete artigos. 

Após uma leitura atenta dos resumos dos trabalhos que atendiam aos 

critérios de inclusão, verificamos aqueles cujos objetivos eram semelhantes aos 

nossos. Foram localizados quatro trabalhos e os arquivos obtidos foram: 

 

MARTINS e ZAMORA Branquitude e 

Educação: Um Estudo 

com Professoras de 

Escolas Públicas 

2021 

NASCIMENTO Educação das relações 

étnico-raciais: 

Branquitude e Educação 

das Ciências 

2020 

ZUBARAN e CRUZ Curtas metragens e 

narrativas docentes: 

problematizando 

diferença racial e 

branquitude 

2019 



47 

 

 

 

SANTIAGO Branquitude e creche: 

inquietações de um 

pesquisador branco 

 

2019 

. 

Martins e Zamora (2021) buscaram investigar como educadoras 

autodeclaradas brancas percebem sua própria branquitude em relação ao seu 

público na escol, composta  em sua maioria de  alunos negros, e o impacto dessa 

diferença racial em sua prática profissional. 

 O artigo propõe investigar como a branquitude de docentes é percebida 

por elas, em suas práticas profissionais e implicações na formação. A 

metodologia do trabalho foi uma revisão bibliográfica e exploratória de estudo 

em campo; foram escolhidas escolas públicas municipais e as entrevistas eram 

individuais e com roteiro semiestruturado.  O total de entrevistadas foi de dez 

professoras das áreas de história, artes, português, inglês, matemática, ciência 

e espanhol. 

As autoras, em suas considerações, afirmaram que as dez entrevistadas 

se reconheciam brancas, autodeclarando-se brancas, mas algumas afirmaram 

que se identificavam com os alunos não brancos, seja por simpatia ou empatia. 

Em alguns momentos, declararam sentir-se envergonhadas por serem brancas 

diante de manifestações de racismo vividas por seus alunos ou refletindo no 

processo de desigualdade social. 

A conclusão da pesquisa mostrou que a diferença racial determinada por 

fenótipo reflete na formação subjetiva dos estudantes e docentes e todas as 

entrevistadas, na pesquisa, concordaram com a brancura e seus privilégios. 

As autoras apontam para o fato de a pesquisadora ser diferente das 

entrevistadas, consideram que a condição de igualdade, possivelmente o pacto 

narcísico (in) consciente da branquitude apresentado pela autora Bento (2002), 

poderia ser fator determinante na facilidade para expressar opiniões. 

Espera-se com o trabalho o favorecimento das discussões das relações 

raciais nas escolas públicas, integrando a história africana ao conteúdo geral e 

valorizando a identidade negra. 

O trabalho da pesquisadora Nascimento (2020), focado nas relações 

étnico-raciais e branquitude na educação, buscou investigar as implicações das 



48 

 

 

 

percepções de professoras autodeclaradas brancas sobre o significado do que 

é ser branco para educação das relações étnico-raciais. A autora buscou 

identificar a relação de branquitude e eurocentrismo na educação, analisando os 

possíveis efeitos da branquitude para a educação das ciências. 

A metodologia utilizada na pesquisa foi a campo-tema, método que 

valoriza a história e contexto experimentado no processo de investigação e 

escrita, identificando elementos mais importantes a serem explorados. Método 

que exige do pesquisador a suspensão de qualquer forma de discriminação. 

Participaram das entrevistas e interações professores de diferentes áreas 

de conhecimento, que atuavam no Projovem Campo Saberes da Terra, com 

jovens estudantes de comunidades remanescentes quilombolas e indígenas. 

Os encontros aconteceram no contexto escolar, com participação da 

pesquisadora como mediadora em momentos de formação dos professores. 

Temas como Educação ambiental e contexto político foram abordados e 

discussões em torno de direitos humanos, meritocracia, racismo, economia, 

população indígena, mulheres, LGBTQIA+ também foram postas para o debate. 

Segundo a pesquisadora, nesse cenário o grupo apresentava suas ideias 

e percepções; a apreensão desses momentos foi registrada em três momentos: 

observação das reuniões de planejamento, aulas e entrevistas. 

Participaram vinte professores, e apenas quatro não concederam 

entrevistas, mas concordaram com a participação da pesquisadora em 

momentos de planejamento e aulas. 

Foram dezesseis entrevistas no período de agosto a dezembro de 2019, 

e todas as entrevistas foram gravadas com o consentimento dos entrevistados, 

e o roteiro de entrevista foi construído com cinco blocos de perguntas. 

A primeira pergunta focava na trajetória de vida, até à docência no 

programa Projovem Campo. A segunda era direcionada para formação, 

contribuição e críticas, identidade racial dos professores. A terceira buscava 

entender a percepção do professor acerca da educação, diferenças e 

semelhanças dos professores no Projovem Campo e demais espaços de 

trabalho pedagógico. A quarta questão buscou compreender as relações raciais 

e o significado de ser branco, negro, índio.  Papel do sujeito branco na luta 

antirracista, vivência com o racismo em sala de aula e ambiente escolar. A quinta 

e última questão focou no programa Projovem Campo e a ERER (Educação para 



49 

 

 

 

relações étnicas raciais), abordando a importância do programa, a reflexão das 

experiências raciais em sala de aula com os alunos do Projovem campo, 

expectativas de futuro e percepção de identidades raciais, principalmente a 

própria.  

Nascimento (2020) concluiu que falta consciência ou parcial consciência 

acerca da própria racialidade por parte dos professores, bem como significado 

da identidade branca na estrutura social racializada. Apontou a necessidade de 

romper com a lógica da supremacia branca e problematizar o lugar de privilégio 

ocupado pelo sujeito branco. Cita a importância de um “despertar” das pessoas 

brancas, professores autodeclarados brancos com o pacto narcísico nos 

espaços educativos, refletindo sua condição de branquitude 

A pesquisadora ressalta a importância de políticas públicas educacionais 

afirmativas no acesso da população negra à universidade, mas isso não torna a 

nossa realidade menos racista, pois são os mesmos brancos que possuem poder 

sobre o currículo, a produção e conhecimento acadêmico, divulgação de 

trabalhos acadêmicos e outros. Para a autora, qualquer inclusão na pauta racial 

é um enfrentamento direto à branquitude, pois os brancos não racistas devem 

assumir criticamente suas responsabilidades diante do sistema que os privilegia. 

Não há antirracismo entre pessoas brancas na ausência de uma consciência 

crítica de sua identidade racial. 

Zubaran e Cruz (2019) apresentaram como objetivo do trabalho a tarefa 

de mapear e problematizar discursos e representações recorrentes acerca das 

diferenças raciais e da branquitude, em entrevistas com professores da 

Educação Básica. 

A partir das provocações de dois curtas-metragens, Cores e botas 

(VICENTE, 2010) e Pode me chamar de Nadí (CARDOSO, 2009), os 

pesquisadores analisam os discursos e representações das diferenças raciais. 

A coleta de dados se deu entre os anos de 2016 e 2017, em quatro escolas 

públicas municipais da cidade de Sapucaia do Sul, Porto alegre/RS 

A proposta dos curtas foi abordar a construção da diferença racial e 

branquitude, e o tema provocou, nos professores, reflexões acerca das 

representações no espaço da escola. O estudo contribuiu para discutir o impacto 

das representações de branquitude na formação subjetiva e identidade do 



50 

 

 

 

sujeito, estabelecendo modos de ser/parecer branco, e contribuindo para a baixa 

estima de indivíduos que não possuem os mesmos padrões. 

Santiago (2019) apresentou um trabalho que surge das inquietações 

vivenciadas na trajetória do pesquisador: pedagogo branco que destaca suas 

experiências das leituras marcadas pela leitura social do corpo. Os dados que 

apresenta são resultado de uma pesquisa realizada com crianças de zero a três 

anos de um coletivo infantil, em creche pública do estado de São Paulo. 

O autor discorre a respeito da ideia de que a raça deve ser entendida 

como forjada historicamente para sustentar privilégios, e nesse movimento ele 

discute a branquitude. Na construção da pesquisa etnográfica, devemos partir 

da ideia de culturas como itinerantes, ou seja, considerar os processos históricos 

de deslocamento 

Partindo de seus próprios questionamentos, o pesquisador se pergunta: 

Por que será que as crianças pequenininhas agem desse modo (o autor refere-

se  à presença de gentilezas e agrados) perto de mim e não se portam do mesmo 

modo perto de homens negros?  

Santiago (2019) faz uma autorreflexão a respeito do seu lugar social de 

fala, homem branco, identificando as redes de poder que interferem diretamente 

na sua experiência de mundo. Repensando seu papel como educador, entendeu 

que a brancura (ser branco) na Educação Infantil cotidianamente reforçava a 

soberania e o privilégio impostos pelo colonialismo, propiciando às crianças 

pequenas apenas experiência e contato com determinada história, modelo e 

estética. Suas conclusões são de que tudo que se distanciava ou se afastava  da 

percepção imposta pelo eurocentrismo era eliminado; a necessidade de se 

perceber a própria brancura (condição de ser branco) como algo que influencia 

socialmente a construção das relações, e a força da ideia de que o mundo branco 

é colocado como a mais legitima forma de ser. A partir desse envolvimento, pode 

questionar o próprio lugar enquanto pesquisador que estuda as relações étnico-

raciais, e entender seu papel político dentro do campo de conhecimento. 

Nas quatros pesquisas, destaca-se o entendimento de que a branquitude 

é reproduzida nas práticas docentes dos entrevistados; os docentes chegaram 

à autorreflexão a partir das estimulações e incitações dos pesquisadores. 



51 

 

 

 

Os questionamentos apresentados conduziram a um estágio de procura 

de respostas e reflexão da realidade exposta. Isso só foi possível porque o papel 

do branco foi colocado em evidência, e sua condição foi problematizada. 

Também foi possível a partir das leituras questionar a atuação do sujeito 

branco declarado não racista, rompendo com pacto narcísico e assumindo a 

responsabilidade, na estrutura social racista, de problematizar o lugar de 

privilegio ocupado por ele. 

Os estudos indicam que as dificuldades de superação da branquitude e 

de comportamentos racistas são muitas, mas que a escola, sendo lugar de 

formação, de reflexão crítica, de aprendizado de valores, precisa ser convocada 

para a discussão das relações raciais. Os educadores brancos precisarão 

envidar esforços para a superação pessoal de crenças consolidadas no 

imaginário social para poderem contribuir, de forma significativa e responsável, 

na transformação da sociedade racista.  



52 

 

 

 

3 METODOLOGIA  

 

A Psicologia passou a ser considerada como área específica da ciência 

em 1875. As condições históricas para o surgimento da Psicologia vieram da 

importância em se pensar o sujeito valorizado pela modernidade. Mas são estas 

mesmas condições que colocam desafios para esta área científica, pois a 

exigência da objetividade do conhecimento produzido ocasiona uma cisão entre 

o objeto e o sujeito cognoscente. A dicotomia que se instala entre objetividade e 

subjetividade percorre a história da Psicologia, e são tendências críticas atuais 

que buscam superar esta separação.  

O fenômeno psicológico, conteúdos internos, experiências, manifestação, 

distúrbio denominado de “eu”, aparece nesta perspectiva dicotômica descolado 

da realidade na qual o sujeito está inserido, descolado do próprio sujeito que o 

abriga.  

Esta é a noção: algo que se abriga em nosso corpo, do qual não 
temos muito controle; visto como algo que em determinados 
momentos de crise nos domina sem que tenhamos qualquer 
possibilidade de controlá-lo; algo que inclui “segredos” que nem 
mesmo nós sabemos; algo enclausurado em nós que é ou 
contém um “verdadeiro eu”. (BOCK, 2015, p.29). 

 

 Perspectivas críticas afirmam que o fenômeno psicológico se desenvolve 

ao longo do tempo; o fenômeno não pertence à natureza humana, não é 

preexistente ao homem, e reflete a condição social, econômica e cultural em que 

o sujeito vive. Portanto, falar da subjetividade humana é falar da condição do 

homem, significa a construção interna dos componentes e atividades do mundo 

externo. 

A Psicologia sócio-histórica é uma dessas perspectivas. Faz críticas à 

visão patologizante que a dicotomia instala, e busca olhar e compreender o 

sujeito como em processo de constituição permanente, a partir de sua relação 

dialética com a realidade social na qual se insere. Defende, assim, uma 

Psicologia não patológica, propõe olhar o mundo, incluído o sujeito, do ponto de 

vista do real, compreendendo a realidade do mundo em construção e 

movimento. Faz críticas às abordagens que sucumbiram à dicotomia, olhando o 



53 

 

 

 

caminho da Psicologia como pendular: ora se valoriza a subjetividade, ora a 

objetividade.  

 

A questão estava e está em que, em qualquer dos lados do 
pêndulo, a compreensão do fenômeno psicológico é incompleta, 
pois fica sempre faltando o outro lado. Esses aspectos não 
podem mais ser vistos como oposição um ao outro. Esses 
elementos são a contradição presente no fenômeno psicológico; 
enquanto não assumirmos esse movimento existente no interior 
do próprio fenômeno, não avançaremos na sua compreensão. 
(BOCK, 2015, p.23) 

 

 A Psicologia sócio-histórica, que toma como elemento central as 

contribuições de Vygotsky, apresenta a possibilidade de superação das visões 

dicotômicas ao fazer a crítica às condições reducionistas, e incentiva a produção 

de uma Psicologia dialética. Fundamentada no Marxismo, adota o materialismo 

histórico e dialético como filosofia, teoria e método. 

Nesse sentido, concebe o homem como ativo, social e histórico; 
a sociedade, como produção histórica dos homens que, através 
do trabalho, produzem sua vida material; as ideias, como 
representações da realidade material; a realidade material, 
como fundada em contradições que se expressam nas ideias; e 
a história, como o movimento contraditório constante do fazer 
humano, no qual, a partir da base material, deve ser 
compreendida toda produção de ideias, incluindo a ciência e a 
Psicologia. (BOCK, 2015. p. 24) 

 

 Para dar conta, teórica e metodologicamente, de acompanhar o 

movimento dos fenômenos, perspectivas críticas trabalham com categorias de 

análise, compreendidas como sínteses do movimento da realidade, que nos 

permite ir além do imediato e aparente para compreender algo que está lá, mas 

não fica evidente de imediato. 

 Categorias dentro das perspectivas do materialismo histórico-dialético são 

construtos intelectivos, ideias, abstrações metodológicas, produções do 

pesquisador, estabelecidas nos processos sociais, em relação com o mundo e 

interferindo no mundo. 

São sínteses teóricas ou construções ideias (abstrações) que 
representam as determinações constitutivas dos fenômenos; 
que expressam processos e tem a intensão de explicitá-los e 
explicá-los, nos ajudando a pensar as relações que constituem 
os fenômenos. (BOCK; AGUIAR, 2016, p 48). 
 



54 

 

 

 

  

Como forma de buscar as informações, realizamos a entrevista em uma 

perspectiva conversacional, como indicada por Gonzalez-Rey (2005): 

A conversação é um processo cujo objetivo é conduzir a pessoa 
estudada a campos significativos de sua experiência pessoal, os 
quais são capazes de envolvê-la no sentido subjetivo dos 
diferentes espaços delimitadores de sua subjetividade individual. 
A partir desses espaços, o relato expressa, de forma crescente, 
seu mundo, suas necessidades, seus conflitos e suas reflexões, 
processo esse que envolve emoções que, por sua vez, facilitam 
o surgimento de novos processos simbólicos e de novas 
emoções, levando à trama de sentidos subjetivos. (p.126) 

 
Elaborada para instrumentalizar o pesquisador no processo de apreensão 

das significações constituídas pelos sujeitos, chegamos na proposta 

metodológica dos núcleos de significação como instrumento para a análise. 

Tomamos por base os conceitos epistemológicos da perspectiva sócio-histórica, 

para compreensão das significações que são formadas pelo sujeito frente à 

realidade com o qual se conecta. 

 Aguiar; Soares; Machado (2015) afirmam que a proposta metodológica 

tem contribuído para a compreensão cada vez mais crítica do seu uso nas 

análises de pesquisas, possibilitando apreensão dos pontos pouco coerentes. A 

necessidade de construção e um procedimento característico se justifica porque, 

segundo a abordagem teórico-metodológico dos autores, os elementos 

determinantes das formas de significações não estão ao alcance imediato do 

pesquisador. Isto é, tornar clara a necessidade de construir um procedimento 

metodológico que possibilite ao pesquisador apreender o que está além do 

empírico, e que permita ultrapassar a aparência das palavras. 

A pesquisa que se desenvolveu e aqui é apresentada teve perspectiva 

descritiva/interpretativa de abordagem qualitativa, apoiando-se nas ideias de 

Vigotsky, descrevendo o processo investigativo em uma perspectiva sócio- 

histórica. 

A pesquisa de campo terá como objetivo analisar as significações 

constituídas nas relações raciais, impactos da branquitude no contexto escolar 

e educação antirracista, por uma professora autodeclarada branca; as 

entrevistas ocorreram com uma educadora que atua nas séries iniciais do Ensino 

Fundamental I. 



55 

 

 

 

Por meio de roteiro semiestruturado e questões abertas pertinentes ao 

objeto pesquisado, é possível compreender as significações que reúnem 

significados (mais estáveis e coletivamente estabelecidos e consensuados) e 

sentidos constituídos pelo sujeito (reúnem as experiências singulares do sujeito 

com o objeto de significação), formando as significações.  

 Aguiar; Soares; Machado (2015 p. 61) afirmam que os significados 

contêm mais do que aparentam, logo o sujeito, constitui e é constituído pela 

totalidade, dando atenção à relação parte e todo no momento da análise. 

 Os sentidos e significados, ou seja, as significações produzidas pelo 

sujeito são históricas, sua subjetividade é única, irrepetível, produz algo da 

subjetividade, mas ao mesmo tempo é fruto de um processo histórico e social.   

 Ou seja, se queremos entender o sujeito e suas significações constituídas, 

precisamos compreender que ele é histórico, e essa historicidade compreende 

o movimento dialético que constitui esse sujeito. Não há possibilidade de análise 

crítica sem compreender as múltiplas determinações. 

O objetivo geral do estudo é analisar as significações constituídas por uma 

professora branca, do Ensino Fundamental I, no tocante às relações raciais e os 

impactos da branquitude no contexto escolar, assim como as possibilidades de 

uma educação antirracista. 

A análise das significações expressas na fala da professora será inserida 

na totalidade social na qual ela se constituiu e se expressa, evitando a 

psicologização do processo educacional.  

Bock e Aguiar (2016) apresentam contribuições da Psicologia-sócio-

histórica para as questões educacionais, rompendo com as visões ideológicas e 

psicologizantes que marcaram a presença da Psicologia na educação. Apontam 

que a perspectiva sócio-histórica, fundada em princípios do materialismo 

histórico e dialético, vai entender os fenômenos humanos como produzidos, 

constituídos na vida social e, portanto, os elementos da realidade social estarão, 

obrigatoriamente, presentes na análise das significações expressas pela 

professora entrevistada.  

 

 

 

  



56 

 

 

 

3.1 PROCEDIMENTOS DA PESQUISA 

 

A participação da professora na pesquisa aconteceu de forma voluntaria; 

a pesquisa não teve como finalidade julgamentos, mas contribuir para o debate 

das relações raciais e percepções acerca dos significados sociais de um sujeito 

branco. 

Identidade racial branca, origens alemã e italiana, idade 44 anos, tempo 

de atuação docente catorze anos, professora de Educação Física, ministra aulas 

nas séries iniciais do Ensino Fundamental I (dos 1° aos 5° anos). 

A professora teve sua identidade e local de trabalho preservados. Os 

encontros aconteceram de acordo com a disponibilidade da professora, foram 

momentos de trocas entre professora e pesquisadora. O objetivo dos encontros 

foi instigar situações em que a professora relatasse experiências vivenciadas 

acerca do racismo no ambiente escolar, e conhecer sua prática profissional com 

alunos e pares. 

O relato detalhado da professora nos forneceu o material necessário para 

construir a análise das significações.  

 

 3.1.1 PROCEDIMENTOS DE COLETA DE INFORMAÇÕES 

 

O instrumento utilizado para obter informações foi a entrevista, baseado 

na dinâmica conversacional (GONZALEZ-REY, 2005) entre o pesquisador e a 

entrevistada.  

Definimos instrumento de pesquisa tal qual Gonzalez-Rey nos propõe: 

(...) toda situação ou recurso que permite ao outro expressar-se 
no contexto de relação que caracteriza a pesquisa (...) 
representa apenas o meio pelo qual vamos provocar a 
expressão do outro sujeito; isso significa que não pretendemos 
obrigar o outro a responder ao estímulo produzido pelo 
pesquisador, mas facilitar a expressão aberta e comprometida 
desse outro, usando, para isso, os estímulos e as situações que 
o pesquisador julgue convenientes. O instrumento privilegiará a 
expressão do outro como processo, estimulando a produção de 
tecidos de informação, e não de respostas pontuais. (2005, p. 
42-43) 

 



57 

 

 

 

Para realizar essa etapa, organizamos um roteiro de entrevista, pensando 

sempre na problemática da pesquisa e na produção de material disponível para 

análise. 

 Vale destacar que as perguntas direcionadas à professora foram 

pensadas no intuito de explorar as significações das relações raciais, 

considerando sua identidade branca e as representações da branquitude e seus 

privilégios.  

 De forma sintética, nosso roteiro estava constituído por aspectos que se 

tornaram questões na entrevista e abarcavam:  

1. A escola e o trabalho como professora 

2. Presença de atividades relacionadas aos temas étnico-raciais 

3. Identidade racial e o trabalho como professora: “eu sou branca” 

4. Dificuldades e conflitos 

5. O racismo na escola 

Buscamos uma ruptura com a epistemologia estímulo-resposta, e 

caminhamos para a perspectiva conversacional: “(...) o pesquisador desloca-se 

do lugar central das perguntas para integrar-se em uma dinâmica de 

conversação que toma diversas formas e que é responsável pela produção de 

um tecido de informação (...)” (GONZALEZ-REY, 2005, p. 45).  

 

3.1.2 PROCEDIMENTOS DE ANÁLISE 

 

 Para a etapa de análise, utilizamos o procedimento de construção de 

núcleos de significação propostos por Aguiar; Ozella (2013). Parte-se das falas 

do sujeito entrevistado, a partir de transcrição na íntegra, e destacam-se, 

posteriormente, palavras ou trechos que se constituem em ponto de partida para 

o trabalho. A fala deve ser contextualizada na totalidade em que se insere, 

permitindo que as conclusões demonstrem o sujeito e a realidade educacional e 

escolar na qual ele se insere.  

Os significados constituem o ponto de partida. Mas, por 
compreenderem que os significados são histórica e socialmente 
determinados, não se reduzindo a si mesmos, os autores 
afirmam que eles contêm mais do que aparentam. Por isso, os 
significados uma palavra não se reduz nem à dimensão 
linguística do pensamento nem à dimensão intelectual da fala. 
(AGUIAR; OZELLA, 2013, p.304). 



58 

 

 

 

 De acordo com Cury (2000), o materialismo histórico-dialético busca na 

totalidade revelar o movimento histórico e suas contradições, assim como as 

possibilidades para superação.  

De acordo com as orientações de Aguiar e Ozella (2013) e Aguiar, Soares 

e Machado (2015), após as primeiras leituras das falas do sujeito, chegamos à 

seleção dos pré-indicadores, que mostram indícios, hipóteses para investigar. 

Os pré-indicadores revelam não o sujeito concreto (história), mas, por meio de 

indícios que devem ser investigados, apenas o sujeito empírico.  

 

Esse é apenas um momento em que o pesquisador se 
dedica, por meio de leituras do material de pesquisa- 
registros de palavras-, ao primeiro inventário das 
significações constituídas pelo sujeito frente à realidade. 
(AGUIAR; SOARES; MACHADO, 2015, p. 62). 
 
 

Após a seleção dos pré-indicadores, chegamos aos indicadores que 

reúnem conteúdos selecionados (pré-indicadores) por similaridade ou 

contraposição. A articulação dos indicadores, por meio dos mesmos critérios, 

permite a construção de núcleos de significação.  

O processo pode ser descrito como avanços analíticos, que têm como 

meta a apreensão das significações historicamente constituídas, no caso da 

participante da pesquisa. A análise deve transpor o imediato, buscando sua 

gênese histórica e aproximando-se do real, entendendo o sujeito a partir de sua 

fala. Por meio desse processo, é possível chegar nas significações produzidas 

pelos sujeitos, do mesmo modo que, ao se apreender as mediações constitutivas 

de tais significações, é possível aprofundarmos também o conhecimento da 

realidade em questão. 

Aguiar e Ozella (2006) afirmam que a reflexão metodológica da apreensão 

dos sentidos pauta-se na visão que tem seu início no empírico, mas é necessário 

ir além das aparências, não se acomodar com a descrição dos fatos, buscar 

explicações a respeito do processo de constituição do objeto, estudando o seu 

processo histórico. 

 



59 

 

 

 

4 DADOS E ANÁLISES 
 

4.1 O MOMENTO DA ENTREVISTA E O SUJEITO DA PESQUISA 

 

Meu primeiro contato com a professora aconteceu de forma tranquila; 

iniciei apontando os objetivos da pesquisa, indicando o interesse nas 

significações constituídas por ela acerca das relações raciais. 

O encontro aconteceu na casa da entrevistada; ela se apresentou, 

comentando da sua formação e tempo de atuação, contando experiências que 

viveu em escolas distintas, rural e centro. 

Afirmou várias vezes que adora trabalhar as matrizes africanas e 

indígenas curriculares, porém, tem enfrentado ao logo dos anos alguns desafios 

para atuar. 

Ela se autodeclara branca, quarenta e quatro anos, com catorze anos de 

experiência em Educação Básica, professora de Educação Física, ministra aulas 

nas séries iniciais do Ensino Fundamental I (dos 1° aos 5° anos), em escola de 

uma cidade do interior paulista. 

À medida que as perguntas eram mais especificas quanto às questões de 

branquitude e seus privilégios, a pesquisadora observou na docente um certo 

incômodo, mas sem que interferisse no andamento da conversa. 

 

4.2 ANÁLISE - NÚCLEOS DE SIGNIFICAÇÃO 

 

A seguir, apresentamos os núcleos de significação construídos no 

trabalho de análise. Estão elencados em quadro, e segue o título da inserção 

dos pré-indicadores (falas da professora), nos quais destacamos partes que 

consideramos essenciais na fala. Para o título dos núcleos, procuramos compor 

o eixo da significação e uma frase do sujeito que a sintetiza (a frase aparece com 

aspas). 

Os núcleos construídos são três:  

Núcleo 1 Racismo na escola – “É complicado porque a gente tem 

muito negro.” 

Este núcleo reúne falas que fazem referência ao trabalho na escola e as 

possibilidades e dificuldades de realizar o trabalho que inclua a questão racial.  



60 

 

 

 

INDICADORES:  

 Incentivo e apoio da direção 

 Presença negra na escola 

 Dificuldades criadas pelos conteúdos que vêm de casa (religião, 

preconceito) 

 

Núcleo 2  A formação do preconceito- “A gente percebe que é algo 

que vem de casa.” 

Este núcleo reúne falas que trazem a significação da importância da 

relação escola-família. A interferência dos país/família nos trabalhos e atividades 

da escola; a dificuldade de realização de algumas atividades que aproximam as 

crianças e permitem socialização na diversidade.  

INDICADORES:  

 Preconceito é algo que vem de casa 

 Criança não tem preconceito; a família instala 

 Sem integrar a família com a escola não se consegue um bom 

trabalho 

 

Núcleo 3 Brancura e branquitude – “Branca do jeito que sou... Nunca 

tive preconceito.” 

Este núcleo reúne falas que trazem as significações em relação à 

condição autodeclarada de ser branca e em relação ao preconceito racial 

(racismo) 

INDICADORES:  

 Eu sou branca 

 Nunca tive preconceito 

 Não sei se tem vantagem ser branca. 

 Por que achar que pode ser melhor do que o outro? 

 

Apresentamos os três núcleos de forma seguida, e trazemos nossas 

contribuições, que buscam sintetizar e permitir a compreensão das significações. 

Ao final do capítulo, apresentamos as conclusões da pesquisa.  

 



61 

 

 

 

NUCLEO  1 RACISMO NA ESCOLA – “É complicado porque a gente tem 

muito negro.” 

Haaa, eu trabalhei 9 anos em uma escola muito boa e lá a gente conseguia 

trabalhar todo tipo de... de, como é que fala? É... toda parte cultural 

conseguia trabalhar porque a direção da escola ajudava muito né? 

Incentivava 

Era escola de periferia, distante né? É praticamente uma escola rural no bairro 

do XXXX, EMEF XXXX. Então trabalhei 9 anos, lá conseguia trabalhar, a 

gente conseguiu trabalhar muito a parte cultural, tanto a parte africana e 

japonesa, porque lá também tinha descendência japonesa, trabalhava também 

a parte japonesa, cultura... Mais porque a diretora..., a gente tinha uma 

pessoa na direção da escola que incentivava muito isso 

Sim, sim. Era negra né? Então ela ajudava muito e ela pedia muito pra 

gente trabalhar, tanto é que a gente tem, eu tenho registros de várias 

apresentações com tema africano, né? Que a gente trabalhou ... 

Não, cada professor trabalhava da sua forma que conseguia, ela assim... 

incentivava muito desfile afro, éee coreografias né? Que a gente trabalhava 

tanto na ginástica como dança africana, então a gente fazia uma mistura né?  

De tudo isso, mais por quê? Por que a direção ajudava também né? 

Sim, nove anos. Agora depois de nove anos eu vim para o distrito de XXXX, 

que hoje é a escola de ensino fundamental, que agora foi desmembrada 

e ali eu já senti muita dificuldade. Porque ali é uma comunidade mais 

evangélica, então pra gente trabalhar a parte cultural afro ou qualquer 

cultura diferente do que eles acham que é legal, a gente não consegue... 

Sim (já presenciei conflitos, assim de relações raciais, de racismo). Entre 

as crianças na verdade né? Porque é complicado nessa unidade escolar, a 

gente tem muito negro. 

Sim, nessa escola atual éee..  Mas a gente também tem muitos brancos e mais 

assim... A minoria que quer se sobressair pela criança que é mais pobre, 

que ela não tem condições e a gente já presenciou de um aluno branco, 

querendo éee.… A gente fala tirar sarro do aluno negro, pelas condições 

que ele vive, pela situação dentro da unidade escolar, então assim éee.… 



62 

 

 

 

A gente conseguiu contornar na própria situação, lógico que a gente 

encaminha para direção porque eu acho, que já é algo que não cabe só 

ao professor resolver e sim também, eu acho que cabe a direção.  

Porque teoricamente teríamos que ser Estado laico, a escola, a pluralidade 

cultural e religiosa é tamanha, que não era pra ser exigido da criança que 

ela não participe por causa da religião.  

A maioria (dos professores da escola) é branca 

Eu já cheguei a dar aula até o 6° ano, mas eu prefiro os pequenos. 

Fundamental porque eu acho mais fácil, não mais fácil, mas você 

consegue atingir melhor a criança até o 5°ano. Porque a partir do 5° eles 

começam a ter pré-conceito de várias coisas que a gente já não consegue 

assim, conversando, mostrando.... Não consegue atingir essa criança. 

Mas se a gente pega desde pequeno do 1° ao 5° ano você já consegue 

moldar essa criança para ser um cidadão de bem. 

Na outra unidade escolar não (senti dificuldades de trabalhara cultura 

afrodescendente), porque a gente tinha quem nos desse respaldo também. 

Exatamente, tem muita coisa por exemplo, festa junina, dentro da escola nós 

não podemos é venerar santo algum, a festa junina é uma festa cultural de 

cultura do interior do estado, na verdade é mais pra você celebrar com 

as crianças. E a gente tem muita dificuldade porque tem muita criança 

que não participa, justamente porque os pais acham que não é para 

celebrar santo. 

É que a gente precisa trabalhar aquilo que está lá na educação física, matrizes 

indígenas e africanas, não conseguimos, porque a gente não tem quem dê 

respaldo para que aquilo seja aplicado na unidade escolar 

 

Núcleo 2 A formação do preconceito- “A gente percebe que é algo que 

vem de casa.” 

Sim, nessa escola atual éee..  Mas a gente também tem muitos brancos e mais 

assim... A minoria que quer se sobressair pela criança que é mais pobre, que 

ela não tem condições e a gente já presenciou de um aluno branco, querendo 

éee.… A gente fala tirar sarro do aluno negro, pelas condições que ele 

vive, pela situação dentro da unidade escolar, então assim éee.…  



63 

 

 

 

 Foi muito triste ver isso, mas a gente percebe que é algo que vem de 

casa. 

Sim. Porque a gente fala, que a criança não tem preconceito, quem instala 

o preconceito na cabeça da criança é a própria família. É o meio que ela 

convive. Caso contrário você só vê as crianças brincando umas com as 

outras, sem problema algum. 

Achar um meio para também puxar a família para dentro da escola, para 

entender que isso não é atitude de criança. 

Só nesta escola que eu estou tendo um pouco mais de dificuldade porque 

a religião faz com que as crianças se afastem dessas atividades, mais 

assim eu nunca sofri nada com relação a isso 

Porque assim, eu sempre falo que a família deve ser resgatada dentro da 

unidade escolar, eu acho assim, a família se distanciou muito das escolas, é 

um lugar ou outro que você ver que os pais estão sempre juntos, estão 

preocupados com o filho dentro da unidade escolar. 

Então eu acho assim, a gente precisa trabalhar a família, a estrutura familiar 

pra você conseguir atingir teu aluno, porque muitas vezes a gente fala que 

dá murro em ponta de faca 

Porque a gente não tem o respaldo da família para fazer qualquer outra 

coisa, a partir do momento que os pais não estão juntos, que os pais não 

trabalham juntos, porque é um trabalho em conjunto. A gente não vai 

conseguir atingir... 

Porque você fala agora com a criança, cinco minutos depois tá fazendo de 

novo. Por que quem é você, diferente da família dele? 

Eu não tive que parar, mas assim infelizmente ter que “excluir” a criança, 

porque assim, a gente tem muita criança evangélica dentro da escola e 

essas crianças amam participar de tudo que a gente faz, mais se os pais 

ficam sabendo, os pais não deixam as crianças participarem, isso é uma 

judiação né? 

Então assim, eu sempre tento colocar todos, faço de um tudo para que todos 

participem, só que na hora que pais sabem do que tá acontecendo eles 

proíbem as crianças de participarem 



64 

 

 

 

Agora nessa unidade que estou hoje, eu já não consigo. Porque primeiro, já 

esbarra exatamente na situação, têm muitos evangélicos, a religião aqui 

predomina. 

Exatamente, tem muita coisa por exemplo, festa junina, dentro da escola 

nós não podemos é venerar santo algum, a festa junina é uma festa cultural 

de cultura do interior do estado, na verdade é mais pra você celebrar com as 

crianças. E a gente tem muita dificuldade porque tem muita criança que não 

participa, justamente porque os pais acham que não é para celebrar santo. 

Núcleo 3 Brancura e branquitude – “Branca do jeito que sou... Nunca tive 

preconceito.” 

Aí é complicado, porque assim... Sou de descendência alemã e italiana né? 

Branca do jeito que sou, mas sempre gostei da cultura afro, sempre 

gostei de diversas culturas na verdade, gosto muito de trabalhar a cultura 

afro, músicas africanas dentro da escola. Éee.... 

Nunca tive preconceito, assim nunca sofri preconceito por tentar fazer isso, 

mesmo eu sendo branquela mas nunca tive esse problema. 

Branca, sou branca. 

Olha ,se teve, eu sinceramente não percebi, eu tento sempre tratar todos 

da mesma forma, se aconteceu, eu realmente não percebi. Porque assim, 

todo mundo é igual e não é a cor da pele que vai diferenciar alguma coisa 

ou privilegiar alguém, porque sempre tentei fazer as coisas de uma forma 

mais clara possível e nunca tentei passar por cima de ninguém por ser 

branca ou qualquer outra coisa. 

Porque assim, em poucas vezes que intervi com relação a isso, a minha fala 

sempre foi, por que você se acha melhor do que o outro? O que você tem 

que acha que pode ser melhor que outro, a ponto de externar, falar o que 

você falou? 

Então assim, se privilegia o não ser branca, não sei se ajudaria ou não, 

mas eu tento me pôr no lugar do outro que recebeu a ofensa. 

Da mesma forma que eu não gosto que fiquem me chamando de 

branquela, sabe? Se torna um pouco pejorativo por eu ser branca. Porque 

eu já tive que escutar me chamar de polaca, branquela e assim dependendo 

da situação eu também não gosto 



65 

 

 

 

Por que eu vou deixar o outro chamar de negrinho? Sabe? Então não 

tem, não me cabe aceitar, escutar e ficar quieta. Então não sei se tem 

vantagem ou não, sinceramente... 

 

Analisando os núcleos:  

 

Núcleo 1- Este núcleo reúne as falas de Luiza, que apontavam para o 

trabalho na escola com o tema das relações étnico-raciais. Apresenta ainda as 

falas que contam as situações de racismo na escola, as dificuldades para lidar 

com elas e as tentativas ou ações realizadas.  

Luiza indica que na primeira escola em que atuou, trabalhou esta questão 

em sua disciplina (Educação Física), trazendo questões culturais para os alunos. 

Relatos de situações de racismo e de intervenção e mediação diante das 

manifestações significadas por Luiza como contribuições para uma educação 

antirracista. Luiza informa que não participou de nenhuma formação de 

diversidade étnico-racial, mas não apresentou nenhuma resistência em 

desenvolver conteúdo das questões étnico-raciais como compromisso de 

repensar o papel da escola diante do racismo. 

Jango (2017) comenta que na condição das relações raciais desiguais se 

faz presente não somente uma prática pedagógica cerceada pelo racismo, mas 

também um currículo que oriente a prática docente. 

No contexto das relações raciais desiguais, se faz presente, 
portanto, não somente uma prática pedagógica cerceada pelo 
racismo, mas também um currículo que orienta e respalda essa 
prática. Esse currículo, por sua vez, só contempla o 
conhecimento que faz referência aos padrões brancos de cultura 
e agrega apenas a história pela perspectiva dominante que 
exclui ou sub-representa os demais sujeitos históricos e suas 
trajetórias.  (JANGO, 2017, p.44). 

 
Luiza, ao falar de seu trabalho na primeira escola, avalia que só foi 

possível desenvolver as atividades e conteúdos referentes ao tema das relações 

raciais porque havia uma diretora que incentivava o trabalho, possibilitando as 

condições para explorar o conteúdo cultural africano. Luiza valoriza 

positivamente essa experiência e o importante papel da diretora. Desde o início 

da vigência da Lei nº 10.639, em 2003, a temática afro-brasileira se tornou 

obrigatória nos currículos de Ensino Fundamental e Médio. A garantia de 



66 

 

 

 

cumprimento desse currículo permitiria ações pontuais de combate ao racismo. 

A formação de professores e a oferta de material didático específico são ações 

fundamentais para uma educação antirracista. 

As narrativas apresentadas são vivências de uma professora branca, que 

afirma gostar da história e cultura afro-brasileira e, portanto, introduz como 

conteúdo no currículo escolar; lamenta algumas vezes não ter abertura, por parte 

da escola e/ou direção, para desenvolver um currículo que apresente e valorize 

a identidade negra. 

A insatisfação de Luíza mostra uma ausência de políticas públicas e ações 

pontuais na condução do currículo. De acordo com Jango (2017), a educação 

deve desempenhar uma prática articulada com a realidade étnica, cultural e 

social, para que a criança construa sua identidade valorizando a si e seu grupo 

de origem, ampliando seu universo cultural e desempenhando seu papel de 

cidadão. 

No que se refere às aulas trabalhadas, a entrevistada afirma que 

conseguiu desenvolver ótimos projetos com o apoio da gestão escolar. As 

oficinas pedagógicas foram os espaços de acesso para trabalhar apresentações, 

movimento, danças e confecção de vestimentas das tradições africanas, 

importante estratégia de valorização da beleza negra. 

Luiza pontuou como importante desenvolver aulas e projetos que tragam 

uma reparação histórica, pontuando direitos e repensando a reprodução do 

racismo na escola. Para isso, argumentou que é necessário formação docente e 

apoio da gestão. “É que a gente precisa trabalhar aquilo que está lá na educação 

física, matrizes indígenas e africanas, não conseguimos, porque a gente não tem 

quem dê respaldo para que aquilo seja aplicado na unidade escolar.” (Frase de 

Luiza)  

Luiza indica com estas considerações que o trabalho com o tema não é 

de recepção fácil por parte da escola e das famílias, em especial por parte das 

pessoas brancas.  

Exatamente, tem muita coisa por exemplo, festa junina, dentro 
da escola nós não podemos é venerar santo algum, a festa 
junina é uma festa cultural de cultura do interior do estado, na 
verdade é mais pra você celebrar com as crianças. E a gente 
tem muita dificuldade porque tem muita criança que não 
participa, justamente porque os pais acham que não é para 
celebrar santo. (Fala de Luíza) 



67 

 

 

 

 

Como indica Bento (2018), o legado da escravidão para os brancos é um 

assunto que se deseja evitar, pois os brancos saíram da escravidão com uma 

herança simbólica e concreta extremamente positiva, fruto da apropriação da 

força de trabalho escrava de quatro séculos. Estas dificuldades pedem apoio dos 

gestores para serem superadas. 

Cabe destacar que Luiza, ao registrar a avaliação positiva do papel da diretora 

de uma das escolas em que trabalhou e pôde desenvolver o trabalho que deseja, 

destaca a informação de que esse trabalho só foi possível porque a diretora era 

negra: “Sim, sim. Era negra, né? Então ela ajudava muito e ela pedia muito pra 

gente trabalhar, tanto é que a gente tem, eu tenho registros de várias 

apresentações com tema africano, né? Que a gente trabalhou ...” (Frase de 

Luiza) 

... devemos lembrar, que a escola enquanto parte intrínseca da 
sociedade reproduz muitas vezes o que é legitimado fora dela. 
Além do que os professores reprodutores de uma lógica racista 
foram infelizmente educados, também, por meio dessa cultura 
de discriminação. (JANGO, 2017, p.49). 
 

Jango (2017) afirma que não estamos isentando o professor do seu erro 

de não valorizar a diversidade étnico-racial, mas pontuando o quão difícil é a 

questão do preconceito racial no país.  

Há um reconhecimento, por Luiza, da importância do trabalho na escola 

com as questões étnico-raciais; no entanto, não há uma ênfase ou mesmo a 

presença da ideia de que a escola necessita adotar um Projeto Pedagógico 

antirracista. A questão dos debates e atividades são como de responsabilidade 

dos professores e dos gestores, que devem fazer o que conseguirem ou 

acharem melhor. Há uma redução do individual, cabendo a cada professor e 

gestor a responsabilidade por trazer o tema para a escola. Além disto, há, neste 

pensamento, a ideia de que a tarefa de incentivar e realizar o trabalho é “dever” 

dos negros; embora se reconheça que há o incentivo e possibilidades quando a 

gestora é negra.  

A ausência de um Projeto Pedagógico que incluía as questões étnico-

raciais leva à aceitação da pressão das famílias por outras prioridades (questões 

religiosas). 



68 

 

 

 

O ensino de história, ao priorizar a construção da identidade 
nacional, tem sido bastante omisso no tocante à valorização das 
culturas das minorias étnicas. Constatamos, também, que a falta 
de conhecimento das peculiaridades e das especificidades 
regionais, em um país de continentais dimensões, bem como 
dos elementos referenciais das culturas silenciadas2 de índios, 
negros e imigrantes nos currículos escolares têm contribuído 
para a formação de preconceitos e estereótipos por parte dos 
próprios brasileiros. (FERNANDES, 2005, p.378). 

 

Fernandes (2005) comenta que apesar do fato incontestável de sermos, 

em virtude da nossa formação histórico-social, um país multirracial e pluriétnico, 

a escola ainda não aprendeu a conviver com essa realidade, e aponta um 

currículo e ensino de livros didáticos que mostram uma condição da cultura 

considerada superior e civilizada europeia. O pensamento colonizado é 

hegemônico e carrega consigo a força do racismo.  

No estudo de Fanon que apreendemos da obra Pele Negra, 
Máscaras Brancas, verificamos que o processo de colonialismo 
deixa nas comunidades negras que foram vítimas das suas 
sevícias, bem como nos mestiços um forte impacto psicológico. 
Fanon nos fala do papel da linguagem no desenvolvimento de 
relações de dominação colonial onde se analisa o status que a 
língua e a cultura do colonizador assumiram no cotidiano do 
colonizado bem como nas relações dos colonizados com os 
colonizadores. Fanon também aponta que na medida em que os 
valores culturais da metrópole são assimilados pelo colonizado 
negro, ele valoriza superestimadamente a cultura europeia, 
fortalecendo-se, com isso, a desvalorização das culturas dos 
negros, ou simplesmente, a total destituição cultural do negro o 
que corroborou com a ideia, difundida pelo colonizador, de que 
havia ausência de civilização entre os povos colonizados. 
(SANTOS, 2022, p. 56). 

 

Núcleo 2 Luiza, ao apontar racismo, discriminação e condição de pobreza 

associado ao negro, sua opinião é de que o racismo se desenvolve, 

aparentemente, fora do contexto escolar, uma vez que há o racismo no convívio 

familiar, nas relações sociais em geral, porém, tem clareza da reprodução do 

racismo no interior da escola.  

As instituições são apenas a materialização de uma estrutura 
social ou de um modo de socialização que tem o racismo como 
um de seus componentes orgânicos. Dito de modo mais direto: 
as instituições são racistas porque a sociedade é racista. 
(ALMEIDA, 2019, p.47). 

 



69 

 

 

 

Cabe à escola desenvolver um ambiente diverso e antirracista; é na 

escola que as crianças, adolescentes e jovens enfrentam, diariamente, 

oportunidades desiguais. As estatísticas comprovam essa exclusão; está 

patente no número de abandono do sistema educacional, reprovação e 

defasagem idade/série. Em contrapartida, a mesma escola que gera barreiras e 

segregações pode confrontar o racismo rompendo com as barreias raciais que 

atingem o ambiente escolar. 

Sim. Porque a gente fala que a criança não tem preconceito, 
quem instala o preconceito na cabeça da criança é a própria 
família. É o meio que ela convive. Caso contrário você só ver as 
crianças brincando umas com as outras, sem problema algum. 
(Fala da Luiza) 
 

A escola deve ser um instrumento de combate ao racismo, priorizando e 

investindo em práticas educacionais antirracistas e promovendo a reflexão de 

igualdade e diversidade. Almeida (2019) afirma que as instituições que ignoram 

conflitos raciais e sexuais em suas práticas corriqueiras, sobretudo o racismo e 

a violência explicita, torna-se uma correia de transmissão de privilégios e 

violências racistas e sexistas. 

 O fato de culpabilizar a família é algo perigoso, pois a desconstrução do 

racismo é papel de toda sociedade e precisa ser debatido. “... a criança não tem 

preconceito, quem instala o preconceito na cabeça da criança é a própria 

família”. (Fala da Luiza)  

 Essa é a aparência da questão; na frase da professora em que cita que o 

racismo é a família que instala, podemos apontar uma visão superficial do 

contexto. Não podemos ignorar o fato de que a família está inserida em uma 

sociedade racista historicamente, logo, as condições objetivas para essa família 

refletir além do que está posto são limitadas. 

Almeida também assevera (2019) que o racismo é uma decorrência da 

estrutura social, do modo “normal” a parti do qual se constituem as relações 

políticas, econômicas, jurídicas e até familiares, não sendo considerado uma 

patologia social ou desorganização institucional. “Então assim, eu sempre tento 

colocar todos, faço de um tudo para que todos participem, só que na hora que 

os pais sabem do que tá acontecendo eles proíbem as crianças de participarem.” 

(Fala da Luiza) 

 



70 

 

 

 

A escola deve assumir o compromisso de articular esse espaço de debate 

e desconstrução. Para refletir a respeito das barreiras, precisamos questionar 

quais reflexões os pais têm evitado; escola deve justamente fornecer elementos 

para a discussão da relação da sociedade e o racismo.  

Almeida (2019) afirma que a tarefa de uma sociedade democrática deve, 

mais do que combater o racismo, eliminar o peso da raça no tocante à liberdade 

do indivíduo, desconstruir os privilégios raciais e instituir o “império da lei”. 

A escola deve ser compreendida como um espaço contraditório, pois 

como instituição social reproduz valores e formas de pensamento hegemônicas, 

permitindo que o racismo se desenvolva e se apresente em sua “forma escolar”, 

ou seja, nos conteúdos dos livros didáticos, nas expressões e falas de todos 

aqueles que compõem o coletivo da escola, nas brincadeiras e apelidos, nas 

condutas. Mas é ao mesmo tempo essa ferramenta social potente para o 

desenvolvimento de um conhecimento crítico que permita compreensão e 

explicação para os valores hegemônicos, oferecendo subsídios para a 

superação deles. Neste sentido, Cortella (1998) nos ensina a pensar a escola e 

a educação a partir de uma noção otimista crítica, superando o otimismo ingênuo 

(que a pensa como redenção e solução para todos os problemas), e o 

pessimismo ingênuo (que a lê somente como formadora de mão de obra e 

transmissora da ideologia dominante). Queremos a escola como possibilidade, 

com todas as suas contradições.  

As significações constituídas por Luiza, neste campo, falam de uma 

escola potente, mas que sofre e se torna incapaz, por receber crianças e jovens 

que carregam “os defeitos” de casa e da sociedade. Uma escola significada 

como isolada da sociedade, de seus valores, que necessita das “boas intenções” 

de professores e gestores para realizar seu trabalho educativo.    

 

Núcleo 3 As falas de Luiza e as significações constituídas nos 

encaminham a uma ideia de branquitude pensada apenas como uma condição 

ou aparência pessoal, deixando de lado toda a construção social da branquitude: 

o lugar dos brancos construídos socialmente, os privilégios, a valorização. O 

lugar negro é reconhecido como inferiorizado socialmente, recebendo ofensa e 

sendo vítima da discriminação e do preconceito. Mas o branco surge, como 

muitas pesquisas demonstram, como desracializado.  



71 

 

 

 

Então assim se privilegia ou não ser branca, não sei se ajudaria 
ou não, mas eu tento me pôr no lugar do outro que recebeu a 
ofensa. Da mesma forma que eu não gosto que fiquem me 
chamando de branquela, sabe? Se torna um pouco pejorativo 
por eu ser branca. Porque eu já tive que escutar me chamar de 
polaca, branquela e assim dependendo da situação eu também 
não gosto. Por que eu vou deixar o outro chamar de negrinho? 
Sabe? Então não tem, não me cabe aceitar, escutar e ficar 
quieta. Então não sei se tem vantagem ou não, sinceramente... 
(Fala de Luiza). 
 

Bento (2002) comenta que evitar focalizar o branco é evitar as diferentes 

dimensões de privilégios; inevitavelmente o branco terá privilégios, até mesmo 

na situação de pobreza o branco terá seu privilégio simbólico de brancura:  

“Porque assim, todo mundo é igual e não é a cor da pele que vai diferenciar 

alguma coisa ou privilegiar alguém, porque sempre tentei fazer as coisas de uma 

forma mais clara possível”. (Fala de Luiza) 

A ideia de que somos iguais joga o preconceito racial para debaixo do 

tapete, não somos iguais. Naturalizar ou atenuar o racismo reforça as 

desigualdades sociais e raciais. 

Para Silva (2017), o reconhecimento de que o racismo permeia as 

relações na sociedade brasileira indica a necessidade de conhecer a história do 

país, para compreender como as relações sociais foram estabelecidas, e ouvir o 

outro a partir do seu contexto histórico. 

Discutir a condição de branquitude é tarefa de toda sociedade; cabe aos 

brancos se colocarem à disposição para o debate.  

 

Eles reconhecem as desigualdades raciais, só que não 
associam essas desigualdades raciais à discriminação e isto é 
um dos primeiros sintomas da branquitude. Há desigualdades 
raciais? Há! Há uma carência negra? Há! Isso tem alguma coisa 
a ver com o branco? Não! É porque o negro foi escravo, ou seja, 
é legado inerte de um passado no qual os brancos parecem ter 
estado ausentes. (BENTO, 2002, p. 27) 

 
 

É importante destacar que Luiza é favorável aos conteúdos relacionados 

à história e à cultura afro-brasileira e às políticas públicas de inserção social. 

Como educadora, procura combater as formas de discriminação racial dentro do 

contexto escolar, porém, quando se trata de identificar sua racialidade e 

privilégios, Luiza não associa nem reconhece que tais desvantagens estão 



72 

 

 

 

ligadas ao seu status de pessoa branca. “Nunca tive preconceito, assim nunca 

sofri preconceito por tentar fazer isso, mesmo eu sendo branquela mais nunca 

tive esse problema”. (Fala de Luiza) 

Luiza aponta que não sofreu preconceito, mas sabemos que o preconceito 

racial que sofre uma pessoa negra vai além do que tentou expressar Luíza. 

Melo e Schucman (2022) afirmam que ainda que o sujeito branco tente 

renunciar à sua brancura, isso não é possível, pois há todo um sistema 

hierárquico de poder que alimenta essa lógica dos aspectos da brancura. Mas a 

questão central está em que a branquitude não é trazida para a cena, e o racismo 

acaba envolvendo apenas um segmento da sociedade: o negro. Este processo 

acaba naturalizando os privilégios obtidos pelas pessoas brancas, exatamente 

pelo fato de serem brancas. Trazer a categoria da branquitude para o debate 

permita análises críticas e ressignificações. Sem dúvida, é tarefa da escola. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Na busca das significações constituídas a respeito das relações étnico-

raciais por uma professora branca, nosso estudo permitiu inferir alguns aspectos 

que passamos a indicar, e que, apontados a partir da fala de Luiza, podem ser 

considerados representativos das significações partilhadas pelo coletivo em 

nossa sociedade: 

 O tema das relações étnico-raciais é ainda pouco confortável, em 

especial para as pessoas brancas, e Luiza evidenciou este 

desconforto, sem se furtar à conversa. Ao contrário, indicou 

disposição e orgulho com as atividades que desenvolveu e 

desenvolve em sua prática docente. 

 Luiza espera que os negros tenham iniciativa no enfrentamento ao 

racismo, e mostra-se disponível para caminhar junto. O combate 

ao racismo aparece como tarefa do segmento negro da sociedade.  

 A entrevistada traz aspectos e elementos da cultura afro sem 

mostrar reflexão a respeito se eles são ou serão suficientes para 

caracterizar uma educação antirracista. Assim, atividades 

esporádicas ou não, mas não organizadas em um plano 

pedagógico, são tomadas como aspectos de uma educação 

antirracista.  

 Não basta não ser racista; é preciso ser antirracista. Esta máxima 

não é ainda evidente para Luiza. Mas a professora tem a 

preocupação com a construção de uma escola que deverá 

contribuir para isto. Mas Luiza não relaciona esta meta com a 

necessidade de um Projeto Pedagógico para uma escola 

antirracista. Um projeto que reúna as atividades do coletivo de 

docentes da escola, que oriente todas as atividades e atravesse, 

como tema transversal, todos os conteúdos e atividades da escola. 

A tarefa não é individual, como nos parece ser a significação 

constituída por Luiza. Torna-se uma iniciativa de cada um, e uma 

responsabilidade também individual. É preciso colocar a educação 

antirracista como projeto da escola.  



74 

 

 

 

 O lugar de branca de Luiza não é tomado como um lugar 

confortável, mas não indica ou percebe os privilégios que tem 

recebido pela cor de sua pele. Se vê como alguém que é, também, 

vítima de discriminação e preconceito. Este aspecto reduz a força 

da visão antirracista de Luiza, para apresentá-la como alguém que 

combate a discriminação e o preconceito nas relações na escola, 

impedindo que chegue à conclusão de que há racismo na escola. 

Estes aspectos ficam amenizados. Entender o processo histórico e 

a lógica que fortalece a branquitude, assim como as relações de 

poder que determinam o racismo e a desigualdade racial, exige que 

voltemos nosso olhar para o ambiente escolar, pois ali se pode 

incorporar o conhecimento das culturas afro-brasileiras e ir além da 

obrigatoriedade da Lei 10.639 na Educação Básica, tornando 

visível a questão da discriminação dos negros e índios e 

transpondo o processo de escravização. 

 Luiza trabalha como professora para a construção de relações 

harmoniosas, mas parece acreditar que a boa vontade resolverá a 

questão. Acredita que o que não avançar com o trabalho da escola 

é de responsabilidade das famílias e da sociedade em geral, que 

são racistas. A escola aparece, assim, como um lugar, a princípio, 

purificado. Não significa a escola como instituição social, imersa e 

a serviço de um conjunto social que tem interesses e valores. Esta 

significação atribuída à escola parece ser o maior empecilho para 

a defesa do antirracismo como projeto institucional da escola.  

 

A escola é lugar de transformação. Educar é transformar a partir de 

reflexões, informações, conhecimentos e debates que permitam um novo modo 

de ler o mundo, de compreender seus fenômenos e de planejar e participar da 

mudança.  

Entendemos que esse processo deve ser iniciado nas salas de aulas e 

seguir para toda a dinâmica escolar. Discutir o racismo e suas práticas, atentos 

às questões que envolvem os grupos étnicos raciais, fugir da concepção 

simplista e superficial que toma todas essas questões como naturais, passando 

a compreendê-las como ligadas a um processo histórico de escravidão e 



75 

 

 

 

desigualdades raciais é, sem dúvida, uma possibilidade e uma tarefa necessária 

da escola. 

Precisamos dar visibilidade à lógica e ao discurso que sustentam essa 

realidade, incentivando as pessoas a questionarem seus próprios privilégios, 

engajando-se em lutas por direitos para todos, que é o reverso dos privilégios.  

Ignorar a pirâmide de hierarquização dos grupos sociais não rompe com o ciclo 

de dominação, essa omissão só sustenta os valores e objetivos da branquitude. 

Ousamos concluir, por ora, nossas reflexões com a ideia de que a 

significação da escola como lugar de proteção da infância, de um educar abstrato 

e sem finalidade relacionada à sociedade na qual essa prática se insere, como 

uma instituição da sociedade a serviço dela, marcada por relações e interesses 

de segmentos hegemônicos da sociedade, em relação aos quais os educadores 

deverão posicionar-se, tem sido um fator impeditivo para o avanço de uma 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA.  

 

 



76 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte (MG): 
Letramento, 2018. 
 
AGUIAR, W. M. J.; & OZELLA, S. (2006). Núcleos de significação como 
instrumento para a apreensão da constituição dos sentidos. Psicologia: Ciência 
E Profissão, 26 (Psicol. cienc. prof., 2006 26(2)), 222–245. 
https://doi.org/10.1590/S1414-98932006000200006 
 
AGUIAR, W. M. J.; SOARES, J. R.; MACHADO, V. C. Núcleos de significação: 
uma proposta histórico-dialética de apreensão das significações. Cadernos de 
Pesquisa [online]. 2015, v. 45, n. 155, p. 56-75. Disponível em: 
<https://doi.org/10.1590/198053142818>. ISSN 1980-5314. 
https://doi.org/10.1590/198053142818.Acesso em: 9 nov. 2021. 
 
AGUIAR, Wanda Maria J.; OZELLA, Sergio. Apreensão dos sentidos: 
aprimorando a proposta dos núcleos de significação. Revista Brasileira de 
Estudos Pedagógicos, Brasília, v. 94, n. 236, p. 299-322, jan./abr. 2013. 
 
AGUIAR, Wanda Maria Junqueira de. In: BOCK, Ana Mercês Bahia (orgs.) A 
Dimensão subjetiva do processo educacional: uma leitura sócio-histórica. 
São Paulo: Cortez, 2018. 
 
AGUIAR, W. M. J. de.; ARANHA, E. M. G.; SOARES, J. R. Núcleos de 
significação: análise dialética das significações produzidas em grupo. Cadernos 
De Pesquisa, 51(Cad. Pesqui., 2021, 51). Acesso em: 9 nov. 2022. 
https://doi.org/10.1590/198053147305 
 
 
CRUZ, Priscila. MONTEIRO, Luciano. (Org.). Anuário Brasileiro da Educação 
Básica. São Paulo: Moderna, 2021. Disponível em: 
https://todospelaeducacao.org.br/wordpress/wpcontent/uploads/2021/07/Anuari
o_21final.pdf. Acesso em: 12 nov. 2021. 
 
BARBOSA, Alexandre de Freitas. A formação do mercado de trabalho no 
Brasil: da escravidão ao assalariamento. Campinas, 2003. Tese (Doutorado em 
Economia) Instituto de Economia, Universidade Estadual de Campinas. 
 
BARROS, S. A. P. de.A educação dos negros: uma nova face do processo de 
abolição da escravidão no Brasil</b&gt;. Revista Brasileira de História da 
Educação, v. 4, n. 2 [8], p. 289-296, Acesso em:14 fev. 2012. 
 
BASTOS, M. H. C. A educação dos escravos e libertos no Brasil: vestígios 
esparsos do domínio do ler, escrever e contar (Séculos XVI a XIX). Cadernos 
de História da Educação, [S.I], v. 15, n. 2, p. 743-768, 2016. Disponível em: 
https://seer.ufu.br/index.php/che/article/view/35556. Acesso em: 10 jun.2022. 



77 

 

 

 

 
BOCK, Ana Mercês. A Psicologia sócio-histórica: uma perspectiva crítica em 
psicologia. In: BOCK, Ana Mercês et al. (orgs.). Psicologia sócio-histórica: 
uma perspectiva crítica em psicologia. São Paulo: Cortez, 2015 
 
BRASIL. Lei N° 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe sobre o ingresso nas 
universidades federais e nas instituições federais de ensino técnico de nível 
médio e dá outras providências. Disponível em 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2011-2014/2012/Lei/L12711.htm> 
Acesso em: 07 de dez. 2022 
 
BRASIL. Conselho Nacional da Educação. Resolução nº 1, de 17 de junho 
de 2004. Institui Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana. Diário Oficial da União, Brasília, 22 jun. 2004. Disponível em: 
http://planalto.gov.br/ccivel_03/leis/2003/L10.639.htm . Acesso em: 07 dez. 2022 
 
CARDOSO, D. (2009). Pode me chamar de Nadí [arquivo de vídeo]. Ceará, BA. 
Recuperado em 3 de fev., 2018 de 
https://www.youtube.com/watch?v=HNmizIrjQKU&t=6s. Acesso em: 25 ago. 
2022. 
 
CARDOSO, C. D, L. R. A branquitude como entrave a implementação da Lei 
Federal 10.639/03 na educação infantil. Educação, [S. l.], v. 46, n. 1, p. e47/ 
1–28, 2021. DOI: 10.5902/1984644444389. Disponível em: 
https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/44389. Acesso em: 25 ago. 
2022. 
 
CARONE, Iray; BENTO, Maria Aparecida Silva. (orgs). Psicologia Social do 
Racismo: Estudos sobre a branquitude e branqueamento no Brasil. 6. ed. 
Petrópolis RJ: Ed. Vozes, 2018 
 
CORTELLA, Mario S. A escola e o conhecimento. São Paulo: Instituto Paulo 
Freire e Cortez Editora, 1998. 
 
COSTA, A.  M.  A violência como marca:  a pesquisa em história.  In: SCWARCZ, 
L. M.; REIS, L.  V.  S. (Orgs.). Negras imagens:  ensaios sobre cultura e 
escravidão no Brasil. São Paulo: Edusp, 1996. p. 81-91. 
 
Conselho Federal de Psicologia Resolução CFP n° 018/2002. Recuperado de 
http://site.cfp.org.br/wpcontent/uploads/2002/12/resolucao2002_18.PDF. 
Acesso em: 25 ago. 2022. 
 
CHAUÍ, Marilena. O que é ideologia 2. ed. São Paulo: Editora Brasiliense, 2008. 
(Col. Primeiros Passos) 
 
CRY, C. R. J. Educação e contradição: Elementos metodológicos para uma 
teoria crítica do fenômeno educativo. São Paulo: Cortez. 2020. 
 



78 

 

 

 

DE SOUZA, E. Q.; DINIS, N. F. Imagem, branqueamento e branquitude nas 
escolas de educação infantil. Revista Binacional Brasil-Argentina: Diálogo 
entre as ciências, [S. l.], v. 7, n. 1, p. 278-301, 2018. DOI: 
10.22481/rbba.v7i1.4072.  
Disponível em: https://periodicos2.uesb.br/index.php/rbba/article/view/4072 
Acesso em: 23 ago. 2022. 
 
DIANGELO, Robin J. Não basta não ser racista: sejamos antirracistas. São 
Paulo. Faro editorial, 2018 
 
Extensão PUC Minas [recurso eletrônico] da palavra à ação: esperançar, (com) 
partilhar e democratizar / organizadora: Ev’Ângela Batista Rodrigues de Barros. 
Belo Horizonte: PUC Minas, 2021. 
 
FATTORI, Vinicius. Em favor da liberdade: ensaios abolicionistas e a crise de 
legitimidade da escravidão. 2015. 124 f. Dissertação (mestrado) - Universidade 
Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Faculdade de Ciências Humanas e 
Sociais, 2015. Disponível em: <http://hdl.handle.net/11449/140253>.Disponível 
em: 24 ago. 2022. 
 
GONZALEZ-REY, Fernando L.  Pesquisa qualitativa e subjetividade – os 
processos de construção da informação. São Paulo: Pioneira Thomson Learning, 
2005. 
 
IBGE- instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Retratos a Revista do IBGE. 
Somos todos iguais? O que dizem as estatísticas, n. 11 p. 3-26, mai. 2018  
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/media/com_mediaibge/arquivos/17eac9b7
a875c68c1b2d1a98c80414c9.pdf. Acesso em: 2 nov. 2021. 
 
FERNANDES, J. R. O. Ensino de História e diversidade cultural: desafios e 
possibilidade. Caderno Cedes, v. 25, n. 67, p. 378-388, set./dez., 2005. 
 
FONSECA, M. V. Educação e escravidão: um desafio para a análise 
historiográfica </b&gt; Revista Brasileira de História da Educação, v. 2, n. 2 
[4], p. 123-144, 16 fev. 2012. 
 
FREYRE, Gilberto. Casa Grande e Senzala. 51. ed. São Paulo: Editora Global, 
2006. 
 
GOMES, Laurentino. Escravidão: do primeiro leilão de cativos em Portugal à 
morte de Zumbi dos Palmares. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019.v. 1. 
 
MARTINS, Anna Luiza Barboza; ZAMOR, Maria Helena Rodrigues Navas. A 
Branquitude e Educação: Um Estudo com Professoras de Escolas Públicas 
Estudos e Pesquisas em Psicologia 2021, V. 02. doi:10.12957/epp.2021.61048 
Disponível em:  https://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/revispsi/article/view/61048  Acesso em: 25 ago.  
2022. 
 



79 

 

 

 

MELO, W. DA C.; SCHUCMAN, L. V. Mérito e mito da democracia racial: Revista 
Espaço Acadêmico, v. 21, p. 14-23, 1 fev. 2022. 
 
NASCIMENTO, Carolina Cavalcanti do. Educação das relações Étnicos-
raciais: Branquitude e Educação das Ciências. 2020. Tese (Doutorado) - UFSC 
Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2020. 
 
NUNES, S. da S. Racismo no Brasil: tentativas de disfarce de uma violência 
explícita. Psicologia USP, [S. l.], v. 17, n. 1, p. 89-98, 2006. DOI: 
10.1590/S0103-65642006000100007. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/psicousp/article/view/41882.  
Acesso em: 18 maio 2022. 
 
PARRON, T. Revolução Industrial e circuitos mercantis globais: a crise da 
escravidão no Império britânico. Revista USP, [S. l.], n. 132, p. 185-212, 2022. 
DOI: 10.11606/issn.2316-9036.i132p185-212. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/196279. Acesso em: 14 jan. 
2023. 
 
RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019. 
 
RONCA, Antônio Carlos Caruso; ALMEIDA, Laurinda Ramalho de. (Orgs.) 50 
Anos de produção em Psicologia da Educação: relatos de pesquisa 
Campinas, SP: Pontes Editores, 2019. 
 
SANTOS, Mário Alves dos; SANTOS, Sérgio Pereira dos. As Práxis 
Pedagógicas e seus Desafios Frente o Marco Legal para a Educação 
Antirracista. In: pôsteres - seminário de educação, 29., 2021, 
Cuiabá. Anais [...]. Porto Alegre: Sociedade Brasileira de Computação, 2021. p. 
287-294. 
 
SANTIAGO, Flávio. Branquitude e creche: inquietações de um pesquisador 
branco. Educar em Revista, [S.l.], v. 35, n. 76, p. 305-330, set. 2019. ISSN 
1984-0411. Disponível em: 
<https://revistas.ufpr.br/educar/article/view/66099/39566>. Acesso em: 23 ago. 
2022. 

 
SCHUCMAN, L. V.  Entre o encardido, o branco e o branquíssimo:  
branquitude, raça, hierarquia e poder na cidade de São Paulo. 2.ed. São Paulo: 
Ed. Veneta, 2020. 
 
SOARES, José de Lima; LIMA, Karoline Martins de. CONCEIÇÃO, Ludmila 
Jardim da.  Resistência negra e pós abolição no Brasil - Revista da Unidade 
Acadêmica Especial de História e Ciências Sociais - UFG/CAC v. 16, n. 2, 82 
- 94, jul. – dez. 2019 
 
SOUZA, A. L. B. R. de; CASTRO, R. M. de; SANTIAGO, F. O legado da 
branquitude: reflexões a partir de relatos orais de professoras brancas. Práxis 



80 

 

 

 

Educativa, [S. l.], v. 17, p. 1–17, 2021. DOI: 10.5212/PraxEduc.v.17.18825.007. 
Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/18825. Acesso 
em: 25 ago. 2022. 
 
SANTOS, Alessandro de Oliveira dos; SCHUCMAN, Lia Vainer; Martins, 
Hildeberto Vieira. Breve histórico do pensamento psicológico brasileiro sobre 
relações étnico-raciais. Psicologia: Ciência e Profissão [online]. 2012, v. 32, n. 
spe [acessado 8 dezembros 2022], pp. 166-175. Disponível em: 
<https://doi.org/10.1590/S1414-98932012000500012>. Acesso em: 
08 nov. 2012. ISSN 1982-3703. https://doi.org/10.1590/S1414-
98932012000500012. 
 
SANTOS, Alexandre. Racismo e Colonialismo no Brasil. FENAJUD, julho 
2022.Disponível em: 
https://fenajud.org.br/?p=12912https://fenajud.org.br/?p=12912. Acesso em: 2 fev. 
2023. 

SGARBOSA, Lívia. O Colégio São Benedito e a escolarização da população 
negra em Campinas - SP no início do século XX. 2018. Dissertação (Mestrado 
em Educação) – Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, 2018. 
Disponível em: https://repositorio.ufscar.be/handle/ufscar/11302. Acesso em: 2 
nov. 2022. 
 
SOUZA, Neuza Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro 
brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: edições Graal, 1983. 
 
SOUSA, V. P.; RABELO, D. F.; TAVARES, J. S. C. Só para não passar em 
branco: uma revisão narrativa sobre a branquitude. ODEERE, [S. l.], v. 6, n. 2, p. 
352-368, 2021. DOI: 10.22481/odeere.v6i2.8730. Disponível em: 
https://periodicos2.uesb.br/index.php/odeere/article/view/8730. Acesso em: 20 
jun. 2022. 
 
VIANA, Nildo; SANTOS, C. P. (orgs.). Capitalismo e Questão racial. Rio de 
Janeiro: Corifeu, 2009. 
 
VICENTE, J. Cores e botas [arquivo de vídeo]. São Paulo, SP. Recuperado em 
3 de fev., 2018 de https://www.youtube.com/watch?v=DLR22yNX4zU&t=36s, 
2010. 
 
ZUBARAN, M. A.; CRUZ, J. M. F. da. Educação e branquitude: uma discussão 
com professores da educação básica. PerCursos, Florianópolis, v. 20, n. 44, p. 
138 - 154, 2020. DOI: 10.5965/1984724620442019138. Disponível 
em:https://www.periodicos.udesc.br/index.php/percursos/article/view/19847246
20442019138. Acesso em: 23 ago. 2022. 
 
UBES União Brasileira dos Estudantes Secundaristas. Relembre os 
retrocessos do (des) governo Bolsonaro para a Educação Disponível em: 
https://ubes.org.br/2022/relembre-os-retrocessos-do-desgoverno-bolsonaro-
para-educacao/  Acesso em: 28 fev.  2023. 
 



81 

 

 

 

 

 

ANEXO  

MODELO DO TCLE 

 

             Pontifícia Universidade Católica de São Paulo   

 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

Prezado (a) Senhor (a),  
 Você está sendo convidado (a) a participar desta pesquisa intitulada como 
Educação e Branquitude: uma análise das significações dos professores autodeclarados 
brancos sobre a branquitude, desenvolvida por Diana Cristina de Menezes Souza Silva 
do Curso de Psicologia da Educação, no Programa de Estudos Pós-Graduados em 
Educação da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, sob a orientação da Prof.ª 
Dra. Wanda maria Junqueira. O objetivo do estudo é analisar as significações constituídas 
por uma professora branca, do Ensino Fundamental I, sobre relações raciais e os impactos 
da branquitude no contexto escolar, assim como as possibilidades de uma educação 
antirracista. O uso das informações oferecidas pelas participantes está subordinado às 
normas éticas de pesquisa da Comissão Nacional de Ética em Pesquisa (CONEP) do 
Conselho Nacional de Saúde do Ministério da Saúde. Estas são avaliadas e acompanhadas 
quanto aos aspectos éticos, envolvendo seres humanos de forma direta e indiretamente, 
com questões relacionadas aos diferentes contextos, seja culturalmente, socialmente ou 
atrelado ao meio ambiente. Solicitamos a sua colaboração para coleta dos dados, que 
ocorrerá por meio de um encontro presencial com duração de 40 minutos, onde será 
discutido a condição da branquitude em professores autodeclarados brancos e refletir 
sobre as manifestações racistas apresentados no ambiente escolar. Este material será 
gravado, transcrito e analisado para o presente estudo. Esta transcrição lhe será enviada 
para a aprovação do material. Além disso, também solicitamos sua autorização para 
apresentação dos resultados deste estudo em eventos da área de Educação e publicação 
em revista científica nacional e/ou internacional. Por ocasião da publicação dos 
resultados, seu nome será mantido em sigilo absoluto. Informamos que nessa pesquisa 
não há risco aparente, na medida em que a pesquisa é fruto da demanda do presente 
momento pandêmico vivenciado pelos profissionais de educação nas 
instituições.  Esclarecemos que sua participação no estudo é voluntária, sem qualquer 
remuneração ou despesa prevista e, portanto, o(a) senhor(a) não é obrigado(a) a fornecer 
as informações e/ou colaborar com as atividades solicitadas pelo Pesquisador(a). Fica 
estabelecido que o senhor(a) tem o direito e a liberdade de retirar seu consentimento em 
qualquer fase da pesquisa sem qualquer prejuízo pessoal. A pesquisadora estará à 



82 

 

 

 

disposição para qualquer esclarecimento ou posteriores encontros caso considere 
necessário em qualquer etapa da pesquisa.  
 

______________________________________  
Assinatura do(a) pesquisador(a) responsável  

 
_______________________________________ 

Assinatura do(a) orientador(a)  
 
Considerando, que fui informado(a) dos objetivos e da relevância do estudo 

proposto, de como será minha participação, dos procedimentos e possíveis riscos 
decorrentes deste estudo, declaro o meu consentimento em participar da pesquisa, como 
também concordo que os dados obtidos na investigação sejam utilizados para fins 
científicos. Estou ciente que receberei uma via desse documento.  
 
Contato com o Pesquisador (a). Responsável:  
Caso necessite de maiores informações sobre o presente estudo, favor ligar para a 
pesquisadora Diana Cristina de Menezes Souza Silva, Telefone: (11) 9 98343556 ou para 
a Secretaria do CEP-PUC/SP Monte Alegre, que está localizada no térreo do Edifício 
Reitor Bandeira de Mello (Prédio Novo), na sala 63-C, na Rua Ministro Godói, 969 - 
Perdizes São Paulo - SP - CEP: 05015-001 
Tel./FAX: (11) 3670-8466 | e-mail: cometica@pucsp.br. O horário de atendimento é 
realizado das 11h00 às 13h00 de 2ª a 4ª feira e das 15h30 às 17h00 de 5ª e 6ª feira 

   

 

 

 



83 

 

 

 

APÊNDICE  

TRANSCRIÇÃO DA ENTREVISTA 

 

1. Primeira coisa, seria você se apresentar. Se apresenta pra mim... 

Meu nome é Luiza, tenho 40 anos, sou professora de educação física há 

14 anos na rede municipal de ensino da cidade. Então, trabalho desde 2008 

quando iniciei. 

 

2. Fala da sua escola, como é a escola? 

Haaa, eu trabalhei 9 anos em uma escola muito boa e lá a gente 

conseguia trabalhar todo tipo de... de, como é que fala? É... toda parte cultural 

conseguia trabalhar porque a direção da escola ajudava muito né? Incentivava  

 

3. Era escola do bairro? 

Era escola de periferia, distante né? É praticamente uma escola rural no 

bairro do XXXX, EMEF XXXX. 

Então trabalhei 9 anos, lá conseguia trabalhar, a gente conseguiu 

trabalhar muito a parte cultural, tanto a parte africana e japonesa, porque lá 

também tinha descendência japonesa, trabalhava também a parte japonesa, 

cultura... Mais porque a diretora..., a gente tinha uma pessoa na direção da 

escola que incentivava muito isso.  

 

4. Ela era receptiva?  

Sim, sim. Era negra né? Então ela ajudava muito e ela pedia muito pra gente 

trabalhar, tanto é que a gente tem, eu tenho registros de várias apresentações 

com tema africano, né? Que a gente trabalhou ...  

 

5. Tinha formação ou cada professor trabalhava livre? 

Não, cada professor trabalhava da sua forma que conseguia, ela assim... 

incentivava muito desfile afro, éee coreografias né? Que a gente trabalhava tanto 

na ginástica como dança africana, então a gente fazia uma mistura né?  De tudo 

isso, mais por quê?  

Porque a direção ajudava também né?  



84 

 

 

 

 

6. Aí você ficou nessa escola 9 anos?  

Sim, nove anos. Agora depois de nove anos eu vim para o distrito de 

XXXX, que hoje é a escola de ensino fundamental, que agora foi desmembrada 

e ali eu já senti muita dificuldade. Porque ali é uma comunidade mais evangélica, 

então pra gente trabalhar a parte cultural afro ou qualquer cultura diferente do 

que eles acham que é legal, a gente não consegue...  

 

7. É complicado, me explique uma coisa. E dentro desses 14 anos que você 

trabalhou aqui no município, você falou dessa escola que tem mais 

acessibilidade para trabalhar os temas étnico-raciais e tal... E aí agora você 

está falando de uma outra escola que já tem uma problemática com relação 

a religião.  

Dentro dessa atuação, você já presenciou algum conflito? Assim de 

relações raciais... Seja de racismo? Alguma manifestação, como foi?  

Sim (já presenciei conflitos, assim de relações raciais, de racismo). Entre 

as crianças na verdade né? Porque é complicado nessa unidade escolar, a gente 

tem muito negro.  

 

8. Nessa escola atual? 

Sim, nessa escola atual éee..  Mas a gente também tem muitos brancos 

e mais assim... A minoria que quer se sobressair pela criança que é mais pobre, 

que ela não tem condições e a gente já presenciou de um aluno branco, 

querendo éee.… A gente fala tirar sarro do aluno negro, pelas condições que ele 

vive, pela situação dentro da unidade escolar, então assim éee.…  

 Foi muito triste ver isso, mas a gente percebe que é algo que vem de 

casa.  

 

9. Que é algo que vem de casa? Você entende que isso são influências da 

família? 

Sim. Porque a gente fala, que a criança não tem preconceito, quem instala o 

preconceito na cabeça da criança é a própria família. É o meio que ela convive. 

Caso contrário você só ver as crianças brincando umas com as outras, sem 

problema algum.  



85 

 

 

 

 

10. E dentro desses eventos, teve alguma situação mais extrema que você 

não conseguiu éee.… Direcionar ou resolver tal conflito?  

Olha, graças a Deus não tive tamanho problema.  

A gente conseguiu contornar na própria situação, lógico que a gente 

encaminha para direção porque eu acho, que já é algo que não cabe só ao 

professor resolver e sim também, eu acho que cabe a direção.  

Achar um meio para também puxar a família para dentro da escola, para 

entender que isso não é atitude de criança.  

 

11. Dentro dessa tua fala éee... Como você poderia se encaixar? Qual seria  

tua identidade racial? 

Aí é complicado, porque assim... Sou de descendência alemã e italiana 

né? Branca do jeito que sou, mas sempre gostei da cultura afro, sempre gostei 

de diversas culturas na verdade, gosto muito de trabalhar a cultura afro, músicas 

africanas dentro da escola. Éee....  

Nunca tive preconceito, assim nunca sofri preconceito por tentar fazer 

isso, mesmo eu sendo branquela mais nunca tive esse problema.  

Só nesta escola que eu estou tendo um pouco mais de dificuldade porque 

a religião faz com que as crianças se afastem dessas atividades, mais assim eu 

nunca sofri nada com relação a isso.  

 

12. Entendi, mas assim, se você tivesse que se enquadrar dentro de uma 

determinada raça, você diria que você é? 

 

Branca, sou branca.  

 

13. Esses conflitos que a gente geralmente presencia na sala de aula ou no 

ambiente escolar, com relação entre os alunos ou nossos amigos, enfim... 

Éee.... Como será que poderíamos de certa forma amenizar toda essa 

situação dentro da escola?  

Você falou assim: Não depende só do professor. Você citou que depende 

também da gestão, né? Então deve haver uma organização, mas como você 

vê de fato, como a escola poderia lidar com essas situações? 



86 

 

 

 

 

Porque assim, eu sempre falo que a família deve ser resgatada dentro da 

unidade escolar, eu acho assim, a família se distanciou muito das escolas, é um 

lugar ou outro que você ver que os pais estão sempre juntos, estão preocupados 

com o filho dentro da unidade escolar.  

Então eu acho assim, a gente precisa trabalhar a família, a estrutura 

familiar pra você conseguir atingir teu aluno, porque muitas vezes a gente fala 

que dá murro em ponta de faca.  

Porque a gente não tem o respaldo da família para fazer qualquer outra 

coisa, a partir do momento que os pais não estão juntos, que os pais não 

trabalham juntos, porque é um trabalho em conjunto. A gente não vai conseguir 

atingir... 

Porque você fala agora com a criança, cinco minutos depois tá fazendo 

de novo. Porque quem é você, diferente da família dele?  

 

14. E você já teve que parar algum projeto, trabalho no meio por conta 

dessas intolerâncias? 

 

Eu não tive que parar, mas assim infelizmente ter que “excluir” a criança, 

porque assim, a gente tem muita criança evangélica dentro da escola e essas 

crianças amam participar de tudo que a gente faz, mais se os pais ficam 

sabendo, os pais não deixam as crianças participarem, isso é uma judiação né?  

Porque teoricamente teríamos que ser Estado laico, a escola, a 

pluralidade cultural e religiosa é tamanha, que não era pra ser exigido da criança 

que ela não participe por causa da religião.  

Então assim, eu sempre tento colocar todos, faço de um tudo para que 

todos participem, só que na hora que pais sabem do que tá acontecendo eles 

proíbem as crianças de participarem.  

 

15. Quando a gente ouve teu relato, você falou assim em um determinado 

momento, você disse: Eu nunca sofri discriminação por ter que trabalhar 

esses temas, eu sendo autodeclarada branca.  



87 

 

 

 

E aí existem duas psicólogas que estudaram sobre essa condição do 

branco dentro da sociedade, que a gente sabe que existe um racismo 

estrutural né?   

E que a gente sabe que existe um olhar diferenciado para negro, numa 

condição de submissão e de inferioridade dele.  

Do outro lado a gente olha automaticamente a valorização e condição de 

privilégio do sujeito branco. 

Mesmo que essa pessoa, ela não seja racista, ela automaticamente por 

conta desse sistema se enquadra nessa condição de privilégio. 

E dentro da escola você olhando sua condição de branca, você se viu em 

determinados momentos privilegiada, em algumas situações por ser 

branca? 

Olha se teve, eu sinceramente não percebi, eu tento sempre tratar todos 

da mesma forma, se aconteceu, eu realmente não percebi. Porque assim, todo 

mundo é igual e não é a cor da pele que vai diferenciar alguma coisa ou privilegiar 

alguém, porque sempre tentei fazer as coisas de uma forma mais clara possível 

e nunca tentei passar por cima de ninguém por ser branca ou qualquer outra 

coisa.  

 

16. Mas quando a gente olha essa condição do racismo, a gente percebe 

que o negro é mesmo, ele é preterido, não é desejado, não é visto como 

padrão é visto como inferior.   

Às vezes essa fala parte do sujeito branco. Dentro do quadro de 

professores da escola, a maioria dos professores são brancos ou negros? 

 

A maioria (dos professores da escola) é branca.  

 

17. Nessa escola você está há 5 anos e lá dá aula do 1° até o 5°ano? 

Eu já cheguei a dar aula até o 6° ano, mas eu prefiro os pequenos. 

Fundamental porque eu acho mais fácil, não mais fácil, mas você consegue 

atingir melhor a criança até o 5°ano. Porque a partir do 5° eles começam a ter 

pré-conceito de várias coisas que a gente já não consegue assim, conversando, 

mostrando.... Não consegue atingir essa criança. 



88 

 

 

 

Mas se a gente pega desde pequeno do 1° ao 5° ano você já consegue 

moldar essa criança para ser um cidadão de bem.  

 

18. Quando a gente estava conversando na condição do privilégio branco, 

você não sentiu nenhuma dificuldade para trabalhar a cultura 

afrodescendente? 

Na outra unidade escolar não (senti dificuldades de trabalhara cultura 

afrodescendente), porque a gente tinha quem nos desse respaldo também.  

Agora nessa unidade que estou hoje, eu já não consigo. Porque primeiro, 

já esbarra exatamente na situação, têm muitos evangélicos, a religião aqui 

predomina.  

 

19. Eles associam a cultura africana a questões religiosas?  

Exatamente, tem muita coisa por exemplo, festa junina, dentro da escola 

nós não podemos é venerar santo algum, a festa junina é uma festa cultural de 

cultura do interior do estado, na verdade é mais pra você celebrar com as 

crianças. E a gente tem muita dificuldade porque tem muita criança que não 

participa, justamente porque os pais acham que não é para celebrar santo.  

 

20. Agora quando a gente fala da atuação do professor, aquele que tem 

interesse de trabalhar e a gente sabe que existe uma lei, que de certa forma 

até obriga, mas que o sistema educacional do país nem sempre é aquilo 

que está escrito e precisa trabalhar. 

 

É que a gente precisa trabalhar aquilo que está lá na educação física, 

matrizes indígenas e africanas, não conseguimos, porque a gente não tem quem 

dê respaldo para que aquilo seja aplicado na unidade escolar.  

 

21. E nesse tempo de atuação como professora, quando estava falando na 

condição do professor, sua condição de autodeclarada branca, você acha 

que em determinados momentos, situações que vivenciou de 

discriminação, a tua condição de professora branca favoreceu a tua 

atuação ou não? 



89 

 

 

 

Por exemplo, aquele momento que teve o conflito, pensar por que que eu 

consegui? Por que sou branca? Talvez você como professora negra 

poderia ter vantagem ou não em relação a atuação? Não sei se estou 

conseguindo ser clara... 

 

Porque assim, em poucas vezes que intervi com relação a isso, a minha 

fala sempre foi, por que você se acha melhor do que o outro? O que você tem 

que acha que pode ser melhor que outro, a ponto de externar, falar o que você 

falou?  

Então assim, se privilegia ou não ser branca, não sei se ajudaria ou não, 

mas eu tento me pôr no lugar do outro que recebeu a ofensa.  

  Da mesma forma que eu não gosto que fiquem me chamando de 

branquela, sabe? Se torna um pouco pejorativo por eu ser branca. Porque eu já 

tive que escutar me chamar de polaca, branquela e assim dependendo da 

situação eu também não gosto.  

Por que eu vou deixar o outro chamar de negrinho? Sabe? Então não tem, 

não me cabe aceitar, escutar e ficar quieta. Então não sei se tem vantagem ou 

não, sinceramente...  

 


