
 

 
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA 

PÓS-GRADUAÇÃO LATO SENSO 

PSICANÁLISE E LINGUAGEM: UMA OUTRA PSICOPATOLOGIA 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

SÍNDROME DO PÂNICO E FOBIA: ABORDAGEM A PARTIR DA 

NOÇÃO DE ANGÚSTIA EM PSICANÁLISE 

 

 

 

 
 
 

MARLI DO NASCIMENTO 

Orientadora: Prof.ª. Ma. Eliane Costa Dias 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Paulo 
2014 



 

 
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA 

PÓS-GRADUAÇÃO LATO SENSO 

PSICANÁLISE E LINGUAGEM: UMA OUTRA PSICOPATOLOGIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SÍNDROME DO PÂNICO E FOBIA: ABORDAGEM A PARTIR DA 

NOÇÃO DE ANGÚSTIA EM PSICANÁLISE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Monografia apresentada como parte 
dos requisitos para obtenção do 
certificado de Especialização em 
“Psicanálise e linguagem: uma outra 
psicopatologia”, sob orientação da 
Prof.ª. Ma. Eliane Costa Dias. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Paulo 
2014 



 

 
 

DEDICATÓRIA 

 

 

Dedico este trabalho ao Mestre Dr. Daisaku Ikeda, filósofo, escritor, poeta, 
humanista e pacifista pelos maravilhosos incentivos enviados para que o 
avanço de hoje seja sempre maior que o de ontem. Procurando a cada dia me 
lapidar como ser humano. Assim, tornando-me imprescindível por meio de uma 
conduta sincera e exemplar no âmbito pessoal e profissional. E desta forma, 
através do aprimoramento dos meus estudos que eu possa contribuir de forma 
efetiva para a sociedade. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 Agradeço, antes de tudo, aos Mestres e a todas as divindades celestiais 

pelas oportunidades concedidas e pela energia para extrair do meu interior a 

coragem para conquistar este objetivo.  

 Agradeço aos meus pais que me ensinaram a boa educação e a 

humildade para chegar às minhas conquistas com honestidade. Quero 

agradecer também aos outros familiares pelo imenso apoio, pelos incentivos e 

por compreenderem as ausências resultantes da dedicação a este trabalho. 

Obrigada, especialmente, aos meus queridos sobrinhos-filhos gêmeos que me 

dão forças para continuar conquistando sonhos e por trazerem tantas alegrias 

à minha vida, revitalizando-me nos momentos difíceis. 

 Meus sinceros agradecimentos à minha orientadora, Prof.ª. Ma. Eliane 

Costa Dias, que acolheu o tema de minha pesquisa com total dedicação e 

muito profissionalismo. Obrigada pelo imenso apoio e pelo acolhimento nos 

momentos de angústias e de dificuldades desse caminho que foi enriquecido, 

pessoal e profissionalmente, por suas orientações. 

 Agradeço ao Professor Eduardo Cruz Filho, pela dedicação, pela 

preocupação, pela ética profissional ao nos auxiliar durante o processo de  

finalização deste trabalho. 

 Finalmente, agradeço a todos os amigos que estiveram ao meu lado 

durante essa jornada que, por conta de seus incentivos, foi vencida com maior 

alegria . 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Em suma, a angústia é correlativa do momento em que o 
sujeito está suspenso entre um tempo em que ele não 
sabe mais onde está, em direção a um tempo onde ele 
será alguma coisa na qual jamais se poderá reencontrar. 
É isso aí, a angústia. 
 
(Jacques Lacan) 



 

 
 

SUMÁRIO 
 

 

Introdução …................................................................................................................................................. 

…...........….......................................................................................................... 

01 

Capítulo 1 - Pânico e Angústia: concepção clínica e psicanalítica .................................. 10 

 1.1 A origem da palavra Pânico ….............................................................................................. 10 

 1.2 Conceito de Pânico ................................................................................................................... 11 

Capitulo 2 - A angústia em Freud ..................................................................................................... 30 

 2.1 A primeira teoria da angústia ............................................................................................... 30 

 2.2 A segunda teoria da angústia ….......................................................................................... 45 

 2.3 A angústia e defesa ….............................................................................................................. 49 

Capítulo 3 - A angústia em Lacan …................................................................................................. 54 

 3.1 A angústia no Seminário IV- A relação de objeto ….................................................. 54 

 3.2 A angústia no Seminário 10 – A angústia ..................................................................... 80 

Capítulo 4 - A Síndrome do Pânico a luz da teoria psicanalítica da angústia ........... 93 

 4.1 Pânico e contemporaneidade ….......................................................................................... 93 

 4.2 Tratamento do Pânico: medicação e psicanálise ….................................................. 96 

Considerações Finais ….......................................................................................................................... 107 

Referências ......................................................................................................................................... 113 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

 
 

MARLI DO NASCIMENTO: Síndrome do Pânico e Fobia: abordagem a partir da 
noção de angústia em psicanálise. 2014.   
Orientadora: Prof.ª. Ma. Eliane Costa Dias 

 

RESUMO 

 

Este estudo tem por objetivo abordar o Transtorno de Pânico e a eclosão da 
fobia a partir da psicanálise de orientação lacaniana, enfatizando a relação 
dessas patologias com a angústia. Partimos do pressuposto de que, na cultura 
contemporânea, marcada pelo declínio das referências simbólicas e pelo 
empuxo ao gozo, muitos dos sintomas apontados pela ciência na categoria de 
Pânico e Fobias, já eram descritos por Freud e relacionados aos quadros de 
angústia. Para isso, pesquisamos a elaboração da noção da angústia em 
psicanálise, partindo de Freud em sua primeira e segunda teoria sobre a 
angústia, chegando aos avanços propostos por Lacan. Em sua primeira 
proposta esse autor articula a angústia com a castração e com o complexo de 
Édipo, enquanto operadores fundamentais na constituição do sujeito. Na 
evolução de sua teoria, vincula a angústia, a partir da elaboração da noção de 
objeto a, como afeto que aponta ao real e ao gozo. A partir dessa concepção 
teórica sobre a angústia, esse trabalho discute ainda o papel do analista e a 
importância do manejo da angústia no tratamento psicanalítico destas 
patologias.  
 

 
 
Palavras-chave: pânico, fobia, angústia, real. 

 
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 

MARLI DO NASCIMENTO: Panic syndrome and Phobia: approach based on 
the anguish notion from the psychoanalysis. 2014.   
Advisor: Teacher, master Eliane Costa Dias 
 

ABSTRACT 

 

This study aims to approach the Panic Disorder and also hatching of phobia, 
starting psychoanalysis of Lacanian orientation, emphasizing the relationship of 
these pathologies with the anguish. We assumed that, in contemporary culture, 
marked by the decline of symbolic references and the attraction to jouissance, 
many of the symptoms presented by science in the category of Panic and 
Phobias, were already described by Freud and associates with the frameworks 
of anguish. For this, we researched the development of the notion of anguish in 
psychoanalysis, from Freud in his first and second theory about the anguish, 
reaching to the advances proposed by Lacan. In his first proposed the author 
articulates the anguish with the castration and with the Oedipus Complex, while 
considered essential operators in the bloke's constitution. In  the evolution of his 
theory, him links to anguish, from the elaboration of the notion of a object, such 
as affection aimed at to the real and to the enjoyment. From this theoretical 
conception about anguish, this work also discusses the role of the analyst and 
the importance of handle of anguish in the psychoanalytic handling 
of these pathologies. 
 
 
 
Index Words: panic, phobia, anguish, real. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 
 

 

Introdução 

 

Este trabalho visa abordar a incidência e a relevância do quadro  

psicopatológico que se tornou frequente em nossos dias - a Síndrome do 

Pânico e  como subquadro as Fobias.  Uma nomeação que designa um 

conjunto de sintomas e que circula tanto no campo da saúde mental quanto no 

imaginário da sociedade.  

A Síndrome do Pânico foi designada como Transtorno do Pânico a partir 

do DSM III (Manual Diagnóstico e Estatístico de Transtornos Mentais 3ª 

edição), publicado em 1980 e considerado uma revolução no sistema de 

classificações e diagnóstico em psiquiatria. 

De acordo com a classificação, a Síndrome do Pânico caracteriza-se, 

principalmente, por ataques de pânico recorrentes e inesperados. Além disso, 

ela gera, segundo Caetano (2000, pp.13-14), um período de medo intenso e de 

desconforto, que é acompanhado por sintomas como: “fortes palpitações, 

sudorese, sensação de falta de ar, medo de morrer ou sensação de 

sufocamento”. 

Diversos autores (Nicéas, 2000; Paulino et al., 2002; Besset et al., 1999) 

apontam a semelhança entre os sintomas e vivências descritos na Síndrome 

do Pânico e a abordagem clássica da psicanálise, com Freud,  aos quadros de 

Fobia, levantando a questão: “Pânico, um novo estatuto da fobia?” (NICÉAS, 

2000, p. 92). 



2 
 

 
 

A escolha desse tema justifica-se pela necessidade de se trazer à luz o 

aporte importante da psicanálise, na teoria e na clínica, à compreensão e à 

abordagem deste problema de saúde mental. 

Vivemos um momento histórico – uma era chamada contemporaneidade 

– no qual a sociedade e a cultura estão atreladas ao enlace marcante entre os 

discursos do capitalismo e da ciência. Trata-se de um período caracterizado 

pelo avanço da tecnologia e pelo excesso de consumo que o sujeito pratica 

com a intenção de encontrar alguma forma de satisfação, de prazer. Nessa 

busca desenfreada pela satisfação pessoal, o sujeito procura dar o máximo de 

vazão possível a seus impulsos e desejos, procurando, com isso, evitar (ainda 

que inconscientemente) toda forma de frustração, de falta ou de dor.   

No campo da saúde mental, constatou-se a evidência dos efeitos da 

contemporaneidade - os chamados “novos sintomas”: depressão, pânico, as 

mais variadas formas de compulsão, os transtornos alimentares (anorexia, 

bulimia, obesidade mórbida), incremento das toxicomanias, o horror ao 

envelhecimento, as mais variadas formas de intervenções sobre o corpo 

(compulsão por exercícios físicos, busca incessante por tratamentos estéticos e 

cirurgias plásticas, preocupação excessiva com adoecimento, auto-mutilações). 

Novas expressões, atualizadas pela configuração da cultura contemporânea, 

para o mal-estar da civilização. 

Neste trabalho, intenciona-se abordar o que está por trás dessas 

patologias, ditas contemporâneas, e de suas relações com a angústia, 

focalizando especificamente a Síndrome do Pânico. 



3 
 

 
 

É possível afirmar que a eclosão do Pânico, da Fobia está relacionada à 

angústia? Caso exista essa relação, de que forma compreendê-la a partir da 

abordagem psicanalítica?  

Em busca da construção dessas respostas esse estudo pretende 

apontar, através de uma pesquisa bibliográfica, as possíveis contribuições que 

a psicanálise pode oferecer a esse quadro que, como será visto, passou a 

integrar as novas categorias das doenças no campo da psiquiatria. 

O Pânico e a Fobia parecem, de maneira clara, fazer parte da 

contemporaneidade, como uma nova forma para o que entendemos como 

angústia. 

Assim, exploraremos os caminhos das elaborações psicanalíticas e 

psiquiátricas com o intuito de conceituar e descrever as diversas concepções 

que se referem ao tema. Para isso, será descrito um cenário teórico partindo 

dos conceitos e da abordagem da psiquiatria para, em seguida, buscarmos 

uma interlocução com a perspectiva da psicanálise. Na tentativa de conceituar 

e relacionar a angústia ao Pânico e à Fobia, esse “diálogo” será examinado a 

partir das formulações de Freud, das elaborações de Lacan e das posições 

sustentadas por autores (psicanalistas) contemporâneos. 

O presente trabalho está organizado em quatro capítulos. No primeiro 

buscamos configurar o nosso objeto de investigação, delineando a relevância 

da pesquisa sobre a Síndrome do Pânico e a Fobia, hoje presente na clínica e 

no campo da saúde mental. Para essa finalidade consideramos ser pertinente 

partir da origem do conceito de Pânico (na Mitologia Grega), assim como 

percorrer a evolução histórica de sua concepção. Abordaremos sua 

conceituação e etiologia para a psiquiatria, que aponta bases biológicas e 



4 
 

 
 

psicológicas, bem como o impacto ocasionado com sua classificação gerando 

uma nova categoria de doença. Além disso, pontuaremos alguns dados 

estatísticos que assinalam o significativo crescimento de sua incidência na 

atualidade. 

No segundo capítulo, iniciamos a abordagem psicanalítica do tema, 

retomando a relação estabelecida por Freud entre Fobia e Angústia. Para tanto 

percorremos a evolução da teoria freudiana sobre a angústia. Constatamos 

que, de início, Freud abordou a questão da angústia partindo das observações 

clínicas que ele organizou e elaborou em sua teoria sobre as neuroses e sua 

etiologia. Freud já afirmava que haveria algo da sexualidade que teria ligação 

com a angústia, mas diferenciava as neuroses atuais das neuroses sexuais. 

Nas neuroses sexuais, os sintomas teriam sua origem em conflitos psíquicos 

relacionados à sexualidade e seriam resultado de mecanismos psíquicos 

visando a manutenção da homeostase e do equilíbrio do aparelho mental. Nas 

neuroses atuais, os sintomas teriam como causa uma descarga inadequada do 

impulso sexual. A Neurastenia teria sua etiologia em uma via de descarga 

incapaz de resolver de forma adequada a tensão libidinal e seria caracterizada 

por: fadiga física, cefaleias, dispepsia, prisão de ventre, parestesias, 

empobrecimento da função sexual. Já a Neurose de Angústia seria 

caracterizada pela acumulação de uma excitação sexual que, sem descarga, 

se transformaria diretamente em sintoma, sem mediação psíquica, com 

predominância da angústia e caracterizada por sintomas como: espera ansiosa 

crônica, acessos de angústia com todos os equivalentes somáticos desta.  



5 
 

 
 

No entanto, à medida que evolui em sua teoria sobre a sexualidade e a 

etiologia das neuroses, Freud parte para novas formulações a respeito da 

noção de angústia.  

Em suas elaborações para obter uma melhor compreensão da angústia 

Freud percorre um caminho que irá chegar numa primeira teoria da angústia. 

De início, a partir de suas investigações sobre as neuroses atuais, Freud faz 

uma lista de sintomas que poderiam estar, de alguma forma, ligados à 

angústia. No entanto, somente no Rascunho E (1894b), intitulado Como se 

origina a angústia, concluiu que existiria algo da questão do afeto. Nos casos 

clínicos observados verificou que existia um ponto comum relacionado à 

abstinência sexual. Essa seria a angústia das mulheres e homens que viviam a 

prática do coito interrompido. Assim, percebeu que de alguma forma não 

haveria satisfação, principalmente das mulheres por conta da impotência de 

seus maridos. Nesse sentido, Freud concluiu que se tratava de uma libido 

excessiva que não era descarregada, o que o levou a mencionar que a 

angústia surgiria por transformação. Ou seja, essa libido não teria uma 

descarga completa adequada, transformando-se assim em angústia. Freud 

então chega à primeira teoria da angústia, fundamentada na ideia de um 

acúmulo de energia não descarregada.  

Continuando suas elaborações sobre a angústia, nas Conferencias 

Introdutórias sobre a Psicanálise XXV (1916-1917), Freud trouxe a questão da 

“angústia realista”, que seria relacionada ao fato do Eu estar diante de um 

excesso da libido, tendo uma reação de fuga numa situação de perigo, o que 

poderia ser entendido como uma reação de defesa. Seria, então, a angústia 

como reação a uma causa sentida pelo Eu como ameaçadora. Pisetta (2008, p. 



6 
 

 
 

405) esclarece que, nesse momento, Freud teoriza que a angústia seria um 

“afeto que incide posteriormente em relação ao recalque”. Para esclarecer, 

Soler (2012) pontua que o recalque estaria solidário com a defesa de uma 

pulsão, isto é, seria uma privação pulsional. Essa autora apresenta, de forma 

clara, a primeira teoria da angústia em Freud de que para ele o recalque gera a 

angústia. Mas logo Freud faz uma reformulação dessa primeira teoria, 

deixando de considerá-la uma angústia transformada e passando a entendê-la 

como uma reação a um trauma. Assim, elaborou uma segunda teoria sobre a 

angústia compreendendo-a como a causa do recalque. Mais adiante Freud, ao 

analisar o caso do pequeno Hans, irá relacionar a angústia ao complexo de 

castração e ao complexo de Édipo. 

 Neste capítulo serão mencionados e discutidos os sintomas que foram 

identificados e descritos por Freud em sua elaboração sobre a angústia e que 

denotam compatibilidade com os sintomas atuais descritos pela psiquiatria na 

categoria dos Transtornos de Pânico e das Fobias. 

No terceiro capítulo, apresentaremos a concepção de angústia em 

Lacan. Partimos de seu Seminário IV – a relação de objeto (1956-1957), no 

qual o autor retoma a relação entre fobia e angústia estabelecida por Freud na 

sua análise do caso do pequeno Hans. Nesse seminário retomou de Freud a 

noção de relação de objeto, como busca por um objeto de plena satisfação 

para sempre perdido, o que implica algumas faces do conceito psicanalítico de 

uma repetição nunca satisfeita. Lacan articulou essa busca incessante do 

sujeito pela satisfação a uma falta fundamental, ligada à experiência da 

linguagem e da ordem simbólica - a castração. A castração faz parte do 



7 
 

 
 

humano e essa perda, essa falta, é constituinte tanto do homem quanto da 

mulher. 

 No decorrer das suas elaborações, Lacan concebeu a constituição do 

sujeito (e do próprio inconsciente) relacionada à experiência dessa falta 

fundamental, em três registros: Real, Simbólico e Imaginário. Retomou de 

Freud o complexo de Édipo e formulou o processo de constituição da 

subjetividade em termos estruturais a partir de três tempos lógicos, o que será 

visto no decorrer deste trabalho. 

No Seminário IV (1956-1957), na sua retomada da análise freudiana da 

fobia do pequeno Hans, Lacan articulou a angústia à questão da castração. 

Para chegar a essa articulação Lacan retomou, de Freud, a noção de relação 

de objeto, destacando o aspecto de busca de um objeto perdido. A noção do 

para sempre perdido (Das Ding), ou seja, a procura por uma satisfação que 

não poderá ser satisfeita. Lacan destacou que Freud já apontava a relação 

entre sujeito e objeto como uma relação conflituosa, justamente pela distância 

existente entre o que sujeito procura e o que ele encontra. Lacan abordou essa 

relação do sujeito com o objeto acrescentando a ela os campos da linguagem e 

das relações que o sujeito tem com o mundo e com a ordem simbólica da 

cultura. Esses são pontos importantes que estarão na base da constituição da 

angústia. Essa busca repetitiva e incessante do sujeito por algo que o 

satisfaça, Lacan elaborou como noção de falta de objeto.  Lacan expõe então, 

a partir dessa elaboração, que há uma falta e que ela é fundamental. Assim, a 

angústia emergiria nos momentos de confronto com o real dessa falta 

fundamental – a castração. Lacan ressaltou ainda a relação da angústia com o 

desejo do Outro. Retomou o complexo de Édipo freudiano em três tempos 



8 
 

 
 

estruturais e o caso Hans que está relacionado a uma fobia. O complexo de 

Édipo Lacan articulou à constituição do sujeito a partir dessa experiência 

imposta na ordem simbólica, que é a castração. Lacan considerou a castração 

como uma experiência da perda fundamental que é própria da constituição do 

humano e do psiquismo. Miller (1995, p. 61) nos diz que “a castração se 

inscreve no campo da linguagem e na função da palavra e deste único fato, há 

a castração”. 

Em sua leitura do caso Hans, Lacan destacou que uma passagem da 

angústia à Fobia estaria vinculada à relação da criança com o falo. Lacan 

elaborou a hipótese de que a fobia de Hans estaria relacionada com 

componentes do real, do encontro com o real da castração, o que o teria 

conduzido à angústia. Assim, Lacan elaborou que a angústia é sem objeto e é 

o afeto que vem a surgir do confronto do sujeito com o real da castração. 

Nesse sentido, buscando maior compreensão da angústia, no Seminário 

10: A angústia (1957-1958), Lacan fez avanços e aprofundou a relação da 

angústia com o real, dando maior ênfase ao gozo e vinculando a angústia com 

a elaboração do objeto a.  

Finalmente, no quarto capitulo, discutiremos as propostas de tratamento 

para o quadro da Síndrome do Pânico e das Fobias, do ponto de vista da 

psiquiatria e na perspectiva da psicanálise.  

Constatamos que para os pesquisadores da psiquiatria, embora não se 

desconsidere os aspectos emocionais e psicológicos para o Transtorno do 

Pânico, o foco do tratamento visa à eliminação dos sintomas, através de 

medicamentos e terapias cognitivas e comportamentais. Por outro lado, na 

perspectiva da psicanálise, parte-se do trabalho com o sintoma como via de 



9 
 

 
 

realização pulsional, utilizando-se o tratamento analítico como instrumento de 

escuta e de linguagem. Um dispositivo de fala que, a partir da relação de 

transferência estabelecida entre paciente e analista, permite a interpretação e a 

produção de sentido para os sintomas.  

Nesse sentido, Lacan expressou a importância do tratamento clinico, 

pontuando a relevância do manejo da angústia pelo analista na condução do 

tratamento com os pacientes. Se a angústia é o “afeto que não engana”, na 

medida em que aponta à presença do real pulsional e ao gozo, a adequação do 

tratamento para a patologia do pânico e da fobia passa pela habilidade do 

analista em manejar a angústia do sujeito: intervindo ao ponto necessário para 

fazer advir a angústia quando o discurso do sujeito recai numa fala vazia; como 

também identificando momentos em que é necessário saber “desangustiar”, no 

sentindo de reduzir a angústia do sujeito. 

Nessa linha de pensamento, Ehrlich et al. (2013) concordam que é 

preciso dar importância à problemática do diagnóstico na psicanálise. Revelam 

que não é o mesmo diagnóstico do CID-10, que não devemos confundir com a 

lista de nomenclaturas dessa classificação. Mas que o fator fundamental é a 

revelação, no discurso do paciente, da economia do seu desejo e de seu modo 

de gozo. 

  

  

  

 

 

 

 



10 
 

 
 

Capítulo 1 Pânico e angústia: concepção clínica e psicanalítica  

 

1.1  A origem da palavra pânico 

 

A relevância da pesquisa relacionada à Síndrome do Pânico 

fundamenta-se, sobretudo, na frequência com que esse quadro psicopatológico 

tem se apresentado atualmente, tanto no âmbito da clínica em saúde mental 

quanto no contexto do imaginário social. Para que se possa compreender 

melhor esse fenômeno, é importante que examinemos sua procedência, 

começando pela proveniência do termo pânico. 

A origem da palavra pânico é, segundo Caetano (2000), mitológica. Ela 

provém da Mitologia Grega e significa medo. O autor esclarece ainda que esse 

vocábulo relaciona-se à “divindade grega” conhecida como Pã.  

O deus Pã, como era chamado pelos gregos, veio ao mundo com uma 

aparência assustadora (com chifres e pernas de bode) e, por conta disso, teria 

sido abandonado pela mãe. Entre os estudiosos da Mitologia Grega não há 

consenso em relação aos deuses que o geraram. É possível que seu pai tenha 

sido “Hermes” (o mensageiro dos deuses) e sua mãe “Almatéia” (a cabra) 

(CAETANO, 2000, p.9). 

Habitando as montanhas, cavernas e pastos da Grécia, o deus Pã se 

divertia assustando as pessoas que passavam por aquela região, promovendo, 

dessa forma, “uma reação de medo intensa”, isto é, de “pânico” entre elas. 

Continuando o cenário histórico, os atenienses criaram uma estátua do deus 

Pã, um santuário em plena praça pública. Conforme a afirmação de Caetano 

(2000, p.9), as palavras pública=ágora e medo=phobos, resultaram do 

sentimento de medo que as pessoas tinham de frequentar aquele lugar. 



11 
 

 
 

Os medos associados ao deus Pã estariam ligados ao fato de ele viver 

em cavernas (locais fechados), em montanhas (alturas), em pastos (locais 

abertos). Estabelecendo-se uma relação com os tempos modernos, pode-se 

citar o medo que algumas pessoas têm de lugares fechados como, por 

exemplo, elevadores ou, ainda, aquelas que têm medo de altura. (CAETANO, 

2000, p. 9). 

 

1.2 Conceito de pânico  

 

Freud já apontava a existência de um equívoco em relação à utilização 

da palavra pânico no contexto da psicopatologia: 

Não é de se esperar que o uso da palavra “pânico” seja claro e 
determinado sem ambiguidade. Às vezes ela é utilizada para 
descrever qualquer medo coletivo, outras para designar o 
medo no indivíduo quando ele excede todos os limites, e, com 
frequência, a palavra parece reservada para os casos em que 
a irrupção do medo não é justificada pela ocasião. 
(FREUD,1921 apud PEREIRA, 2008, pp. 59-60). 

 

Para delinearmos o conceito de pânico na perspectiva da psiquiatria é 

importante mencionar que essa palavra foi designada para Transtorno do 

Pânico, como algo diferente dos outros transtornos mentais. Segundo Pereira 

(2008, p.13), o estabelecimento no DSM III do termo “Transtorno do Pânico” 

gerou uma intensa repercussão sobre as concepções contemporâneas 

relacionadas aos estados de angústia. A mídia realizou uma maciça divulgação 

e isso contribuiu para uma construção inovadora da “imagem de uma nova 

doença”, tornando-se então objeto de estudo e intervenção da “medicina 

moderna”. Nesse sentido, cabe esclarecer que aqui será usada como 



12 
 

 
 

referência a quarta versão do Manual de Diagnóstico e Estatística de 

Transtornos Mentais - DSM-IV (1994)1 , no qual o Transtorno do Pânico é 

descrito com as seguintes características diagnósticas: 

A característica essencial do Transtorno de Pânico é a 
presença de ataques de Pânico recorrentes e inesperados, 
seguidos por pelo menos 1 mês de preocupação persistente 
acerca de ter um outro Ataque de Pânico, preocupação acerca 
das possíveis implicações ou consequências dos ataques de 
Pânico, ou uma alteração comportamental significativa 
relacionada aos ataques (Critério A). 

Os Ataques de Pânico não se devem aos efeitos fisiológicos 
diretos de uma substância (por ex., hipertiroidismo) (Critério C). 
Finalmente, os Ataques de Pânico não são melhor explicados 
por um transtorno mental (por ex., Fobia específica ou Social, 
Transtorno Obsessivo-Compulsivo, Transtorno de Estresse 
Pós-Traumático ou Transtorno de Separação (Critério D). 
Dependendo de serem satisfeitos também os critérios para 
Agorafobia, faz-se o diagnóstico de 300.21 Transtorno de 
Pânico Sem Agorafobia (Critério B). 
Um Ataque de Pânico inesperado (espontâneo, não evocado) é 
definido como aquele que não está associado a um ativador 
situacional (isto é, ocorre “vindo no nada”). Pelo menos dois 
Ataques de Pânico inesperados são necessários para o 
diagnóstico, mais a maioria dos indivíduos tem um número 
consideravelmente maior de ataques (DSM-IV2).  
 
De acordo com a descrição do DSM-IV3 
 
Os indivíduos com Transtorno de Pânico apresentam, 
caracteristicamente, preocupações acerca de implicações ou 
consequências dos Ataques de Pânico. Alguns temem que os 
ataques indiquem a presença de uma doença não 
diagnosticada e ameaçadora à vida (por ex., cardiopatia, 
transtorno convulsivo). Apesar de repetidos exames e garantias 
médicas, eles podem permanecer temerosos e não se 
convencer de que têm uma doença ameaçadora à vida. Os 
ataques são percebidos como uma indicação de que estão 
“ficando loucos” ou perdendo o controle, ou de que são 
emocionalmente fracos. Alguns indivíduos com Ataques de 
Pânico recorrentes mudam significativamente seu 
comportamento (por ex., demitem-se do emprego) em resposta 
aos ataques, mas negam o medo de terem um outro ataque ou 
preocupações acerca das consequências de seus Ataques de 
Pânico. [...] A comorbidade com outros Transtornos de 
Ansiedade também é comum, especialmente em contextos 
clínicos e em indivíduos com Agorafobia mais severa (Fobia 

                                                 
1 http://www.psiquiatriageral.com.br/dsm4/sub_index.htm 
2 ibidem 
3 ibidem 



13 
 

 
 

Social tem sido retirada em 15-30% dos indivíduos com 
Transtorno de Pânico; Transtorno Obsessivo Compulsivo, em 
8-10%; Fobia Específica, em 10-20%; e Transtorno de 
Ansiedade Generalizada, em 25%). O Transtorno de 
Ansiedade de Separação na infância tem sido associado com 
este transtorno.  
  

 
Caetano (2000) afirmou que existe um período intenso de medo, ou 

desconforto, no qual quatro (ou mais) dos sintomas expostos a seguir se 

desenvolvem de maneira súbita, atingindo um tempo que pode variar entre dez 

e trinta minutos, havendo chance de prolongamento, sendo esses os mais 

frequentes no ataque de pânico. Eis os sintomas:  

  
 1 )   palpitações, sentir o coração batendo forte ou taquicardia; 

2 )   sudorese; 
3 )   tremor ou sacudidas; 
4 )   sensação de falta de ar ou de sufocação; 
5 )   sensação de sufocamento; 
6 )   dor ou desconforto precordial; 
7 )   náusea ou desconforto abdominal; 
8)  tontura, instabilidade, cabeça leve ou sensação de que vai 
desmaiar; 
9 )   desrealização (sentimento de irrealidade) ou 
despersonalização (sentir-se distanciado de si      próprio); 
10)  náusea ou desconforto abdominal; 
11)  medo de morrer; 
12)  parestesias (formigamentos); 
13)  ondas de calor e/ou frio. 
(CAETANO, 2000, pp.13-14) 
 
 

Paulino et al. (2002, p.460) mencionaram que “a CID 10 tem como 

critério de doença a existência de pelo menos quatro ataques de pânico 

durante um período de quatro semanas”. 

Dessa descrição dos vários sintomas, apreende-se que há uma vivência 

de desconforto, medo, preocupações que o sujeito sente, além de alterações  

comportamentais. 

Na abordagem da psiquiatria, as crises de pânico podem acontecer a 

qualquer momento ou local. No entanto, de início, parece não terem ligação 



14 
 

 
 

com nenhuma situação, mas o sujeito tende a associá-las à circunstância ou ao 

momento em que ocorrem seus desencadeamentos. Destaca-se a condição de 

limitação decorrente da experiência da crise, por conta da angústia de 

antecipação. O sujeito fica angustiado, ou tem a crise de pânico, quando se 

depara com a mesma situação que provavelmente originou o 

desencadeamento da crise anterior. Assim, a tendência é que fuja da situação, 

pois acredita que, dessa forma, pode evitar o acontecimento das crises. Mas, 

independente da situação, outras surgirão, com outras circunstâncias e isso 

condicionará o sujeito a novas recusas. Desta forma, surgem as fobias que vão 

se expandindo e, de acordo com Caetano (2000, p.27), limitando a vida 

cotidiana do sujeito. 

De acordo com Paulino et al. (2002), a angústia é descrita como “uma 

emoção normal e um sintoma extremamente frequente que atravessa quase 

toda a nosologia somática e psicológica” (p. 454). Torna-se patológica quando 

acontece em conjunto com outra perturbação física, ou quando os sintomas e 

comportamentos relacionados a essa angústia ressaltam-se a ponto de 

interferirem no cotidiano do sujeito. 

Esses mesmos autores abordam também o que chamam de “ansiedade 

generalizada”. Segundo suas palavras, trata-se de “uma das mais frequentes 

perturbações ansiosas” e está relacionada com trabalho, saúde, situação 

financeira, relacionamentos, preocupações que se tornam persistentes diante 

de acontecimentos presentes no dia a dia do sujeito. Tais preocupações 

produzem apreensão em excesso e o sujeito não consegue controlá-la e, como 

consequência, surgem: “insônia”, “ansiedade”, “tensão muscular”, “vigilância” e 

“hiperatividade autonômica” (PAULINO et al., 2002, p.455).  



15 
 

 
 

Quanto à etiologia da Síndrome do Pânico, há explicações pautadas em 

teorias biológicas e existem argumentações que defendem causas psicológicas 

para identificar a origem das crises e os mecanismos que fazem surgir as 

“perturbações ansiosas” (PAULINO et al., 2002, p.455). 

Nas teorias biológicas, afirma Paulino et al. (2002, p.456), se “destacam 

que os estudos genéticos revelam altas taxas de ansiedade, consumo de álcool 

e perturbações depressivas nos familiares dos doentes” com esta perturbação.  

Dentro das teorias psicológicas é interessante notar as referências feitas 

à psicanálise e às teorias de aprendizagem ligadas à cognição, como se pode 

perceber nesta passagem: 

As teorias psicológicas da ansiedade incluem teorias 
psicanalíticas e da aprendizagem. As primeiras sugerem que a 
ansiedade surge quando o Eu é submerso por excitação 
proveniente do mundo externo, do Id (inconsciente pulsional) 
ou do Supereu (consciente). As teorias da aprendizagem 
sugerem que a ansiedade é um medo que é associado a outro 
estímulo por condicionamento ou por processos cognitivos 
anormais. Assim, a ansiedade é atribuída a uma interpretação 
alarmante indevida de estímulos externos ou fatores simbólicos 
internos (PAULINO et al., 2002, p. 456). 

 

Independentemente da polêmica que envolve as discussões sobre as 

causas (orgânicas ou psicológicas/emocionais), os autores afirmam que a 

maioria dos quadros clínicos de síndrome de pânico incluem sintomas de base 

psicológica e somática, como apontam Paulino et al. (2002, p. 456): 

 Sintomas psicológicos: ansiedade, irritabilidade, 
hipersensibilidade ao ruído, agitação, dificuldade de 
concentração, preocupações; 
 

 Gastrointestinais: Boca Seca, Dificuldade em engolir, Mal estar 
abdominal, Meteorismo, Diarréia ou obstipação; 

 
 Respiratórios: aperto torácico, dispneia inspiratória, taquipneia; 

 
 Cardiovasculares: palpitações, taquicardia, dor pré-cordial; 



16 
 

 
 

 
 Geniturinários: polaquiúria ou urgência, disfunção eréctil, 

dismenorreia, amenorreia; 
 

 Neuromusculares: tremores, picadas, zumbidos, tonturas, 
cefaleias frontais e occipitais; 

 
 Tensão ou contraturas dolorosas: dores lombares e dos ombros; 

 
 Perturbações do sono: insônia inicial ou acordar frequente, terror 

noturno; 
 

 Outros sintomas: sintomas depressivos, fobias, sintomas 
obsessivos, despersonalização. 

 
Os autores supracitados ressaltaram o critério diagnóstico de 

“perturbação da ansiedade”, referindo-se ao fato do sujeito ter sido ansioso por 

toda a vida, estando relacionada, com frequência, a “outras perturbações como 

as depressões moderadas crônicas, as depressões major, as perturbações de 

pânico e as fobias específicas” (PAULINO et al., 2002, p. 458).  

  

A perturbação de pânico caracteriza-se pela ocorrência de 
ataques de pânico que consistem no aparecimento súbito de 
intensa ansiedade vivida com grande desconforto, alterações 
somáticas e receio de que algo de catastrófico esteja a 
acontecer, como por exemplo, um ataque cardíaco. A CID só 
introduziu esta categoria nosológica na sua última revisão CID 
10. Apesar de haver pequenas diferenças entre os critérios 
diagnósticos da perturbação de pânico da DSM IV e na CID 10, 
na generalidade podemos considerá-los semelhantes 
(PAULINO et al., 2002, p.459).  

 

A questão do pânico pode ser abordada também a partir de estatísticas. 

Nesse sentido, estudos realizados em diversos países assinalam uma 

prevalência (durante a vida) “de 1,5% a 3,5%” relativa à “perturbação de 

pânico” e de “3% a 5,6%” em relação aos “ataques de pânico” (Paulino et al., 



17 
 

 
 

2002, p.459). Tal prevalência também é apontada pelo DSM IV (1994)4 através 

de dados colhidos em nível mundial, como se pode notar a seguir: 

 

Estudos epidemiológicos no mundo inteiro indicam 
consistentemente que a prevalência do Transtorno de Pânico 
durante toda a vida (com ou sem Agorafobia), situa-se entre 
1,5 e 5%. As taxas de prevalência anual estão entre 1 e 2%. 
[...] A idade de início para o Transtorno de Pânico varia muito, 
mas está mais tipicamente entre o final da adolescência e faixa 
dos 30 anos. Pode haver uma distribuição bimodal, com um 
pico ao final da adolescência e um segundo pico, menor, na 
metade da casa dos 30 anos. 
Um pequeno número de casos começa na infância, e o início 
após os 45 anos é incomum, mas pode ocorrer (DSM IV5).  
 

 
 

Os estudos demonstram ainda que as mulheres são as mais afetadas 

pelo Transtorno de Pânico. Nelas a ocorrência pode se dar “entre os vinte e os 

vinte e cinco anos”, mas é comum surgir na adolescência e talvez na infância. 

Alguns autores destacam a existência de dados que sugerem a 

possibilidade “da doença” ocorrer a partir de transmissão genética:  

Estudos em familiares em primeiro grau de doentes com 
perturbação de pânico apontam para uma prevalência durante 
a vida muito elevada (entre os 7% e 20%), investigações feitas 
em gêmeos, embora muito limitadas, parecem suportar esta 
hipótese. (PAULINO et al., 2002, p. 459).  

 
Caetano (2000, p.19) afirma que existe uma combinação de fatores 

“predisponentes” que seriam compostos por “fatores genéticos” e por 

experiências ocorridas na “primeira infância”. Esse conjunto de fatores 

ocasionaria na criança uma “fragilidade psíquica”. Portanto, para esse autor, o 

sujeito pode ter uma predisposição para o transtorno do pânico. 

                                                 
4 http://www.psiquiatriageral.com.br/dsm4/sub_index.htm 
5 ibidem 



18 
 

 
 

De acordo com a afirmação do mesmo autor, a maioria dos sujeitos com 

o Transtorno do Pânico se descreveu como: tensos, com dificuldades de 

relaxamento, excesso de preocupações e angústia por antecipação. Eles 

apresentavam “traços ansiosos de personalidade”, ou seja, traços que já os 

acompanhavam antes do acontecimento das “crises de pânico”, sugerindo que 

essas características da personalidade seriam já uma predisposição do sujeito, 

ou seriam essas pequenas manifestações as responsáveis pela vulnerabilidade 

do sujeito ao Transtorno do Pânico. O autor assinala, todavia, a existência de 

sujeitos sem nenhuma história de “traços ansiosos de personalidade”, ou de 

vulnerabilidade. Nesse caso, acrescenta, pode-se pensar que os “fatores 

biológicos predisponentes” são necessários para que aconteça o Transtorno de 

Pânico (CAETANO, 2000, p.20).  

Vejamos o que diz o DSM IV em relação à presença dos fatores 

biológicos: 

Os parentes biológicos em primeiro grau de indivíduos com 
Transtorno de Pânico tem uma chance quatro a sete vezes 
maior de desenvolverem Transtorno de Pânico. Entretanto, em 
contextos clínicos, observa-se que metade a três quartos dos 
indivíduos com Transtorno de Pânico não possuem um parente 
biológico em primeiro grau afetado. Estudos com gêmeos 
indicam uma contribuição genética para o desenvolvimento do 
Transtorno de Pânico (DSM IV)6.   

 
 

 
Rosenberg7 (1997) acentuou que, independente do trabalho com 

referencial de cunho psicanalítico, pesquisas interessantes vem sendo 

desenvolvidas na área biológica. A autora afirma que essas investigações têm 

sido direcionadas à compreensão do “componente orgânico de certas 

                                                 
6 http://www.psiquiatriageral.com.br/dsm4/sub_index.htm 
7 http://revistapercurso.uol.com.br/pdfs/p19_texto10.pdf 



19 
 

 
 

doenças”, buscando, dessa forma, a possibilidade de alívio para os sujeitos 

que padecem da dor psíquica. 

Paulino et al. (2002) ressaltam a importância da avaliação de sintomas 

orgânicos e do diagnóstico diferencial “com outras patologias psiquiátricas 

como fobias, perturbação pós-estresse traumático e perturbações depressivas”. 

  

Os sintomas psicológicos mais característicos são um medo 
intenso de morrer, de enlouquecer ou de perder o controle. São 
acompanhados de sintomas físicos como taquicardia, 
palpitações, sudorese, tremores, dispnéia, dor no peito, 
náuseas, tonturas e sensação de desmaio. O quadro provoca 
um intenso sofrimento, tendo o doente frequentemente a 
sensação de que está a ter um ataque cardíaco e vai morrer, 
pelo que é comum recorrer a uma urgência hospitalar 
(PAULINO et al., 2002, p.460). 

  

 Com relação à síndrome do pânico, é interessante que se destaque dois 

de seus subquadros: agorafobia e fobia específica. 

 Conforme Paulino et al. (2002) a agorafobia (que também está 

relacionada ao pânico) é definida no DSM IV como: perturbação de pânico. É 

um subquadro no qual o sujeito sente angústia, evita situações nas quais se 

sinta desprotegido e que não consiga ajuda. Isso pode acontecer, por exemplo, 

numa rua ou em locais fechados com muitas pessoas. Esse quadro acaba 

limitando algumas ações do sujeito. Ele evita se deslocar desacompanhado e, 

por vezes, se recusa a sair de casa. 

Em relação ao diagnóstico da agorafobia, é possível perceber algumas 

diferenças entre o que dizem o DSM IV e a CID 10. O DSM IV informa o 

seguinte: na agorafobia não há “história de perturbação de pânico”, 

fundamenta-se no medo do desenvolvimento do sintoma semelhante ao 

pânico. Já a CID 10 afirma que o diagnóstico da agorafobia se dá quando há 



20 
 

 
 

medo ou quando o sujeito evita pelo menos duas das seguintes situações: 

“multidão, lugares públicos, viajar sozinho ou afastamento de casa” (PAULINO 

et al., 2002, p.461). 

Ao deparar-se com essas situações o sujeito pode desenvolver, segundo 

afirmam Paulino et al. (2002, p. 461), “um quadro de marcada angústia e, 

muitas vezes, ataques de pânico”. Os autores ressaltam ainda que os casos 

são mais frequentes em mulheres e têm início na terceira idade. 

O segundo subquadro, relacionado à síndrome do pânico, é o conhecido 

como fobia específica (e social) que, segundo a classificação do manual, faz 

parte da agorafobia. 

A fobia específica caracteriza-se por um medo irracional de um 
objeto ou de uma situação particular. A fobia social consiste 
num medo claro e persistente de situações em que o indivíduo 
se sente exposto e pode ser criticado (PAULINO et al., p.462). 

 

Ainda nas palavras desses autores, a “fobia específica é uma doença 

comum”. Isso porque ela é bem aceita pelo sujeito, levando-o a não procurar  

tratamento. Ao tratarem-na como “comum” os autores sugerem que talvez o 

sujeito possa considerar normal o sentimento de medo em relação a um objeto, 

ou a uma situação, como, por exemplo, medo de animais, de dirigir 

automóveis, de altura, de tomar injeções, de viajar de avião etc. Mas quando o 

sujeito se depara com a possibilidade de estar diante da situação, ou do objeto, 

ele é tomado pela angústia e provavelmente por ataques de pânico (PAULINO 

et al., p.462). 

Já na fobia social, o fato do sujeito sentir-se observado por outras 

pessoas, criticado diante de muita gente ou numa reunião de trabalho, por 



21 
 

 
 

exemplo, produz um quadro de angústia e isso o leva a evitar essas situações 

e, consequentemente, a posição de evidência. 

Estudos sobre a agorafobia indicam que seu predomínio durante vida do 

sujeito “oscila entre os 10% e os 13%”, sendo que a frequência é maior em 

mulheres. O início se dá normalmente por volta dos vinte e cinco anos de 

idade, mas há probabilidade de iniciar antes deste período, na adolescência ou 

até mesmo na infância. A fobia social, no entanto, parece não ter a mesma 

frequência da especifica, não sendo claro que sua prevalência seja maior em 

um dos sexos (PAULINO et tal., p.462). 

Cabe salientar ainda que, conforme assinalam Paulino et tal. (2002, 

p.462), essas fobias podem ter uma predisposição genética, porquanto são 

habitualmente percebidas nos familiares dos sujeitos que as detém. 

Com relação às causas psicológicas que envolvem a síndrome do 

pânico e as fobias, destacam-se as explicações oferecidas pela teoria 

psicanalítica e pela teoria comportamental. A primeira sugere o uso dos 

“mecanismos de defesa”, dentre eles o recalque no qual a angústia é destituída 

da “consciência” do sujeito e “associada ao objeto fóbico” através do 

“deslocamento”. A segunda teoria enfatiza o comportamento, afirmando que há 

todo um “condicionamento operante” considerado como forma de aprendizado 

para evitar o que estimulou a angústia (PAULINO et al., 2002, p. 462). 

Com esses apontamentos sobre a abordagem da psiquiatria vamos 

entrar na questão da visão da psicanálise. Neste sentido, abordaremos o 

cenário de teóricos psicanalíticos, o que trazem na questão das patologias 

(pânico, fobia). Estas relacionadas à angústia a partir da psicanálise e da 

psiquiatria na contemporaneidade. 



22 
 

 
 

Nos dias atuais, os autores psicanalíticos têm se preocupado com as 

manifestações patológicas do pânico e da fobia. Isso porque, tanto no âmbito 

de atendimento aos adultos quanto na assistência às crianças, as queixas têm 

sido referidas a um importante sofrimento: 

 

Ao lado da fobia, tem-se os distúrbios que a clínica psiquiátrica 
denominou “doença” ou “síndrome do pânico”. Estas 
“patologias do afeto” caracterizam a clínica no contemporâneo 
e ligam-se a manifestações da angústia (BESSET et al., 1999, 
p. 177). 

 

 Para os autores psicanalíticos, o quadro de pânico seria, portanto, uma 

“resposta à angústia”, uma reposta do aparelho psíquico do sujeito à 

emergência da angústia, vivenciada como insuportável.  

Em relação ao tratamento da fobia e do pânico, diz Besset et al. ( 1999),  

a psiquiatria indica a utilização de medicamentos que são aceitos cada vez 

mais nos dias atuais. Já a psicanálise propõe intervenções terapêuticas 

utilizando a linguagem, mais precisamente fazendo uso do próprio discurso do 

paciente.   

Nicéas (2000) afirma que durante muito tempo existiu diálogo entre 

psicanalistas e psiquiatras a respeito da angústia. Uma interlocução entre 

teóricos de diferentes abordagens que chegou a relativo entendimento a partir 

da teorização de Freud a respeito da neurose. Nessa teoria freudiana o 

primeiro grupo de neuroses é chamado de “neuroses atuais” e dentre elas 

encontra-se a “neurose de angústia”, assunto que será tratado no próximo 

capítulo (NICÉAS, 2000, p. 93). 



23 
 

 
 

Foi somente a partir de 1980 que ocorreram mudanças na classificação, 

quando o DSM III introduziu a categoria de transtorno de pânico (que nada 

mais foi do que uma reformulação dos “chamados estados de ansiedade”. 

Ainda de acordo com Nicéas (2000), foi neste período que as propostas 

de tratamento da angústia, sugeridas por psiquiatras e psicanalistas, se 

distanciaram. Mas por que isso aconteceu? 

Para Rosenberg8 (1997, p.74), esses distanciamentos ocorreram por 

conta de radicalizações de posicionamentos, as comunicações foram 

restringidas entre os profissionais de diferentes enfoques. Alguns psicanalistas 

continuaram no caminho da orientação freudiana, enquanto os psiquiatras 

escolheram seguir clinicamente através da medicação. 

É importante pontuar que, na nova classificação, as mudanças foram 

implementadas a partir de “um novo recorte de fatos clínicos”. A psiquiatria 

contemporânea propôs que o tratamento da angústia emergente do sujeito 

fosse realizado com base no termo Ataque de Pânico. Há o esclarecimento 

deste autor de que a partir da nova versão, “um transtorno de ansiedade” foi  

diferenciado na nova classificação. Vejamos a seguinte passagem de Nicéas 

(2000): 

Um transtorno que se particularizava pela irrupção aguda e 
intensa de sintomas físicos. A esse transtorno deram o nome 
de “transtorno de pânico”, a denominação “ataque de pânico”, 
traduzindo, propriamente, o conjunto sintomatológico nuclear 
necessário ao estabelecimento desse diagnóstico (NICÉAS, 
2000, pp. 95-96). 

  

Pode-se compreender então que na nosografia atual, conforme já 

mencionado, de acordo com a classificação do DSM IV, para se diagnosticar o 
                                                 
8 http://revistapercurso.uol.com.br/pdfs/p19_texto10.pdf 
 



24 
 

 
 

Transtorno do Pânico é necessário que ocorra o Ataque de Pânico e na 

ausência dele seria considerado como “ansiedade generalizada”.                   

Nicéas (2000) destacou um ponto fundamental da questão do 

diagnóstico. Trata-se do fato de o sujeito não compreender a natureza de sua 

angústia, o porquê de ser invadido por ela. No entanto, para a clínica 

psiquiátrica, o que interessa é o medicamento, sendo irrelevante o motivo pelo 

qual o sujeito está angustiado. A medicação sendo administrada irá retirar a 

angústia, mas digamos que momentaneamente, o que parece fazer com que o 

sintoma não seja tratado pela palavra e o sujeito continuando sem saber nada 

a respeito da causa do sintoma. A psiquiatria caracteriza o pânico como um 

medo associado a manifestações do sistema nervoso autônomo, podendo 

ocorrer sem nenhum estímulo externo significativo. No entendimento da 

psicanálise, trabalha-se com a hipótese de que esse medo tenha origem no 

interior do sujeito, não havendo, contudo, nada palpável contra o que ele deva 

lutar, ou do tenha que fugir. Nessa compreensão, portanto, o medo é entendido 

como manifestação do mundo psíquico do sujeito.  

Ao falar dessas manifestações do sistema nervoso (a partir da ordem 

biológica), Rosenberg9 (1997, p. 79) sinalizou que a psicanálise preocupa-se 

com o entendimento, com a compreensão das causas que tais estímulos 

trazem para o sistema nervoso, tanto ao central como ao autônomo. Nesse 

sentido, direciona-se à história do sujeito e às questões inconscientes, como 

aquelas que determinam o surgimento do afeto e da angústia “a nível corporal”. 

Os sintomas que aparecem no corpo, como a sudorese e as palpitações, 

podem ser desencadeados por lembranças: uma palavra, uma cor, um cheiro. 

                                                 
9 http://revistapercurso.uol.com.br/pdfs/p19_texto10.pdf 



25 
 

 
 

Esses desencadeamentos, afirma Rosenberg (199710), estariam ligados a 

representações reprimidas. 

Mas há uma linha da psiquiatria organicista que tende a enfatizar, 

mesmo sem comprovação plena, que aquilo que dá margem às crises de 

pânico tem origens biológicas. Dentre os especialistas que defenderam essa 

ordem biológica pode-se citar Chapa (1997 apud Rosenberg11, 1997, p.77). 

Segundo esse autor, no que se refere ao viés biológico, existem diversos 

padrões de explicações, que nem sempre estão em concordância, “mas em 

geral têm uma tendência a invalidar a ideia de que exista um único transmissor 

comprometido.” Já Johnson et al. (1995 apud Rosenberg12, 1997, p. 77) 

destacaram o seguinte: “a síndrome do pânico poderia ser uma entidade 

biologicamente heterogênea, na qual existam alterações decorrentes da 

presença de dois ou mais neurotransmissores.” 

De acordo com a afirmação de Pereira (2008, p.13), a explicação 

neurológica da síndrome do pânico teve um grande peso na abordagem da 

medicina moderna, prevalecendo a hipótese de que ela seria “originada pela 

disfunção dos neurotransmissores cerebrais e curável com drogas específicas”. 

O mesmo autor informa ainda que: 

 

Os ataques de pânico constituiriam a parte visível – um 
sintoma, na acepção médica – de uma alteração sutil e invisível 
do funcionamento neurocerebral. A origem genética não é 
descartada por muitos pesquisadores (PEREIRA, 2008, p. 49). 

  

                                                 
10 http://revistapercurso.uol.com.br/pdfs/p19_texto10.pdf 
11 ibidem 
12 ibidem 



26 
 

 
 

A psicanálise, segundo Rosenberg13 (1997), busca a partir dos 

“processos psíquicos”, a explicação para aquilo que é colocado em pauta 

nessa descarga de neurotransmissores. Trata-se, como já foi mencionado, da 

valorização do cenário histórico do sujeito e que pode ser decifrado pela 

linguagem, pela palavra. Em relação a isso, Pereira (2008, p.59) diz que em 

nossa linguagem comum a palavra pânico é “polissêmica por excelência” e que 

sugere “significados múltiplos e heterogêneos, tais como: fenômeno de 

multidão ou crise afetiva do indivíduo”. Fica claro, portanto, que pode existir 

mais do que um significado para o vocábulo pânico quando o observamos sob 

o ponto de vista da linguagem. 

J. Meerloo (apud Pereira, 2008, p. 61) revelou que a palavra pânico, nas 

línguas europeias, é usada para “expressar emoções coletivas de terror, de 

perplexidade e de horror”. Já na “Grã-Bretanha” tem a conotação de expressão 

de “reações individuais diante do perigo”.  

Segundo Pereira (2008, p.62) a palavra “pânico” remete a um fenômeno 

de multidão, de caos, multidão desenfreada e descontrolada. Por outro lado, 

afirma que também pode aludir a “uma experiência afetiva individual”, como 

pode ser observado em expressões cotidianas similares a estas: “ele foi 

tomado de pânico” ou ainda “fulano panicou”. 

Essas são manifestações de uma linguagem corriqueira que está 

carregada culturalmente de imagens, que dispõe “[...] de uma imensa 

capacidade de evocação plástica”. Nesse sentido, é comum que o indivíduo 

tenha na memória cenas impressionantes que são exibidas pela mídia, em 

noticiários de televisão, filmes, ou mesmo que fizeram parte da história pessoal 

do sujeito (PEREIRA, 2008, p. 62). 
                                                 
13 ibidem  



27 
 

 
 

Assim como na teoria freudiana, que leva em conta todas as 

“insistências e repetições de um discurso”, o autor Pereira (2008, p.61) nos 

propõe que se considere a palavra “pânico” como uma potência portadora de 

“significações” com capacidade de prover ensinamentos novos sobre um fundo 

de cena psicopatológico de onde tais “insistências” eclodiram da linguagem da 

psiquiatria contemporânea. 

Retomando o viés psiquiátrico da questão, observa-se que a psiquiatria 

apresentou, fundamentada em bases empíricas, novas configurações de 

argumentação, sustentando dessa forma a hipótese biológica citada 

anteriormente. Eis as configurações mais significativas, de acordo com as 

palavras de Pereira (2008): 

 A incompreensibilidade dos ataques em relação aos 
conteúdos psíquicos conscientes do paciente; 

 A descoberta da possibilidade de indução experimental 
de novas crises em pacientes acometidos por ataques de 
pânico por meios bioquímicos tais como lactato de sódio, a 
yombina, o gás carbônico, a cafeína, o isoproterol e a 
colecistocinina, entre outros; 

 A evidência de alteração significativa do fluxo sanguíneo 
cerebral desses pacientes, sobretudo nas regiões hipocampais 
e parahipocampais; 

 A associação, estatisticamente demonstrada em 
indivíduos, entre ataques de pânico e de prolapso da válvula 
mitral; 

 A maior frequência desse tipo de ataques em indivíduos 
de uma mesma família do que entre a população em geral; 

 Uma maior probabilidade de aparição de ataques em 
gêmeos monozigóticos do que em gêmeos dizigóticos; 

 A importante melhora clínica dos sintomas, 
especialmente dos ataques de pânico, pela utilização de 
substâncias farmacológicas específicas (PEREIRA, 2008, 
p.49). 

 



28 
 

 
 

Os estudos também chamaram a atenção daqueles que pesquisam as 

abordagens cognitivas e comportamentais que, igualmente, integram essas 

configurações significativas. Segundo Paulino et al.( 2002, p. 461) a utilização 

da farmacologia é, para alguns autores, tão eficaz quanto a possibilidade da 

“associação das duas técnicas” (cognitivas/comportamentais e 

medicamentosa) “seja a forma mais eficiente de tratar a doença”. No entanto, 

buscando retomar a questão (controversa) da etiologia e da nosografia do 

pânico e da fobia, não se pode deixar de fazer referência a um jogo de 

interesses que vai além do conhecimento científico e que levanta debates 

nessa área. Haveria, por exemplo, as questões do prestígio e da possibilidade 

de se monopolizar o mercado de trabalho e as verbas designadas às 

pesquisas. Nesse sentido, infere-se que os interesses não estão voltados 

somente para a melhora do sujeito. Há também os interesses de um mercado 

corporativista como, por exemplo, o da indústria farmacêutica que produz e 

distribui remédios para os laboratórios, para as farmácias, para os hospitais, 

chegando ao sujeito. 

Pode-se perceber que, com as mudanças na classificação (ocorridas 

desde o DSM III) houve a eminência da psiquiatria biológica, assim como da 

psicofarmacologia e disso resultou o aumento dos medicamentos para alívio 

específico. 

Nota-se que a psiquiatria contemporânea caminha em direção a novas 

classificações descritivas dos distúrbios, esquecendo-se das questões sociais e 

da dinâmica de vida presentes na história de cada sujeito.  



29 
 

 
 

Para Rosenberg14 (1997), o ideal seria articular a perspectiva biológica, 

no mapeamento dos fatores orgânicos, e a teorias psicodinâmicas, que levam 

em conta o contexto e a subjetividade dos sujeitos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
14 http://revistapercurso.uol.com.br/pdfs/p19_texto10.pdf 



30 
 

 
 

Capítulo 2 A angústia15 em Freud 

 

2.1 A primeira teoria da angústia 

  

É interessante que a abordagem da angústia seja realizada a partir das 

reflexões de Freud a esse respeito, mais precisamente, desde o início de suas 

formulações teóricas. 

Sabe-se que Freud, com base em suas observações clínicas, levantou 

questionamentos acerca do papel da angústia nas neuroses.  Suas 

considerações foram relatadas ao amigo Fliess através de cartas. Observemos 

alguns de seus escritos, iniciando pelo Rascunho B (1893a). 

 Nesse documento Freud (1893a, p.223) fala sobre a etiologia das 

neuroses e aborda um tema pertinente a esse trabalho quando conceitualiza a 

neurastenia. De acordo com suas palavras, “a neurastenia é sempre apenas 

uma neurose sexual”. 

 Para Freud (1893a), a etiologia da neurastenia estaria relacionada com a 

questão do esgotamento sexual, podendo haver também uma predisposição 

para uma afecção nervosa. Ele afirmou, no entanto, que sem o esgotamento 

sexual, os sintomas não seriam desencadeados. 

 Segundo o psicanalista, a neurastenia masculina seria adquirida na 

puberdade e manifestada, aproximadamente, aos vinte anos de idade, tendo 

                                                 
15    Como esclarece o tradutor da edição brasileira das obras completas de Freud, anxiety foi a 

opção do tradutor inglês para o termo alemão Angst utilizado por Freud. Ansiedade é a 
tradução empregada em toda a Edição Standard Brasileira, salvo em expressões já 
consagradas, tais como ‘neurose de angústia’ e ‘histeria de angústia’. (FREUD, 1895, 
p.117) 

 



31 
 

 
 

origem na masturbação. Em relação ao sexo feminino, seria mais frequente em 

mulheres casadas e nas solteiras mais idosas. 

 Nesse mesmo rascunho, ainda diferenciando as neuroses atuais e as 

neuroses sexuais, ele afirmou que a neurastenia teria relação com a 

sexualidade, isto é, com uma vida sexual anormal, na qual haveria uma 

descarga inadequada da sexualidade (pacientes que só se masturbavam, por 

exemplo). 

 Dessa forma, ao observar que os casos de neurastenia estariam 

caracterizados incontestavelmente pelo surgimento de “uma certa diminuição” 

da confiança do sujeito em si mesmo, por uma espera pessimista das coisas e 

por uma tendência a pensamentos aflitivos, questionou se o aparecimento 

elevado do “fator angústia” (sem que os outros sintomas estivessem 

desenvolvidos) não deveria ser destacado como uma “neurose independente” – 

a neurose de angústia, levando em consideração, de forma particular, que ela 

pode ser encontrada na neurastenia e “não menos frequentemente na histeria” 

(FREUD, 1893a, pp. 226-227).  

Ainda nas palavras desse autor, “a neurose de angústia surge sob duas 

formas: como um estado crônico e como um ataque de angústia”. Elas se 

combinam com facilidade e o ataque de angústia “nunca” acontece com a 

ausência de sintomas “crônicos”  (FREUD, 1893a, p. 227). 

 Freud (1893a) buscou encontrar a origem do fator angústia e 

apresentou três formas desse quadro: 

 

1 - Estado crônico → mais comum nos homens neurastênicos; 

2 - Ataque de angústia → 
ligado à histeria, sendo mais frequente em 
mulheres e não acontecendo sem os sintomas 



32 
 

 
 

crônicos; 

3 - Depressão periódica → pode permanecer por semanas ou meses. 

 

 A seguir será apresentada uma lista de sintomas da angústia que, de 

acordo com Freud (1893a, p.227), poderiam ser considerados crônicos: 

 

 Angústia relacionada com o corpo (hipocondria); 
 Angústia em relação ao funcionamento do corpo 
         (agorafobia, claustrofobia, vertigem em lugares altos); 
 Angústia relacionada com as decisões e a memória. 

 

No Rascunho D (1894a), o psicanalista fez uma classificação das 

principais etiologias das neuroses, mas ainda existiam várias lacunas a 

respeito das neuroses. 

Somente no Rascunho E (1894b), intitulado “como se origina a 

angústia”, ele mencionou a questão do afeto que, de forma mais convicta, 

relacionou à questão da sexualidade. 

Em suas formulações, Freud (1894b) concluiu ainda que o início da  

angústia estaria ligada a uma questão física e não psíquica, sem, contudo, 

conseguir defini-la: 

 

[...] A neurose de angústia afeta tanto as mulheres que são 
frigidas no coito como as que têm sensibilidade. Esse aspecto 
é interessante, e só pode significar que a origem da angústia 
não deve ser buscada na esfera psíquica. Por conseguinte, 
deve ser radicada na esfera física: é um fator físico da vida 
sexual que produz a angústia. Mas que fator? (FREUD, 1894b, 
p. 235). 
 

 
 Nos casos observados, Freud percebeu que o ponto em comum estava 

relacionado com a abstinência sexual: angústia de mulheres e homens que 



33 
 

 
 

viviam a prática do coito interrompido, mulheres que não eram satisfeitas 

devido à impotência sexual de seus maridos. Isso o conduziu a uma primeira 

teoria da angústia, entendida como um acúmulo de energia, acúmulo de libido 

que não foi descarregada. Nesse sentido, ponderou que a angústia surgiria por 

transformação, visto que a libido ficaria livre e a tensão física aumentaria. Não 

havendo, então, uma via adequada de descarga, se transforma em angústia. 

Freud (1894b) citou também uma diferença de comportamento da energia 

acumulada quando associada à melancolia e à neurose de angústia: 

 

Com frequência muito especial verifica-se que os melancólicos 
são anestéticos. Não têm a necessidade de relação sexual (e 
não têm a sensação correlata). Mas têm um grande anseio pelo 
amor em sua forma psíquica – uma tensão erótica psíquica, 
poder-se-ia dizer. Nos casos em que esta se acumula e 
permanece insatisfeita, desenvolve-se a melancolia. Aqui, pois, 
poderíamos ter a contrapartida da neurose de angústia. Onde 
se acumula tensão sexual física – neurose de angústia. Onde 
se acumula tensão sexual psíquica – melancolia (FREUD, 
1894b, p. 237). 

 
 

Nesse Rascunho E (1894b), a neurose de angústia pode ser entendida 

com maior clareza quando Freud (1894b) associa essa transformação à 

seguinte ocorrência: há um aumento da tensão física e essa desperta o afeto 

psíquico, mas tal conexão não é suficiente. Noutras palavras, “um afeto sexual” 

não é gerado porque falta algo no aparelho psíquico. Essa tensão quando não 

é conectada a uma representação psíquica transforma-se em angústia. 

Tais ideias trazem, então, a percepção de que na neurose de angústia 

há “uma espécie de conversão”, parecida com o mecanismo em jogo na 

histeria: existe uma tensão física que não entra no campo do psiquismo 



34 
 

 
 

permanecendo no físico. Já na histeria é uma “excitação psíquica” que também 

evolui para o somático, para o corpo (FREUD, 1894b, p. 240).  

Nota-se que nesse rascunho, a angústia na teoria freudiana está mais 

clara em relação a ter uma questão sexual, sendo que aparece porque o sujeito 

pode ter elevadas cargas de excitações sexuais e não há descarga suficiente, 

isto é, um acúmulo da libido impossibilitada de ser utilizada. Vale destacar sua 

interpretação, por exemplo, para a relação entre angústia e o coitus 

interrunptus: 

 

Duas coisas poderiam originar o sentimento de angústia no 
coitus interruptus: na mulher o receio de ficar grávida e, no 
homem, a preocupação de seu artifício [preventivo] poder 
falhar. A partir de uma série de casos, convenci-me de que a 
neurose de angústia também surgia em situações em que, para 
as duas pessoas envolvidas, a eventualidade de virem a ter um 
filho basicamente não representava uma questão de maior 
importância (FREUD, 1894b, p. 235). 

 

Nesse ponto da teoria freudiana entende-se que há relação entre a 

neurose de angústia e a sexualidade, tanto no homem quanto na mulher. Mas 

o que determinaria os sintomas das neuroses atuais seria algo da esfera física 

sexual e não apenas da área psíquica: uma abstinência sexual geraria a 

neurastenia e uma descarga insuficiente (ou inadequada), provocaria a 

neurose de angústia. 

Na análise da relação entre a angústia e uma causa sexual, Freud 

(1894b) citou sete situações que demonstram essa conexão: 

 

(1) Angústia das pessoas virgens: confirmada por numerosos 
exemplos, em ambos os sexos, predominantemente no sexo 
feminino. Não raro, existe um indício de uma ligação 
intermediária – uma sensação semelhante à ereção, que 
aparece nos genitais. 

 



35 
 

 
 

(2) Angústia de pessoas voluntariamente abstinentes: das 
beatas (um tipo de neuropatia), de homens e mulheres que se 
caracterizam pelo rigor excessivo e por uma paixão pela 
limpeza, que consideram horrível tudo o que é sexual. As 
mesmas pessoas tendem a transformar sua ansiedade em 
fobias, atos obsessivos, folie de doute.  

 
(3) Angústia de pessoas obrigatoriamente abstinentes: 
mulheres que são esquecidas por seus maridos ou não 
satisfeitas devido à falta de potência. Essa forma de neurose 
de angústia certamente pode ser adquirida e, devido a 
circunstâncias concomitantes, combina-se muitas vezes com a 
neurastenia. 

 
(4) Angústia das mulheres que vivem a prática do coitus 
interruptus ou, o que é parecido, das mulheres cujos maridos 
sofrem de ejaculação precoce – portanto, pessoas em que a 
estimulação física não é satisfeita. 

 
(5) Angústia dos homens que praticam o coito interruptus e 
mesmo dos homens que se excitam de diferentes maneiras e 
não empregam sua ereção para o coito. 

 
(6) Angústia dos homens que vão além do seu desejo ou da 
sua força: pessoas de mais idade cuja potência está 
diminuindo, mas que, ainda assim, se impõem a prática do 
coito. 

 
(7) Angústia das pessoas que se abstêm ocasionalmente: 
homens jovens que se casaram com mulheres de mais idade, 
por quem na verdade sentem repulsa; ou neurastênicos que 
foram desviados da masturbação pelo trabalho intelectual, sem 
compensá-los através do coito; ou homens cuja potência 
começa a enfraquecer e que, no casamento, abstêm-se das 
relações sexuais por causa de sensações post coitum 
(FREUD, 1894b, p.236). 

 

Essa abstinência sexual, de acordo com Freud (1894b, p.237), levaria a 

um acumulo de excitação, o que chamou de “acumulação de tensão sexual 

física” porque não aconteceu uma descarga satisfatória da libido. A neurose de 

angústia, na leitura freudiana, não é essa acumulação, mas a transformação a 

partir dessa tensão sexual acumulada. 

Freud (1894b, p.237) ressaltou ainda que no mecanismo da melancolia 

os sujeitos são “anestéticos”, isto é, não têm a necessidade de sexo, apenas 



36 
 

 
 

do amor na forma psíquica. Nesses casos, haveria uma tensão erótica psíquica 

que, ao se acumular (não encontrando satisfação) geraria a melancolia.  

Em resumo: 

 
 Onde há acumulação da tensão sexual física            neurose de angústia 

  Onde há acumulação sexual psíquica                       melancolia 

 
Vale ressaltar que Freud (1894b) referiu-se a essa transformação na 

neurose de angústia a partir de uma tensão acumulada. De acordo com suas 

palavras, 

 

[...] na neurose de angústia, essa transformação de fato ocorre, 
o que sugere a ideia de que, nessa neurose, as coisas se 
desvirtuam da seguinte maneira: a tensão física aumenta, 
atinge o nível do limiar em que se consegue despertar afeto 
psíquico, mas, por algum motivo, a conexão psíquica que lhe é 
oferecida permanece insuficiente: um afeto sexual não pode ser 
formado, porque falta algo nos fatores psíquicos. Por 
conseguinte a tensão física, não sendo psiquicamente ligada, é 
transformada em angústia (FREUD, 1894b, p. 238). 

 

Como aponta Goldgrub (2010, p.15), nesse momento de seu 

desenvolvimento teórico, a suposição freudiana é de que a origem da angústia 

estaria relacionada à “[...] expectativa sexual não realizada ou não consumada 

em sua plenitude”. 

Ainda em relação à angústia, Freud argumenta, em suas Conferências 

Introdutórias sobre a psicanálise, XXV – A ansiedade (1916-1917), que todos 

os neuróticos já passaram por tal situação. Além disso, considera a angústia 

um sofrimento e que, dependendo de sua intensidade, pode gerar as “[...] 

atitudes mais loucas”. Segundo o psicanalista, 

 



37 
 

 
 

Cada um de nós experimentou essa sensação, ou, para 
expressar com maior correção, esse estado afetivo, numa ou 
noutra época, por nossa própria conta. Penso, porém, que 
jamais com seriedade suficiente levantou-se a questão de 
saber por que os neuróticos, em particular, sofrem de 
ansiedade tanto mais e tão intensamente do que outras 
pessoas. Talvez tenha sido considerado como algo evidente 
por si mesmo: as palavras “nervos” e “angstlich” são usadas 
comumente de modo intercambiável, como se significassem a 
mesma coisa. Mas não temos direito de fazê-lo: existem 
pessoas “angstliche” que, de outro modo, não são 
absolutamente “nervos”, e ademais, não inclui pessoas 
“nervose” que padecem de muitos sintomas, entre os quais 
uma tendência à “Angst” (FREUD, 1916-1917, p. 394). 

 
 

Fingermann (apud Soler, 2012, p.15) mencionou que, para Freud, a 

angústia é experimentada no Eu, que “é um afeto genérico do falasser, do ser 

falante”. A autora ressalta que esse assunto não é inerente apenas aos dias 

atuais, que provém de nossa história, que é tão velho como nosso mundo. Ela 

afirma também que, não existiu nenhum “sujeito que não tenha tido a 

experiência da angústia”. 

Mesmo reconhecendo que todos parecem sofrer de ansiedade 

(neuróticos ou não) Freud já identificava uma tendência à “Angst” e insistia em 

buscar uma resposta precisa, sob a perspectiva da psicanálise, para a questão 

da angústia.  

Na obra Conferências Introdutórias sobre a Psicanálise, XXV- A 

Ansiedade, Freud (1916-1917) introduziu a noção de angústia “realística”. 

Trata-se, segundo ele, da reação à aparição de um objeto concreto, à 

percepção de um perigo externo. Refere-se a um dano que é esperado, 

relacionado “ao reflexo de fuga”. A angústia “realística” poderia ser percebida 

como enunciação “do instinto de autopreservação” (Freud, 1916-1917, p. 395). 

Para Goldgrub (2010, p.13) a “ansiedade realística” parece ter a função de 



38 
 

 
 

adaptar o organismo diante do perigo e que ela poderia estar mais 

apropriadamente associada ao “medo”. 

 A identificação do objeto e das situações que originam a angústia 

realística dependerá, “naturalmente”, do nível de conhecimento que o sujeito 

possui em relação ao mundo exterior. Freud exemplificou dizendo que é 

compreensível, 

 

[...] como um selvagem tem medo de um canhão e fica 
temeroso de um eclipse do sol, ao passo que o homem branco 
que sabe manejar a arma e pode prever o eclipse, permanece 
sem ansiedade nessas circunstâncias. Em outras ocasiões, é 
realmente o conhecimento superior que promove a ansiedade, 
porque possibilita um reconhecimento precoce do perigo.   
Assim o selvagem ficará aterrorizado com um rastro na floresta, 
porque este o avisa da proximidade de um animal bravio; o 
mesmo rastro nada indica para uma pessoa desinformada 
dessas coisas; e um marinheiro experimentado sentirá temor 
ao ver uma pequena nuvem no céu, porque ela lhe fala de um 
tufão aproximando-se; para um passageiro, a nuvem parecerá 
algo banal (FREUD, 1916-1917, p. 395). 

 

Dessa forma, a angústia realística pode ser considerada vantajosa, pois 

induz o sujeito à fuga ou à defesa, ele avaliará sua força própria ante o 

tamanho da ameaça. Decidir entre fugir e defender-se significa optar por uma 

saída e, assim que essa escolha é feita, diz Freud (1916-1917), não há mais 

lugar para a angústia. Ele afirmou ainda que, dependendo da dimensão da 

angústia, o sujeito pode ficar paralisado e, partindo dessa reflexão, abordou 

questões relativas ao afeto de angústia e à ação de defesa, que estaria ligada 

a uma ação motora do sujeito. 

 Freud preocupou-se também em diferenciar os termos utilizados para 

referenciar situações nas quais o sujeito defronta-se com algo que não estava 



39 
 

 
 

preparado para enfrentar: Angst (angústia) considerando como um estado, 

Furcht (medo) e Schreck (susto). 

A angústia, nessa fase da teoria freudiana, parecia estar ligada a um 

estado gerado no momento em que nos deparamos com um afeto, situação 

que promove descargas motoras e sensações de prazer e desprazer, ligado às 

repetidas experiências significativas que o sujeito vivenciou. 

Vale ressaltar, no entanto, que, naquele contexto, o afeto ainda não era 

um tema totalmente compreendido. Quando mencionou a questão da repetição 

do afeto de angústia, Freud (1916-1917, p. 397) acreditou que esse 

corresponderia ao afeto vivenciado pelo sujeito no “ato do nascimento”, 

momento no qual ocorrem várias sensações, impulsos de descarga e 

sensações corporais, tornando-se um padrão de efeitos diante de um perigo. 

Referindo-se a esse afeto, que Freud relacionou ao ato do nascimento, 

Goldgrub (2010, p.13) sugere que, do ponto de vista fisiológico, ele daria 

origem à “reação afetiva” que corresponde à ativação do sistema nervoso 

autônomo cuja responsabilidade é movimentar os órgãos internos do corpo 

(pulmões, coração etc.) que, por sua vez, preparam o organismo para “a ação” 

e para a sobrevivência.   

Para Freud (1916-1917) é muito significativa a possibilidade da origem 

do primeiro estado de angústia ter se dado com a separação da mãe, sendo 

incorporado ao organismo. 

Depois de aprofundar seus estudos em torno das manifestações da 

angústia dos neuróticos (angústia neurótica), em suas formas ou situações, 

Freud (1916-1917, p.399) propôs a existência de uma angústia flutuante e livre, 

pronta a se conectar a uma ideia, que influenciaria o julgamento do sujeito, 



40 
 

 
 

ficando à espera de uma oportunidade de justificação. A esse estado 

denominou de “ansiedade expectante” ou “expectativa ansiosa”, ao qual se 

referiu como uma primeira forma de angústia. 

Os sujeitos que sentem esse tipo de angústia são aqueles que veem o 

lado negativo das coisas, são pessimistas, sem autoconfiança. A essa 

angústia, em sua forma exagerada, Freud chamou de “neurose de angústia” 

(FREUD, 1916-1917, p.399). 

A segunda forma de angústia (que não está livre e flutuante) Freud 

(1916-1917, p.399) denominou de “ansiedade das fobias”. Trata-se de uma 

angústia que estaria ligada psiquicamente a objetos e situações e que, em 

geral, seria estranha, pois poderia assumir várias formas. Tais fobias foram 

pesquisadas pelo psicólogo americano Stanley Hall que disse: 

 

Ouçam todas as coisas que se podem tornar objeto ou 
conteúdo de uma fobia: escuridão, ar livre, espaços abertos, 
gatos, aranhas, lagartas, cobras, ratos, trovoadas, pontas 
agudas, sangue, espaços fechados, multidões, solidão, 
atravessar pontes, viagens marítimas, viagens de trem etc. 
(HALL, 1914 apud FREUD, 1916-1917, p. 399). 

 

De acordo com Goldgrub (2010, p.14), Freud deixa de lado a angústia 

realística e para se dedicar a angústia neurótica e a descreveu fazendo a 

seguinte classificação: 

- Uma angústia que está livre, flutuante que também chamou de 

“ansiedade expectante” que depois esta se enquadraria na categoria 

nosográfica de “neurose atual”; 

- A angústia presente no caso das Fobias que corresponderia a um 

“medo desproporcional” como a claustrofobia (medo de espaços fechados) e 



41 
 

 
 

agorafobia (medo de espaços abertos); esta ansiedade soaria estranho para 

quem a observa. 

- A angústia na Histeria que não teria nenhum perigo externo 

identificável. 

Em relação ao medo presente nas fobias, Freud (1916-1917) identificou 

três grupos de situações que o envolvem. O primeiro grupo estaria relacionado 

com o perigo e não envolveria somente os neuróticos, mas também as pessoas 

normais. Como exemplo poderia ser citado o medo de cobras, visto que é um 

sentimento generalizado, a maioria das pessoas tem medo e repulsa por 

cobras. 

No segundo grupo estariam aqueles medos relacionados a acidentes. 

Há, por exemplo, maior probabilidade de ocorrer um afogamento se uma 

viagem for feita de navio e esse naufrague; o passeio pode ser realizado de 

trem e ocorrer uma colisão. Ainda assim, as pessoas viajam, com certo medo, 

mas sem angústia. Incluem-se nessa categoria outras situações: medo da 

solidão, de trovoadas, de ambientes fechados. 

O terceiro grupo, das fobias, refere-se às situações que revelam 

exagerada aversão a algo. É o caso, por exemplo, de pessoas que não 

suportam gatos e que são tomadas pela angústia quando esse animal toca em 

sua roupa. Também fazem parte desse grupo os medos de aranhas, de plantas 

e de cruzamentos de ruas. Como outros exemplos, pode-se mencionar a 

mulher sadia que é tomada de angústia ao deparar-se com um rato; o homem 

forte que não consegue caminhar por uma rua ou atravessar a praça de sua 

cidade natal por conta da angústia. Mas como correlacionar o “medo” de certas 

situações, e de animais, com o “perigo”? 



42 
 

 
 

Para Freud (1916-1917), no caso do medo de animais, o que existe é 

uma exagerada aversão humana, porque nem todas as pessoas temem os 

ratos ou sentem repugnância por gatos, ao contrário, podem  se aproximar de 

um gato e sentir vontade de acariciá-lo. Noutra situação, uma mulher pode não 

se importar ao ser chamada de ratinha pelo namorado. No caso do homem que 

não consegue caminhar (ou atravessar a praça) sozinho temos um 

agorafóbico, visto que, se acompanhado por outra pessoa, consegue chegar ao 

local que lhe causa medo.  

  Essa terceira forma de angústia neurótica, vinculada ao perigo, pode 

aparecer na histeria. Podem ocorrer ataques espontâneos de maneira 

fracionada ou total sendo representados por apenas um sintoma fortemente 

desenvolvido, podendo ser representado por palpitações, tremor, desmaios ou 

dispnéia. 

Em suas investigações clínicas Freud (1916-1917) examinou também a 

questão da angústia nos pacientes obsessivos que parecem não sofrer de 

ansiedade, porém, quando realizam atos de um ritual – e tentam não realizá-lo 

– são tomados por uma angústia que acaba sendo encoberta pelo próprio ato e 

pelo sintoma obsessivo. 

Todas essas elaborações foram desenvolvidas por Freud a partir das 

observações clínicas que o levaram à seguinte conclusão: “a geração da 

ansiedade é a reação do ego ao perigo e o sinal para empreender a fuga.” Ou 

seja, na ansiedade neurótica, o ego tenta fugir das exigências da libido e esse 

perigo interno seria entendido por ele como externo (FREUD, 1916-1917, pp. 

401-405).   



43 
 

 
 

Ainda na Conferência XXV- A Ansiedade (1916-1917), Freud abordou a 

angústia neurótica e angústia realística nas crianças e apontou certa 

dificuldade quanto à distinção entre esses termos quando relacionados à 

infância. Essa diferenciação é exposta com incerteza por conta da “conduta 

das crianças”, isto é, por causa de seu comportamento. Entretanto, deixou 

claro que as crianças não nos surpreendem quando se assustam com pessoas 

estranhas ou quando estão diante de novas situações porque é natural 

justificarmos tal comportamento por ser uma reação espontânea por 

estranhamento tanto de pessoas quanto aos novos acontecimentos. Dessa 

forma, Freud (1916-1917, p. 406), inicialmente, atribuiu à criança uma “forte 

tendência à ansiedade realística”, mas pontuou que não é um estado de 

apreensão inato. Considerou que a criança pode se assustar com a presença 

de estranhos porque está acostumada com a imagem de pessoas familiares 

que fazem parte de seu convívio, principalmente o rosto da mãe. E destacou, 

ainda assim, que nem todas as crianças se assustam com pessoas estranhas 

ou novas situações.  

Para Freud, diante do estranho, a criança se sente desamparada e a 

libido acaba se transformando em angústia. Sugere que haveria uma “repetição 

do fator determinante do primeiro estado de ansiedade durante o ato do 

nascimento”, ou seja, “a separação da mãe” (FREUD, 1916-1917, pp. 406-

407). Observemos o seguinte fragmento: 

 

Permitam-me sumarizar o que nossas observações relativas ao 
estado de apreensão das crianças nos têm ensinado. A 
ansiedade infantil tem escassa relação com a ansiedade 
realística, mas por outro lado, relaciona-se estreitamente com a 
ansiedade neurótica dos adultos. Assim como esta, deriva-se 
da libido não-utilizada e substitui o objeto de amor ausente por 



44 
 

 
 

um objeto externo ou por uma situação. (FREUD, 1916-1917, 
p.409) 

 

Buscando a continuidade da teoria freudiana nas considerações 

contemporâneas, Neto & Martinez (2002, p.44) pontuaram que Freud, em sua 

obra Conferências Introdutórias sobre a Psicanálise, XXV - A Ansiedade, 

(1916-1917), introduziu em sua teorização da angústia algo novo: a “angústia 

realista”, mas para conciliar foi necessário que ele introduzisse o Eu, que diante 

do excesso de libido reagiria como a “intenção de fuga” diante uma situação de 

perigo.  

Já Pisetta (2008, p.405), em suas considerações destaca que Freud 

nesse primeiro momento teorizou a angústia como “um afeto que incide 

posteriormente em relação ao recalque”. De fato, Freud elaborou que a 

transformação do afeto em angústia teria relevância no processo do recalque e 

afirmou:  

 

Tenho afirmado que a transformação em ansiedade – seria 
melhor dizer, descarga sob a forma de ansiedade – é o destino 
imediato da libido quando sujeita a repressão. Devo 
acrescentar que este destino não é o único nem o definitivo 
(FREUD, 1916-1917, p. 410). 

 

Soler (2012, p.17) assinala que angústia e recalque são termos que não 

podiam ser pontuados sem a introdução de que “o recalque é solidário com a 

defesa contra uma pulsão: privação pulsional.” Assim, seria uma forma que a 

teoria freudiana encontraria para explicar tanto as psiconeuroses de defesa 

como as neuroses atuais porque as “perturbações psíquicas surgiriam de uma 

conjuntura atual implicando uma privação pulsional para o sujeito”.  



45 
 

 
 

Soler (2012, p.16) apresenta o seguinte esquema da primeira teoria de 

Freud sobre a angústia: 

 

O recalque gera a angústia 

 

 

 

 

 

Esta primeira teoria perdurou até 1926, quando Freud reformulou suas 

reflexões sobre a angústia. 

 

2.2 A segunda teoria da angústia 

 

Em seu texto Inibição, sintoma e angústia (1925-1926), Freud não 

considerava mais a angústia como uma libido transformada, mas tentava 

caracterizar a angústia como uma reação a um trauma e como um sinal de 

perigo. Surge daí uma segunda teoria da angústia. 

Relativamente ao trauma, o autor destacou que o mesmo corresponderia 

à perda do objeto amado, experimentada desde o nascimento: “a perda da mãe 

como objeto amado”. Ele afirmou ainda que a ansiedade “[...] ‘como um sinal’ é 

a resposta do ego à ameaça da ocorrência de uma situação traumática. Tal 

ameaça constitui uma situação de perigo (FREUD, 1925-1926, p. 85). 

Nesse texto Freud introduziu uma nova teorização ao compreender a 

angústia como sendo a causa do recalque, apontando para uma nova 

Recalque – Privação Pulsional 

Angústia 



46 
 

 
 

concepção. Soler (2012) destaca que, em 1927, Freud fez uma atualização de 

sua doutrina, invertendo a tese inicial:  

 
                                                  A angústia gera o recalque  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Em um primeiro tempo, Freud pensou que o afeto da angústia 
era um efeito, um resultado do recalque, o que quer dizer, 
resultado de uma privação pulsional que o recalque implica. E 
depois, a partir de 1927, ele terminou com a tese exatamente 
inversa: a angústia não é um efeito, a angústia é a causa 
(SOLER, 2012, p. 16). 

 

Nesse texto de virada, Freud diferenciou o mecanismo psíquico em jogo 

em três termos: inibição, sintoma e angústia. 

De acordo com Checchinato (apud Safouan, 1989, p. 11) Freud revelou 

que “o sintoma é o sinal e substituto de uma satisfação pulsional que não se 

realizou”. Assim seria algo que fora afastado pelo recalque. Os sintomas têm a 

função de “formação de compromisso” entre duas forças em conflito: a “libido 

insatisfeita” e a “força repressora”, que compartilhou de sua origem.  

Na inibição, que não tem nada a ver com o patológico, os mecanismos 

psíquicos ficam a serviço do Eu como uma maneira de proteção contra a 

angústia e podem assumir várias formas de inibição das funções do Eu: sexual, 

alimentar, de locomoção ou até mesmo quando o sujeito executa um trabalho 

com desprazer, sem vontade de realizar. São funções que levam o Eu a 

Angústia 
 

Recalque – Privação Pulsional 
 



47 
 

 
 

perceber que está sendo envolvido numa tarefa que é psiquicamente complexa 

e podem representar uma ameaça ou desconforto. 

Freud (1925-1926, p.94) concluiu a respeito da inibição: “[...] são 

restrições das funções do ego que foram ou impostas como medida de 

precaução ou acarretadas como resultado de um empobrecimento de energia”.  

A angústia Freud definiu como uma forma de sinal, uma maneira de 

proteção do Eu, lembrando que já falamos da angústia neurótica e da angústia 

realística. Essa última correspondendo a um perigo da realidade e conhecido, 

enquanto a primeira corresponderia a um perigo de cunho pulsional que o 

sujeito desconhece. 

Essa relação entre angústia, defesa (recalque) e medo (fobia) é 

explorada por Freud de forma abrangente na Análise de uma fobia em um 

menino de cinco anos (1909): o caso do Pequeno Hans. O garoto tinha um 

sintoma fóbico - o medo de animal, especificamente de cavalos. Tal fobia teve 

início após um sonho de angústia em que o menino se via separado da mãe e 

intensificou-se durante um passeio no qual presenciou a queda de um cavalo 

na rua. 

Esse sintoma fóbico evoluiu de tal forma que Hans não conseguia sair 

de casa, apresentando uma inibição que restringia seus deslocamentos. No 

trabalho de análise do histórico e dos sintomas do menino, realizado através 

dos relatos de seu pai, Freud constatou que o medo do cavalo era uma 

formação substitutiva ao fato do Eu reconhecer o perigo da castração. A 

angústia inicial de Hans era um sinal da angústia de castração. Freud percebe 

que o medo de um animal (o cavalo), remetia na verdade ao medo da mordida 

do cavalo, ou seja, a fantasia revelada no sintoma fóbico, era o medo de ser 



48 
 

 
 

mordido. Este raciocínio permitiu que Freud (1925-1926, p.104) fizesse a 

seguinte afirmação: “Essa ideia, na realidade, esforçava-se por retirar-se da 

consciência e ser substituída por uma fobia indefinida na qual somente a 

ansiedade e seu objeto ainda apareciam”. 

Acontece que, nesse caso, havia uma ambivalência. Hans sentia amor e 

ódio por seu pai. Por isso, Freud começou a relacionar a angústia com o 

complexo de castração e com o complexo de Édipo. Freud concluiu que a 

fantasia inconsciente, na verdade, era o temor de ser castrado pelo pai, e a 

fobia de Hans seria uma tentativa de solucionar o conflito gerado por essa 

ambivalência. Hans substituiu o pai pelo cavalo, ocasionando um deslocamento 

que deu origem ao sintoma fóbico, numa transformação da angústia em medo 

de um objeto específico.  

 

A ansiedade sentida em fobias a animais é o medo de 
castração do ego; enquanto a ansiedade sentida na agorafobia 
(um assunto que tem sido estudado menos completamente) 
parecer ser o seu medo de tentação sexual – um medo que 
deve estar vinculado em suas origens ao medo de castração 
(FREUD, 1925-1926, p. 111). 

 

A partir das formulações de Freud, em relação ao caso do pequeno 

Hans, Goldgrub (2010) sugere que a fobia seria o resultado de uma aversão 

por determinadas pessoas, objetos ou situações que seriam interpretados pelo 

sujeito como uma ameaça. Dessa forma, corrobora que, para a psicanálise, o 

objeto que faz desencadear a fobia está conectado às fantasias recalcadas 

justamente devido à oposição aos valores conscientes. Assim, ocorreria um 

conflito, pois o sujeito passaria a ter medo ou repulsa, o que resultaria, 

novamente, numa retenção da libido que não foi utilizada, transformando-se em 

angústia. 



49 
 

 
 

Esse mesmo autor ressaltou que, na nova teoria da angústia freudiana, 

o que estaria em destaque seria o recalque. Sugeriu que a fobia infantil era 

resultante da angústia despertada quando o menino se dirige com 

exclusividade de afeto a mãe e a punição seria a própria ameaça da castração. 

 

2.3 Angústia e defesa 

 

 As investigações de Freud o deixaram longe do campo da neurologia e 

avançaram para a “histeria, “obsessões”, “fobias” e “psicoses alucinatórias” 

(FREUD, 1894, p.53). Através dos casos clínicos percebeu que todos os 

pacientes tinham um ponto em comum: alguma experiência, ligada à 

sexualidade, que foi incompatível, ou seja, houve um confronto do Eu com a 

própria experiência do sujeito. O que isto queria dizer? Em seu artigo sobre As 

neuropsicoses de defesa Freud (1894c) propôs a possibilidade de uma divisão 

da consciência. Poderia ocorrer um processo psíquico fora da consciência, isto 

é, ele estava se referindo à representação de uma experiência que ocasionou 

um afeto penoso, doloroso, intolerável que o sujeito precisou “esquecer” porque 

não dispunha de recursos para uma conciliação no aparelho psíquico. De 

acordo com as palavras de Freud (1894c), nas mulheres, 

 

[…] esse tipo de representações incompatíveis assoma 
principalmente no campo da experiência e das sensações 
sexuais; e as pacientes conseguem recordar com toda a 
precisão desejável seus esforços defensivos, sua intenção de 
“expulsar aquilo para longe”, de não pensar no assunto, de 
suprimi-lo. (FREUD, 1894c, p. 55). 

 



50 
 

 
 

Diante desse conflito interno a defesa seria a separação do afeto que 

ficou acoplado àquela representação dolorosa, traumática. Embora 

constatando que esse seria o mecanismo de defesa em jogo nas 

“neuropsicoses de defesa”, Freud identifica que na histeria, nas obsessões e 

nas fobias, ocorrem caminhos diferentes. Na histeria Freud nomeou o retorno 

do conteúdo recalcado como conversão parcial ou total devido ao acúmulo de 

excitação – ou seja, essa excitação acumulada teria uma descarga via corpo, 

isto é, de forma somática. 

Já na neurose obsessiva o afeto permanece na esfera psíquica, mas a 

representação psíquica fica enfraquecida. O afeto que permanece livre vai se 

ligar a outras representações “que não são incompatíveis em si mesmas”, o 

que Freud (1894c) chamou de “falsa ligação”. Tais representações se 

transformam em representações obsessivas. Ou seja, o sujeito fica livre da 

ligação conflitante porque encontra essa via de falsa ligação, como se fosse 

uma forma de solução de apaziguamento das ideias que são indesejáveis. 

Nas fobias, poderíamos pensar que a excitação acumulada é liberada na 

forma de angústia e uma defesa secundária (para lidar com o insuportável 

dessa angústia) a desloca para uma fobia específica:  

 

A angústia liberada cuja origem sexual não deva ser lembrada 
pelo paciente irá apoderar-se das fobias primárias comuns da 
espécie humana, relacionadas com animais, tempestades, 
escuridão, e assim por diante, ou de coisas inequivocamente 
associadas, de um modo ou de outro, com o que é sexual – tais 
como a micção, a defecação ou, de um modo geral, a sujeira e 
o contágio (FREUD, 1894c, p. 61). 

 

Percorrendo as formulações teóricas de Freud sobre a angústia, 

percebemos que esse afeto tem destaque desde o início de suas investigações 



51 
 

 
 

clínicas e está diretamente ligado às suas teorizações sobre a dinâmica de 

funcionamento do aparelho psíquico e à dinâmica de formação dos sintomas. 

Desde a fase inicial Freud relacionou a angústia à sexualidade, portanto, com o 

pulsional. Num primeiro momento de sua obra, sua hipótese é que a angústia 

seria o efeito de uma descarga inadequada da pulsão sexual. Posteriormente, 

se dá conta de que a origem é o sinal do confronto do sujeito com o real da 

angústia de castração. 

Nas inúmeras elaborações sobre a angústia, Freud (1894c) identificou 

(há mais de um século) alguns sintomas que seriam próprios do quadro que ele 

denominou de neurose de angústia. Vale a pena destacar como tais sintomas 

são compatíveis com o quadro descrito pela psiquiatria contemporânea como 

Síndrome do Pânico: 

- Irritabilidade generalizada; 

- Expectativa angustiada: quando o sujeito tem uma visão pessimista das 

coisas, bem como uma mania de duvidar que se refere a uma angústia que 

estaria ligada a moral. Conforme Neto & Martinez (2002) a angústia moral 

surgiria então como uma inibição das pulsões, isto é, uma libido que não foi 

utilizada; 

- Ansiedade: que pode vir acompanhada de alguma representação ou ligada a 

algo corporal como dificuldade para respirar, excesso de suor, “fome 

devoradora” e o sujeito acaba sentindo todos estes sintomas e os classifica 

como um “mal estar”. 

Ele distinguiu então, dentro desses, outros sintomas que fazem parte do 

ataque de angústia e que pertencem a uma expectativa angustiada:  

 



52 
 

 
 

1- O sujeito sente palpitações que estão ligadas à “atividade cardíaca”, 

como arritmia ou taquicardia que tem longa duração, podendo chegar 

até mesmo a deixar o coração fraco que não se diferencia do mesmo 

sintoma da “afecção cardíaca orgânica”; 

2- Os ataques de angústia que surgem quando o sujeito sente dificuldade 

de respirar, como uma “dispnéia nervosa”, “asma” ou outros sintomas 

parecidos; 

3- Sudorese excessiva, principalmente à noite; 

4- Tremores e calafrios; 

5- Excesso de fome; 

6- Diarreia; 

7- O sujeito sente tontura ao se locomover, peso nas pernas, tremor ou 

dobra dos joelhos, porém não ocorre a queda, mas pode ser substituído 

por um “desmaio profundo”, os acessos também podem ocorrer quando 

acompanhadas de “vertigem” quando o sujeito está em lugares altos; 

8- Acesso de congestões; 

9- Acesso de parestesias (formigamentos), como uma sensação de não se 

sentir bem; 

10- O sujeito acorda em pânico à noite. 

Percebemos, então, que na abordagem psicanalítica há uma relação da 

angústia com as pulsões e com a defesa - o recalque. 

Segundo Carvalho (2012, p. 488) “para a psicanálise, a angústia 

configura-se ante um perigo pulsional e não ante o perigo de existir e nem ante 

o perigo real”. Laplanche (1981 apud Carvalho, 2012, p. 488) afirmou: “a 

angústia está intimamente ligada ao problema do recalcamento e é na medida 



53 
 

 
 

em que as representações perigosas são recalcadas que elas suscitam a 

angústia”. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



54 
 

 
 

Capítulo 3 A angústia em Lacan 
 
 

3.1 A Angústia no Seminário IV 

 

 
No capítulo anterior foi abordada a teoria freudiana da angústia e seus 

respectivos sintomas.  Nesta parte do trabalho, pretende-se delinear a 

concepção lacaniana da angústia. Isso será feito a partir da articulação que 

Lacan estabeleceu entre a angústia e a fobia ao retomar o Caso Hans que fora 

analisado por Freud. 

Na obra Seminário IV A relação de objeto, Lacan (1956-1957) procurou 

preencher as lacunas deixadas pela teoria freudiana relacionadas à angústia, 

ao retomar a análise do caso do pequeno Hans, a partir do qual traçara uma 

conexão entre a angústia e o medo daquele menino.  

Essa obra nasceu num momento em que essa noção (a relação de 

objeto) estava em primeiro plano na teoria (e na prática) analítica daquela 

época. A relação de objeto era encarada como primária e primordial, 

considerada como uma relação dual, na qual o objeto era visto como simples 

correspondente do sujeito. Dessa forma, a evolução de uma análise se daria a 

partir da possibilidade de retificação da relação do sujeito com o objeto. 

Lacan critica essa visão, afirmando que tal concepção significaria uma 

posição reducionista, que colocaria em primeiro plano apenas a existência do 

indivíduo em sua relação mais ou menos adequada, mais ou menos adaptada 

ao meio. Lacan relembra que, em Freud, a noção de “relação de objeto” é 

sempre aquela voltada à busca de um objeto para sempre perdido. Uma noção 

que aponta a tendência de busca do objeto da plena satisfação, para sempre 



55 
 

 
 

perdido (Das Ding) e que só pode ser reencontrado, o que implica numa 

repetição nunca satisfeita. 

É nesse registro do impossível de saciar, portanto, que Freud assinalou 

a relação do sujeito com o objeto - uma relação profundamente conflituosa na 

medida em que envolve uma distância fundamental entre o que é procurado e 

o que é encontrado.  

Neste sentido, a constituição do sujeito, como foi abordada no Seminário 

IV (1956-1957), ampliou o campo e a importância da linguagem, da ação da 

fala, a noção de significante, do discurso do sujeito nas relações com o mundo, 

bem como a função da própria angústia trazendo uma nova ótica que até então 

prevalecia na teoria e na prática psicanalítica daquela época. E nas palavras de 

Lacan (1956-1957, p.35) podemos perceber tal relevância: “Jamais em nossa 

experiência concreta da teoria analítica, podemos prescindir de uma noção da 

falta de objeto como central. Não é um negativo, mas a própria mola da relação 

do sujeito com o mundo”. 

Vale pontuar que esses conceitos são fundamentais para a abordagem 

que Lacan faz à angústia. 

Partindo dessa relação do sujeito com o mundo, ancorada na noção de 

falta de objeto, a angústia pode se manifestar de forma específica. Mas de que 

forma?  

Nós (humanos) estamos sempre querendo algo, tentando concretizar um 

desejo, uma satisfação e, durante essa busca, muitas vezes nos sentimos 

angustiados. Lacan (1956-1957) afirmou que existe uma relação entre essa 

angústia e o desejo do Outro. Oportunamente retornaremos a essa articulação. 



56 
 

 
 

Por enquanto será observada a relevância da relação com a falta de objeto 

partindo do Complexo de Édipo.  

No Seminário IV (1956-1957), Lacan parte do significado dessa relação 

de objeto na teoria freudiana. Diz ele: “Freud nos indica que o objeto é 

apreendido pela via de uma busca do objeto perdido”. A que corresponderia 

isto? Seria a indicação do sujeito sendo apreendido por um objeto de 

satisfação que foi perdido, mas que nunca poderá ser reencontrado. Há então 

a repetição de uma satisfação que nunca é concluída. O sujeito busca por esse 

objeto e nesta relação (sujeito-objeto) Lacan (1956-1957) expôs que há “uma 

tensão fundamental, que faz com que o que é procurado não seja procurado da 

mesma forma que o que será encontrado” (LACAN, 1956-1957, p.13). 

Focalizando essa tensão fundamental, poderíamos pensar que o sujeito faz 

uma busca por este objeto e que tal busca pode gerar angústia? 

A construção dessa resposta começa a se delinear a partir do momento 

em que Lacan retoma a análise freudiana do caso Hans, relacionando a fobia 

do pequeno paciente com a angústia.  

Retomando o relato do caso, como exposto por Freud, Hans tem uma 

fobia de animais (especificamente de cavalos) a partir dos quatro anos de 

idade. Freud tem acesso aos detalhes dessa fobia infantil através dos relatos 

das observações realizadas pelo pai de Hans. Como nos diz Freud, o pai de 

Hans é atento e afetuoso, o que se pode ter de melhor como pai real. Hans tem 

pelo pai sentimentos bons e está longe de “temer”, por parte do pai, um 

tratamento abusivo que seria a castração.  

No período anterior ao desencadeamento da fobia, o menino não sofre 

qualquer privação, ao contrário, tem total felicidade, até porque é filho único. 



57 
 

 
 

Por ser objeto de muita atenção, acaba recebendo cuidados muito ternos, 

especialmente por parte da mãe. Por esta razão o pai não esperava a 

manifestação da fobia. 

Ao longo da análise Freud assinalou o comportamento da mãe em 

relação à sua permissão para que o filho, todas as manhãs, fosse para seu 

leito como “terceiro na cama entre os pais”, contrariando a oposição do pai, que 

apesar de ser contra tal permissividade, não conseguia se posicionar diante 

desta situação. Principalmente porque a mãe parecia não ter nenhuma 

consideração pelas palavras ou observações feitas pelo pai. 

Freud inferiu que Hans, na verdade, queria ficar sozinho com a mãe (por 

ele o pai deveria ficar fora) e esse desejo se intensificava quando o pai estava 

ausente. A presença e a ausência paterna se tornavam constantes durante o 

período de férias e isso o fazia ficar mais próximo da mãe. 

Segundo os primeiros relatórios enviados a Freud, quando ainda estava 

para completar três anos de idade Hans demonstrava grande interesse por 

uma parte de seu corpo que costumava chamar de “seu pipi”. Para ilustrar esse 

interesse, Freud (1909, p.16) descreve o seguinte diálogo:  

 
Hans: Mamãe você também tem um pipi? 
Mãe: Claro. Por quê? 
Hans: Nada, eu só estava pensando. 
 

 
O garoto começa então a observar os animais, demonstrando grande 

curiosidade pelo órgão sexual dos mesmos. 

Num outro momento sua mãe o viu tocar em seu pênis e o proibiu de se 

masturbar. Mas não houve a impressão de que isso seria decisivo. O menino 

continuou a se masturbar e os pais não tinham controle sobre esse 

comportamento. Mas não é nesse momento que Freud pensa em se referir a 



58 
 

 
 

algo decisivo em relação à aparição da fobia. Hans escuta essa ameaça, mas 

da forma que melhor lhe convém.  

Na sua análise e construção do caso, Freud vai destacando momentos 

que indicam o processo em que o temor foi se instalando no pequeno paciente, 

associado à presença/ausência do órgão sexual tão valorizado por ele. 

Apontou um momento em que o pai desenhou uma girafa e Hans pediu para 

que ele desenhasse o “pipi” da girafa, porém o pai pediu para que ele mesmo 

desenhasse e Hans acrescentou uma linha à figura do desenho. 

Em outro episódio o menino sonhou com uma girafa grande que estava 

no seu quarto e outra amarrotada. Pegou a grande na mão, para que ela 

parasse de gritar, e sentou-se sobre a girafa amarrotada. 

Na associação de que todos os animais tinham “pipis”, fez uma reflexão 

de que a mesa e cadeira não tinham “pipis” e diferenciou os objetos 

inanimados e animados.  

Mas a curiosidade em particular era saber se seus pais tinham “pipi”. 

Num determinado momento Hans presenciou sua mãe despida antes de ir para 

a cama. Ela pergunta por que ele a estava olhando daquele modo e ele 

responde: 

Hans: Eu só estava olhando para ver se você também tem um 
pipi. 
Mãe: Claro. Você não sabia? 
Hans: Não. Pensei que você era tão grande que tinha um pipi 
igual ao de um cavalo (FREUD, 1909, p. 19).  
 

 
Um evento marcante no desenvolvimento do caso foi o nascimento da 

irmã de Hans, quando ele tinha aproximadamente três anos e meio de idade. 

Seu comportamento foi observado pelo pai que relatou a Freud o quanto Hans 

sentia ciúmes da irmã recém-chegada. 



59 
 

 
 

Freud também destacou a riqueza da vida fantasmática de Hans. Por 

exemplo, quando brincava de ter filhos imaginários com a própria mãe e esses 

o levavam ao banheiro para urinar ou limpar seus traseiros. 

Em certa ocasião, ao ver as calças pretas da mãe, Hans sentiu nojo e 

cuspiu, porque as calças eram como um “lumf” e as amarelas como “pipis”. 

Travou-se então este diálogo: 

 
Pai: Você gosta de ficar lá quando a mãe faz pipi ou ‘lumpf’? 
Hans: Gosto muito. 
Pai: Por que é que você gosta tanto disso? 
Hans: Não sei. 
Pai: Porque você acha que vai ver o pipi da mamãe. 
Hans: É eu acho que é por isso. (FREUD, 1909, p. 63)  
 

 
Outras fantasias surgiram no momento crucial de elaboração da fobia: a 

primeira fantasia da banheira que ele relatou ao pai que estava no banho e 

surgiu um bombeiro que desaparafusou a banheira. Depois o bombeiro pegou 

uma broca e bateu no estomago de Hans. O pai entendeu que essa fantasia 

representava o desejo de Hans de estar na cama com a mãe, mas que fora 

removido de lá pelo próprio pai. Com o grande pênis o pai o tirou do lado de 

sua mãe. 

Na segunda fantasia da banheira Hans diz que o bombeiro veio e tirou o 

traseiro dele da banheira com um par de pinças. Depois deu outro traseiro e fez 

o mesmo com o “pipi” de Hans. O pai de Hans fez outra interpretação, como se 

pode notar na conversa que se segue: 

 

Pai: Ele te deu um pipi maior e um traseiro maior. 
Hans: É. 
Pai: Como os do papai; porque você gostaria de ser o papai. 
Hans: Sim, e eu gostaria de ter um bigode como o seu e 
cabelos como os seus. (FREUD, 1909, p. 92)  

 



60 
 

 
 

Analisando esses elementos do comportamento, do brincar e das 

produções fantasmáticas do menino, Freud conclui que o medo era uma 

formação substitutiva na qual o medo de ser mordido estava relacionado com a 

angústia de castração.  

Lacan (1956-1957) então retomou a conclusão de Freud e fez outra 

leitura de qual seria a angústia em jogo. No decorrer desse seminário Lacan 

tomou como base a interpretação da fobia de Hans como uma solução para a 

angústia. Mas qual seria essa angústia? A resposta para essa questão pode 

ser encontrada a partir das concepções das concepções freudianas sobre o 

Complexo de Édipo, que Lacan elaborou em termos estruturais a partir de três 

tempos. 

Lacan (1956-1957) procurou demonstrar o desenvolvimento desse 

operador (Complexo de Édipo), que faz parte da constituição do sujeito, através 

da experiência imposta na ordem simbólica, que é a castração, considerada 

por ele  uma experiência de perda fundamental que é constituinte do humano, 

e afeta tanto o homem quanto a mulher.   

Na articulação do Complexo de castração e do Complexo de Édipo, no 

Seminário IV (1956-1957), Lacan enfatizou a fase pré-edipiana da relação com 

o outro, da relação mãe-criança. Assim, propôs percorrer esse processo 

formulando a seguinte questão: “o que está em jogo no fim da fase pré-

edipiana e na borda do Édipo?” (LACAN, 1956-1957, p. 204) A resposta vem a 

seguir:  

 
Trata-se de que a criança assuma o falo como significante, e 
de uma maneira que faça dele instrumento da ordem simbólica 
das trocas, na medida em que ele preside à constituição das 
linhagens. Trata-se em suma, de que ela se confronte com esta 
ordem que fará da função do pai o pivô do drama (LACAN, 
1956-1957, p. 204).  



61 
 

 
 

  

A teoria lacaniana parte do pressuposto principal que no humano a 

subjetividade, a identidade não é dada e sim constituída. Focalizando o início 

da constituição do sujeito, destaca a importância da relação com a ordem 

simbólica (campo do Outro), que institui o lugar do próprio sujeito e do 

semelhante (outro). 

Lacan articula o primeiro tempo desse processo de constituição subjetiva 

– momento em que os primeiros contatos da criança com seu meio vivo se 

configuram na relação com a mãe – na relação com o Outro-mãe. 

É nessa relação entre mãe e filho que a criança experimenta a realidade 

como ser vivo. O pai, no entendimento da criança, ainda não entrou nessa 

relação, porque o pai real fica fora dessa relação, ou participa dela, mas de 

forma velada. A função de fazer o corte na relação mãe-criança ainda não 

aparece neste tempo. Nesse sentido, o que é evidente (e importante) é a 

interação que a criança tem com a mãe, pois é essencial para o 

desenvolvimento do seu psiquismo. 

Lacan (1956-1957) destacou que, nesse momento primordial, o que está 

em jogo não é apenas a satisfação que a criança obtém da mãe, mas a 

apreensão que ela tem do prazer, da satisfação que traz à mãe. Essa 

experiência se torna fundamental para que a criança se introduza como objeto 

de amor da mãe.  Sobre o desenvolvimento dessa relação (mãe-criança), 

Lacan (1956-1957) nos propôs como a criança descobre o que ela é para a 

mãe e diz o seguinte: 

 

Alguma coisa se articula pouco a pouco na experiência da 
criança, algo que lhe indica que, na presença da mãe com ela 
mesma, ela não está só. É em torno deste ponto que se vai 



62 
 

 
 

articular toda a dialética do progresso da relação mãe-criança 
(LACAN, 1956-1957, p. 229). 

 

Assim, nessa relação com a mãe, a criança percebe que não está 

sozinha.  A experiência de presença e ausência materna marca não apenas a 

falta da mãe, mas a falta na mãe. O falo se configura, assim, através da 

descoberta progressiva, feita pela criança, da insatisfação fundamental 

experimentada pela mãe na relação mãe-criança. Nessa relação “a criança tem 

que descobrir este mais-além, a falta no objeto materno” (LACAN, 1956-1957, 

p. 206). Ou seja, a criança se dá conta de que a mãe deseja algo além dela (a 

criança). Dessa forma, o falo é apresentado à criança pelo desejo da mãe. 

Vejamos a representação: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ᵠ = falo 
M = Mãe 
C = Criança 

 

Então, nessa relação a criança irá experimentar o falo como centro do 

desejo da mãe e assim se situa em diferentes posições, nas quais é levada ao 

que Lacan chama de jogo da tapeação. A criança tenta tapear e preencher o 

desejo materno.  

 

ᵠ 

C 

M 



63 
 

 
 

A criança se apresenta à mãe como lhe oferecendo o falo nela 
mesma, em graus e posições diversos. Ela pode se identificar 
com a mãe, se identificar com o falo, ou apresentar-se como 
portadora de falo. Existe aí um grau elevado, não de abstração, 
mas de generalização da relação imaginária que chamo de 
tapeadora, pela qual a criança atesta á mãe que pode 
satisfazê-la, não somente como criança, mas também quanto 
ao desejo, quanto àquilo que lhe falta (LACAN, 1956-1957, p. 
230) 

 

Assim, a criança fica no paraíso do engodo e vai tentando se adaptar ao 

desejo da mãe, ou seja, a criança procura se transformar no objeto de desejo 

da mãe como portadora do falo, “integrar-se naquilo que ela é para o amor da 

mãe”, o que podemos dizer de uma identificação fálica, ser o Eu Ideal, 

entrando na lógica do “ser o falo” (LACAN, 1956-1957, p. 232). 

Lacan (1956-1957, p. 232) enfatizou que existe um jogo de sedução, um 

jogo de tapeação em que “a criança é inteiramente sujeita àquilo que o parceiro 

lhe indica”, sendo então colocada numa posição de “ser o cativo, a vítima, o 

elemento apassivado de um jogo onde vira presa das significações do Outro. A 

criança se vê na situação muito particular de estar inteiramente entregue ao 

olho e ao olhar do Outro”. Lacan ressaltou que não sair desta posição é o ponto 

de entrada para a paranoia, portanto, para a psicose. A saída seria “o 

complexo de castração”. 

Na relação (mãe-criança) a frustração acontece como uma experiência 

vital. Nesse sentido, de acordo com as palavras de Miller (1995, p.64), o 

fundamental na experiência da criança com a mãe “é a experiência do seu não 

ter, é a experiência da frustração”. No entanto, ainda mais importante do que a 

frustração da criança é “a frustração da mãe como mulher”, com o 

reconhecimento de sua própria castração. 



64 
 

 
 

No segundo tempo do Édipo estrutural o pai intervém no plano 

imaginário como privador, como aquele que interdita essa relação dual entre 

mãe e filho. O pai imaginário é aquele que a criança apreende sob a forma de 

uma imagem, isto é, a forma como ele é captado, percebido pela criança.  Essa 

é a função do pai nesse tempo que já não é mais tão velada quanto no 

primeiro. 

A partir de certo momento, a criança reveste o pai da realidade. Passa a 

vê-lo como poderoso, forte, viril, herói. Esse pai é necessário como freio ao 

desejo da mãe. Ele é quem pode barrar o desejo da mãe e o da própria 

criança. É visto como amado e temido, poderoso e ameaçador, castrador. Mas 

é essa dimensão do pai que pode direcionar a criança para o Pai Simbólico e 

para a experiência da castração simbólica. 

  No terceiro tempo do Édipo, o pai entra em jogo não como o falo da 

mãe, mas como aquele que tem o falo e pode dar (ou não) à mãe a satisfação 

que ela deseja. O pai pode dar à mãe o que ela deseja, e pode dar porque o 

possui. O pai é um pai potente. É aquele que assegura à criança que ela é 

privada agora, mas que poderá vir a ter o objeto. Pelo dom da satisfação do 

pai, concedida à mãe, a criança apreende essa solução – que lhe seja 

permitido ter também em algum momento. 

 Nesse contexto pode-se perceber que a criança, segundo Lacan (1957-

1958), não está mais centrada em ser o falo, mas em ter ou não ter o falo.   

Na medida em que a operação da Metáfora Paterna é fundamental no 

processo de constituição da subjetividade, vejamos como se dá a entrada e a 

saída de meninos e meninas no complexo de Édipo, lembrando a teoria 



65 
 

 
 

freudiana de que esse processo é marcado pela experiência psíquica da 

castração e suas consequências. 

O menino sai do complexo de Édipo por temor de ser castrado. A 

menina, por outro lado, só entra no Édipo, quando assume a privação do falo. 

Assim, Lacan destacou claramente nesta passagem: 

 

A criança feminina, é na medida em que não possui o falo que 
ela se introduz na simbólica do dom. É na medida em que ela 
faliciza a situação, isto é, que se trate se ter ou não ter o falo, 
que ela entra no complexo  de Édipo. O menino como nos 
sublinha Freud, não é por aí que ele entra, é por aí que ele sai. 
No fim do complexo de Édipo, no momento em que realiza num 
certo plano a simbólica do dom, é preciso que ele faça dom 
daquilo que tem. A menina, se entra no complexo de Édipo, é 
na medida em que ela não o tem, ela tem que encontrá-lo no 
complexo de Édipo (LACAN, 1956-1957, p. 125). 
 

 
O menino, ao reconhecer a possibilidade de castração, sente-se 

obrigado a renunciar à sua sexualidade com o objetivo de preservar o falo. 

Essa renuncia diz respeito à descoberta da sexualidade experimentada a partir 

do descobrimento do órgão masculino e da masturbação como via de descarga 

genital dos desejos e também das fantasias edípicas. Também é preciso 

renunciar ao objeto de amor que é a mãe. O menino precisa salvaguardar esse 

direito à virilidade. Dessa forma, o complexo de castração opera a saída e a 

resolução do complexo de Édipo. 

Para Lacan a passagem pelo complexo de Édipo, no caso do menino, 

parece ser mais clara porque há uma permissão de “identificação do sujeito 

com seu próprio sexo” e isso irá produzir uma relação imaginária, ideal, com o 

pai. A posição do sujeito, tomando como referência a função do pai, quer dizer 

que, um dia, esse menino aceda essa posição que, nas palavras de Lacan 

(1956-1957, p.208), é “[...] tão problemática e paradoxal de ser um pai”. 



66 
 

 
 

A Metáfora Paterna leva à constituição de algo que está na ordem do 

significante e que fica guardada. Sua significação virá mais tarde. Assim, Lacan 

(1957-1958, p.201) ressaltou que o menino tem direito de ser homem e que 

isso pode ser contestado posteriormente, quando estiver na puberdade, 

relacionado a algo que “não tenha cumprido completamente a identificação 

metafórica com a imagem do pai, na medida em que esta identificação se 

houver constituído nos três tempos”. Isso significa, diz Lacan, que na medida 

em que o homem tem sua virilidade “é sempre mais ou menos sua própria 

metáfora”. 

Na menina, segundo a teoria freudiana, ao de deparar com o pênis no 

outro sexo desencadeia, de imediato, o reconhecimento de ser castrada. 

Durante seu desenvolvimento constata que todas as mulheres são castradas, 

inclusive sua própria mãe. Ocorre na menina a percepção de desvalorização e 

automaticamente instala-se a inveja do pênis. A mãe não é mais o objeto de 

amor e a menina se volta para o pai acreditando que ele é detentor do falo. 

Assim, o complexo de castração para a menina marca a entrada no Édipo. 

Para Lacan a saída da menina no Complexo de Édipo, por um lado é 

simples porque não precisa identificar, provar e nem guardar sua virilidade. A 

menina entende onde está e onde deve buscar o falo, sabe que o pai o detém 

e “vai em direção àquele que o tem” (LACAN, 1957-1958, p. 202). 

A saída do Complexo de Édipo, por outro lado, é muito mais complexo e 

difícil para a menina, visto que ela não encontra em seu próprio corpo um 

significante que defina e valorize seu sexo. Não há um significante para o sexo 

feminino, apenas o falo. Dessa forma, ela tem que buscar no Outro a 

significação e o valor do seu sexo, do ser mulher. 



67 
 

 
 

De acordo com Lacan, o pai está numa posição metafórica porque é ele 

quem, através de sua posição, sanciona a lei com sua presença. A esse 

respeito, Lacan diz o seguinte no terceiro tempo do Édipo:  

 

É nessa medida que o terceiro tempo do complexo de Édipo 
pode ser transposto, isto é, a etapa da identificação, na qual se 
trata de o menino de identificar com o pai como possuidor do 
pênis, e de a menina reconhecer o homem como aquele que o 
possui (LACAN, 1957-1958, p. 203). 
 

 

Com a noção de Metáfora Paterna Lacan utilizou a lógica estrutural (da 

ordem simbólica e da linguagem) para articular a entrada do humano no campo 

do simbólico: 

Se a experiência analítica nos mostrou alguma coisa foi mesmo 
que toda relação inter-humana está fundada numa investidura 
que vem, com efeito, do Outro. Este Outro está doravante em 
nós sob a forma de inconsciente, mas nada em nosso próprio 
desenvolvimento pode se realizar senão através de uma 
constelação que implica o Outro absoluto como sede da 
palavra. Se o complexo de Édipo tem um sentido, é 
precisamente porque ele dá fundamento de nossa instalação 
entre o real e o simbólico e de nosso progresso a existência 
daquele que tem a palavra, daquele que pode falar, do pai. 
Para dizer tudo, ele concretiza numa função que é em si 
mesma problemática (LACAN, 1956-1957, pp. 382-383). 

 

A teoria lacaniana enfatiza que a intervenção da função paterna para a 

criança é justamente uma experiência metafórica, essencial, que traz à tona a 

interrogação da teoria freudiana: “O que é ser um pai?”. Lacan esclareceu que 

trata-se do “significante do pai” e formulou a questão de outra forma: “o que é 

um pai?” Essa dialética tem a ver com tomar a posição de pai, assumir uma 

posição que ninguém jamais seria capaz de ocupar completamente, mas de 

ocupar e exercer uma função que venha a organizar a ordem simbólica 

(LACAN, 1956-1957, p. 209).  



68 
 

 
 

Enfim, o que Lacan destacou é que o confronto com o real da falta, o 

real da castração, é uma experiência fundamental na constituição do sujeito. E 

o pai (por sua função paterna) é o pivô, o operador desse processo. Segundo 

Lacan o fundamental é que, a partir da intervenção do pai real, a criança possa 

fantasmar um pai imaginário, a partir do qual ela investirá posteriormente a 

dimensão de um pai simbólico (Lacan, 1956-57). 

 
orgia imaginária                       intervenção do                            castração     

                                                           pai  real                                  simbólica 

  

A respeito da castração Lacan afirmou: “pode-se dizer que a castração é 

o signo do drama do Édipo, como também dela é ele o pivô implícito.” (LACAN, 

1956-1957, p. 221). 

A castração é um dos conceitos fundamentais da teoria psicanalítica na 

medida em que remete a uma falta fundamental e constituinte do sujeito e do 

psiquismo. Ela estaria em conexão com a lei primordial, a interdição do incesto, 

bem como relacionada à estrutura do Édipo.   

Dada a importância dessa noção, no Seminário IV (1956-1957) Lacan se 

propõe a descrever a experiência da falta da forma como ela é vivenciada, 

como é apreendida pelo sujeito nos três registros – Real, Simbólico e 

Imaginário. O que Lacan (1956-1957, p. 220) sintetiza no seguinte quadro:  

 

AGENTE FALTA DE OBJETO OBJETO 

Pai real Castração Imaginário 

Mãe simbólica Frustração Real 

Pai imaginário Privação Simbólico 

 



69 
 

 
 

A frustração é a experiência de perda da satisfação introduzida pela 

ausência da mãe (entendida pela criança como recusa de amor). Incide sobre 

um objeto real (o corpo da mãe como um elemento real; o seio torna-se uma 

compensação). O seio é um objeto real de necessidade, mas a frustração que 

ocorre quando ele não é oferecido é experimentada pela criança 

(imaginariamente) como um dano, uma recusa de amor. 

O agente que introduz essa experiência no universo da criança é a mãe 

simbólica (enquanto primeiro elemento da realidade simbolizado pela criança, 

na medida em que ela representa, para a criança, a experiência de 

presença/ausência). Portanto, a frustração é um dano imaginário; de um objeto 

real; imposto à criança pela mãe simbólica 

  A privação é a falta no real do corpo, é o furo real no corpo, 

evidenciada pelo fato de que a mulher não tem pênis, que ela é privada dele. É 

a experiência o termo a partir do qual se demarca a noção de castração (visto 

que a castração toma por base essa apreensão no real da ausência de pênis 

na mulher). É introduzida no contexto da criança pelo pai imaginário e remete a 

um objeto, necessariamente, simbólico: 

 

A própria noção de privação, tão sensível e visível numa 
experiência como aquela, implica a simbolização do objeto no 
real. Pois, no real, nada é privado de nada. Tudo o que é real 
basta a si mesmo. Por definição, o real é pleno. Se 
introduzimos no real a noção de privação, é na medida em que 
já o simbolizamos bastante, e mesmo plenamente. Indicar que 
alguma coisa não está ali é supor sua presença possível, isto é, 
introduzir no real, para recobri-lo e perfurá-lo, a simples ordem 
simbólica. O objeto de que se trata no caso é o pênis. No 
momento e no nível em que falamos de privação, este é um 
objeto que nos é dado em estado simbólico (LACAN, 1956-
1957, p. 224). 

 



70 
 

 
 

Já a castração é sempre uma vivência de falta no plano simbólico. Ela 

nunca é real, mas sim a experiência de falta introduzida por um pai real, 

incidindo sobre um objeto imaginário (o falo imaginário). Lacan assegura o 

seguinte:  

 

A castração, que tentamos definir, toma por base a apreensão 
no real da ausência de pênis na mulher. Na maioria dos casos 
é este o ponto crucial, na experiência do sujeito masculino, o 
fundamento em que se apoia, de um modo especialmente 
eficaz, e angustiante, a noção da privação. Existe, de fato, uma 
parte dos seres da humanidade que é, como se diz nos textos, 
castrada. É claro que este termo é perfeitamente ambíguo. Eles 
são castrados na subjetividade do sujeito. No real, na realidade, 
naquilo que é invocado como experiência real, eles são 
privados (LACAN, 1956-1957, pp. 223-224). 

 

  
Poderíamos concluir, a partir do quadro acima (e das demais 

articulações do ponto de vista lacaniano), que a castração seria uma falta de 

objeto em um dos três registros (Real, Simbólico e Imaginário), uma falta de 

objeto vivida no simbólico. Mas, atuando neste registro como uma divida 

simbólica, que estaria ligada à linguagem, isto é, a maneira como a criança 

pertence ao mundo da linguagem e essa perda do objeto se daria no momento 

da intervenção do pai real.  

Miller (1995) destaca que nesse momento do ensinamento lacaniano a 

castração é parte natural da incidência da linguagem sobre o humano (homem 

e mulher) que se inscreve “no campo da linguagem e na função da palavra e 

deste único fato, há a castração.” O autor assegura que:  

 

O fato de falar, de ser na palavra, viver na palavra, implica uma 
castração, uma perda de gozo. [...] É a própria linguagem que é 
castradora porque faz perder, necessariamente, uma parte do 
gozo, esvazia o gozo para o sujeito (MILLER, 1995, p.61). 

 
 



71 
 

 
 

Lacan (1956-1957) supôs que a castração fosse parte natural da 

linguagem no ser humano. Nesse sentido, poder-se-ia questionar: há um preço 

para que o sujeito se inscreva na linguagem? Por quê? Como já afirmado na 

citação acima, “a linguagem é castradora porque faz perder”. Observemos as 

seguintes colocações:  

 
[...] a intervenção do pai introduz aqui a ordem simbólica com 
suas defesas, o reino da lei, a saber, que o assunto ao mesmo 
tempo sai das mãos da criança e é resolvido alhures. O pai é 
aquele com quem não há mais chance de ganhar, senão 
aceitando tal e qual a divisão da aposta. A ordem simbólica 
intervém precisamente no plano imaginário. Não é à toa que a 
castração incide sobre o falo imaginário, mas de certo modo 
fora do par real. A ordem é assim restabelecida, e no seu 
interior a criança poderá aguardar a evolução dos 
acontecimentos (LACAN, 1956-1957, p. 233). 

 
   

 É dessa perspectiva, da importância central da vivência imaginária e 

simbólica da castração, que Lacan retomou a análise do pequeno Hans e a 

explicação freudiana para sua fobia e para sua angústia. 

Na sua leitura do caso do pequeno Hans, Lacan (1956-1957) destacou o 

papel do Simbólico, mas afirmou que há algo no Real que poderia gerar a 

angústia e, posteriormente, o medo. Mas, medo do que e por quê?  

Lacan (1956-1957) ponderou então, que haveria uma transição da 

angústia à fobia e que essa passagem estaria associada à relação da criança 

com o falo. Não apenas o falo na “esfera simbólica”, como “significante” e 

revestido “elementos do imaginário”, mas numa dimensão que estaria 

envolvida também pela ordem biológica (Real) dessa vivência.  

Lacan fez interpretações do caso através das observações feitas pelo 

pai de Hans. Como o próprio Freud apontou, antes do aparecimento da fobia, 

Hans estava mergulhado no universo do falo, fantasiando-o, querendo saber se 



72 
 

 
 

a mãe teria o falo, bem como seu pai e os animais. Evidenciando exatamente o 

período pré-edípico do psiquismo organizado em torno da primazia do falo.  

Acompanhando a leitura lacaniana do caso, no Seminário IV (1956-57), 

percebemos uma descrição da passagem de Hans pelos tempos do Édipo 

estrutural, da operação da Metáfora Paterna (descritos anteriormente, como 

universal para a constituição de todo sujeito humano). 

Num primeiro momento, Hans está imerso na curiosidade pelo falo e 

ocupando um lugar, junto à mãe, de falo imaginário: o menino se oferece à 

mãe, ele “se insinua junto à mãe”, imaginariamente, como que podendo 

preenchê-la (LACAN, 1956-1957, p. 205). Nesse momento, em que Hans 

exibia-se de forma sedutora à sua mãe, podemos perceber justamente o que 

Lacan chamou do “tempo do engodo”, ainda sem angústia: 

O engodo do que se trata aqui é bastante manifesto nas ações 
e mesmo nas atividades que observamos no menino, e, por 
exemplo, em suas atividades sedutoras com relação à mãe. 
Quando ele se exibe, não é pura e simplesmente mostração, é 
mostração de si mesmo, por si mesmo, à mãe, que existe como 
um terceiro (LACAN, 1956-1957, p. 205). 

 

Foi interpretado também que Hans se colocava como sendo o objeto de 

amor da mãe, o que falta à mãe, assumindo imaginariamente a possibilidade 

na posição de poder ser o falo. A partir daí surge uma relação a três: Hans, a 

mãe e o falo (imaginário).   

 Trata-se de uma relação imaginária, mas que só toma significação na 

medida em que transcorre no campo do simbólico: 

Ora, o exibicionismo do menino diante da mãe só pode ter 
sentido fazendo intervir junto à mãe o grande Outro, que é, de 
certa forma, sua testemunha, aquele que vê o conjunto da 
situação. Sua presença está implicada simplesmente pelo fato 
da apresentação, até mesmo da oferenda feita pelo menino à 



73 
 

 
 

mãe. Para que o Édipo exista, é evidentemente no nível do 
Outro que ele deve produzir a presença de um termo que, até 
então, não estava em jogo, a saber, alguém que, sempre e em 
qualquer circunstância, é capaz de jogar e ganhar (LACAN, 
1956-1957, p. 212). 

  

 Ainda nesse primeiro momento, em que a criança está imersa na lógica 

de “ser/não ser o falo”, Lacan destacou que a experiência de Hans é muito 

determinada pela posição ambivalente com que a mãe lida com ele. Apontou 

que Hans é marcado por um certo tipo de relação com sua mãe, cujos termos 

fundamentais são definidos pela presença manifesta do objeto fálico 

(imaginário) entre eles dois. Por exemplo, quando Hans começou a levantar 

questões e perguntou à mãe: Você também tem um faz-pipi?  e a mãe 

respondeu de forma ambígua, dando a entender que talvez sim. Nesse instante 

Hans acreditou que sua mãe tinha um faz-pipi. Mas ele ainda ficou com dúvida 

e viu a mãe se despir e imaginou que se ela tivesse seria “tão grande quanto 

de um cavalo” (LACAN, 1956-1957, p. 210). 

A curiosidade da criança ficou aguçada ao ver a mãe se despir. Pode-se 

perceber como a visão, a descoberta dos órgãos femininos, tem relevância 

estruturante para o sujeito, justamente pelo fato de operar como revelação. 

Trata-se aqui até mesmo daquilo que é amado no objeto de amor seja algo que 

esteja mais além. Nesse sentido, Lacan (1956-1957) articulou a importância da 

imagem e a questão do véu, como defesa, proteção contra o real da castração. 

A função do véu é fundamental na relação do sujeito com o mundo. Assim, 

enfatizou Lacan: “Pode-se mesmo dizer que com a presença da cortina, aquilo 

que está mais além, como falta, tende a se realizar como imagem. Sobre o véu 

pinta-se a ausência” (LACAN, 1956-1957, p. 157). 



74 
 

 
 

Lacan identificou esse movimento psíquico de defesa em Hans nos seus 

sinais de repulsa quando estava diante das calças da mãe, relembrando a 

interpretação de Freud, segundo a qual essa aversão do menino seria “uma 

relação com o loumf, Lumpf-Zusammenhang”, mas indo além ao afirmar que o 

que estava em jogo por trás da repulsa era “o jogo de ver e não ver e também 

o que não pode ser visto”.  Sobre essa questão Lacan (1956-1957, p. 365) faz 

a seguinte afirmação: 

 
Para ver o que não pode ser visto, é preciso vê-lo por trás de 
um véu, isto é, é preciso que um véu seja colocado diante da 
inexistência daquilo que se deve ver. Por trás do tema véu da 
calça, da roupa, se dissimula a fantasia essencial às relações 
entre a mãe e a criança: a fantasia da mãe fálica. É em torno 
deste tema que o loumf é introduzido (LACAN, 1956-1957, p. 
365). 
 
 

Na teoria freudiana a angústia e a fobia se sucedem e “uma vem em 

socorro da outra, o objeto fóbico vem preencher sua função sobre o fundo da 

angústia”.  Lacan (1956-1957, p. 211) se perguntou então: o que ocorreu para 

que se desencadeasse a fobia? Sua resposta, e sua abordagem original do 

caso, vai na direção de afirmar que a criança se deparou com componentes do 

real. 

 Esse “encontro com o real” para Hans pode ser apreendido em 

diferentes momentos. Em primeiro lugar, o véu como uma proteção contra a 

percepção da castração materna caiu ao se deparar com o corpo real da mãe. 

Ele se deu conta de que o corpo da mãe não tem um pênis, ou seja, é um 

corpo castrado. O segundo componente relevante foi a gravidez da mãe e 

consequentemente o nascimento da irmã, uma criança real que o desloca da 

posição de preferido para a mãe, para a posição imaginária de ser o falo da 

mãe (LACAN, 1956-1957, p. 210). 



75 
 

 
 

 O terceiro componente ocorre no real do seu próprio corpo, quando se 

deu conta do pênis real, das sensações neste órgão, que está vivo e tem uma 

função. A partir desse momento, o falo não é mais apenas um elemento 

imaginário, algo com que se joga, ele se torna real, tem suas necessidades, 

pulsa.  

Para sair desse impasse é necessário que a criança perceba que esse 

elemento imaginário tem valor simbólico e é regulado/contido por uma lei que 

lhe impõe a necessidade de abrir mão de seu pênis agora, para poder retomá-

lo mais tarde, numa outra posição da ordem fálica. Para isso, é necessário que 

o pai real desempenhe seu papel como pai imaginário. Ou seja, é preciso uma 

intervenção paterna. Lembremos que a função paterna é uma função que 

poderíamos chamar de ordenadora do núcleo familiar e nas articulações 

lacanianas esta função é fundamental na questão edipiana. 

 

Claramente, o pai não domina a mãe na configuração da 
família, a mãe faz o que quer em sua relação com a criança e 
não há, entre os pais, uma encarnação, vamos dizer uma 
encarnação do real da metáfora paterna (MILLER, 1995, p. 58). 

 

É importante ressaltar que essa função do pai real pode estar presente, 

ou não e quando se fala em pai real não é necessariamente o pai biológico que 

exerce essa função.  

É nesse ponto que Lacan faz sua leitura original do caso analisado por 

Freud. Ele formulou a hipótese de que, no caso do pequeno Hans, o pai do 

menino é real, existe, porém se coloca (em relação à mãe e à criança) de 

maneira insuficiente na dialética de sua relação com o desejo e no discurso da 



76 
 

 
 

mãe. Nesse caso, a criança teria ficado sem defesa frente ao desejo devorador 

da mãe.  

 De acordo com as observações relatadas pelo pai a respeito de Hans, o 

que muda? Hans está num momento em que o falo é o ponto central, o “objeto 

pivô” da “organização do seu mundo”. Partindo disso, Lacan (1956-1957, 

p.231) levantou a seguinte questão: como se daria, nesse momento, a partir 

deste fato, o surgimento da angústia? A resposta, segundo ele, é esta: a 

angústia estaria mais próxima do fenômeno da castração. 

Na medida em que o pai falha nessa função de introduzir a dimensão da 

lei, que barra o gozo, a criança fica tomada pelo horror do encontro real com a 

castração - fica tomado pela angústia. A partir de Lacan, é possível entender 

que a angústia está relacionada à experiência de ficar imerso nesse real de 

gozo, que emerge no próprio corpo e na relação com a mãe. A criança se vê 

aprisionada, capturada nesse lugar de objeto de prazer para o Outro (mãe), de 

ser devorado pelo Outro.  

A partir do momento em que se sente, ao mesmo tempo, 
entregue à mãe, ameaçado e anulado por ela, esta representa 
a situação de perigo, perigo além disso inominável em si, 
angústia, falando propriamente. Trata-se de ver como a criança 
sai dessa situação (LACAN,1956-57, p. 367). 

 
Sobre esse momento da angústia ele afirmou: 

 
Em suma, a angústia é correlativa do momento em que o 
sujeito está suspenso entre um tempo em que ele não sabe 
mais onde está, em direção a um tempo onde ele será alguma 
coisa na qual jamais se poderá reencontrar. É isso aí, a 
angústia (LACAN, 1956-1957, p. 231).  
 

 
Como Hans saiu da angústia e para onde ela foi canalizada?  



77 
 

 
 

Hans não tem outra saída a não ser desenvolver a fobia, ou seja, algo 

que faça a suplência dessa função paterna, como um elemento mediador e que 

pode circunscrever, limitar a ameaça, a angústia. O objeto fóbico como defesa 

contra a angústia. Elege então o cavalo - o animal que sempre fez parte da 

história de vida de Hans, das suas significações, do seu núcleo familiar, que já 

existia na sua cadeia de significantes. Lacan deixa claro que esse objeto é um 

significante, um elemento simbólico entre ele e o pai. Sendo assim, tal objeto - 

o cavalo - entraria como substituto, como suplência da função do pai. 

Lacan destacou ainda que na fobia de Hans, maior do que o medo do 

objeto “cavalo”, o que estaria em jogo, era o temor que o menino sentia de “ser 

mordido” por ele. A questão da mordida estaria relacionada à angústia de ser 

devorado pela mãe, indicando ser a “primeira roupagem da fobia”. Vale 

ressaltar que “o tema da devoração é sempre encontrável, por qualquer lado, 

na estrutura da fobia” (LACAN, 1956-1957, p. 233).  

 Na elaboração de Lacan (1956-1957) o significante fóbico, no caso de 

Hans, é o cavalo. Ele faz suplência ao significante Nome-do-Pai (NP), ou seja, 

à falha da interdição do pai justamente porque não operou metaforizando e 

barrando o desejo materno. A mordida remete ao corte da castração. 

O sintoma fóbico de Hans o impedia de sair às ruas, o que restringia 

seus movimentos. Isso nos faz lembrar a teoria freudiana relativa ao medo, do 

sinal de alerta que gera a não-ação motora quando o sujeito é invadido pela 

angústia.  

A instalação da fobia tem, portanto, uma finalidade: 

Para preencher a função de transformar essa angústia em medo 

localizado, o sujeito escolhe uma forma que constitui um ponto de estagnação, 



78 
 

 
 

um termo, um pivô, um pilotis, em torno do qual se agarra aquilo que vacila e 

que ameaça carregar a corrente interior gerada pela crise da relação materna. 

É esse, no caso do pequeno Hans, o papel do cavalo. 

Trata-se de permitir a este significante que desempenhe o 
papel que lhe reservou a criança na construção da sua 
neurose, a fim de assegurar sua relação com o simbólico, 
tomando-o como socorro e como ponto de referência na ordem 
simbólica. 
Aí está o que é desenvolvido pela fobia. Ela permite à criança 
manejar este significante, dele tirando possibilidades de 
desenvolvimento mais ricas que aquelas que ele contém. 
[...] Na medida em que este significante está ali como 
correspondente metafórico do pai, ele permite que se realizem 
todas as transferências, todas as transformações necessárias 
de tudo o que é complicado e problemático na relação inscrita 
na linha de baixo (LACAN, 1956-1957, pp. 412-413). 
 

 
Hans pode atravessar e sair da fobia porque contou com a intervenção 

de Freud, que fez o papel de intermediador, exerceu a função de um pai 

simbólico, detentor do saber, mas sem suprir a carência do pai castrador que 

teve sua importância. De certa forma o pai de Hans foi útil ao caso. Nem tanto 

por suas intervenções (às vezes bem pouco hábeis), mas por ter sido portador 

das pontuações de Freud.  

Segundo Lacan (1956-1957), a resolução da fobia de Hans se dá, sem 

dúvida, com as intervenções do pai real e a mediação do pai simbólico (Freud), 

mas ocorre pela elaboração progressiva de fantasias, as quais Lacan chamou 

de os pequenos mitos de Hans. Ou seja, Hans pode sair, prescindir da fobia, 

apenas quando usou do imaginário para aceder ao simbólico. Ele vai 

construindo uma significação para a castração através de uma sequência de 

fantasias: de início as fantasias sobre o “faz-pipi” (dos animais e da mãe); 

depois a fantasia das duas girafas que parece encenar a relação com um pai 

castrador que pode destruir; em seguida houve as fantasias sobre a gravidez 



79 
 

 
 

da mãe e o nascimento da irmãzinha e, principalmente, as duas fantasias da 

banheira, que apontariam a passagem para elaboração e para a cura da fobia: 

 
A saber, que o bombeiro – o assim chamado “instalador” – 
vem, lhe desaparafusa e lhe dá uma nova. É exatamente neste 
ponto que se interrompe o relato. Pode-se concluir daí que a 
solução da fobia está ligada à constelação dessa tríade: orgia 
imaginária, intervenção do pai real, castração simbólica 
(LACAN, 1956-1957, p. 235).  
 

 
Por fim, na fantasia de ter filhos imaginários com a mãe, Hans coloca o 

pai no lugar do vovô e introduz a vovó como avó dos seus filhos. Nesse 

momento a criança criou para si uma função paterna, porém imaginária 

utilizando essa ficção “sob a forma de uma história articulada à castração como 

tal”, mas na qual ainda fica preso à linhagem materna. Nessa fantasia há o 

desdobramento da mãe, cujo poder fica relativizado, mas o terceiro elemento 

não foi encontrado no pai e sim na avó (LACAN, 1956-1957, p. 235).  

Esse trabalho fantasmático de Hans permite a saída, pela suplência, da 

função paterna, porque a mãe fálica começa a ser desmontada, “a mãe é 

demolida, e é o pai que é convocado a desempenhar o papel de perfurador” 

(LACAN, 1956-1957, p. 377). 

Pode-se perceber que Lacan (1956-1957) articulou a angústia com a 

castração de modo que pudessem ser vistas simplesmente como o real da 

falta. Portanto, como já expresso no início desse trabalho, para Lacan a 

angústia é sem objeto e é o afeto que surge na confrontação do sujeito com a 

castração. 

A fobia, o medo, seriam uma maneira do sujeito se situar diante da 

angústia, atuando como forma de defesa no confronto com o real da castração, 

ao mesmo tempo em que evidencia essa experiência da falta-a-ser que faz 



80 
 

 
 

parte de todo ser humano. Miller (1995, p. 60) comentou que “Lacan faz da 

castração o nome da falta fundamental que nenhum objeto pode tampar”.  

Retomando a questão da contemporaneidade, pode-se inferir que o 

pânico desempenha a mesma função: atua como defesa quando o sujeito se 

vê no encontro do real da falta, da incompletude, da castração, sem ter 

recursos simbólicos para elaboração. Na atual cultura do empuxo ao consumo 

e ao gozo, o sujeito quer realizar suas pulsões e é movido por um imperativo 

de satisfação a todo custo. A busca continua pela realização desse desejo de 

satisfação plena nos leva às seguintes indagações: será que a lei simbólica 

está perdendo seu espaço? O incremento das crises e dos sintomas de pânico 

na atualidade seria um indício de que o Outro da cultura está falhando como 

falhou o pai de Hans? 

Nos dias atuais tem-se a impressão de que as pessoas vivem, ou se 

veem, a todo momento, diante de todo tipo de excessos. Parece que o sujeito 

está sem referência, sem a interdição de uma lei simbólica. Isso pode conduzi-

lo, por exemplo, ao pânico, à fobia, bem como a outros sintomas como as 

compulsões (drogas, álcool), aos transtornos alimentares (anorexia, bulimia, 

obesidade). 

Em seu Seminário livro 10: A Angústia (1962-1963), Lacan retomou a 

questão da angústia, aprofundando os estudos em torno de sua relação com o 

real e com o objeto (objeto a) como condensador de gozo. 

 

3.2 A Angústia no Seminário 10 

 



81 
 

 
 

Esse tópico abordará a angústia, e sua estrutura na teoria psicanalítica, 

a partir das formulações de Lacan descritas no Seminário livro 10: A Angústia 

(1962-1963). É o momento em que Lacan começa a sair da teoria freudiana e 

dar ênfase ao gozo e à angústia vinculada à estrutura do objeto a. 

É interessante notar que Lacan inicia o seminário abordando a posição 

do analista e a sua relação com os pacientes, apontando a importância de, a 

todo instante, ele estar atento ao que cada paciente expõe de angústia.  

Percebe-se que, nesse seminário, Lacan (1962-1963, p.15) procurou 

modelar uma “orografia da angústia”, o que o conduziu além das “relações”, 

abordando a angústia de maneira topológica. Para isso, aproximou-se da 

filosofia e apoiou-se em Sartre e Heidegger. Desse segundo extraiu, a partir da 

palavra lançar, [jeter]. 

Castilho (2007, p.327) interpretou essa palavra [jeter] para dizer que 

Lacan nos chama para fazer uma orografia da angústia, apontando que seria “o 

momento em que o eu é lançado da sua unidade e aquilo que surge é o 

deslizamento de sua onipotência”. 

Se, para Freud, a angústia estaria ligada a um objeto, como a 

agressividade ao pai, para Lacan a angústia não é sem objeto. 

Nessa elaboração sobre a angústia, Lacan recorre mais uma vez à 

teoria freudiana, especificamente aos textos de Freud Inibição, sintoma e 

angústia (1926) e às suas articulações no caso do Pequeno Hans (1909).  

De acordo com Castilho (2007, p.326) haveria, em relação à angústia, 

uma diferença de abordagem entre Freud e Lacan. Tal divergência estaria 

relacionada com a articulação da “angústia como angústia de castração”. Ainda 

segundo suas palavras, Freud concluiu que naquele menino (Hans) a força 



82 
 

 
 

motriz da repressão (recalque) era o medo da castração. De fato, a teoria 

freudiana sustenta o princípio de que “toda a angústia é angústia de castração”. 

O medo vivenciado na fobia, portanto, seria a manifestação, a expressão 

de um conteúdo, de uma fantasia inconsciente, relacionada à castração e à 

ambivalência de amor/ódio pelo pai.  

Lacan, por outro lado, assegurou que essa ocorrência seria “um sinal de 

desordem” que teria se configurado como “sinal de angústia, mas não a 

angústia propriamente dita”. Ainda de acordo com Lacan (1962-1963, p. 16 

apud Castilho, 2007, p. 326), na fobia do pequeno Hans se trataria “da angústia 

como um afeto que não é sem objeto”. No entanto, na teoria lacaniana, o ponto 

insuperável não teria a ver propriamente com “a angústia de castração”, mas 

com “fazer de sua castração aquilo que falta ao Outro” (CASTILHO, 2007, p. 

326). 

No Seminário 10: A angústia (1962-1963) Lacan retomou as 

ponderações de Freud, mas procurou ir além do discurso freudiano ao apontar 

que em Inibição, sintoma e angústia falou-se de tudo exceto da angústia e 

propôs que esses três termos estivessem em níveis “diferentes” em relação à 

angústia (LACAN, 1962-1963, p. 18). 

Vejamos as elaborações lacanianas ao retomar a estrutura desses três 

termos. Para que se compreenda melhor é interessante observar o quadro 

apresentado por Lacan (1962-1963, p. 22): 

 

 

 

 



83 
 

 
 

      Eixo da Dificuldade 

 

(Estado [?]) 

   Eixo do 

Movimento 

Inibição Impedimento Embaraço 

Emoção Sintoma X 

Efusão X Impedimento 

 
Fonte: Lacan (1962-1963, p. 22)  

 

A inibição estaria diretamente ligada à questão do movimento, mesmo 

que “metaforicamente”, trata-se da “paralisação do movimento”, até porque, 

para Freud, estaria relacionada à “locomoção”. Lacan criou um eixo de 

dificuldade e outro de movimento, como exposto no quadro acima. O primeiro 

eixo (dificuldade) encontra-se na horizontal e o segundo (movimento) na 

vertical.  Segundo Castilho (2007) na inibição localiza-se a “paralisação da 

libido”, uma libido sem “movimento” e esclarece que, geralmente,  

 

[...] as pessoas que são aprisionadas nesse estado sofrem uma 
diminuição nas suas aptidões locomotoras, a imagem 
construída do eu começa a perder o controle da situação. O 
sujeito inibido é aquele que não consegue sair de um lugar, se 
lançar em um projeto (CASTILHO, 2007, p. 328). 

 

De acordo com esse mesmo autor, a ideia de Lacan foi criar um 

esquema para instaurar a angústia no campo do afeto. Nesse sentido, o que 

faz é “separar a emoção e a angústia, colocando cada uma em posições 

diferenciadas de movimento” (CASTILHO, 2007, p. 327).  A inibição, como 

primeiro termo, foi articulada à ideia de impedimento e exemplificada pela 

situação do sujeito que se apresenta em congressos científicos, ou quando se 



84 
 

 
 

coloca para falar da própria inibição: “Estar impedido é um sintoma. Ser inibido 

é um sintoma posto no museu” (LACAN, 1962-1963, p.19). 

Quando o sujeito está impedido Lacan o referencia através do termo 

Imperdicare que significa ser apanhado em sua própria “armadilha” (LACAN, 

1962-1963, p.19). O impedimento, conforme a afirmação de Lacan, é o sintoma 

representado como segundo termo, no eixo horizontal da dificuldade e diz: 

“Assim, escrevo impedimento na mesma coluna que sintoma” (LACAN, 1962-

1963, p. 19). 

No terceiro termo, “embaraço”, o sujeito S é revestido da barra $ e isso 

porque, mais uma vez, trouxe o significado de imbaricare, que significa barra. O 

sujeito, afirma Lacan (1962-1963, p.19), fica embaraçado e procura “alguma 

coisa em que se escorar”. Assim, diante da dificuldade a que foi exposto, o 

sujeito se posiciona com certo impedimento, gerando levemente a angústia que 

recebe o nome de “embaraço”, que surge quando o movimento é menor e a 

dificuldade maior. “[...] Tanto na inibição quanto no embaraço existiria uma 

ausência de “movimento”, mas, como o quadro revela, na inibição a 

“dificuldade” está ausente”. (CASTILHO, 2007, p. 328). 

Até aqui observamos o eixo “dificuldade” do quadro. No outro eixo 

(“movimento”), depois do termo “inibição”, há o segundo termo “emoção”. Esse 

movimento representaria algo externo, algo da realidade que atinge o sujeito, 

como uma emoção que desestabiliza, tira do equilíbrio e pontuado por “uma 

reação catastrófica” (LACAN, 1962-1963, p. 20).  

O terceiro termo desse eixo é a “efusão”, entendida como uma 

“perturbação”, ou seja, quando o sujeito se perturba no movimento (LACAN, 



85 
 

 
 

1962-1963, p. 22). Dessa forma, Lacan rejeitaria a angústia como emoção. 

Para ele, assegura Castilho (2007),  

[...] a angústia seria uma comoção sem relação com o 
simbólico. A angústia estaria no último termo que teria o 
máximo de “movimento” e o máximo de “dificuldade” no grafo, 
presente quando não se sabe mais o que fazer, quando não há 
em que se agarrar (CASTILHO, 2007, p. 328).  

 

Todavia, Lacan (1962-1963, p. 23) elaborou, de maneira enfática, a ideia 

de que a angústia seria “um afeto”. Esse ficaria “à deriva” e poderíamos 

“encontrá-lo deslocado, enlouquecido, invertido, metabolizado, mas não 

‘recalcado’”. 

Soler (2012, p. 21) afirma que na teorização lacaniana o termo afeto foi 

utilizado justamente como um avanço para a teoria do objeto. E para completar 

o que formulou como desejo elaborou “a teoria do objeto a”. Com relação a 

esse raciocínio, Castilho (2007, p. 329) mencionou que para Lacan a “angústia 

não é sem objeto” porque não há como satisfazer a demanda pulsional em sua 

totalidade. Para esse autor o objeto é entendido como “aquilo que instaura o 

desejo, que atrai o desejo do sujeito”. Para que se compreenda melhor por que 

esse objeto é causa do desejo, observemos o que diz Fingermann (2012): 

Essa asserção, tantas vezes repetida, vai permitir que se 
configure a invenção lacaniana do objeto a, objeto causa do 
desejo, ou seja, o objeto que não completa o desejo, mas o 
causa, objeto sem substância, marca de uma falta radical na 
estrutura do humano: objeto marca do desejo e índex da 
angústia (FINGERMANN, 2012 apud SOLER, 2012, p.9). 

 
Notemos que para Lacan, como mostra o Seminário IV (1956-1957), o 

segredo de todos os objetos de desejo é a castração. Assim, como podemos 

pensar a constituição de um objeto de desejo? 



86 
 

 
 

Para deixar mais clara a questão do desejo, é preciso retomar o que fora 

descrito no item 3.1 desse trabalho. Abordou-se, naquele tópico, o momento 

em que, no processo de constituição subjetiva, a criança passa a perceber o 

desejo da mãe e a se perceber como objeto do desejo dela (da mãe). 

Lacan enfatizou que a busca do objeto é sempre a busca de um objeto 

perdido. Tomemos o objeto imaginário do desejo: o falo, mais especificamente 

o falo que a criança imagina que a mãe tem. No plano do imaginário o falo é 

uma imagem, mas que não se vê. Segundo suas palavras,  

Essa imagem caracteriza-se por uma falta, isto é, pelo fato de 
que o que é convocado não pode aparecer. [...] Nela, o desejo 
não está apenas velado, mas essencialmente relacionado com 
uma ausência. [...] Nesse lugar da falta onde algo pode 
aparecer, coloquei pela última vez, e entre parênteses, o sinal 
(-ᵠ). (LACAN, 1962-1963, p. 55). 

 
Segundo Miller (1995, p.60) nesse momento de ensino de Lacan, a 

castração é o segredo de todos os objetos de desejo. "O gesto de Lacan de 

fazer ver, de conectar o objeto com a castração, orientará todo o seu ensino e 

o levará a inventar o objeto a". 

A invenção do o objeto a por Lacan vem, efetivamente, da ideia 
de que toda a questão do objeto, da eleição do objeto, tem a 
ver com a falta do falo e que os objetos se sucedem como 
substitutos sem conseguir acabar com essa falta (MILLER, 
1995, p. 79).  

 
Todo desenvolvimento do objeto a segue na direção de dar conta dessa 

elaboração de um objeto que tenha uma estrutura comum com o (-φ). 

Lacan inicia o Seminário 10: A angústia (1962-1963) retomando sua tese 

central: a inscrição do sujeito no campo do Outro, como lugar do significante. 

 

 



87 
 

 
 

 lado do Outro     lado do Sujeito 

        S                         A 

        a       

 

Afirmou que nesse processo de entrada no campo do Simbólico o sujeito 

se constitui como um sujeito dividido, por isso, um sujeito desejante. Mas 

constata que nessa divisão subjetiva há um resto, que sobra, que permanece 

fora de qualquer possibilidade de significação, de ser revestido, abarcado pelo 

significante (pelo Simbólico). 

Até o referido seminário, a elaboração de Lacan procurou demonstrar 

que o que estava em jogo na experiência do sujeito só encontraria sentido 

através do significante. Lacan acreditava, até esse momento, que seria 

possível abordar o real pelo significante. No Seminário 10: A angústia (1962-

1963) ele vai constatar uma dimensão do real irredutível, impossível de ser 

significada. 

Segundo Miller (2005) à estrutura do objeto a (que está ligada a uma 

falta fundamental, que vem a ser a própria castração) o campo do simbólico 

nada pode acrescentar. Diz ele: 

O que chamamos os objetos a não passam de encarnações, de 
representações, de manifestações, de traduções. O objeto 
pequeno a é, propriamente falando, uma estrutura 
fundamentalmente distinta daquela do significante, ou seja, 
fundamentalmente distinta do elemento 1 (MILLER, 2005, p. 
44). 

 
O objeto a é concebido como o resto de gozo (assimilado pelo corpo 

como vivo) que resta da divisão subjetiva pela intrusão do significante. É um 

resto de gozo. É um resto do vivo que o sujeito foi. O que resta desse gozo 

perdido é aquilo que não se deixa tamponar pela homeostase, pelo princípio do 



88 
 

 
 

prazer. E os outros objetos? São objetos moldados a partir da imagem; objetos 

cujo protótipo é a imagem especular. 

Fonseca (2009, p.3) comprova a afirmação que o objeto a não é um 

objeto qualquer, destacando que se trata de um objeto “inapreensível, não 

representável, do registro do real”. 

Segundo Miller (2005, p.40) no Seminário 10: A Angústia (1962-1963) o 

objeto a tem o estatuto de um objeto anterior à lei simbólica, anterior à 

constituição da função paterna, ao desejo; anterior ao objeto do desejo, anterior 

a sua simbolização fálica. Neste seminário, em relação ao desejo e ao objeto, 

“a angústia é a via que permite aceder ao que é anterior ao desejo e ao seu 

objeto”. Mas, o que antecede o objeto do desejo? 

Aquilo que vem antes do objeto do desejo é, de acordo com Miller (2005, 

p.40), “o objeto como real, cujo paradigma é o seio, o objeto oral. [...] a relação 

com o seio é a mais primitiva do sujeito com o objeto real”. O autor esclarece 

que o seio é concebido como “um objeto que é do Outro”, ou seja, esse Outro 

se refere à mãe como o objeto que faz parte da necessidade de satisfazer a 

fome da criança. 

Essa questão foi articulada por Lacan na “dialética da frustração” na qual 

o “objeto real se torna um signo de amor”. Noutras palavras, o amor entra como 

uma “satisfação simbólica” prevalecendo sobre a “satisfação real da 

necessidade”. Sendo assim, a via para aceder ao objeto de desejo é a via do 

amor (MILLER, 2005, p. 40). 

Para compreender essa questão do objeto a é preciso retomar o tema 

da intencionalidade do desejo, como sendo essa a própria estrutura da cena do 

desejo – a busca permanente por um objeto perdido. Mas Lacan se desprende 



89 
 

 
 

desse modelo no qual “o desejo tem diante de si um objeto”.  Segundo Miller 

(2005), no Seminário 10: A Angústia (1962-1963) Lacan recusa essa estrutura 

da intencionalidade e elabora a “causalidade do objeto” fazendo a seguinte 

introdução: “o verdadeiro objeto de que se trata não está adiante de nós, mas 

sim atrás” (LACAN, 1962-1963 apud MILLER, 2005, p. 48).  

Lacan apontou uma dupla vertente para o objeto: de um lado, a vertente 

do amor (do significante) e do outro lado, a vertente da angústia. “Na vertente 

do amor” (da cadeia significante) “o objeto real é elevado à dignidade de objeto 

simbólico”. “Na vertente da angústia aparece, ao contrário, a disjunção entre o 

gozo e o desejo” (MILLER, 2005, p. 41); o objeto é causa do desejo, na medida 

em que o desejo visa uma restituição de gozo. 

Vejamos o esquema de Miller (2005, p.49): 

 

 objeto-causa                    d                   objeto-visado 
   angústia                                                   amor 
    (palea)                                                  (agalma)    
 
  palea = dejeto                                agalma - objeto precioso, valorizado, 
                      supervalorizado, que se  
                      encontra no campo do Outro 

 

Miller (2005) enfatiza que, nesse seminário, a angústia é o ponto central 

que indica aquilo que se refere ao objeto. De acordo com o autor, 

 

Há, portanto uma contraposição a fazer: na vertente do amor, o 
objeto real é elevado à dignidade de objeto simbólico [...] Já na 
vertente da angústia aparece, ao contrário, a disjunção entre 
gozo e desejo. [...] “Só o amor permite ao gozo condescender 
ao desejo”. Essa proposição é um resumo da dialética da 
frustração. O amor é aqui o véu da angústia e daquilo que a 
angústia produz, ou seja, o objeto que causa o desejo 
(MILLER, 2005, p. 41) 

 



90 
 

 
 

E quando falamos dessa falta, na estrutura do humano, podemos 

perceber que para a compreensão da angústia “a letra a designa o resto da 

operação da constituição do sujeito na linguagem”, ou seja, o a é a causa do 

desejo (VIOLA & VORCARO, 2011, p. 79).  

Ao mencionarmos então, que o objeto é causa de desejo, nesse 

seminário parece estar toda a dialética do desejo, a questão do objeto – objeto 

a, como resto de gozo - em relação ao desejo. Percebemos que essa 

abordagem do objeto como causa traz à tona os limites do desejo que estariam 

em torno, ou nas bordas, do gozo. A angústia, portanto, seria um afeto que 

denuncia o fato de se estar diante do real, anuncia a presença do objeto a, ou 

seja, a angústia anuncia a necessidade de um gozo que estaria numa forma 

oposta à ordem do significante. No Seminário 10 (1962-63) a angústia é 

definida como um afeto, um afeto que não engana, justamente por ser ele o 

sinalizador da emergência do gozo.  

Em relação àquele caso do Pequeno Hans, Castilho (2007, pp.334-335) 

propõe que este objeto a estaria ligado à “satisfação pulsional” do menino. Nas 

palavras desse autor, o que angustiava Hans (na posição subjetiva) era o 

mesmo que o conduziria ao seu gozo. Ou seja, a angústia seria “[...] a via de 

acesso privilegiada ao objeto a”. Esse a é, portanto, o resto de gozo, aquilo que 

representa a causa de desejo.  

Miller (2005, p.43) esclarece um pouco mais o aforisma lacaniano de 

que a angústia é o afeto que não engana: “Certamente, a angústia é o que não 

engana, mas o que não engana é o que não se deixa significantizar, [...]. Trata-

se do resto real”. O autor assegura que esse “resto real” é o próprio gozo, mas 

que esse 



91 
 

 
 

[...] não pode ser capturado pelo significante, gozo irredutível 
do princípio do prazer e, por isso mesmo, também a angústia 
na medida em que ela é o afeto de desprazer que conota 
especialmente o não-significável (MILLER, 2005, p.43). 

 

Dessa forma, a angústia acaba sendo um afeto que sinaliza o que está 

fora da linguagem. 

Entendemos melhor, então, o avanço de Lacan no Seminário 10: A 

Angústia (1962-1963). Partindo das elaborações freudianas de que a função 

efetiva da angústia seria a de sinalizar um perigo, que ela seria uma reação a 

um risco vital, Lacan entende que a angústia é um “sinal do real” e que, 

justamente por isso, ela precisa ser pensada “que dentre todos os sinais, é 

aquele que não engana”, como um sinal do modo irredutível, sob o qual o real 

se apresenta na experiência do sujeito (LACAN, 1962-1963, p. 178). 

Miller esclarece, portanto, que a partir de Lacan, persistimos na 

interpretação da angústia como um sinal, não da perda do objeto, mas da 

interferência do objeto a, que estruturalmente se manifesta como causa do 

desejo justamente porque introduz a função da falta. O autor afirma que a 

função mais importante da angústia não é a conexão que ela tem com o 

desejo, mas sim com o real (MILLER, 2005, p.43).  

Desta forma, vale frisar que a principal formulação na teoria lacaniana 

(nesse seminário) é que a angustia evidencia a presença do real, do resto de 

gozo, do objeto a. Lembrando que a constituição do sujeito é pela ordem 

simbólica, mas este sujeito é dividido com uma falta e esse resto de gozo que 

foi colocado para fora do simbólico é o que origina o objeto a, ao real da 

pulsão. No entanto, isto retorna o tempo todo e o sujeito precisa aprender a 

lidar com esta falta, esta perda de gozo. No caso de Hans ele conseguiu uma 



92 
 

 
 

saída com a suplência do objeto fóbico porque o pai não operou a função 

paterna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 
 

 
 

Capítulo 4 A Síndrome do pânico à luz da teoria psicanalítica da angústia 

  

4.1 Pânico e contemporaneidade 

 

Retomando a questão inicial desse trabalho, à Síndrome do Pânico 

como um sintoma da contemporaneidade, o presente tópico inicia-se com a 

seguinte questão: como podemos compreender essa manifestação sintomática 

na atualidade tendo como base toda produção teórica sobre a angústia 

conectada ao real e ao gozo, articulada ao desejo e ao desencadeamento da 

fobia? 

Laurent (2007 apud Lima, 2009, p.205) afirma que o objeto a nada mais 

é do que “uma parte de gozo que sobra como resto”. Seria o resto do gozo 

perdido pela imersão no simbólico.  

Abordando novamente a relação entre pânico e fobia, Filho & Bastos 

(2012) assinalam que a fobia nem sempre surge no contexto da infância e no 

caso de Hans pode-se considerar que ela é: 

 

um arranjo sintomático para os sujeitos acossados pelo vivo do 
real da pulsão não domada pela cadeia simbólica da 
organização psíquica. Os abismos, os espaços abertos ou 
fechados, os animais/objetos que aos sujeitos ameaçam com a 
mordida castradora e com a morte, todo este universo 
provocador de medo constitui, antes de tudo, um primeiro 
anteparo simbólico, uma trincheira espacial contra o real da 
angústia; e contra o pior: o fantasiado gozo aniquilador do 
Outro no horizonte desta angústia vertiginosa, sob a proteção 
precária dos desfiladeiros do significante (FILHOS & BASTOS, 
2012, p.274). 

 

Por essa via da pulsão não domada podemos fazer uma conexão com o 

que vivemos na época atual da cultura, que muitos autores têm nomeado como 



94 
 

 
 

“hipermodernidade”. Estamos num momento histórico e cultural caracterizado 

pelo predomínio do discurso capitalista, aliado às manifestações científicas e 

tecnológicas. Habitamos em um mundo mergulhado num consumismo 

exagerado. Compomos uma sociedade que não para na produção e na oferta 

de objetos, facilmente descartáveis e substituíveis. 

Os avanços tecnológicos e científicos parecem não terem freios. As 

pessoas parecem insaciáveis ante o consumo desses objetos, numa busca 

incessante pela satisfação plena ou, no mínimo, pela ausência de frustração. 

Sobre isso, Lima (2009, p.205) faz a seguinte observação: “a serviço do 

consumo, a ciência e a tecnologia não cessam de produzir o apagamento da 

subjetividade”. Nesse sentido, Almirault (2008 apud Lima, 2009, p. 205) 

reconhece a contribuição da ciência para o bem da sociedade, mas por outro 

lado, afirma que ela não está mais ao lado do sujeito, mas sim do consumidor 

que deseja esses objetos movido por um empuxo ao mais-gozar.  O 

Mercantilismo faz do homem o seu servo. Ainda sob essa linha de raciocino, 

Lima (2009, p. 205) chama atenção para a posição da criança como 

consumidora, precocemente confrontada com novas marcas, etiquetas, objetos 

tecnológicos. E o autor Laurent (2007) diz o seguinte: 

A cultura assume aspectos superegóicos, o que impulsiona os 
sujeitos a se orientar em busca do gozo, um menos em relação 
aos ideais e um conseqüente mais de gozar, o que pode levar 
a fazer desaparecer a particularidade do sintoma (LAURENT, 
2007 apud LIMA, 2009, p. 209). 

 

Nessa relação de exagero que caracteriza o consumo no mundo 

contemporâneo, podemos destacar o excesso de trabalho que as pessoas têm 

realizado para terem aquilo que desejam consumir, para obterem o que é 

oferecido pelo mercado capitalista. Para conseguir esses bens é necessário o 



95 
 

 
 

“imperativo de se exceder no trabalho”, sendo fundamental a subserviência às 

exigências do mercado. Esse excesso de produção traz uma fascinação e a 

ilusão de que haveria uma “satisfação plena, de gozo generalizado” (LIMA, 

2009, p. 209). 

Nesse contexto, é possível relacionar os sintomas do pânico à angústia 

e aos perigos que ameaçam o corpo. Nesse momento em que o “nosso corpo 

poderia não ser se não estes objetos próprios ao gozo do Outro”, Vanier (2006, 

p.295) salienta que “a angústia é, assim um medo do medo, medo de alguma 

coisa que escapa a compreensão, ao saber, medo desse gozo enigmático para 

o sujeito”. 

Como já afirmado, na contemporaneidade a ciência oferece uma 

variedade de produtos que podem ser entendidos, como engodo para 

realização do desejo do sujeito. Todo esse consumo substitui aquilo que nos 

falta: televisão, celular de última geração, excesso de compras, roupas, drogas, 

álcool etc., porém o sujeito nunca está satisfeito e acaba sendo induzido a 

buscar essa satisfação plena. É uma procura sem fim, posto que essa 

satisfação estará, para sempre, perdida. 

De acordo com Vanier (2006, p.295), vivemos numa “chama 

contemporânea de exigências de segurança”. Em vista disso, o autor 

questiona: tais exigências não seriam a própria “promoção de um medo novo 

como remédio contra a angústia?”. 

Tudo indica que, com a aparente falência de ordem simbólica, estamos 

diante de um gozo em excesso, um gozo a deriva.    

Pode-se entender, com isso, que a ultrapassagem dos limites, os 

excessos de satisfação e a ilusão de que ao indivíduo nada pode faltar 



96 
 

 
 

repercutem na maneira do sujeito se referir à lei simbólica e se posicionar em 

relação ao desejo e aos modos de gozo. É possível inferir que, no discurso do 

capitalismo, prevalece a seguinte lógica: o sujeito pode sempre ser satisfeito, 

mesmo que pague um alto preço por isso. 

Atualmente é como se vivêssemos, a todo o momento, numa produção 

de gozo e quando o sujeito avalia o objeto como insignificante, simplesmente o 

descarta e vai novamente à busca de outro objeto. Isso nos leva a deduzir que 

essa falta de limite, esta busca incessante pela satisfação dos desejos, o gozar 

na sua plenitude, vai de encontro ao próprio engodo.  

Contudo, se o que se valoriza é o imperativo do excesso, é razoável 

supor que a lei simbólica esteja frágil e, em vista disso, o sujeito acaba 

pagando por essa falta de referência com o sofrimento psíquico. 

Miller (2005, p.50) salientou que, nas formulações lacanianas, “o desejo 

não passa de ilusão”, bem como “o objeto visado pelo desejo não passa de um 

engodo”. Assim, se o Pai está em declínio, quem deve proibir o gozo na 

sociedade atual? Como lidar com este gozo que prevalece em nossos dias?  

 Percebemos com isso que os excessos de gozo, que parecem imperar 

justamente por uma fragilidade da lei, produzem novas expressões do mal-

estar identificado por Freud: o mal-estar da submissão da pulsão à lei, da 

exigência do humano ceder em gozo para poder existir na cultura. Essas 

decorrências parecem se tornar claras nas modalidades das patologias 

psíquicas no contexto contemporâneo, tal qual se pode mencionar como a 

eclosão do Transtorno do Pânico.  

 

4.2 Tratamento do pânico: medicação e psicanálise 



97 
 

 
 

 

Como foi visto no transcorrer desse trabalho, o transtorno do pânico, na 

linguagem da psiquiatria, é caracterizado pela presença de ataques de pânico 

que consistem em sensações de desconforto, de mal-estar como, por exemplo, 

medo de morrer, de ficar louco. Eles são acompanhados, como foi descrito no 

capítulo 1, de vários sintomas físicos. Foi dito também que, segundo a 

abordagem científica, os sintomas podem ter origem em fatores genéticos ou 

ambientais. 

De acordo com Caetano (2000, p.40), para evitar que tais crises tornem-

se repetitivas, a medicina indica tratamentos medicamentosos. Através de 

medicamentos ocorreria o bloqueio das crises e isso seria possível, de maneira 

geral, num prazo de duas a quatro semanas. Ainda segundo esse autor, “nesse 

meio tempo o paciente pode ainda ter crises, o que, não significa, em absoluto, 

que ele não vai melhorar com a medicação”. Desta forma, bloquear as crises 

conforme ele diz, é o primeiro item a ser buscado no tratamento.  

Vejamos algumas das medicações utilizadas nesses casos: 

Imipramina (Tofranil), clomipramina (Anafril), Inibidores da 
Monoamina Oxidase (IMAOs: Stelapar e Parnate), novos 
antidepressivos do grupo dos inibidores da recaptação da 
Serotonina (Prozac, Aropax, etc.) e clonazepam (Rivotril). [...] O 
controle das crises, quando se usam a droga e a dose 
adequadas normalmente é conseguido em um período de duas 
a quatro semanas (CAETANO, 2000, p.41). 

 

Esse mesmo autor afirma que mesmo quando o paciente estiver bem 

(sem as crises) a medicação deve ser mantida por um longo período - de seis a 

onze meses -, caso contrário a retirada antecipada pode acarrear a volta dos 

ataques de pânico. Após seis meses de uso a medicação deve ser retirada de 



98 
 

 
 

forma gradual. Mas o que acontece com os pacientes que encerram o 

tratamento? 

Segundo Caetano (2000), alguns pacientes, após o encerramento do 

tratamento medicamentoso, ficam bem. Outros, no entanto, após algumas 

semanas, voltam a apresentar os sintomas do pânico. Esses, ao perceberem 

os sintomas, identificam-nos e logo procuram ajuda médica. 

Pereira (2008) acrescentou que o fato de buscar um médico (o discurso  

da ciência) faz com que o sujeito sinta-se aliviado, justamente pelo fato desse 

profissional fazer asserções às respostas que ele deseja ouvir e por garantir e 

reafirmar que o tratamento trará bons resultados. Porém, se essas garantias 

forem fornecidas de maneira concreta e objetiva, acabarão por impedir a 

possibilidade de subjetividade do sujeito. 

Na medida em que o discurso da medicina evoca uma “fortíssima 

transferência” e assume valor de Verdade na contemporaneidade, verifica-se 

uma tendência de exclusão do sujeito e isso o impede de interagir com seu 

próprio sintoma. O sujeito acaba, dessa forma, confiando seu “bem-estar” à 

eficácia da bioquímica e tornando-se dependente dos medicamentos 

(PEREIRA, 2008, pp. 276-277). Na perspectiva do sujeito,  

[...] as palavras de um médico só terão valor enquanto este 
lhes parecer encarnar em pessoa uma instância de saber 
absoluto sobre as excitações incontroláveis que invadem seus 
corpos. Do mesmo modo, quanto mais o medicamento lhes for 
apresentado como garantia indefectível de cura, de que o 
pânico não mais os atingirá, mais completa será a adesão ao 
tratamento (PEREIRA, 2008, p.276).  

   

Dentro ainda dessa perspectiva medicamentosa do tratamento, Paulino 

e Godinho (2002) concordam que as vias de melhora dos sujeitos são as 

“terapêuticas”, sendo as mais eficazes a farmacológica e as terapias “cognitivo-



99 
 

 
 

comportamentais”. Eles afirmam que as duas técnicas associadas são úteis e 

eficientes no tratamento. A medicação, para esses autores, é ativa no 

tratamento do pânico e deve ser iniciada em doses baixas e aumentadas 

gradativamente. 

Segundo a afirmação dos autores, “a paroxetina é provavelmente a mais 

tolerada, mas a fluoxetina, a fluvoxamina e a sertralina podem ser utilizadas 

como alternativas” (PAULINO E GODINHO, 2002, p. 461). No caso da fobia, 

afirmam, as terapias cognitivo-comportamentais são também as mais eficazes. 

Observando-se a argumentação desses autores, percebe-se um 

posicionamento no sentido de que essas terapias operam a medicação com a 

finalidade de corrigir a conduta do sujeito. O sentido dos sintomas não tem 

qualquer relevância. 

Se a aposta da psiquiatria e da medicina recai sobre a medicação como 

meio eficaz no tratamento, qual deve ser o olhar particular durante um 

tratamento analítico? 

Lacan (1962-1963, p.13) expressou a importância do fazer clínico, 

destacando que o analista, face à forma como conduz o tratamento, é colocado 

à prova, pois cabe a ele perceber o quanto de angústia o paciente pode 

suportar.  Até porque o Transtorno do Pânico pode ser compreendido como 

uma forma extrema de angústia e é papel do analista conduzir adequadamente 

a angústia do paciente. 

Assim, Caldas (2006, p. 138) afirma que durante o “tratamento analítico, 

angústia e sintoma comparecem lado a lado: o tratamento de um passa pelo do 

outro” e que o tratamento da angústia se dá pela via do sintoma. 



100 
 

 
 

Há pesquisadores, afirma Rosenberg16 (1997, p.74), que insistem em 

dizer que não existem causas psicológicas para o Transtorno do Pânico, que 

não se conhecem os motivos que originam as crises. Mas utilizando como 

instrumento o dispositivo psicanalítico, a partir da “escuta”, da associação livre 

e do próprio modo de operação do inconsciente do sujeito, as “situações 

fantasmáticas inconscientes” começam a surgir. Assim, nas crises, a autora 

salienta que, para os sintomas que emergem, o tratamento com medicação 

resolverá apenas o que é manifesto, sem atingir a causa e o conteúdo latente.  

Rosenberg17 (1997) afirma ainda que,  

[...] se esses caracteres fóbicos não forem tratados em suas 
origens inconscientes, apelando-se apenas à medicação, o 
paciente corre o risco de se apegar à droga como um 
acompanhante fóbico que o protegerá dos ataques. A questão 
é que essas drogas atuam no problema focando o sintoma, “a 
ponta do iceberg, sem atingir a origem” (ROSENBERG18, 1997, 
p.74-75).  

 

Mas como tratar a origem de um sofrimento cujo(s) motivo(s) o sujeito 

desconhece? 

Vanier (2006, p. 291) responde essa questão embasada nas 

elaborações lacanianas, segundo as quais as pessoas procuram a psicanálise 

porque sentem medo. O homem teme acontecimentos que desconhece, que 

não compreende. Mesmo quando acontece algo que o sujeito desejou, há o 

sentimento de medo. O homem sofre por não entender e, aos poucos, “entra 

num estado de pânico. É a neurose.” 

Na mesma linha de raciocínio, Besset et al. (1999, p.178) concordam 

com essa ideia de que todo sujeito chega ao tratamento com um não-saber, 

                                                 
16 http://revistapercurso.uol.com.br/pdfs/p19_texto10.pdf 
17 ibidem 
18 ibidem  



101 
 

 
 

chega “angustiado” e até mesmo “embaraçado por seus afetos”. Nesse sentido, 

que contribuição poderia ser dada pela psicanálise? Segundo essas autoras, a 

psicanálise deve apostar no trabalho da “transferência” e “na proposta de 

elaboração do que escapa e parece estranho” ao sujeito. Esclarecem que o 

sujeito geralmente se vê angustiado por algo que não reconhece como seu. 

Concluem dizendo que a procura pela psicanálise acontece justamente por 

essa busca de respostas acerca de algo que não se sabe. 

A proposta da psicanálise é fazer falar, é utilizar a linguagem para fazer 

a construção de um saber em torno da Verdade inconsciente do sujeito – sobre 

seu desejo e seu modo de gozo. Ao contrário do saber médico, ao não 

responder à demanda do sujeito, o analista pode operar, via transferência, a 

passagem de uma demanda de mero alívio (demanda de amor) para uma 

demanda de saber e uma implicação do sujeito com seu sintoma e seu mal-

estar.  

Nesse trabalho de implicação e interpretação dos sintomas, o manejo da 

angústia é fundamental. Como alerta Lacan, todo paciente chega a um 

tratamento endereçando a um Suposto Saber sua demanda de alívio.  

Muitas vezes os tratamentos da síndrome de pânico priorizam a 

eliminação dos sintomas corporais e se esquecem que, por trás de tais 

sintomas, há o sentimento de angústia que é a questão essencial. Nesse 

sentido, vale ressaltar que a angústia é, conforme Nicéas (2000), a presença e 

retorno no campo do sujeito daquilo de real que não pôde ser simbolizado ou 

imaginarizado. O autor afirma ainda que, ao falharem os recursos que 

permitem simbolizar, ou dar certo velo imaginário à pulsão, isto é, quando a 



102 
 

 
 

função do falo ou do fantasma se dissolvem, apresenta-se o objeto pulsional 

em suas modalidades (olhar, voz, objeto oral ou anal) produzindo angústia.  

Abordando esse mesmo sentido clínico, Varnier (2006, p.297) afirma que 

“o tratamento psicanalítico permite que o sujeito saiba alguma coisa de seu 

gozo”, que ele apreenda algo do Real e do campo pulsional, chegando mesmo 

a suportar o que lhe escapa.  

Lacan (1962-1963), baseado no que Freud propusera, da angústia como 

um sinal, retomou como sendo, dessa forma, apropriada para uso dos analistas 

como uma bússola que aponta para o núcleo duro do sintoma. Ou seja, o 

tratamento analítico, não deve priorizar a cura da angústia, mas preocupar-se 

em usá-la a favor seu favor (tratamento), de modo que o analista possa 

manejar essa angústia de forma que o sujeito possa suportá-la, circunscrevê-

la. A dosagem da angústia no tratamento é uma medida da possibilidade do 

sujeito de encontro com o real. Sobre isso é interessante que se destaque o 

seguinte: 

 
Somente a ideia de real, na função opaca de que o falo para 
lhe opor a do significante, permite que nos orientemos. Já 
podemos dizer que esse etwas diante do qual a angústia 
funciona como sinal é da ordem da irredutibilidade do real. Foi 
nesse sentido que ousei formular diante de vocês que a 
angústia, dentre todos os sinais, é aquele que não engana.  
Do real, portanto, de uma forma irredutível sob a qual esse real 
se apresenta na experiência, é disso que a angústia é sinal 
(LACAN, 1962-1963, p. 178). 

 

É importante lembrar que, de acordo com a teoria freudiana, o sintoma 

estava relacionado ao recalque. Lacan mostrou, no entanto, que há outra forma  

de ler os sintomas, diferente da psiquiatria que vê na doença orgânica algum 

tipo de déficit orgânico, distúrbio mental ou transtornos. Para ele os sintomas 



103 
 

 
 

podem ser lidos, decodificados através da linguagem como um déficit de 

reconhecimento, ou seja, a partir de uma palavra que faltasse. Em sua teoria, 

os sintomas falam e vão em direção ao reconhecimento do desejo porque o 

sintoma mascara o desejo do sujeito. Na leitura de Lacan o sintoma tem uma 

dupla vertente. Por um lado, em sua vertente simbólica, é sempre uma 

mensagem endereçada ao Outro, tem estrutura de linguagem, pode ser 

inserido na cadeia significante e, por isso, é passível de decifração, de 

interpretação, de significação própria para cada sujeito. Por outro lado, em sua 

vertente Real, é também uma via de satisfação pulsional, um modo como cada 

sujeito lida com o gozo. 

Sob a óptica da teoria lacaniana a clínica é o lugar onde a palavra está 

em jogo. O ato de falar assegura ao sujeito uma oportunidade de reconhecer 

aquilo que o bloqueou. No entanto, como já visto, não cabe à psicanálise a 

missão de acabar com a angústia, até porque, para o analista, ela é o 

termômetro, a bússola para a cura no tratamento. 

Nesse sentido, como foi abordado no tópico 3.2, Lacan – no Seminário 

10: A angústia (1962-1963) – enfatizou a vinculação da angústia ao objeto a. 

Deixou evidente que na própria constituição do sujeito, por sua submissão à 

ordem simbólica e à linguagem, é, constitutivamente, dividido: um sujeito em 

falta e que deseja.  

Nessa divisão do sujeito há um resto que não é abarcado pelo simbólico, 

que se situa no campo do real. No desenvolvimento de seu ensino, Lacan se 

deu conta de que há uma dimensão do real que é irredutível, isto é, que não 

pode ser significada e a essa irredutibilidade elaborou como objeto a, o resto 

de gozo. 



104 
 

 
 

Ao abordar a questão da dupla vertente do objeto – objeto visado pelo 

desejo (na vertente do amor) e objeto causa do desejo (na vertente da 

angústia) – Lacan esclareceu o porquê de a angústia ser considerada o afeto 

que não mente. Ou seja, como assinalara Freud, a angústia é sinal, é indício da 

presença do objeto a para Lacan; do objeto a como restituição de gozo, como 

presença da satisfação pulsional. Assim, essa sinalização para Lacan, é um 

sinal do próprio real; a angústia evidencia a presença do real, da pulsão. Essa 

angústia, portanto, tem um papel fundamental durante o tratamento na clínica 

analítica. 

Se num tratamento analítico o real é a dimensão do gozo, da pulsão que 

não pode ser nomeada, que não pode ser abarcada pela produção de sentido, 

a angústia é o elemento que tangencia esse real. A localização e o manejo da 

angústia permitem apontar e, talvez, circunscrever o real. 

Para a psicanálise a angústia não pode ser anulada, eliminada, já que 

também não pode ser esgotada pela função da interpretação e nem pela 

produção de sentido. Ela funciona como uma bússola a orientar o analista 

durante o trabalho de uma análise. A esse respeito, como foi mencionado no 

tópico 3.2, Lacan esclareceu que a angústia se apresenta tanto para o sujeito 

quanto para o analista e enfatizou a importância do manejo adequado que esse 

profissional deve ter com a angústia do paciente. É necessário que o analista 

saiba distinguir os momentos em que deve provocar a angústia e aqueles em 

que é necessário desangustiar, reduzir o nível de angústia do sujeito. Para isso 

é preciso que o profissional perceba o quanto de angústia o sujeito pode 

suportar, porque é preciso dosá-la. Dessa forma, o analista irá manejar a 



105 
 

 
 

angústia do sujeito em direção ao real. A observação dessa dinâmica faz 

surgir, naturalmente, uma questão: como desangustiar? 

Laurent (2007) esclarece que o manejo desse desangustiar ou não é o 

que diferencia os objetivos da psicanálise e da medicina e, nesse sentido, faz a 

seguinte afirmação: 

Angustia-se quando não se sabe o que o Outro quer, sendo 
precisamente esse sentido de que a angústia não é sem 
objeto. A presença do Outro está em causa. Lacan torna 
legíveis os desenvolvimentos da teoria freudiana da angústia. 
Dos primeiros trabalhos sobre a neurose de angústia até 
“Inibições, sintoma e angústia” (1926), a angústia é a presença 
do desejo do Outro. Desangustiar quer dizer que se trata, a um 
só tempo, de introduzir uma questão sobre o desejo e de 
interpretar o desejo que está em jogo (LAURENT, 2007, p. 
113). 

 

Portanto, afirma o autor, desangustiar é fazer surgir a questão do desejo, 

e sua interpretação, a partir do momento em que se faz constituir o sintoma. 

“Quanto mais o sintoma se torna consistente, mais é possível desangustiar. 

Inversamente , quando o sintoma não é consistente, a angústia não chega a 

circunscrever” (LAURENT, 2007, p.113). 

Considerando-se a angústia como sinal do objeto a, o resto do gozo, a 

esse resto que sobra, como fora elaborado por Lacan, qual seria então o papel 

do analista no tratamento analítico?  

Se a angústia for entendida como traço fundamental das crises de 

pânico, segundo Besset et al. (1999), “a adequação do tratamento analítico 

para as patologias” do pânico e da fobia depende da: 

referencia à concepção do sintoma como substituto e, ao 
mesmo tempo, manifestação da angústia. Angústia que aponta 
para o que se revela de singular no sujeito, o desejo que o 
anima e do qual não se trata de abdicar. Isto supõe a 
concepção de um inconsciente estruturado como uma 



106 
 

 
 

linguagem, regido pela lógica do significante e restringe a 
experiência analítica ao campo da fala e da linguagem 
(BESSET et al., 1999, p. 179). 

 

A partir de toda a elaboração lacaniana é possível compreender que o 

sujeito, enquanto ser falante, não pode escapar da angústia. Assim, o papel do 

analista é fazer o manejo necessário do limiar da angústia de tal forma que 

faça avançar o tratamento sem ultrapassar o limite do sujeito de 

suportabilidade da angústia. E, a partir da angústia, circunscrever seu sintoma, 

como seu modo singular de gozo, se implicando e se responsabilizando por um 

saber-fazer com esse sintoma, da melhor maneira possível. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 
 

 
 

Considerações Finais 

  

O percurso desse trabalho foi concluído e diante do referencial teórico, 

tanto da psicanálise como da psiquiatria, podemos destacar alguns pontos 

relevantes de nossa pesquisa. Abordamos aqui o Transtorno do Pânico e as 

Fobias, sintomas do mal-estar humano desde os tempos remotos e que estão 

presentes de forma intensa e significativa na contemporaneidade, seja na 

clínica, no cotidiano das pessoas ou no imaginário social. 

Essa pesquisa teve como objetivo a abordagem desse tema a partir da 

contribuição dos estudos psicanalíticos, baseados nas formulações teóricas de 

Freud e Lacan. Partindo dessas contribuições teóricas e clinicas pudemos 

averiguar aquilo que permeia as relações entre essas patologias e a angústia. 

Assim, pudemos verificar que, em suas formulações a respeito da 

angústia, Freud articulou que sua função efetiva seria a de um sinal perante um 

perigo, alguma forma de ameaça. Ele já nos apresentava os sintomas que 

provinham da angústia e que pudemos comparar aos sintomas do pânico e da 

fobia na atualidade. Desde o início, já relacionava as manifestações da 

angústia com a sexualidade, ou seja, com a satisfação pulsional. Se em sua 

primeira teoria, Freud supõe que a angústia seja um efeito do recalque, a 

evolução de sua teoria sobre o aparelho psíquico e sobre as pulsões o leva a 

constatar que a angústia é, na verdade, a origem do recalque, na medida em 

que constitui o sinal da repetição, da atualização da experiência fundamental 

da castração.  

Lacan, a partir do momento em que retoma Freud, faz novas 

articulações e avança para uma nova leitura da angústia. Em relação ao perigo 



108 
 

 
 

identificado por Freud, a teoria lacaniana traz o perigo real, isto é, o perigo do 

real que retorna. Articula a angústia como o único afeto que não engana 

porque seria um sinal do real pulsional e do gozo que insiste em não se 

escrever.  O real que se apresenta na experiência do sujeito como intenso, 

avassalador, sem sentido, impossível de nomear e de circunscrever pelos 

significantes. A angústia evidencia a presença do real, do resto de gozo, do 

objeto a. Mas é preciso lembrar, como apontado nesse trabalho, e de acordo 

com a teoria psicanalítica lacaniana, que para suportar o mal-estar inerente à 

existência humana na ordem simbólica e da linguagem, o sujeito precisa saber 

lidar com a falta fundamental, com a perda de gozo, portanto, com a angústia. 

Vimos que a noção de Pânico vem desde a Mitologia Grega tendo sua 

origem relacionada a uma divindade grega que assustava as pessoas 

causando medo. Podemos pensar que o mito foi a forma de dar lugar (e um 

sentido) para essa experiência fundamental do humano que é o horror do 

encontro com o real da castração, do gozo. Ao longo da história, diferentes 

campos do saber (religião, filosofia) tentaram dar conta da mesma tarefa. 

Relevante perceber como na contemporaneidade, o conceito do pânico é 

abarcado pelo discurso da ciência, particularmente da psiquiatria, área na qual 

a classificação das doenças vem ganhando cada vez mais espaço e se 

tornando cada vez mais presente. Os sintomas que foram destacados por 

alguns autores contemporâneos são praticamente os mesmos já verificados 

nos tempos de Freud quando o sujeito vê-se angustiado ou com crises de 

pânico justamente porque se depara com situações que desencadearam as 

crises. Os autores contemporâneos pontuaram que o pânico ocorre em 

conjunto com alguma perturbação física e comportamental que acabam 



109 
 

 
 

interferindo no cotidiano do sujeito. Nessa lógica objetivante e classificatória, o 

pânico e as fobias são explicados a partir de bases biológicas (orgânicas) e 

descritos, em termos comportamentais, a partir de uma lista de sinais e 

sintomas que denunciam um “funcionamento inadequado” a ser corrigido. 

Se para a medicina/psiquiatria o sintoma é uma disfunção e o tratamento 

(objetivando o bem do organismo e do paciente) visa à sua eliminação, para a 

psicanálise o sintoma traduz e enuncia a economia psíquica de um sujeito, ou 

seja, sua relação com o desejo e com o gozo. 

Nesse sentido, pudemos percorrer o caminho das articulações de Freud 

sobre a angústia, quando elaborou a primeira teoria da angústia a partir das 

observações clinicas nas quais o recalque (privação pulsional) figurava como 

gerador da angústia, o que perdurou até 1926. Após sua segunda teoria 

pulsional, e sua segunda tópica, Freud muda sua teoria ao compreender a 

angústia como a causa do recalque, culminando no texto da virada: Inibição, 

sintoma e angustia (1926) no qual expressou a angústia como um sinal. Fez 

então, a relação entre angústia, defesa (recalque) e medo (fobia) quando 

explorou o caso que foi um marco para a psicanálise – Análise de uma fobia 

em um menino de cinco anos (1909), o caso do Pequeno Hans, que tinha um 

sintoma fóbico: o medo de cavalos. A constatação freudiana foi justamente que 

o medo do cavalo fora gerado por uma formação substitutiva perante a 

angústia de castração. A angústia, os sintomas fóbicos do menino, eram 

justamente sinais da angústia de castração. 

Esse caso de Fobia foi retomado por Lacan no Seminário IV- A relação 

de objeto (1956-1957), recuperando a noção freudiana da relação do sujeito 

com o objeto, como uma busca de um objeto de satisfação para sempre 



110 
 

 
 

perdido. Lacan articulou essa busca do sujeito por uma satisfação plena que 

nunca é satisfeita com uma falta fundamental, inerente a todo sujeito humano, 

uma vez que se constitui num ser de linguagem, inserido em uma ordem 

cultural e simbólica.  Lacan, em sua retomada a Freud a respeito do complexo 

de Édipo, articula a constituição do sujeito a partir da relação com essa falta 

fundamental (a castração) vivenciada pelo sujeito nos três registros por ele 

elaborados – Real, Simbólico e Imaginário. O sujeito tem esta vivência nos três 

registros e vive essa falta primordial com privação, frustração e castração. Por 

esta via, a angústia estaria relacionada ao desejo do Outro, isto é, para dar 

sentido ao seu ser-em-falta, o sujeito vai buscar no Outro essa falta.  

No entanto, à medida que seu ensino avança cada vez mais na direção 

do real, a grande virada de Lacan, na abordagem da angústia, foi justamente 

articular a angústia com o real e a elaboração do objeto a. Ou seja, a angústia 

na teoria lacaniana é o sinal da presença do objeto a. 

No entanto, quando Lacan teoriza a noção de Metáfora Paterna, 

articulando a entrada do sujeito no campo do simbólico, ele destaca que essa 

experiência metafórica é viabilizada pela função paterna. O pai tem uma função 

fundamental como pivô, como operador da passagem da ilusão imaginária da 

completude para a experiência da castração simbólica. No caso do pequeno 

Hans o pai não fez plenamente essa função, deixando o menino imerso na 

angústia de ser tomado pelo gozo – o gozo do Outro e o gozo do corpo próprio.  

A saída de Hans para a angústia foi introduzir a fobia e eleger um objeto fóbico 

(cavalo) como defesa para a fobia. Este objeto é um significante, sendo então 

um elemento simbólico entre Hans e o pai. Assim, o cavalo entra como 

substituto, como suplência da função do pai, ou seja, faz a suplência ao 



111 
 

 
 

significante Nome-do-Pai (NP) que não operou para barrar o desejo materno 

(DM), deixando o sujeito submetido a um desejo sem lei, sem regras, sem 

sentido. 

Nesse contexto, com essa concepção da angústia como sinal do real e 

do gozo, bem como articulada ao desejo do sujeito, podemos pensar o 

incremento dos quadros de pânico e de fobias como uma tentativa de defesa, 

de saída para uma relação com a satisfação pulsional que no mundo moderno, 

se caracteriza por um empuxo ao gozo. Mundo onde nos deparamos com o 

excesso de consumo em todos os sentidos, na busca incessante do sujeito 

pela satisfação plena. Retomando a descrição dos tempos do Édipo no caso do 

pequeno Hans, caberia pensar que o sujeito contemporâneo, imerso nessa 

lógica de produção e consumo, fica aprisionado no “tempo do engodo”.  

Esse excesso de gozo parece imperar nos dias atuais por conta do 

declínio da ordem simbólica, que falha em circunscrever e barrar a experiência 

devastadora do gozo à deriva.  O que produz intenso mal-estar justamente 

porque há a exigência do humano ceder neste gozo para que possa existir na 

cultura. A esse mal-estar, ao desconforto, ao medo de morrer, de enlouquecer 

e outros sintomas (como descritos no Capitulo I) para a psiquiatria o tratamento 

é através da medicação, da anulação do sintoma. 

Para a psicanálise a angústia não pode ser anulada. Da mesma forma, a 

angústia também não pode ser esgotada pela interpretação porque o sujeito é 

falante. A angústia pode ser abordada pela via da linguagem. Ela pode ser 

tocada pela via da cadeia significante, não para ser decodificada, mas para ser 

localizada, apontando assim o real, tangenciando-o. Lacan propôs a 

importância do papel do analista na forma de conduzir o tratamento, no que se 



112 
 

 
 

refere ao manejo da angústia do sujeito. Se no segundo ensino de Lacan, a 

direção do tratamento vai além da elaboração da verdade e do saber 

inconsciente, vai além da relação com a fantasia e com a castração, ou seja, 

visa operar sobre a relação com do sujeito com o gozo, levando o sujeito a 

saber-fazer e a se responsabilizar por seu modo de gozo, a angústia torna-se 

um norteador para o analista na direção do tratamento, um sinal que aponta ao 

real. 

Assim, o sujeito irá apreender algo do real e da pulsão para suportar o 

que lhe escapa. Nessa direção do tratamento, ao analista caberá a habilidade 

de intervir fazendo advir a angústia em alguns momentos e “desangustiando”, 

reduzindo o nível de angústia do sujeito em outros momentos.  

Portanto, na perspectiva da psicanálise com as contribuições teóricas de 

Freud e Lacan, podemos conceber a angústia como sinal do objeto a, do resto 

de gozo irredutível, marca mais singular de cada um. Nesse sentido, podemos 

pensar a angústia como o traço fundamental do Pânico e da Fobia, traço que 

nos permite identificar e compreender que o sujeito, enquanto ser falante, não 

tem como escapar da angústia. Cada época, cada organização da civilização, 

disponibiliza condições e ferramentas (simbólicas e imaginárias) para que o 

sujeito possa (ou não) se haver com essa marca do real.  

 

 

 

 

 

 



113 
 

 
 

Referências  

 

BESSET, Vera Lopes; NIGRI, Kátia Kac; ALMEIDA, Leonardo Pinto. A fobia e o 
pânico em suas relações com a angústia. In: ______ Psicologia: Teoria e 
Pesquisa, Mai-Ago. v.15, n. 2, 1999. pp. 177-180. Disponível em: < 
http://www.scielo.br/pdf/ptp/v15n2/a11v15n2.pdf >. Acesso em: 15 set. 2013. 
 
CAETANO, Dorgival. O pânico. 4.ed. São Paulo: Contexto, 2000. 62 p. 
 
CALDAS, Heloisa. Um livro chamado Angústia - sobre o romance de Graciliano 
Ramos. In: _______ Psicologia Clin. Rio de Janeiro. v. 18, n. 1, 2006. pp. 137- 
145. Disponível em: < http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract &pid= 
S0103-56652006000100011&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt>. Acesso em: 15 set. 
2013. 
 
CARVALHO, Maria Teresa Mello. Sofrimento psíquico, acontecimento 
traumático e angústia pulsional. In: ______ Psicologia em Estudo. Maringá. v. 
17, n.3, 2012. pp. 487-497. Disponível em: < http://www.scielo.br/scielo.php?scr 
ipt= sci_abstract&pid=S1413-73722012000300014&lng=pt&nrm=pt>. Acesso 
em: 17 set. 2013. 
 
CASTILHO, Pedro Teixeira. Uma discussão sobre a Angústia em Jaques 
Lacan: Um contraponto com Freud. In: ______ Revista do Departamento de 
Psicologia – UFF. v. 19, n. 2, 2007. pp. 325-338. Disponível em: < 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0104-8023200700020 
0004&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt>. Acesso em: 17 set. 2013. 
 
CHECCHINATO, Durval. Introdução. In: SAFOUAN, Moustapha. Seminário: 
angústia, sintonia, inibição. 2.ed. Campinas: Papirus, 1989.  
 
DSM-IV. Manual de Diagnósticos e estatísticas das perturbações mentais. 
v. [online],1994.Disponível em:< 
http://www.psiquiatriageral.com.br/dsm4/sub_index.htm>. Acesso em: 23 jul. 
2014. 
 
EHRLICH, André; DARRIBA, Vinicius Anciaes. ”Medô medo”: investigação 
sobre a fobia em Freud, Lacan e autores contemporâneos a partir de um caso 
clínico. In: Ágora.  Rio de Janeiro. v.16, n. especial, 2013.  pp. 59-76.  Disponí-  
vel em:< http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci abstract&pid=S1516-    
14982013000300005&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt >. Acesso em: 15 set. 2013. 
 
FILHO, Caio Mattos; BASTOS, Angélica. A resposta sintomática na fobia: o 
amor em fuga no encontro com o gozo. In: ______ Revista Latinoamericana 
de  Psicopatologia   Fundamental.  São  Paulo.  v. 15,  n. 2,  2012.   pp. 265-
277. Disponível em: < http://www.psicopatologiafundamental.org/pagina-
volume-15-numero-2-junho-de-2012-696>. Acesso em: 15 set. 2013.  
 



114 
 

 
 

FINGERMANN, Dominique. Apresentação. In: SOLER, Colette. Declinações 
da angústia: curso 2000-2001. São Paulo: Escuta, 2012. 
 
FONSECA, Maria Carolina Bellico. O objeto da angústia em Freud e Lacan. In: 
______ Reverso. Belo Horizonte. v.31, n. 57, 2009. Disponível em: 
<http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?pid=S0102-3952009000100005&script=s 
ci_arttext>. Acesso em: 15 set. 2013. 
 
FREUD, Sigmund. Rascunho B - a etiologia das neuroses, 1893a. In:______ 
Publicações pré-psicanalíticas e esboços inéditos. Rio de Janeiro: Imago, 
1996. pp. 223-230. (Edição standart brasileira das obras psicológicas 
completas de Sigmund Freud, 1). 
 
FREUD, Sigmund. Rascunho D – sobre a etiologia e a teoria das principais 
neuroses, 1894a. In:______ Publicações pré-psicanalíticas e esboços 
inéditos. Rio de Janeiro: Imago, 1996. pp. 231-234. (Edição standart brasileira 
das obras psicológicas completas de Sigmund Freud, 1). 
 
FREUD, Sigmund. Rascunho E – como se origina a angústia, 1894b. In:______ 
Publicações pré-psicanalíticas e esboços inéditos. Rio de Janeiro: Imago, 
1996. pp. 235-241. (Edição standart brasileira das obras psicológicas 
completas de Sigmund Freud, 1). 
 
FREUD, Sigmund. As neuropsicoses de defesa, 1894c. In:______ Primeiras 
publicações psicanalíticas. Rio de Janeiro: Imago, 1996. pp. 51-66. (Edição 
standart brasileira das obras psicológicas completas de Sigmund Freud, 3). 
 
FREUD, Sigmund. Conferência XXV: a ansiedade, 1916-1917. In:______ 
Conferências introdutórias sobre psicanálise – Parte III. Rio de Janeiro: 
Imago, 1996. pp. 393-411. (Edição standart brasileira das obras psicológicas 
completas de Sigmund Freud, 16). 
 
FREUD, Sigmund. Inibições, sintoma e ansiedade, 1925-1926. Rio de 
Janeiro: Imago, 1996. pp. 81-152. (Edição standart brasileira das obras 
psicológicas completas de Sigmund Freud, 20). 
 
FREUD, Sigmund. Análise de uma fobia em um menino de cinco anos, 
1909. Rio de Janeiro: Imago, 1996. pp. 15-133. (Edição standart brasileira das 
obras psicológicas completas de Sigmund Freud, 10). 
 
FREUD, Sigmund. Apêndice: o termo “angst” e sua tradução inglesa, 1895. 
In:______ Primeiras publicações psicanalíticas. Rio de Janeiro: Imago, 
1996. pp. 117-118. (Edição standart brasileira das obras psicológicas 
completas de Sigmund Freud, 3). 
 
GOLDGRUB, Franklin. As teorias da ansiedade e das pulsões em Freud.  In: 
______ Revista de psicologia da PUC. v.19, n.1, 2010. pp. 11-32. Disponível 
em: <http://revistas.pucsp.br/index.php/psicorevista/article/view/5225>.  Acesso 
em: 17 set. 2013. 
 



115 
 

 
 

LACAN, Jacques. O Seminário, livro 4: a relação de objeto. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 1995. 
 
______. O Seminário, livro 5: a formação do inconsciente. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 1999. 
 
______. O Seminário, livro 10: a angústia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 
 
LAURENT, Éric. Sintomas em intensão. Desangustiar?. In: ______ A 
sociedade do sintoma: a psicanálise hoje. Rio de Janeiro: Contra Capa 
Livraria. 2007. pp.111-124. 
 
LIMA, Glaucineia Gomes. Criança: objeto a liberado?.  In: ______ Educação 
em revista. Belo Horizonte, v.25, n.1, 2009. pp. 203-218. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0102-469820090001 
00011&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt>. Acesso em: 15 set. 2013. 
 
MILLER, Jacques-Alain. A lógica na direção da cura. Belo Horizonte: EBP-
MG. 1995. 
 
MILLER, Jacques-Alain. Placa Giratória. In: ______ Opção Lacaniana. Revista 
Brasileira internacional de Psicanálise. São Paulo: 2005, n.43, pp. 33-45. 
 
MILLER, Jacques-Alain. Aquém do desejo. In: ______ Opção Lacaniana. 
Revista Brasileira internacional de Psicanálise. São Paulo: 2005, n.43, pp. 46-
59. 
 
NETO, Gustavo Adolfo Ramos Mello; MARTINEZ, Viviana Carola Velasco. 
Angústia e sociedade na obra de S. Freud. In: ______ Psicologia em Estudo. 
Maringá, v.7, n.2, 2002. pp.41-53.  Disponível em: < http://www.scielo.br/pdf/pe/ 
v7n2/v7n2a06.pdf>. Acesso em: 15 set. 2013. 
 
NICÉAS, Carlos Augusto. Pânico e angústia. Revista Latusa. Rio de Janeiro: 
2000, n.4/5, pp. 91-103. 
 
PAULINO, Marco; GODINHO, José. Perturbações da ansiedade. In: 
CORDEIRO, J. C. Manual de Psiquiatria Clínica. 2.ed. Rio de Janeiro: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2002. pp. 445-486. 
 
PEREIRA, Mario Eduardo Costa. Pânico e desamparo: um estudo 
psicanalítico. São Paulo: Escuta, 2008. 
 
PISETTA, Maria Angélica Augusto de Mello. Considerações sobre as teorias da 
angústia em Freud. In: ______ Psicologia ciência e profissão. Universidade 
Católica de Petrópolis, 2008 (2), pp. 404-417. Disponível em: < 
http://www.scielo.br/pdf/pcp/v28n2/v28n2a14.pdf>. Acesso em: 15 set. 2013. 
 
ROSENBERG, Ana Maria Sigal. Dialogando com a psiquiatria: das fobias à 
síndrome do pânico. Revista Percurso, São Paulo, n.19, a.2/1997, pp. 73-82. 



116 
 

 
 

Disponível em: < http://revistapercurso.uol.com.br/pdfs/p19_texto10.pdf >. 
Acesso em: 07 jun. 2014. 
 
SOLER, Colette. (2012). Aula de 22 de novembro de 2000. In: ______. 
Declinações da Angústia: curso 2000-2001. São Paulo: Escuta. 2012. 
 
VANIER, Alain. Temos medo de quê?. Revista Ágora, Rio de Janeiro, v.19, 
n.2, 2006. pp. 285-298. Disponível em: < http://www.scielo.br/scielo.php?script= 
sci_abstract&pid=S1516-14982006000200009&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt>. 
Acesso em: 17 set. 2013. 
 
VIOLA, Daniela Teixeira Dutra; VORCARO, Ângela Maria Resende. A verdade 
e o engodo do desejo na leitura do seminário a angústia de Jacques 
Lacan. Revista Ágora, Rio de Janeiro, v.14, n.1, 2011. pp. 77-93. Disponível 
em: < http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1516-14982011 
11000100006&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt>. Acesso em: 15 set. 2013. 
 
 
 
 
 


