
 1 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE 

SÃO PAULO 

 

 

Maisa Stela Lambert Rosa 

 

 

 

 

Transgressão e Gozo: Ensaios sobre a Obra de 

Freud e Lacan 

 

 

 

SÃO PAULO 

2011 



 2 

Maisa Stela Lambert Rosa 

 

 

Transgressão e Gozo: Ensaios sobre a Obra de 

Freud e Lacan 

 

Monografia apresentada à Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, 

como parte das exigências do Curso 

de Pós-Graduação Lato Sensu em 

Semiótica Psicanalítica, para a 

obtenção do título de Especialista 

em Semiótica Psicanalítica.  

 

Orientador: João Angelo Fantini  

 

 

SÃO PAULO 

2011 



 3 

 

 

Dedicatória 

 

Aos que procuram enxergar o que está além do pré-determinado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4 

      Agradecimentos: 

 

 

Agradeço a minha mãe, por sempre me apoiar em minhas buscas, ao meu querido tio 

Didi, que sempre foi a fresta de luz no quarto escuro, ao meu pai, por me ensinar a 

ver a vida com humor. As pessoas fascinantes que encontrei ao longo desses dois 

anos e que se tornaram  muito mais que meros colegas . Aos mestres que de maneira 

libertária, ampliaram e derem novos sentidos para várias questões. Ao Montoto por 

me aderir ao grupo e ao Fantini por me aceitar como orientanda.  

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

Sumário 

 

 

I)Introdução --------------------------------------------------------------pág. 06 

 

II)Totem e Tabu----------------------------------------------------------pág. 09 

 

III)O Avesso da Psicanálise ------------------------------------------pág. 27 

 

IV)Conclusão-------------------------------------------------------------pág. 56 

 

V)Referências Bibliográficas------------------------------------------pág. 57 

 

 

 



 6 

Introdução 

 

Não precisamos recorrer a estudos clássicos ou científicos de psicologia ou antropologia 

para perceber a insatisfação humana e a tendência inata quase compulsória de 

transgredir valores pré-determinados. Na convivência em grupo ou na sociedade, a 

norma natural estabeleceu as medidas de controle do possível e do suportável no limite 

da tolerância.  Agregados em pequenos grupos primitivos ou convivendo em sociedades 

modernas, à custa do instinto de adaptação, o individuo se ajusta à convivência com os 

outros, integrando-se ao coletivo. 

 

Embora racional, o homem carrega na sua natureza animal uma dualidade instintiva 

(orgânica) e idealizada. Também não é necessário intelectualismo acadêmico para 

perceber a satisfação que o ato de transgredir vem a proporcionar ao individuo, referindo 

a supremacia de seu ego. É o prazer do comando de domínio.  Todos têm essa tendência: 

a transgressão. 

 

Tão velha é essa questão, que é impossível encontrar num retrocesso da nossa evolução 

vestígios de organização tribal aleatória sem alguma hierarquia de controle, quer seja 

matriarcal ou patriarcal.  A própria natureza impõe quer pela sobrepujança física, quer 

pelo instinto de sobrevivência, uma necessidade de se agregar, quer como vencedores ou 

vencidos, como senhores ou escravos, como vítimas ou mártires ou como agressores. 



 7 

E dentro desses conflitos tão velhos como a própria história surgem as fantasias, as 

alucinações e as neuroses, nascem os mitos, a magia, a religião e os códigos regentes da 

lei e da moral, determinando os limites. 

 

O ser pensante tem que equacionar a discrepância não mais pelo crime como solução, 

busca em vão ou utopicamente uma solução no mundo das ideias.  Cria-se a filosofia e 

no conturbado mundo das visões e julgamentos, urge fazer a divisão do individual com o 

outro. Como a criança que escapa do útero para a vida, o sujeito e o objeto. Nasce o 

desejo como o principal protagonista e centralizador de toda atenção no campo da 

filosofia que aos poucos desagua na psicologia. 

 

Mas a ciência em si não tem divisão, é única e total como o universo, é a nossa 

incompreensão desse universo que delimita em áreas determinadas acima. 

Porém, cada uma tem a sua ótica e é preciso burilar essa lente pessoal na 

correspondência associativa para a percepção de tantas e variadas outras ideias 

determinantes, de solução no campo da dialética, protagonista da história humana 

fazendo e delineando pensamentos para tentar minimizar o que os ditos mentores da lei 

denominaram de “caos”. 

 

A respeito do contexto transgressão, quem conhece a Bíblia ou assistiu ao clássico filme 

“Os Dez Mandamentos”, conhece o histórico exemplo de Moisés, que devidos às 

circunstâncias se vê obrigado a uma codificação de preceitos morais e religiosos como 



 8 

diretriz de lei e controle, o fundamento da hegemonia social e preservação do conceito 

de nação, afim de que assim regidos pudessem sobreviver e estabelecer em liberdade de 

seus costumes, tradição, história, religião, firmando raiz, de escravos e peregrinos à 

vinculação de um estado (antigo reino). 

E assim, esse referido código gravado na pedra alertava o homem dos impulsos de sua 

transgressão possível latente. Se o alertava para a não realização de uma transgressão era 

porque, já como a própria vida demonstrava que inúmeros exemplos tinham sido 

cometidos, ela vigorava e vigora como um germe fecundo dentro de nossa índole, dentro 

da negatividade como no positivo no conceito do Super Homem de Nietzsche. 

 

Conclui-se assim que sem um padrão associativo não podemos nos instaurar do 

individual ao coletivo, como também sem liberdade não podemos florescer dentro de 

nossas próprias tendências, por tanto em defesa individual e em agregação social sem 

danos recíprocos, vê a sociedade na responsabilidade de estabelecer um padrão 

hormônico de equilíbrio e sustentação, não só teórico como também prático. Não só nas 

ideias como também na ação.  

Porém, faz-se necessário observar que esta ação toma o sentido de reação e que venha 

mudar de conotação, invertendo a significação dependendo da referência sujeito e objeto 

relativo à urgência espaço-temporal e de sobrevivência para transgressão. O mais certo 

para conclusão de tudo seria levarmos em consideração que tudo depende do ponto de 

vista. 

 



 9 

Temos vários exemplos de sacrifícios martirizastes e massacres onde a inversão de 

sentido é evidente: O Massacre da Primavera de Praga nos anos 60, o massacre da Praça 

da Paz na China, o Massacre no Carandiru em São Paulo, tudo isso se implica em uma 

abordagem mais complexa no criminal e legal da realidade jurídica da humanidade 

numa neurose social. 

 

Voltando aos primórdios dos tempos, quando os indivíduos se estabeleciam em tribos, 

surgiram preceitos a serem seguidos, os chamados Tabus, como descreve Freud, serviam 

para garantir não só a coesão dos grupos como a sua sobrevivência e manutenção do 

“Totem”, no qual se priorizava o horror do incesto.  

 

Totem e Tabu 

 

Nada melhor do que o próprio Freud para definir o conceito das palavras tabu e totem na 

correlação existente de conteúdo e significado entre a cultura primitiva e 

contemporânea, que também serve para explicar e equiparar as psicoses e neuroses 

humanas desde então. 

Seu método foi rastrear vestígios e pesquisar as tribos mais antigas do planeta num 

trabalho de antropologia social. 

 

Vemos que Sigmund Freud introduziu na terapia médica a psicanálise como método 

analítico da psicologia em nível de reconhecimento das causas dos sintomas das 



 10 

neuroses. O que não é fácil discorrer não sendo psicólogo nem psiquiatra, porém numa 

abordagem geral poderemos perceber e delinear segundo o sentido como é exposto na 

linha do pensamento pelo médico e psicanalista. 

“Entre os australianos, o lugar das instituições religiosos e sociais que eles não 

têm é ocupado pelo sistema do „totemismo‟. As tribos australianas subdividem 

em grupos menores ou clãs, cada um dos quais é denominado segundo o seu 

totem. O que é um totem? Via de regra é um animal ( comível ou inofensivo, ou 

perigoso e temido) e mais raramente um vegetal ou um fenômeno natural (como 

a chuva ou a agua) que mantém relação peculiar com todo o clã. Em primeiro 

lugar o totem é um antepassado comum do clã, ao mesmo tempo é o seu espírito 

guardião e auxiliar, que lhe envia oráculos, e embora perigoso para os outros, 

reconhece e poupa seus próprios filhos.” 

                                                               (FREUD, 1913-1914, p.7)  

 

 

O totem pode ser herdado nas linhagens dos pais, mas em algumas tribos só a feminina. 

Não se come um animal de representação totêmica, o que podemos agrupar a uma 

linhagem de família. 

Porém o que atraiu a atenção dos psicanalistas no sistema totêmico é o horror do incesto 

e uma lei contra as relações sexuais entre as pessoas do mesmo totem, a exogamia. Uma 

instituição totêmica. 



 11 

Cansados da vida vazia na mata, naquela tão remota era, sobre o regime totêmico, 

impedidos de se satisfazerem com as próprias irmãs e oprimidos pelo ciúme paterno em 

relação à mãe, instaurou-se uma revolta de origem neurótica e os mancebos mataram o 

pai, a figura primordial do totem. 

 

Tal qual o fato mitológico, vinculou-se nas referidas culturas primitivas esta fantasia, 

que passou a pesar na consciência dos varões como uma culpa, uma transgressão, que 

poderia acarretar em maldição. Se antes eram controlados e reprimidos pelo pai, agora a 

patrulha vinha dos irmãos. Como meio da extração da culpa cria o sacrifício da 

expiação. Sacrificam o animal totêmico representante do pai em busca do perdão, 

surgindo a magia e o ritual. 

 

O peso do remorso era maior do que a repressão paterna e o meio de aliviar essa culpa 

era o sacrifício, instaurando a origem das religiões. Surge o mito no coletivo como uma 

neurose, a causa de suas disfunções.  O mito e a fantasia no individuo estudado por 

Freud posteriormente no Complexo de Édipo. 

Em certas tribos americanas o totem é considerado um espirito guardião, que um 

antepassado adquiriu num sonho e transmitiu a seus descendentes. O totemismo é ligado 

diretamente ao fetichismo. 

 

O Totem é comparado a uma organização de tribos de ancestrais comuns que constituem 

em uma linhagem regidas pelas mesmas crenças. 



 12 

 

Tabu e Ambivalência Emocional 

 

Tabu é um termo das Ilhas da Polinésia no Pacifico Norte, possui a representação que 

para os antigos seria o “sacer” o “ayos” e o Kadesh dos hebreus, cujo significado 

apresenta sentidos contrários, tanto como sagrado, quanto profano e impuro. Seu inverso 

na Polinésia é “noa”, acessível comum, abrangendo o caráter sagrado de pessoas ou 

coisas cuja violação acarretava numa punição vinda dos deuses, ou a própria sociedade 

se encarregava dessa punição aos transgressores. 

 

Para equipará-lo o significado em nosso momento melhor seria inseri-lo no conceito da 

censura, na convenção de valores morais. No geral está ligado à coisas impuras,  ao 

incesto, como também matar certos animais e comê-lo, o que consiste o núcleo do 

totemismo, tendo por crença o poder demoníaco, tamanha é a sua carga emotiva no 

individual e social, passou a ser a raiz de todos os preceitos morais interagindo como 

elemento básico da psicanálise. Isto é, do inconsciente do individuo, cuja correlação 

comum é evidente e sem causa efetiva, o tabu e as proibições obsessivas dos neuróticos. 

Tal qual e igual ao puro fruto de uma fantasia, representadas por restrições maníacas e 

fobias de contato. 

Ao mesmo tempo em que o sujeito quer realizar um contato com o objeto que seria seu 

gozo máximo, ele repudia este ato e se auto-impede. A proibição consciente supera o 



 13 

desejo inconsciente. Se não fosse esses sentimentos antagônicos o fator psicológico não 

traria consequência neurótica. 

 

A proibição ao oponente inconsciente o desejo oculto e não reduzido, a necessidade 

interna inacessível ao consciente. O desejo reprimido é censurado, foge do impasse e 

inconscientemente é deslocado para um substituto. É o caso da auto-expiação e do 

remorso, uma concessão de ação neurótica. É o desejo inconsciente reprimido de fazer a 

coisa proibida. O que mais gostariam de fazer é violar, porém, o medo é mais forte do 

que o desejo. O desejo se apresenta inconscientemente tanto no neurótico como em cada 

membro daquela tribo, tomada como exemplo. Sua intenção é reprimida, a ação 

proibida. 

  

Qualquer um que exerça uma influência que desperta um interesse que excite a uma 

transgressão, ou provoca uma inveja, é considerado tabu, provocar desejos proibidos nos 

outros é despertar neles o conflito interno duo. 

 

Conclui-se a intima relação do Tabu como desencadeador das neuroses obsessivas, a 

repressão ou o desconforto com as regras e disciplinas, assim se estabelece a 

concordância psicológica entre tabu e neurose obsessiva no que venha a ser a maior 

característica. Com respeito àqueles ligados a ela, podemos apontar o alto grau de 

repressão sexual imposta pela igreja, o que não anula a existência de muitos padres 

pedófilos espalhados pelo mundo. 



 14 

 Nota-se mais uma vez que o tabu veio a ser a lei das comunidades a serviço de objetivos 

sociais. Vale lembrar que chefes, bispos, reis, também se utilizaram do recurso da 

imposição do Tabu para fins de domínio. 

 

Tratamento com os Inimigos 

 

Ritos de apaziguamento aconteciam quando uma expedição guerreira voltava trazendo a 

cabeça decepada de seus inimigos faziam rituais que tinham como mote a absolvição. 

Como se falassem “Não tenham raiva por suas cabeças estarem conosco, se tivéssemos 

menos sorte, nossas cabeças estariam com vocês.” Era inconscientemente um ritual de 

purificação. 

 

Conclui-se que os impulsos com os inimigos não eram apenas hostis. Eram também de 

remorso, admiração e culpa, que nos dá a ideia que mesmo antes do mandamento ser 

inserido na bíblia, esses primatas já tinham um mandamento vivo: “Não matarás”. 

Esse ato poderia representar numa severa punição e exprimia o sentimento ambivalente 

de ódio versos amor. Por suas associações Freud chega a um ponto de vista que tanto o 

selvagem quanto um ser altamente civilizado é igualmente perturbado em se tratando de 

religião ou lealdade. 

 

O Tabu relativo aos governantes 

 



 15 

É natural que se espere dos governantes uma vida de autodisciplina e conduta exemplar. 

Essas são as exigências que lhe garantem o trono. 

Tomamos como exemplo na idade média 1390 e 1418, os reis da Irlanda eram obrigados 

a obedecer a uma série de restrições que uma vez desobedecidas, poderiam acarretar 

uma série de desgraças para o país.  

 

Nas relações com pessoas privilegiadas, junto com a veneração e idolatrizarão por elas, 

existe no subconsciente uma corrente de sentimentos hostis intensas, que como era de se 

esperar confrontamos com uma situação de ambivalência emocional: a hostilidade 

inconsciente do Tabu.  

 

Os selvagens da Serra e Leoa, quando elegiam o seu rei, se viam no direito de espancá-

lo e se valiam do direito com tanta disposição que muitas vezes o escolhido nem 

sobrevivia. Caso que podemos fazer uma linha de ligação com os trotes que dão em 

calouros quando esses passam no vestibular. 

No intenso mundo das neuroses fica claro que onde existe um sentimento de afeição, 

existe também um sentimento de hostilidade contrário e inconsciente. A intensificação 

excessiva da afeição se torna compulsiva e autoritária, por não haver outra maneira de 

anular os desejos do inconsciente.  

 

Tabu em relação aos mortos 

 



 16 

Novamente, pegando como exemplo a sociedade tribal, percebemos que era considerado 

tabu qualquer contato com os mortos, o que remetia a putrefação e infecção e todos que 

tinham qualquer contato com eles era isolado, pois representavam “transmissores da 

morte”.  

Considerado um ser impuro, não podiam nem tocar a própria comida, comia a maneira 

dos cães, com as mãos seguradas atrás das costas, abocanhando a comida no chão ou 

sendo alimentado por outra pessoa, pessoa essa destinada somente a isso, o que não 

deixava de ser restringida a severos tabus. Somente essa pessoa era permitida a 

relacionar com o “impuro”. Quando decorria o período de sua reclusão, todos os 

utensílios eram queimados junto com suas vestes. 

 

Também os viúvos e viúvas eram tidos como tabu e evitados. Eles acreditavam que a 

presença deles dava azar. Na verdade, o grande medo era o perigo da tentação, eles 

tendiam a procurar um substituto para satisfazerem os seus desejos, que despertaria a ira 

do defunto. Até o nome do morto era proibido de pronunciar. Esses costumem acabaram 

se espalhando pelas mais diversas partes do mundo entre os primitivos. 

Era regra geral evitar pronunciar o nome da pessoa morta. Em algumas tribos os que 

tinham o nome idêntico de uma pessoa que morreu tinha seu nome imediatamente 

trocado.  Era necessário procurar esquecer o morto e evitar a sua lembrança. Até os 

animais, se por um acaso tivessem o nome da pessoa morta, logo teriam outra 

denominação. Outros povos adotaram a prática compensatória, no período de luto dão 

aos filhos o nome dos seus mortos, que são vistos como reencarnados. 



 17 

 

Os selvagens viam no nome a essência da personalidade de um homem e uma 

importante posse. Evitar o nome de um morto era como evitar um tabu pertinente. Mais 

uma vez, podemos associar isso a neurose obsessiva. Muitas são a questão de Tabu e 

nome, mas Wendt concluiu: 

“São vitimas de um temor da “Alma do morto”, que se transformou em demônio, 

a essência do tabu é o medo dos demônios”. 

                                                                                         (WENDT, 1906) 

 

 

Essa explicação, da transformação das almas em demônios, de instinto perverso, seria 

por ser a morte o mais grave de todos os infortúnios. O motivo da insatisfação de sua 

sorte e por isso temiam ser levados por eles para o seu mundo. Comparando que a vida 

dos povos primitivos a um grau de ambivalência atribuído aos pacientes obsessivos 

chega-se a compreender o porquê os selvagens, após uma aflição que a presença da 

morte causava, tinham uma reação de hostilidade em seu inconsciente, semelhante à 

autocensura nos neuróticos obsessivos, cuja hostilidade, aflitivamente sentida no 

inconsciente como satisfação pela morte, os selvagens a tratam de maneira diferente. A 

defesa contra ela é deslocá-la para o objeto da hostilidade, ou seja, os próprios mortos. 

Procedimento defensivo que tanto normal como patológico conhecido como projeção. A 

sua aflição e sofrimento nada mais é que os mortos. Apesar dessa defesa que projeta no 

morto a culpa, também há a reação emocional de castigo, remorso, renuncias e 



 18 

penitências, que são disfarces como meio de proteção contra os demônios hostis. Aqui o 

tabu desenvolve tendo por base o emocional ambivalente. Então se deduz que o tabu 

sobre os mortos surge não diferente dos demais, do contraste entre o sofrimento 

consciente e a satisfação inconsciente pela morte que ocorreu.  

Tanto os tabus quanto os sintomas neuróticos tem um sentido duplo, por um lado o 

pesar, no outro se desmascara claramente aquilo que queriam ocultar. Uma hostilidade 

contra o morto disfarçada em autodefesa, pois os tabus originam-se do medo da 

tentação.  

 

 O antropólogo Westermarck (1906) diz que os selvagens não viam diferença entre uma 

morte natural ou violenta. Pelo pensamento inconsciente deles, o homem que morreu de 

morte natural é um homem assassinado, desejos maus o mataram. Sondando a 

significação dos sonhos de morte de parentes queridos, muito comum em crianças, 

percebemos uma atitude de dualidade emocional, nutrem amor e ódio pelos seus pais. 

 

A princípio, Freud se colocara em desacordo com a opinião de Wundt, de que a essência 

do tatu era o medo dos demônios, o que posteriormente ele concordou que o medo 

derivava da alma da pessoa morta transformada em demônio. Nessa questão resolve a 

aparente contradição afirmando a presença de demônios, mas não definitivamente e 

psicologicamente analisável, afirmando que se consegue ir além dos demônios por 

explicar como sendo sentimentos hostis, alimentados pelos sobreviventes contra os 

mortos. 



 19 

 

Na ocasião o luto, manifestam sentimentos agressivos e afetivos para com os mortos, 

como desolação e satisfação, que não pode deixar de estarem em conflito entre estes dois 

sentimentos contrários, e desde que o de hostilidade e inteiramente ou, na maioria das 

vezes inconsciente e o resultado desse conflito não se pode subtrair, por assim dizer, o 

sentimento de menor ou de maior intensidade e estabelecer a diferença na consciência.  

 

Continuamente o processo é conduzido pelo mecanismo psíquico conhecido como 

projeção. A hostilidade inconsciente dos sobreviventes da percepção interna para o 

mundo externo. Desligando deles e empurrando para o outrem.  

 

Não se pode dizer que estejam alegres por se livrarem do morto, ao contrário, estão de 

luto por ele, porém ele se transformou em um “demônio perverso”, pronto a tripudiar 

sobre seus infortúnios e prontos a matá-los. Torna-se necessário que os sobreviventes 

defendam-se deles. Aliviando assim a pressão vinda de dentro (inconsciente), mas 

apenas a trocaram pela pressão vinda de fora. 

Porém, só por esse fator não se explica a criação de uma projeção. O verdadeiro fator de 

tudo isso é a hostilidade inconsciente. Uma corrente de brutalidade para com os parentes 

mais chegados e queridos pode permanecer latente durante toda a vida. Pode não ser 

manifestada a consciência de maneira direta ou através de um substantivo, entretanto 

quando eles morrem, o conflito rompe e se torna agudo. O luto que se origina da 

intensificação dos sentimentos afetivos, torna-se por outro lado mais impactante em 



 20 

relação à agressividade latente, e por isso, não se permite interromper qualquer 

sentimento de satisfação.  

 

Em consequência disso segue-se a repressão da hostilidade inconsciente pelo método da 

projeção e a criação do cerimonial, que expressa o medo de ser punido pelos demônios.  

Segundo Wundt (1906) as entidades demoníacas observadas pelo mito, são mais antigas 

que os gênios bons. Crê-se na possibilidade do conceito de demônio ter sua origem na 

relação dos vivos com os mortos. Surgem duas raízes completamente opostas, de um 

lado o medo dos demônios e dos fantasmas, do outro a veneração dos ancestrais.  

O luto mostra por um lado sua origem na crença dos demônios, pelo fato desses serem 

vistos como espíritos daqueles que morreram cuja função é desligar dos mortos às 

lembranças e às esperanças dos sobreviventes com objetivo de diminuir a dor. 

Onde, anteriormente, o ódio satisfeito e a afeição sentida relutavam, encontra-se agora 

uma cicatriz, um consolo que se forma ao modelo da piedade declarada: do Latim “De 

mortus nil nise bunun” (Dos mortos não se fala a não ser o bem). Somente nos 

neuróticos o luto pela perda daqueles que lhe são caros é ainda perturbado por 

autocensuras obsessivas, cujo segredo é revelado pela psicanálise como sendo a velha 

ambivalência, próprias palavras usadas pelo Freud.  

 

Supõe-se assim, que no homem civilizado esta ambivalência diminui e sua carga, 

diminui o tabu. Nos neuróticos, que se veem a digladiar o conflito e o tabu resultante 



 21 

dessa ambivalência herdaram uma constituição arcaica como vestígios atávico, que os 

leve à uma imensa necessidade de compensação à custa daquele desgaste mental.  

 

Pelo Tabu, segundo Freud, esclarece a origem da consciência, gerador do conflito de 

autocensura, do senso de culpa. O fenômeno mais remoto da consciência é certamente o 

tabu com todo seu significado intrínseco. O tabu é o termômetro de reflexão. 

 

A presença de uma corrente positiva de desejo pode ocorrer como algo bastante natural 

sem a exigência de provas exaustivas em comparação com as neuroses, porque afinal de 

contas, não há proibição em algo que ninguém deseja fazer (interdição). E uma coisa 

proibida com mais intensidade deve ser algo mais desejável. Por essa tese aceitável aos 

povos primitivos conclui-se que as mais fortes tentações e desejos eram matar seus reis e 

sacerdotes, cometer incesto e cortar laços com os mortos.  

 

Porém, se assim admitíssemos as alegações defendidas pela nossa consciência, por um 

lado essas proibições seriam inúteis, supérfluas, tanto ao tabu quanto as proibições 

morais e por outro que a consciência ficaria sem explicação. Uma vez anulado os jogos 

dos conflitos e não haveria lugar para as relações restantes entre o tabu e as neuroses.  

 Se levar em consideração a descoberta que se chegou pela psicanálise sobre os sonhos, 

são manifestações do inconsciente exprimindo os desejos do inconsciente. 

 



 22 

Como a exemplo a observância compulsória de certos neuróticos, como sendo cautelas 

contra um impulso intensificado de matar ou autopunição por causa desses impulsos. 

Temos como exemplo a autoflagelação de alguns religiosos ortodoxos, atitude neurótica 

para controlar seus instintos sexuais.  

 

Nesse caso deferia-se então dar mais importância à tese de que onde existe uma 

proibição tem que haver um desejo oculto. Teria que se supor que o desejo de matar se 

acha realmente no inconsciente e que nem os tabus e nem as proibições morais são 

psicologicamente supérfluas, mas sim, explicam e justificam a existência da 

ambivalência do impulso de matar. 

 

Os processos psíquicos do inconsciente não são os mesmos processos conscientes que 

estamos familiarizados. Eles desfrutam de certas liberdades excepcionais que não são 

permitidos ao processo consciente. 

 

Os processos do inconsciente são distintos dos processos conscientes. Um impulso 

inconsciente pode não ter surgido no lugar em que foi detectado. Pode ter surgido de 

uma região completamente diferente e ter atingido o local onde é observado através do 

deslocamento, além de que por sua irregularidade à correção os atributos dos processos 

inconscientes, pode ter sobrevivido desde épocas bem anteriores nas quais era 

apropriado, até épocas e circunstância posteriores em suas manifestações estavam 

destinadas a parecer estranhas. 



 23 

Isto não deixa de ser uma sugestão, mas se atentamente for observado o seu 

desenvolvimento e sua importância para a compreensão do progresso da civilização se 

torna evidente.  

 

Freud afirma que ao sustentar a semelhança entre as proibições dos tabus e as proibições 

morais, não discutiu o fato que deve haver uma diferença entre elas, sendo que a única 

razão para as proibições não assumirem a forma de tabu, deve ser alguma alteração 

ocorrida nas circunstâncias que regem a ambivalência a elas subjacente. 

 

Nesse exame analítico dos problemas do tabu foi demonstrado os pontos de 

concordância que se pode existir entre ele e a neurose obsessiva, Porem definindo uma 

contraposição neurótica à maneira de uma revolta interna. A outra face da moeda do tabu 

é sim uma instituição social segundo Freud. 

 

Diferenças do tabu como neurose e criação cultural 

 

Entre os povos primitivos o tabu quando violado gera o pavor de uma punição.  Nas 

neuroses obsessivas é diferente. O que o paciente teme se transgredir a proibição é que o 

castigo caia sobre outra pessoa. Não sobre si, mas em alguém em que seu 

relacionamento afetivo seja próximo. Neste caso o neurótico é altruísta e o primitivo 

egoísta. Quando a violação do tabu entre os primitivos não era vingada na pessoa do 

transgressor gerava um sentimento coletivo de que todos estavam ameaçados pelo 



 24 

ultraje, então se apressavam a efetuar eles mesmos a punição omitida. Por essa solida 

realidade evidencia o medo do exemplo infeccioso, da tentação de imitar, ou seja, do 

caráter infeccioso do tabu. Se uma pessoa consegue gratificar o desejo reprimido, o 

mesmo desejo esta fadado a ser despertado em todos os outros membros da comunidade. 

 

E para conter a tentação, o transgressor invejado tem que ser despojado dos frutos do seu 

empreendimento, e o castigo com a sua execução não deixa de apresentar uma 

oportunidade de cometer o mesmo ultraje invejado sobre a aparência de um ato de 

expiação, à semelhança dos fundamentos do sistema penal humano que se baseia na 

pressuposição de que os impulsos proibidos encontram-se tanto no criminoso como na 

comunidade que se vinga. 

 

Em termos de culpa, neurótico teme que o castigo possa ser aplicado em quem ama, mas 

no inicio de sua doença não era assim. 

No começo da doença, a ameaça do castigo cai no próprio doente, como no caso dos 

selvagens. A princípio ele temia pela própria vida, somente depois que o medo da 

doença descolou para outrem (uma pessoa querida).  

O processo parece complicado, mas podemos analisá-lo vinculado à proibição, existe 

sempre um impulso hostil contra alguém que o paciente ama, um desejo intrínseco que 

essa pessoa morra. Esta proibição reprime este impulso que se liga a algum ato 

especifico, por deslocamento que talvez represente um ato hostil contra a pessoa amada.  

 



 25 

Existe um castigo se o ato for realizado. Mas o processo vai, além disso, e o desejo 

primeiro que a pessoa morra é substituído pelo medo de que ele possa morrer. É dessa 

forma que quando a neurose parece ser altruísta, está simplesmente compensando uma 

atitude subjacente contraria brutal e egoísta.  

Há determinadas emoções nutridas em relação à outra pessoa que são sociais sem tomá-

la como objeto sexual. 

 

O recuo ao que está por trás desses fatores sociais determinantes de relacionamento é 

que pode ser ressaltado como uma característica fundamental da neurose, mesmo em se 

tratando de uma característica que vem posteriormente disfarçada pela compensação. 

O neurótico deseja que a pessoa morra, depois teme que a pessoa morra pelo medo de 

sua própria morte. Que ele venha a morrer também por isso o peso da proibição e 

bastante significativo e o autocontrole eterno. Penso que é aqui que Freud tenta chegar. 

 

O tabu assemelha-se muito com o medo de contato do neurótico com a sua fobia de 

contato, que no caso da neurose, a proibição se relaciona com o contato sexual, e a 

psicanálise já demonstrou que, em regra geral, as forças instintivas que são desviadas e 

descoladas para as neuroses são de origem sexual. No caso do tabu, o contato proibido 

deve ser entendido como não sendo exclusivamente sexual, mas sim no sentido mais 

geral de atacar e obter o controle, de afirmar-se dominar. Se existe a proibição de tocar 

num chefe ou nos objetos de seu uso, isso significa que o mesmo deve ser feito aos 

mesmos impulsos que noutras ocasiões se expressa por uma atitude de suspeita para com 



 26 

o chefe ou até mesmo através do mau tratamento físico que lhe foi dado antes da 

coroação. Assim a neurose se caracteriza pelo fato da preponderância dos elementos 

sexuais sobre os elementos instintivos sociais. Os instintos sociais, enfim derivam 

propriamente de um composto de elementos egoísticos e eróticos em totalidades de um 

tipo especial.  

 

A comparação entre tabu e a neurose obsessiva é suficiente para a elucidação da relação 

entre as diferentes formas de neuroses e instituições culturais e perceber o quanto o 

estudo da psicologia das neuroses é importante para a compreensão do desenvolvimento 

da civilização. 

 

“As neuroses, por um lado, apresentam pontos de concordância notáveis e 

de longo alcance com as grandes instituições sociais, a arte, a religião e a 

filosofia. 

Mas, por outro lado, parecem como se fossem distorções delas. Poder-se-

ia sustentar que o caso de histeria é a caricatura de uma obra de arte, que 

uma neurose obsessiva é a caricatura de uma religião e que o delírio 

paranoico é a caricatura de um sistema filosófico”. 

(FREUD, 1913-1914, p. 56) 

 

 



 27 

A natureza associadas a neuroses tem sua origem genética no seu propósito de fuga de 

uma realidade insatisfatória para um mundo de fantasia. 

 

O mundo real, que o neurótico evita, acha-se sob o comando da sociedade humana e das 

instituições criadas por ela. Negar a realidade é o mesmo que abandonar o convívio 

humano.   

 

 O Avesso da Psicanálise 

 

 

No ano de 1969, diversas palestras foram realizadas na Faculdade de Direito e na 

Universidade de Vincennes, em Paris, no clima político efervescente daquele ano, em 

que ocorreu a Primavera de Praga, a repressão Soviética a Guerra do Vietnam, ditaduras 

programadas em toda a América Latina sob o controle dos Estados Unidos e o cerco do 

Chile para derrubar o Salvador Allende.  

 

No Brasil vive-se sob o regime militar, que nasce com o golpe em 1964 e perdura até 

1985. Um ano antes, na França, os estudantes da tradicional Sorbonne saíram juntamente 

com a classe operária e os intelectuais da época reivindicaram seus direitos no famoso 

Maio de 68. Mesmo sob toda a repressão que rondava as sociedades, na época, podemos 

notar que a transgressão não apenas tomava as ruas, como também era tema de romances 

e filmes em que jovens, segundo seus ideais, de maneira até mesmo romantizada, 



 28 

combatiam o sistema que lhe eram imposto. Seja pegando em armas ou resistindo a 

tortura dos militares.  

 

Dizem os poetas e os artistas que Paris é uma cidade maravilhosa, sempre foi 

considerada um nicho cultural, quer na literatura, na filosofia, nas artes plásticas. Lá 

também fora o reduto do sem-rumo, os sem-destino, simplesmente levados pelo exílio, 

quer oficial ou voluntário. Isso é necessário dizer para que se lembre do quanto Paris é 

inteiramente politizada e abrangente. O individuo tanto encontrava o clima propício à 

sua solidão e luto como o ambiente para discussão política e engajamento. Paris era a 

encruzilhada da Via Crúcis, chamada exílio para todos os latinos americanos das 

décadas de 60 e 70.  

 

Em meio a todos esses acontecimentos mundiais está Lacan e as palestras, o que ficou 

conhecido como o “Avesso da Psicanálise”. Lacan parece desmantelar o discurso do seu 

curso normal informativo, da sua síntese padrão habitual, numa completa inversão dos 

complementos, como para projetá-la de um só impacto nos seus ouvintes como um 

projetor cinematográfico na tela mental de cada um. 

 

Lacan (1969) chama a atenção para com o título, O Avesso da Psicanálise, que não tem 

nada a ver com o que o momento poderia sugerir, que se deveria virar as avessas um 

certo número de lugares. Porém ele se contém e faz referência a um escrito datado de 

1966 “De massas antecedentes”. Seu discurso constituiu numa retomada do projeto 



 29 

freudiano pelo avesso. Escrito bem antes de todos aqueles acontecimentos que marcaram 

a época. 

 

Lacan faz uma abstração do discurso, quer excluir as palavras, a grande questão vai além 

delas. O que ele faria um dia é um discurso sem palavras. “O que eu prefiro”, disse, “e 

até proclamarei um dia, é um discurso sem palavras.”  

 

As palavras se inserem no âmbito de suas expressões primeiras. Tanto assim que se 

torna difícil o uso das palavras para traduzir a seu discurso, a não ser pela atitude 

reflexiva, contemplativa de ponderação e advertência, de sondagem e investigação. Daí 

a necessidade do correlativo significante para um outro significante em que a palavra se 

vê limitada a sua função. É como se sentisse a necessidade de codificar a sensação ou a 

percepção da realidade em que o discurso não dá mais conta para expressar o seu 

conteúdo existencial.  Se bem que a língua em sua expressão real passa e passaria tão 

bem ou talvez melhor ainda se deixasse de lado essa codificação simbólica e talvez até 

suspeita de fidelidade quanto a sua função. A fala tem seus recursos próprios e sinceros, 

ela não sugere a arte tal qual a pictórica e a escrita que lhe são distintas. Ela tem seus 

meios de se expressar, quer pelo urro ou pelo grito, como na tela de Edvard Munch no O 

Grito na Ponte, artista expressionista norueguês ou pelos mecanismos de atos falhos, 

pelos chistes de linguagem. Portanto fica o significante grifado como um código de 

linguagem usado também por Lacan, portanto como na prática a gramática é outra e aqui 

não sugere um curso e nem uma revisão de linguística e arte, procura-se concentrar na 



 30 

questão humana do individuo (sujeito) e objeto no contexto humano e social e não no 

uso da simbologia preenchendo de forma alegórica um espaço que poderia ser expresso 

de forma literal e categórica. Não sei se isso ocorre de forma alheia e intencional, fora da 

massa palpável em que podemos meter as mãos e construir nossa forma inteligível a 

todos os normais humanos e não apenas aos “produzidos” pelo intelectualismo inútil do 

famoso dito “diletantismo acadêmico”, onde geralmente se enquadram tão bem as 

cátedras universitárias e a igreja católica com seus dogmas.  

 

Lacan afirma que há estrutura para caracterizar o que se passa numa relação como sendo 

a de um significante com o outro significante, “o sujeito”, que corresponde a um outro 

significante, e assim estabelece a forma. 

 

Tem-se o significante S1, que é o inicio da definição do discurso destacando-o nesse 

primeiro passo com um circulo marcado com a letra A, que corresponde ao chamado 

“campo do grande outro”. 

 

Mas simplificando considera-se S1 e, designa-se S2 como a bateria dos significantes. 



 31 

 

São os significantes que já integram o discurso preconcebido como a preposição de um 

anunciado. S1 é o significante que deve ser visto como interveniente, aquele que 

participa e interfere, está presente. Ele se integra e se intervém num conjunto de 

significante aqui apresentando sua forma como numa “bateria significante” a qual não 

pode ser anulada nem desconsiderada da rede, do campo do que se chama um saber. 

 

O que já o estabelece agora que S1 representa alguma coisa no campo definido, onde 

estamos como o campo já estruturado de um saber. É o seu “Hipotético” upokeimenon 

(é o sujeito de Aristóteles), é o sujeito na medida em que apresenta este conhecimento 

distinto do individuo. 

Este campo do saber é o seu ponto de referência, mas não é da ordem do estatuto do 

saber permitir sua participação. 

 

Eis aí o gérmen da questão da palavra saber com a sua tônica da “ambiguidade”. Lacan 

diz que lhe ocorreu chamar o saber como o gozo do outro, pela primeira vez nesse 

seminário. O seminário, em suas palavras foi feito de um outro para outro, segundo o 



 32 

título que lhe deu. O pequeno outro, com o seu tom de notoriedade, era o que 

designamos representado pela álgebra, de estrutura significante o objeto a. 

 

Assim estabelecida a estrutura significante se terá então de conhecer a maneira pela qual 

isso opera pelo sistema de giro.  



Este esquema já vem sido mantido por Lacan há bastante tempo, como afirma desde seu 

escrito Kant com Sade. 

 

A cadeia e a sucessão de letras nessa álgebra não se alteram nem se desmoronam. Ao 

operar o quarto giro se obterá, portanto quatro estruturas consecutivas diferente da 

primeira como ponto de partida. Lacan quer nessa representação algébrica especificar 

um aparelho que não tem nada de imposto, alheio a uma realidade, porém ele está 

inserido nela, a um discurso que já está no mundo e que o manteremos. Não só está 

inscrito no mundo como são suas bases de sustentação. Nenhuma importância tem a 

forma das letras dessa cadeia simbólica, isto basta para a manifestação das relações 

constantes. A fórmula é isso. 

 

Ela apresenta um momento segundo o qual o nosso discurso desenvolverá e nos apontará 

um sentido para dar a esse momento. Diz ela que é no instante em que S1 intervém no 



 33 

campo já estabelecido dos outros significantes, quando eles já se articulam como tais, ao 

intervim a um outro, do sistema surge $, que é o sujeito dividido. Nesse trajeto surge 

sempre uma perda o que designa a letra a, como objeto a. Essa função do objeto perdido 

é extraída do discurso de Freud sobre o sentido da repetição do falante. Esta repetição se 

refere aquilo que desse saber é o limite que se chama gozo. E porque é de uma 

articulação lógica que se trata na fórmula pela qual o saber é o gozo do outro. Do outro, 

claro, à medida que se evidencia como campo, já que não tem nenhuma intervenção 

significante. 

 

O giro sempre continua deslocando o significante, o Outro, o saber, o Outro o saber e 

assim sucessivamente, pois é nesse circuito que o termo gozo permite mostrar o ponto de 

inserção do aparelho. Dessa maneira atingimos o limite do campo do saber e saímos do 

que está em questão no saber, do que é reconhecível como saber, para retornarmos aos 

limites, onde a palavra de Freud intervém. E o que resulta disso? Nada a não ser a 

confusão, nenhum saber. E dessa confusão temos que extrair uma reflexão, pois se trata 

dos limites de transgredir o sistema, sair dele. Sair dele por qual razão? Devido a uma 

sede de sentido, como se fosse necessário ao sistema. Ele não tem nenhum sentido, 

porém devido à nossa fragilidade temos necessidade de sentido e Lacan aqui intervém 

dizendo: “Pois bem, eis aqui um sentido ainda aponta talvez não seja verdadeiro. Mas 

também iremos certamente ver que há muitos desses talvez, não seja o verdadeiro cuja 

insistência nos sugere propriamente a dimensão da verdade.” (LACAN,1969-1970,p.14) 



 34 

 

Lacan faz se observar aqui pela ambiguidade da palavra trieb (pulsão) vitima de uma 

falha psicanalítica, afirmando que é desnecessário um retorno antológico até Kant. Que 

deveria ter-se tido maior prudência e não tê-la traduzido no discurso psicanalítico por 

“instinto” tão precipitadamente, embora possa - se tirar algum aproveito disso. Ele não 

faz evidência disso para discorrer sobre sua gênese, mas para lembrar no lugar que ela 

ocupa o discurso de Freud devido ao caráter de sua conotação. Para ele a palavra instinto 

popularmente encerra uma ideia de saber indizível, mas que se presume como resultado 

a preservação da vida. Daí a aplicação de tanto os seus “talvez” nesse capitulo. É o 

mesmo que o “Só sei que nada sei” do Sócrates. Pois analisar não é julgar e o jogo da 

refração dos espelhos é um labirinto vertiginoso, mas no âmbito de trabalho reflexivo e 

analítico como da própria confusão que o próprio Lacan apresenta como a busca de um 

sentido que em nossa desorientação necessitamos como a pulsão do gozo. Mário 

Quintana se refere a isso na necessidade compulsória de um novo livro que 

ansiosamente esperamos saciar a sede, porém nada vem a nos preencher e sempre 

estamos na expectativa do mais novo, mais interessante, ao grande nirvana. O êxtase nos 

arrebata pela mente, a pulsão de morte seria tal qual o êxtase, o primeiro e último, o 

resgate da liberdade, ou mais um talvez lacaniano?  

 

Nessa época, década de 60, o existencialismo teve sua ressonância pelo mundo. Estamos 

apenas no inicio da obra de Lacan. Veremos onde vamos chegar na sua álgebra, Onde os 

significantes ocupam os distintos lugares em sua conotação no seu discurso. Hoje o 



 35 

existencialismo vem ocupar espaço apenas na literatura, deixando a meta terapêutica em 

que ocupou espaço, assim como Krishnarmurti, nos turbulentos anos do poderio 

soviético e Americano na disputa armamentista nos períodos da Guerra Fria. Paris fora a 

central dos refugiados do mundo inteiro.  

 

Em nossa vivência a palavra instinto nos alerta para dois sentidos. Assim como a palavra 

sentido vêm nos apresentar dois sentidos, o de fazer sentir e o de esclarecer uma questão, 

como também o substantivo de direção e vetor usado em física. Assim também temos a 

palavra instinto que se contrapõe no mesmo plano com a intuição.  

Temos o instinto que nos intui, que nos alerta e previne como uma faculdade inata e 

automática como também o instinto sexual orgânico - biológico e outros como de 

sobrevivência e de preservação.  

 

 

Os lugares pré interpretam 

 

Ao iniciar esse discurso Lacan lembra mais um artista em cena com toda a sua 

linguagem rítmica e poética. Não podemos deixar de transcrevê-la na integra tamanha 

sua força de expressão.  

 



 36 

“Disse aquilo que digo, eu não falo do que sou. Para que, já que isso se vê, em 

suma, graças a assistência de vocês. Não é que ela fale em meu favor. Ela fala as 

vezes, e geralmente em meu lugar.” 

 (LACAN,1969-1970, p. 15) 

  

Tudo já está explicado, o encontro, a reunião, a assistência presente, dá o seu recado. O 

discurso já está feito aí, sem nenhuma necessidade das palavras. Tudo já é dito pela 

força do grupo e conclui que a essência de tal manifestação era consequência do que 

havia dito em outros lugares.  

 

“A vida é um conjunto de forças que resiste a morte” (Bichat), assim apresenta uma 

conclusão tomada pelo instinto e saber e aponta Freud contrapondo a ela pela tendência 

do nirvana com a pulsão de morte. 

 

A resistência da vida a tendência ao nirvana, faz presente na experiência analítica, uma 

experiência de discurso, de retorno ao inanimado, à mesma fonte que pulsa a vida, pelo 

mesmo caminho que ela traçou o verdadeiro instinto relacionado a um saber cultural, 

ancestral o que Freud caracteriza como O Principio do Saber. Que atrai a vida num 

limite ao gozo. No caminho para a morte é isso que acontece, é um discurso sobre o 

masoquismo, à busca de prazer, um gozo. 

 



 37 

Nas obras esotéricas, especificando certos níveis mentais de meditação, os mestres 

alertam do perigo de quem experimentar esse certo êxtase espiritual e não querer mais 

voltar à realidade. Devido ao nível de satisfação atingida pela profundidade da 

meditação.  Este não mais querer voltar significa a morte. Onde Lacan especifica: “O 

caminho para a morte nada mais é do que aquilo que se chama gozo”. Saber e gozo é aí 

que surge o momento em que se ajusta o aparato referente ao significante. Saber e gozo 

se ajustam num mesmo sentido da mesma equação algébrica, se é dessa forma que 

Lacan quer evidenciar os fatos. Mais ainda, para estruturar um saber é preciso renunciar 

à questão das origens (da linguagem). Ela se adapta à necessidade do momento e espaço 

atuante da marcha natural da evolução quer venha definir como evolução ou progresso. 

Negar isso é intervenção dogmática.  

 

Porém isso é ser categórico demais uma vez que o nível cultural arquetípico aponta a ser 

invariável e atemporal. Esta observação também não deixa de ser um contraponto da 

ordem ambígua. E este discurso vem a desaguar no campo da filosofia pura, se é que ela 

existe.  

 

Por ser o gozo sexual comum a todos e por estar na juntura, o que o corre é a perda na 

forma algébrica representada por A, “a castração” que Freud relaciona a repetição, e 

dessa comparação entre significantes surge o sujeito lesado pela perda do fator 

ambiguidade. O contraste luz e sombra, noite e dia, prazer e dor, vida e morte. É assim a 

maiêutica de Lacan.  A maneira de Sócrates, Lacan apresenta as questões com os 



 38 

“talvez” ou perguntas no sistema da ironia, não no sentido do sarcasmo, porém no 

contexto interrogativo e investigador. Em grego, ironia quer dizer interrogação. 

 

Quanto ao saber ele nos impõe um limite quanto atingido um campo, é como se voltasse 

ao primeiro degrau, ou como se tivesse que voltar tudo de novo após nossa construção 

de areia ter sido varrida por uma inundação, é a fábula da repetição Freudiana. 

 

O sentido, ele já está anunciado no universo, sem sombra de variação, as estrelas estão 

sempre lá, marcando o seu ponto na sua rota, que pela aplicação da ambiguidade, não é 

sua, é nossa, nós somos o sujeito dessa rota, dessa variação equacional chamada 

“equinócio”. E essa perda é o vazio lesado, a “Hianca”, talvez pela falta em gozar, 

situado no nível do saber, na medida em que ganha um referencial completamente 

diferente, um saber destacado pelo significado.  

A relação com o gozo é ainda subsequente à função do desejo, que aqui se adapta como 

mais-de-gozar e não como impor o forçar, ou uma transgressão. 

 

Neste ponto do 3° discurso da relação do saber e gozo não se sabe ao certo se Lacan se 

dirige aos seus ouvintes presentes, ou se dirige a outro destino, a algum ou outro escalão 

social indiretamente. 

 

“Que se calem um pouco, por favor, parem com essa baboseira, que a análise 

mostra, se mostra, alguma coisa, diz, é que ela, não diz coisa com coisa, é 



 39 

precisamente isso, não se transgredir nada. Entrar de fininho não é 

transgredir. Ver uma porta aberta não é transpô-la.” 

(LACAN, 1969-1970, p. 18) 

 

Isto não se trata de transgressão e sim irrupção de alguma coisa que é da ordem do gozo, 

um prêmio.  

 

Mesmo que isso tenha de ser pago, o que se denota aqui, neste nível de articulação (no 

seu sistema algébrico) a partir do discurso não do outro, porém do sujeito, é o que Marx 

destaca como mais-de-gozar. Em nível de mais valia em economia, a maior significância 

do trabalho e produção. Não foi uma invenção de Marx, só que estava despercebido até 

então.  

 

Era o mesmo lugar ambíguo contrapondo o mais-de-gozar, o do trabalho a mais, o mais 

trabalho, a maior concentração de esforço e energia. E qual a consequência disso a não 

ser a realização se não for justamente o gozo, a satisfação e essa recompensa deve ir para 

algum lugar, (algum bolso).  

 

“(...) Se o pagamos, quer pela força do trabalho, pelo mais-de-trabalhar, é justo 

que o tenhamos e a partir disso é necessário gastá-lo logo senão isto pode trazer 

consequência que nos implicaria. Deixemos por enquanto  a coisa em suspenso.”                                         

(LACAN, 1969-1970, p. 18) 



 40 

 

 

“Ele supõe saber alguma coisa e não sabe, enquanto eu, se não sei, tampouco 

suponho saber. Parece que sou um pouco mais sábio que ele exatamente por não 

supor que saiba o que não sei” 

(SÓCRATES) 

 

Tal qual a maiêutica de Sócrates, Lacan induz a cada um à suas próprias ideias.  

 

O escravo roubado de seu saber 

 

A finalidade da forma algébrica é definir os quatro discursos radicais. Ela tem sua 

importância singular na fixação do que iremos demonstrar como o discurso do mestre 

(senhor, patrão, dono) a partir do sujeito representado por um significante defrontando 

com outro significante. 

Cabe ao aparelho algébrico fundamentar a designação presente que fornece a estrutura 

do discurso do senhor: S1 é o significante a essência do senhor. Não esquecendo o 

próprio campo do saber que é o escravo S2. Pela política de Aristóteles fica caracterizado 

que o escravo é o suporte do saber: o que era uma função inscrita tanto quanto no estado. 

Está lá pela sua capacitação. A maneira de Platão que se desiludiu com a democracia 

Lacan aqui dá o seu recado.  



 41 

“Ora o que acontece sob nossa ilhas e nos dá um sentido à filosofia. Quanto 

a isto, basta recordar Platão, o que é importante para por as coisas em seu 

lugar o que está em questão. Se é que existe sentido no que nos preocupa. O 

de por as coisas em seu lugar. Qual seria o papel a filosofia em toda a sua 

evolução a não ser o de designar isso: O roubo, o rapto, a subtração de seu 

saber à escravidão, pela operação do senhor.” 

(LACAN, 1969-1970, p.20) 

 

Como correspondendo ao apelo do senhor Lacan, não como um patrão, porém como um 

mestre, e como bons ouvintes, anotam-se algumas referências de Platão.  

 

Platão, que em grego quer dizer ombros largos, sendo Aristocleso seu nome. Foi 

discípulo de Sócrates, aquém considerava como o mais sábio e mais justo dos homens. 

Em consequência de sua desilusão com a democracia ateniense ele escreve:  

 

“Deixei-me levar por ilusões que nada tinham de espantosa por causa da 

minha juventude. Imaginava, de fato, que governariam a cidade 

reconduzindo-a dos caminhos da injustiça para os da justiça. Fui então 

irresistivelmente levado a louvar a verdadeira filosofia e proclamar que 

somente à sua luz se pode reconhecer onde está a justiça na vida pública e 

na vida privada.” 

(PLATÃO) 



 42 

 

A filosofia para Lacan é tida como o olho da consciência, pois em seu desabafo ele 

afirma: 

“Para perceber isso, (a trapaça do trabalho), basta ter um pouquinho de 

prática nos diálogos de Platão, e Deus sabe os esforços que faço a 

dezesseis anos, para o que me escutam adquiram essa prática.” 

(LACAN, 1969-1970, p.20) 

 

Começa a se evidenciar as duas faces do saber, a face articulada, a manipulação pelo 

interesse puramente lucrativo de renda e o saber-fazer a capacitação, que o faz um 

componente de engrenagem das mais proveitosas, a mais valia, cujo aparelho articulado 

é deslocado, do bolso do escravo ao do senhor. Aqui se vê o esforço para apuração da 

episteme, avaliação autêntica da realidade. Situar numa posição de possibilidade de 

percepção real do objeto que se adapta verstehen (entendimento). Trata-se de adaptá-la à 

posição favorável que o saber seja do senhor (manipulação). A episteme é extraída das 

técnicas artesanais dos servos, porém o controle é subtrair sua essência para que esse 

saber se torne um saber do senhor. “Os bons senhores geralmente tem sorrisos meigos, 

coração dobrados e olhos gordos”.  

 

Quando se diz que o gozo é privilégio do senhor é uma falácia. O que se vê em questão é 

o estatuto do senhor (a ordem desse controle). Essa citação Lacaniana é bastante séria e 

reflexiva. Porém assim talvez quando acompanhada do monopólio do saber como a 



 43 

oligarquia está aqui para o apelo da episteme à avaliação dos dois pratos da balança, do 

que se vende e do que se compra e de quem produz. “A filosofia, em sua função e essa 

extração, essa traição eu quase diria, do saber do escravo, para obter a sua 

transmutação em saber do senhor.” (LACAN, 1969-1970, p.21) 

 

Aqui ele apenas jogou o jogo de Platão pela dialética, pois logo afirmava: quer dizer que 

o que vemos surgir como ciência nos dominar seja fruto dessa operação? Longe disso, 

dessa precipitação, em resumo pelo contrário não é nada disso. Esta episteme 

(conhecimento autêntico) a todos as dicotomias (diversificações) servem apenas para 

caracterizar o saber do senhor. Um saber teórico segundo Aristóteles. Um saber teórico 

fora da “causa eficiente, porém mestre da causa final”. 

Mais do que nunca só agora pelo lúdico da aplicação do seu sistema é que vem aos 

poucos compreender Lacan que não é difícil, porém complicadíssimo, excluindo sua 

participação no contexto e induzindo os ouvintes a construir suas próprias percepções 

sobre o discurso. Havia deixado passar sem nota um dos locais se suas palestras 

anteriores, Escola Normal Superior E.N.S – o que ele mesmo evidencia o caráter da sigla 

com as iniciais da palavra ensino. Justo que se justifica sua devoção pela pedagogia que 

embora complicada ao nível comum seja profundamente eficiente e eficaz no valor real 

da pedagogia. Daí a razão pela qual tanto conclamava o alerta para a filosofia e por ela 

busca a evidência dos fatos. Ao amparo de Platão e Aristóteles, da academia de Atenas. 

Aristóteles foi professor de Alexandre Magno, imperador do império macedônico, na 

época da expansão da cultura helenística 322 a.c. 



 44 

 

Portanto este saber teórico, o do senhor é uma falácia e só quando Descartes sacode dos 

ombros o pó de toda até então formação inútil é que a ciência realmente vem a nascer. O 

que lhe valeu o conflito com o clero e o exílio pela Europa. Só daí a ciência realmente 

nasce provocando um reverso da moeda na intenção da oferta do saber servil para o 

senhor. Com o seu objetivo de recompor no seu devido lugar, na estrutura do discurso, o 

seu real significante no suporte de sua devida articulação.  

 

Lacan finalmente apresenta a uma evidente constatação e pergunta quem pode ser opor 

que a filosofia não tinha sido sempre um instrumento ao bel-prazer do senhor? 

Apresenta a irracionalidade como o saber absoluto de Hegel, se partimos do início para 

alcançar o saber primordial.  

 

Temos ouvido muitas incoerências a respeito do desejo do saber dos psicanalistas, 

afirma Lacan, ressaltando se há algo que a psicanálise deveria forçar a aceitar é que o 

desejo de saber não tem nada a ver com o saber, a menos que nos satisfaçamos com o 

deslize da transgressão da evidência do ponto pedagógico o que conduz ao saber, mas 

sim, em o discurso da histérica, mais adiante com mais tempo. Será que o senhor que 

desloca a fundo bancário do saber no escravo tem desejo de saber? 

 

 

 



 45 

Sessão seguinte: contestação  

 

Lacan sempre se punha em alerta contra contestações, mas isso lhe interessava para se 

constatar confirmando ou desmentindo o nível estrutural de seu discurso pela crítica. 

Porém para ele, contestar não é perturbar. Seu discurso é efeito daquilo que ele mesmo 

afirma ser a sua própria constituição. Refere à preocupação quando a angustia e o temor 

da Escola Sainte Anne, de seu ensino não corresponder a um ensino médico. Seu assunto 

era a crítica de Freud. Via-se coagido como a apresentar causas endócrinas para a 

neurose, o que é um fruto constitucional. Isto é o que seria razoavelmente médico. Por 

fim se viram na necessidade de suportar este ensino, num lugar essencialmente médico, 

o que na realidade não era um ensino médico.  

 

 

O mestre e a histérica 

 

Um saber que não se sabe, a exteriorização do discurso, o saber e a verdade o semi-dizer 

Enigma, citação, interpretação. 

 

 



 46 

 

Como usada anteriormente com o significante diferente do signo, representa um sujeito 

para outro significante. Sendo que outro significante nada saiba sobre o assunto, não se 

trata de representação, mas representante igual ao discurso do mestre.  

 

O discurso do mestre, reduzido a um único significante, diz que ele representa alguma 

coisa, representa x o que vem ser esclarecido aqui. Não se evidencia a forma que o 

senhor vem impor a sua vontade. Porém, quanto a isso é preciso uma permissão, e não 

pode admitir o Senhor absoluto de Hegel, a não ser à morte, e neste momento um é sinal 

que não resolve nada quanto a essa falsa origem. Portanto o Senhor não ficou 

demonstrando por isso que o Senhor, a menos que ressurgisse que tivesse sido aprovado, 

e quanto ao escravo, ele abriu mão de encarar a situação.  

 

A incógnita da função do senhor então, não se evidencia de súbito. Porém, por estarmos 

já a caminho que nada temos a distanciar, e que não é o da teoria do inconsciente que se 

enquadra o saber pelo saber, como o inútil, fora da práxis.  

 

O que a psicanálise evidencia é literal e não alegórico. Refere-se ao saber e não a 

representação. Trata-se da ligação direta, mediante a razão, de um significante, com o 



 47 

outro correspondente significante 2, os quais são termos bem diluentes em relação à 

evidência dada ao termo saber. É nesta relação, na medida em que não se sabe em que se 

verifica a estrutura do que se sabe, do que se articula calmamente como um senhorzinho 

ou como eu, como aquele que sabe um pouco sobre o assunto. Porém se vê que às vezes 

isso se impera. Ali está a evasão das falhas e faltas em que se revela o inconsciente. 

Porém é melhor e ultrapassa ao conhecimento da experiência analítica. Lemos uma 

biografia na medida do possível, na documentação relativa que se prova o que uma vida 

acredita. O que acreditam ter sido fatalidade de destino no dia-a-dia como também 

casualmente como acreditou ter concluído esse destino.  

 

Porém na dúvida do saber real não é surpreendente que averiguamos que no nível do 

saber inconsciente foi feito um trabalho que sedimenta de maneira efetiva a verdade de 

tudo o que se reconheceu ser. 

 

No esquema M maiúsculo, trabalho escravo esconde um inconsciente não revelado, que 

induz que se fale dessa vida o que, de reconhecimentos reais fez surgir desvios, fantasias 

e erros. 

O saber então é o alvo da questão pela experiência da psicanálise, o que simplifica uma 

interrogação que não há nenhum motivo para delimitá-la. 

 

Para chegar a concluir por completo de que esse saber possa vir a ser um momento que 

inesperadamente se revela pela psicanálise duvidosa. Talvez essa dúvida seja tomada na 



 48 

superficialidade por se tratar dos céticos (escala filosófica). Que nos chega pouco clara. 

Mas teria isso alguma validade em saber? Que sabemos dos céticos? Talvez o mais 

prudente fosse não julgar. De este saber só temos talvez aquilo que eles passariam aos 

outros. Que não sabiam de onde provinha o ceticismo do radical questionamento de todo 

saber. A fortiori da generalização do saber. A influência das escalas serve bem para 

mostrar o quão pouco é a ideia de que o saber possa constituir uma totalidade inerente ao 

político como tal. Isto há muito é sabido. A ideia do todo dessa forma é dada pelo corpo, 

tomada por base no modelo da satisfação, naquilo que envolvido nos limites, faz esfera e 

que sempre foi usado na política. O que há mais de admirável é que se assemelha mais 

com a concentração do que contentamento. Contra essa conclusão de satisfação é contra 

o que mais temos de lutar cada vez que encontramos que alguma coisa faz um obstáculo 

no trabalho referente ao descoberto pelas vias do inconsciente. É a dificuldade, o limite, 

ou melhor, a nuvem na qual perdemos a direção e onde nos vemos desatinados. É 

estranho perceber que uma doutrina marxista, que instaurou sua articulação no objetivo 

da luta de classes permitisse que dela nascesse o que agora é justamente o problema que 

apresenta a todos. A preservação do discurso do senhor. Este não se estrutura igual o 

antigo, pois ocupa o lugar do M., no da esquerda, encabeçado pelo U. Porque, o que 

ocupa ali o lugar provisório, denominaremos de o dominante S2, que se define por ser, 

não saber-de-tudo. Isto definindo por não ser nada mais do que saber é a burocracia na 

linguagem cotidiana. O que se constata de que ali não deixa de existir alguma coisa 

errada. No primeiro enunciado, há três semanas parte-se do princípio que o saber, na 

regra primeira do discurso do senhor a parte do escravo. O que ocorre entre o discurso 



 49 

do senhor antigo e o senhor moderno que é o capitalismo, é uma mutação no lugar do 

saber. O que pode se pensar que a tradição filosófica teria a sua responsabilidade nessa 

mudança. De forma que é por ter sido despassado de algo, o que era antes, de 

propriedade comum, que o proletário pode ser qualificado como um desapossado que 

tanto justifica a realização quanto o êxito da revolução. Não se nota que o que lhe é 

devolvido não é obrigatoriamente a sua parte? O seu saber a rapinagem do capitalismo, 

fazendo o estéril, malogra, contudo o que lhe é restituído numa forma de contravenção é 

outra coisa, um saber de senhor. É por isso que a sua realização não foi mais uma troca 

de senhor. É o que resulta de tudo é que ele não sabe o que quer-a-saber, a essência do 

senhor. Aqui se encerra a verdadeira base do discurso do senhor, o escravo entende de 

muitas coisas, porém o que mais sabe é o que o senhor quer, mesmo que esse não o 

soubesse que é o que geralmente ocorre, pois se não fosse assim ele não seria o senhor. 

O escravo tem consciência disso e é essa a sua função. E é assim que a engrenagem se 

move porque de qualquer jeito, foi dessa forma que se deu por muito tempo, o escravo 

estar com saber e o senhor com a autoridade. Na realidade é isso, o saber do escravo 

submisso à ignorância do senhor. Onde estaria à verdade então do fato de que o todo 

saber tenha mudado para o lado do senhor? Eis a razão que ao invés de esclarecer esta 

duvida torna a questão mais difícil ainda. Por que isso então, a razão de que há nesse 

espaço um significante que representa o senhor? Pois nesse lugar se encontra o S2 do 

senhor, mostrando o ponto mais central do que mais está mais uma vez no jogo é a nova 

dominação do saber. Isto é a impossibilidade de que nesse lugar aparecesse, na 

sequência histórica, como o que coubesse a verdade.  



 50 

 

A verdade agora ocupa outro espaço. Ele deve ser realizado pelos que representam os 

antigos escravos, pelos mesmos produtos consumíveis que eles próprios significam, 

tanto quanto os outros, sociedade de consumo tal qual a matéria prima, a mão de obra. 

Este fato deveria ser registrado, pois nos compele também perguntar do que se refere no 

ato psicanalítico. Falando sobre o ato psicanalítico, devido à interrupção da ação que 

estabelece na qual se firma como tal o psicanalista concluir o circuito. Tomando-o no 

nível das interferências do analista, uma vez a experiência em seus limites. Caso haja um 

saber que não se sabe, ele se estabelece no nível S2, o outro significante. Este outro não 

se encontra sozinho. O ventre do outro, grande outro, está cheio deles, à maneira do 

Cavalo de Tróia gigante, dando as bases da alegoria de um saber totalitário. Sua 

finalidade resulta na espera que alguma coisa venha ao seu encontro chamá-lo, sem que 

nunca saia dali. E Tróia nunca será conquistada. O que afirma o analista? Muitos 

discursos da psicanálise não dizem nada. Temos o discurso do analista que nos 

centraliza no que é dominante e este não se confunde com o discurso do psicanalisante, 

com o discurso pronunciado de maneira direta na experiência analítica. Resume 

simplesmente na histerização do discurso. De outra maneira dizendo, é a introdução da 

estrutura conforme as possibilidades artificiais do discurso da histérica, aquele marcado 

com um H maiúsculo. Este discurso foi notificado antes por Lacan quando disse que o 

discurso existia e que existiria de qualquer jeito, com a psicanálise ou sem ela. Mas de 

maneira figurada, apresentando o seu arcabouço geral que nos apresenta a experiência 



 51 

principal que é a sondagem, as investidas alternadas em pontos diferentes, em 

ziguezagues onde se apresentam as questões mal-intencionadas das relações sexuais. 

 

 

Esperando nos atender pelo significante ficamos sem entender. Ele não foi feito para as 

relações sexuais. O ser humano por ser falante quebrou a harmonia perfeita da copulação 

o que é impossível enquadrar em qualquer espécie natural. A natureza apresenta uma 

variedade infinita de espécies, que na maioria não apresentam nenhuma copulação. É 

que isso vem a ser pouco significativo no seu universo. Se para o homem isso funciona, 

desta forma ou de outra, é devido um engano que assim estabelece isso, pela razão 

primeira, de apresentá-lo insolvente. É isso que quer dizer o discurso da histérica como 

tal. Refere-se ao feminino, uma mulher, mas não é privilégio único nosso. Muitos 

homens em analise são forçados a passar pelo discurso histérico. Pois este faz parte do 

jogo. Propõe saber disso o que se obtêm referente à relação entre homem e mulher. A 

histérica (o discurso) fabrica um homem movido pelo desejo de saber. 

 

Esta questão de Lacan foi apresentada em seu seminário. Verifica-se que historicamente 

o senhor anulou o escravo de seu próprio saber, para projetar neste o seu saber. Porém 

surpreendentemente é como o desejo pode lhe socorrer. Se bem que o escravo fosse um 

conformado à sua condição antes que viesse a desejar alguma coisa. Será? 

 

 



 52 

 

Do Mito à Estrutura 

 

 

“A morte do pai, todos sabem, com efeito, que que parece estar aí a 

chave, o ponto sensível de tudo que se enuncia -  e não só a título mítico – 

sobre aquilo que a psicanálise lida” 

(LACAN, 1969-1970, p. 125) 

 

Começa-se a entender todo o sentido em que Lacan propõe-se a estruturar, a começar 

pelo título O avesso da psicanálise, nesse capítulo, esse filósofo psicanalista, ou 

psicanalista filosófico só entra na questão primeira, a que segundo Freud deu origem 

a toda cadeia neurótica e a todas as patologias psicológicas humanas, ao fim do seu 

seminário.   

Lacan afirma que a morte do pai primeiro não liberta de qualquer conflito, é 

justamente o contrário, refere-se que é a partir da sua morte que há a interdição ao 

gozo primário. Para isso, cita Os irmãos Karamazov onde o velho pai Karamazov diz 

“se deus está morto, tudo é permitido”. Para Lacan, no nosso vil universo, se Deus 

está morto, nada mais é permitido. Mas a chave da questão não é a morte do pai e sim 

o seu assassinato.  

Lacan penetra no universo do Complexo de Édipo para explicar tal teoria. 

 



 53 

 

“O mito de Édipo, no nível trágico em que Freud se apropria dele, mostra 

precisamente que o assassinato do pai é a condição do gozo. Se Laio não 

for afastado – no decorrer de uma luta em que, aliás, não é seguro que por 

este passo Édipo vai herdar o gozo da mãe-, se Laio não for afastado, não 

haverá esse gozo. Mas será à custa desse assassinado que ele o obtém?” 

(LACAN, 1969-1970, p. 126) 

 

Lacan desmembra o mito de Édipo e coloca em pauta o clímax da tragédia grega no 

momento em que Édipo descobre a sua condição de castrado. 

 

“Não é que a venda lhe caia dos olhos, são os olhos que lhe caem. Não é 

neste objeto mesmo que vemos Édipo reduzido não a sofrer a castração, 

mas antes, eu diria, a ser a própria castração? Ou seja, aquilo que resta 

quando desaparece dele, na forma de seus olhos, um dos suportes 

preferencias do objeto a.” 

(LACAN, 1969-1970, p. 127) 

 

Esta fantasia estará sempre ligada ao mito do assassinato do pai e que isso atingirá o 

filho. Talvez a mais antiga de todas as heranças seja a herança da castração, 

instintivamente transmitida de geração para geração, de pai para filho.  



 54 

Citando Totem e Tabu em seu discurso, Lacan diz que o pai morto tem a chave do 

gozo em sua guarda, é de onde partiu a interdição do gozo, de onde ela procedeu  e da 

impossibilidade que  pai morto seja o gozo. 

 

“Somos aí enviados a uma referência completamente outra a da castração, 

a partir do momento em que a definimos como princípio do significante-

mestre”. 

(LACAN, 1969-1970, p. 130) 

 

Nesse momento Lacan afirma que a criança é o pai do homem no sentido que a 

linguagem se instaura como demanda, “demanda que fracassa”, que a sua repetição 

está numa colocação que ele chama de perda onde o mais gozar toma corpo. 

Lacan se apropria dos três registros para explicar os mecanismos da castração. 

 

“A castração é função essencialmente simbólica, ou seja, concebida 

exclusivamente na articulação significante- a, frustração é do imaginário, 

e a privação, como é óbvio, do real.” 

(LACAN, 1969-1970, p. 131) 

 

Em primeiro momento há a fantasia que o pai seja o castrador, mas para Lacan a 

castração acontece no segundo momento, no mito do assassinato do pai. E este não é 

o castrador e sim o agente da castração.  



 55 

Lacan diz que o pai real é efeito da linguagem, pois na realidade cientificamente o pai 

real seria o espermatozoide, mas ninguém se diz filho de tal espermatozoide, o pai 

real é impossível o que faz o pai imaginário seja articulado como privador, isso vem 

da posição que cada qual está inserido.  

 

“Trata-se agora de saber o que quer dizer essa castração, que não é uma 

fantasia, da qual resulta não haver causa do desejo que não seja produto 

dessa operação, e que a fantasia domine toda a realidade do desejo, ou 

seja, a lei.” 

(LACAN, 1969-1970, P.135) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 56 

CONCLUSÃO 

 

 

O psicanalista Sigmund Freud em sua obra Totem e Tabu, foca no coletivo, enquanto 

Lacan em O Avesso da Psicanálise, analisa o indivíduo. Totem e Tabu é um estudo 

antropológico que explica a origem das sociedades e religiões - sentido do porque os 

mitos e as lendas sempre permearam o imaginário coletivo.  Nessa obra, sabe-se que o 

mito partiu de uma possível revolta de origem neurótica em que os “mancebos” 

assassinaram o pai (líder), para que pudessem ficar com as fêmeas. A lenda se espalhou 

aos posteriores como um grande Tabu. 

 Lacan desmantela dizendo que a castração vem, não da interdição do pai, e sim do seu 

assassinato, ou seja, que ele representa o agente da castração, mas a castração é própria 

do individuo. 

O pai, o Deus, o Capitalismo, que nessa sociedade se instaura como grande pai agente da 

castração. Sempre há a interdição ao gozo. Mãe, pai e filho ou dinheiro, patrão e 

empregado.  Esse modelo cíclico se estrutura em várias situações do cotidiano e é daí 

que temos as pequenas e grandes transgressões.  A transgressão nada mais é que 

tentativa de burilar a interdição do gozo. 

 

 

 

 



 57 

 

Bibliografia 

 

 

    FREUD, Sigmund. Totem e Tabu e Outros Trabalhos, Volume XIII – 1913-1914 

 

FREUD, Sigmund. Psicologia de Grupo e Análise do Ego. Imago, 1976 

 

HEGEL, Revista do Capítulo 43 de Os pensadores. Abril Cultural Editora 

 

VASCONCELOS, Paulo Sergio. Mitos Gregos. Objetiva 

 

LACAN, Jacques. O Avesso da Psicanálise. Zahar Editora. 

 

LAPLANCHE, J.B. O Dicionário da Psicanálise. Livraria Martins Fontes. 


