
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  
PUC-SP/COGEAE 

ESPECIALIZAÇÃO EM SEMIÓTICA PSICANALÍTICA – CLÍNICA DA CULTURA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

O HILÁRIO E O VALÉRIO DO DISCURSO:  
UMA ANÁLISE A PARTIR DA LINGUÍSTICA E DA PSICANÁLISE 

SOBRE UM CASO CLÍNICO DE PSICOSE  
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Monografia final de curso de Especialização em  
Semiótica Psicanalítica – Clínica da Cultura 

Paulo Henrique Yaekashi 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 

 
      
 

  SÃO PAULO 
                                                                  2013 



PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  
PUC-SP/COGEAE 

ESPECIALIZAÇÃO EM SEMIÓTICA PSICANALÍTICA – CLÍNICA DA CULTURA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

O HILÁRIO E O VALÉRIO DO DISCURSO:  
UMA ANÁLISE A PARTIR DA LINGUÍSTICA E DA PSICANÁLISE 

SOBRE UM CASO CLÍNICO DE PSICOSE  
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Monografia final de curso de Especialização em  
Semiótica Psicanalítica – Clínica da Cultura 

Paulo Henrique Yaekashi 
 
 
 

 
Projeto de Monografia apresentado à 
Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, para obtenção do título de 
Especialista em Semiótica Psicanalítica – 
Clínica da Cultura. 
 

 
 Orientador: Prof. Dr. Claudio César Montoto 

 
 

 
 

      
  SÃO PAULO 

                                                                  2013 



DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à M.. 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 

 

 

 

Agradeço a todos que, de uma forma ou de outra, contribuíram na construção deste 

material. Ao psicanalista Sérgio Lopes de Oliveira por iniciar este diálogo. Ao orientador 

Claudio César Montoto, pelas horas de discussão e troca de ideias, estimulando sempre o 

caráter crítico e reflexivo, funções essenciais de qualquer pesquisador. Aos amigos Bruno 

Bonfim, Daniela Freitas e Renan de Simone (em ordem alfabética para não criar caso), que 

pela vizinhança nas aulas vieram a se tornar grandes amigos, proporcionando muitos 

momentos de descontração e conhecimento. Espero poder continuar participando de suas 

vidas. A todos, fica aqui gravado o meu muito obrigado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Havia uma tempestade em nossa atmosfera, a natureza que somos escureceu – pois não 

havia caminho para nós. Fórmula de nossa felicidade: um sim, um não, uma linha reta, uma 

meta...” 
(O Anticristo – Friedrich Nietzsche) 

 

 



RESUMO 

 

 O presente trabalho possui como proposta inicial analisar através de diferentes pontos 

de vista, um caso clínico de psicose atendido entre os anos de 2004 e 2008, mais 

especificamente, pretende-se analisar as cartas enviadas pela paciente ao analista durante os 

anos de 2004 e 2005. 

Toma-se como referencial teórico as manifestações de diversas abordagens, ou linhas 

de raciocínio sobre o tema, assim inicia-se através de Michel Foucault (2004) um 

levantamento sobre as medidas em que a loucura foi tratada ao longo da história, até o 

momento em que a medicina se faz valer enquanto saber sobre a loucura. Neste sentido, 

abordaremos as classificações vigentes sobre o transtorno mental, denominada aqui como 

psicose, do ponto de vista da psiquiatria, através de Harold I. Kaplan (1998) e seu Manual de 

Psiquiatria Clínica que toma como base a quarta edição do Manual Diagnóstico e Estatístico 

de Transtornos Mentais (DSM-IV), da American Psychiatric Association e, ainda contamos 

com o auxílio da Classificação Estatística Internacional de Doenças e Problemas 

Relacionados à Saúde (CID-10), oferecido pela Organização Mundial de Saúde (OMS, 2003). 

Através desta consulta, nos detemos um pouco mais sobre as esquizofrenias, enfatizando 

tipos, etiologias, tratamentos, e procurando estabelecer os critérios utilizados numa anamnese 

para se chegar ao diagnóstico de um transtorno mental. Contrapondo o modelo psiquiátrico 

partiremos para uma abordagem psicanalítica sobre a psicose, para tanto, faremos um resgate 

da literatura freudiana (1894a; 1894b; 1911; 1924[1923]; 1924) sobre a psicose e depois 

seguiremos outros autores (AULAGNIER, 1991; CALLIGARIS, 1989; JULIEN, 2002; 

KATZ, 1991; LECLAIRE, 1991a e 1991b; LIBERMAN, 1983; NASIO, 2001; QUINET, 

2006; SOLER, 2007), psicanalistas que a exemplo de Jacques Lacan (1998; 1999; 2002; 

2008a; 2008b) discursaram sobre a psicose. Por se tratar de uma análise discursiva textual 

contamos com a colaboração da linguística, através das teorias sobre o signo de Ferdinand de 

Saussure (2006), denominada Semiologia, e da Semiótica de Charles S. Peirce, com o auxílio 

de J. Teixeira Coelho Netto (1980), Lucia Santaella (1983), Neiva Pitta Kadota (2004) e 

Castelar de Carvalho (1997). Ainda sobre a linguística, utilizaremos as teorias de Roman 

Jakobson (1989) para analisar os aspectos e as funções da linguagem e da comunicação, para 

só então avançarmos com a Análise de Discurso, assim como propõe Eni P. Orlandi (2012) e 

a ordem do discurso apresentada por Foucault (2006). Novamente com Foucault (1992) 

partiremos de sua questão sobre a função autor e suas contribuições para a presente análise. 



Enquanto metodologia, este trabalho é melhor definido sob os parâmetros da pesquisa 

documental qualitativa. A análise do caso clínico consiste na articulação entre as teorias 

psicanalíticas, da linguística e a análise de discurso sobre as cartas que a paciente enviou no 

período de férias do ano letivo de 2004 e continuou até o final de 2005. Sabe-se que há 

linguagem na psicose, mas há também psicose na linguagem? Esta questão serviu de base 

para o diálogo entre as teorias buscando aquilo que há de mais legível no delírio, ou seja, a 

essência do sujeito. 

Conclui-se com isto que a questão atual da falta de razão da loucura, é fruto de uma 

orientação de saber classificatório da psiquiatria que toma a psicose como uma doença. Para a 

psicanálise, a psicose é uma vicissitude do sujeito, uma estrutura assim como é a neurose 

obsessiva ou a histeria, por exemplo. A clínica das psicoses vai ouvir no delírio a articulação 

que o sujeito realiza com o Outro fazendo retornar no real o que ficou de fora do simbólico. 

Nesse sentido pode-se dizer que há psicose na linguagem, uma vez que o discurso delirante 

revela a estrutura do sujeito tomado, possuído pela linguagem. O ponto de estabilização para 

esta cadeia de significantes a céu aberto da psicose pode surgir através do compartilhamento 

do delírio, através da relação transferencial entre paciente e analista e ainda na possibilidade 

textual que reforça a noção de autoria defendida por Foucault (1992) e Orlandi (2012), 

função, aliás, encontrada por Daniel P. Schreber, James Joyce e muitos outros que através da 

escrita criaram uma metáfora de suplência, um ponto de basta no deslizamento do significado 

sob o significante. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Psicanálise; Linguística; Análise de Discurso; Psicose. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES E TABELAS 

 

Figura 01 - O discurso orientado pelo ponto de estofo............................................................ 55 

Figura 02 - O discurso solto, sem um ponto de amarração...................................................... 55 

Figura 03 - Triangulação edipiana........................................................................................... 56 

Figura 04 - O esquema L......................................................................................................... 68 

Figura 05 - O signo para Saussure........................................................................................... 79 

Figura 06 - As associações do signo........................................................................................ 80 

Figura 07 - Eixo da sincronia e diacronia................................................................................ 93 

Figura 08 - Eixo sintagmático e paradigmático...................................................................... 98 

Figura 09 - A interface entre o plano das ideias (A) e o plano do som (B)............................. 100 

Figura 10 - Fatores constitutivos da linguagem....................................................................... 116 

Figura 11 - As seis funções da linguagem................................................................................ 119 

Figura 12 - O signo para Peirce................................................................................................ 124 

Figura 13 - O signo em sua relação triádica............................................................................. 131 

Figura 14 - Verso da carta de 02 de junho de 2005.................................................................. 170 

Figura 15 - Carta de 02 de junho de 2005................................................................................ 171 

Figura 16 - Carta de 06 de fevereiro de 2005........................................................................... 172 

Figura 17 - Trecho da carta de 07 de março de 2005............................................................... 174 

Figura 18 - Trecho da carta de 11 de fevereiro de 2005.......................................................... 175 

Figura 19 - Trecho da carta de 19 de maio de 2005................................................................. 175 

Figura 20 - Trecho da carta de 23 de junho de 2005................................................................ 176 

Figura 21 - Trecho da carta de 28 de abril de 2005.................................................................. 179 

Figura 22 - Trecho da carta de 07 de março de 2005............................................................... 180 

Figura 23 - Trecho da carta de 19 de maio de 2005................................................................. 181 

Figura 24 - Trecho da carta de 02 de junho de 2005................................................................ 181 



Figura 25 - Trecho da carta de 01 de agosto de 2005............................................................... 182 

Figura 26 - Trecho da carta de 05 de julho de 2005................................................................. 186 

Figura 27 - Trecho da carta de 31 de dezembro de 2004......................................................... 187 

Figura 28 - Trecho da carta de 11 de janeiro de 2005.............................................................. 189 

Figura 29 - Trecho da carta de 11 de janeiro de 2005.............................................................. 190 

Figura 30 - Trecho da carta de 19 de janeiro de 2005.............................................................. 191 

Figura 31 - Carta de 04 de janeiro de 2005.............................................................................. 192 

Figura 32 - Trecho da carta de 05 de maio de 2005................................................................. 192 

Figura 33 - Trecho da carta de 12 de maio de 2005................................................................. 193 

Figura 34 - Trecho da carta de 20 de outubro de 2005............................................................ 194 

Figura 35 - Carta de 20 de outubro de 2005............................................................................ 196 

Figura 36 - Trecho da carta de 23 de fevereiro de 2005.......................................................... 198 

Figura 37 - Trecho da carta de 28 de abril de 2005................................................................. 200 

Tabela 01 - Critérios diagnósticos do DSM-IV para esquizofrenia......................................... 36 

Tabela 02 - Critérios sintomáticos de Eugen Bleuler.............................................................. 36 

Tabela 03 - Critérios diagnósticos do DSM-IV para transtorno delirante............................... 42 

Tabela 04 – Divisão dos signos................................................................................................ 127 

Tabela 05 – As 10 classes dos signos....................................................................................... 130 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO....................................................................................................................... 12 

CAPÍTULO 1 A PSICOSE NA HISTÓRIA......................................................................... 18 

1.1 A psicose desde a Idade Média e a participação da medicina............................................. 20 

CAPÍTULO 2 A PSICOSE NO JARDIM DAS ESPÉCIES............................................... 29 

    2.1 A psiquiatria e as classificações...................................................................................... 30 

    2.2 Quando o discurso encontra-se prejudicado................................................................... 31 

    2.3 A anamnese..................................................................................................................... 33 

    2.4 Esquizofrenias................................................................................................................. 34 

          2.4.1 Epidemiologia e etiologia da esquizofrenia........................................................... 37 

          2.4.2 Fisiopatologia e fatores psicodinâmicos................................................................ 37 

          2.4.3 Curso, prognóstico e tratamento da esquizofrenia................................................. 38 

          2.4.4 Tipos de esquizofrenia........................................................................................... 39 

    2.5 Transtornos delirantes e outros transtornos psicóticos.................................................... 41 

          2.5.1 Transtorno Delirante (DSM-IV: 297.1; CID-10: F22.0)........................................ 41 

          2.5.2 Transtorno Esquizofreniforme (295,40; F23.2)...................................................... 42 

          2.5.3 Transtorno Esquizoafetivo (295.70; F25)............................................................... 42 

          2.5.4 Transtorno Psicótico Breve (298.8) ou Transtorno Psicótico Agudo e 

Transitório (F23).............................................................................................................. 

 

   43 

          2.5.5 Transtorno Psicótico Compartilhado (297.3) ou Transtorno Delirante Induzido 

(F24)................................................................................................................................. 

 

   43 

          2.5.6 Transtorno Psicótico Sem Outra Especificação (SOE) (298.9).............................. 44 

CAPÍTULO 3 A PSICOSE SEGUNDO A PSICANÁLISE................................................ 45 

    3.1 A psicose e o discurso psicanalítico................................................................................ 46 

    3.2 A psicanálise e o discurso psicótico............................................................................... 52 



    3.3 O que é recusado na ordem simbólica volta no real....................................................... 58 

    3.4 Quem fala com quem e de quem na psicose?................................................................. 67 

CAPÍTULO 4 EM BUSCA DE UMA TEORIA SOBRE A LINGUAGEM.................... 73 

    4.1 O surgimento da linguística............................................................................................ 74 

    4.2 A Semiologia e seu modelo linguístico.......................................................................... 76 

          4.2.1 O signo linguístico.................................................................................................    78 

          4.2.2 A arbitrariedade do signo linguístico..................................................................... 84 

          4.2.3 A linearidade do signo...........................................................................................   87 

          4.2.4 Langue e parole...................................................................................................... 87 

          4.2.5 A langue.................................................................................................................    89 

          4.2.6 A parole.................................................................................................................. 90 

          4.2.7 Sistema e não-sistema ou forma e substância.........................................................   91 

          4.2.8 Sincronia e diacronia..............................................................................................    93 

          4.2.9 Relações sintagmáticas e paradigmáticas.............................................................. 96 

          4.2.10 Na língua só existem diferenças..........................................................................  100 

    4.3 Os problemas da linguagem............................................................................................ 104 

          4.3.1 Distúrbios por similaridade e a afetação da metáfora............................................  107 

          4.3.2 Distúrbios da contiguidade e a afetação da metonímia..........................................  110 

          4.3.3 Os polos metafórico e metonímico........................................................................  111 

    4.4 As seis funções da linguagem......................................................................................... 114 

    4.5 A Semiótica..................................................................................................................... 121 

          4.5.1 Conceito de signo...................................................................................................  123 

          4.5.2 Divisão dos signos................................................................................................. 124 

          4.5.3 Categorias dos signos: primeiridade, secundidade e terceiridade.........................  127 

          4.5.4 Classes de signos...................................................................................................  128 



          4.5.5 Segundo conceito de signo.................................................................................... 130 

          4.5.6 Objeto do signo: Conceito e divisão.....................................................................  132 

          4.5.7 Interpretante do signo: Conceito e divisão............................................................ 133 

          4.5.8 Sentido, significado e significação........................................................................  134 

    4.6 Análise de Discurso........................................................................................................ 135 

          4.6.1 O discurso..............................................................................................................  136 

          4.6.2 Condição de produção, interdiscurso e esquecimento........................................... 146 

          4.6.3 Paráfrase e polissemia............................................................................................ 149 

          4.6.4 Formação discursiva..............................................................................................  151 

          4.6.5 Ideologia e sujeito.................................................................................................  152 

          4.6.6 Textualidade e discursividade...............................................................................  157 

          4.6.7 Autor e sujeito: O imaginário e o real................................................................... 158 

          4.6.8 Função autor..........................................................................................................  159 

CAPÍTULO 5 ANÁLISE DO CASO CLÍNICO.................................................................  164 

    5.1 O caso clínico.................................................................................................................  165 

    5.2 As cartas......................................................................................................................... 168 

    5.3 Análise das cartas........................................................................................................... 172 

CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................................................ 201 

REFERENCIAL BIBLIOGRÁFICO.................................................................................. 206 

 



12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

– Tenho minha teoria sobre isso – prosseguiu. – Penso que se trata de um desses... 
casos peculiares... Mas é difícil afirmar... 

(Dublinenses – James Joyce) 



13 

 

Ao iniciar este trabalho, uma pergunta serviu de referência: há psicose na linguagem? 

Sabemos que há linguagem na psicose, uma vez que o louco também é um ser que fala, mas e 

se invertêssemos a ordem das palavras? Conforme avançávamos na pesquisa tal questão foi 

ganhando outros sentidos. O discurso do louco, uma vez atestada sua loucura, não pode mais 

indicar a verdade, não é capaz de assumir-se como testemunho, consagrar sua fé, autenticar 

documentos, criar e manter laços sociais, expor sua cidadania. Será, antes, relegada a um 

código específico que definirá um prognóstico e com isso toda uma série de ações. Mas, o que 

há de errado com as palavras ditas na loucura? O que realmente elas dizem? Estaria seu 

discurso tão prejudicado a tal ponto de não haver mais concordâncias? Não é capaz de fazer 

sintaxes? Não há em seu discurso a linearidade e arbitrariedade do signo? Devemos ter uma 

certa cautela em responder tais questões. Pois, se a incoerência do dito da loucura, não está 

em suas palavras, para que servem então as anamneses? Se a loucura pode pronunciar a 

equação sujeito + verbo + objeto, a frase “estou organizando minha vida”, não encerra em si 

mesma uma falta de razão. Correto? Ora, mas isto não nos levaria, então, para uma questão 

com a interpretação?  

Quantas pessoas, estendidas sobre um divã, revelaram algo de suas histórias para um 

analista desde a última... digamos, quinta-feira? Não apenas cada sujeito possui uma história 

singular, mas também cada um possui uma interpretação singular de sua própria história. Daí 

surge a psicanálise. Dentre tantas confissões, intimidades e livres associações, por vezes 

algumas poucas palavras acabam por romper as paredes que circundam a práxis analítica, 

tamanha amplitude que assumem nesta relação dialética entre o saber técnico e a experiência 

clínica. Assim foram as vozes sexuais de Dora, a garganta apertada de Katharina, as 

repetições do homem dos ratos, ou os sonhos do outro, e ainda as investidas de Anna. Tais 

casos devido ao seu caráter lúdico em promover o diálogo com as teorias, quer seja para 

refutá-las ou comprová-las, carecem de uma atenção maior do analista. Clamam, além da 

escuta, uma palavra a mais que se dirige à construção do saber. Protegidos por uma letra, um 

pseudônimo ou um substantivo que seja, são casos onde o terapeuta se sente como que em 

débito com seus colegas de profissão por não terem tido a oportunidade de atender tais 

pacientes.  

De acordo com Nasio (2001:11), aquilo que chamamos de caso clínico se trata de uma 

observação escrita cujo interesse particular do analista leva-o a um intercâmbio de sua 

experiência. Diferentemente do discurso médico, onde a palavra caso remete ao sujeito 

anônimo representativo de uma doença, para a psicanálise o caso exprime a singularidade do 

ser e da fala que nos é dirigida. O caso clínico, se trata, portanto, do relato de uma experiência 



14 

 

singular, escrito por um terapeuta para atestar seu encontro com um paciente específico e 

respaldar um saber. Um estilo narrativo de dirigir a palavra colocando em cena uma situação 

clínica que ilustra uma elaboração teórica. 

Assim é este caso trazido agora para análise. Um caso de psicose, para evitar maiores 

delongas. Um caso que se fez marcar por suas diferenças, por sua singularidade, por seu dizer 

desconectado de uma realidade que até então, habitávamos. Vale dizer que o atendimento já 

surgiu como possibilidade de construção, pois nasce em meio à informalidade dos grupos de 

estudos e cartéis lacanianos que fazíamos semanalmente na universidade, e principalmente 

fora dela. Retornando nove anos depois de darmos os primeiros passos, se formaliza agora 

enquanto material para a presente monografia.  

Ainda é nítida a impressão sobre este caso clínico. Comentávamos no grupo de 

estudos que a paciente devia estar lendo livros e mais livros de psicanálise. E, pior! Devia 

estar lendo exatamente o que estávamos lendo. Em momentos mais tensos, deixemos assim, 

achávamos que havia um delator no grupo combinando com a paciente, o que esta deveria 

dizer nas próximas sessões. Por vezes, acreditava que o atendimento que fazíamos não 

passava de um jogo, uma brincadeira de mau gosto, uma situação hilária. Se, por exemplo, 

debatíamos sobre a leitura acerca da metáfora do Nome-do-Pai e suas implicações no quadro 

de pessoas com estruturas psicóticas, em uma ou duas sessões seguintes, no máximo, a 

paciente descrevia exatamente tal função intrincada em suas histórias através de seus relatos. 

Se dizíamos, forclusão, a paciente demonstrava tal conceito em termos práticos, como se 

fosse uma forma de validar a técnica.  

O cômico e a validade (articulados aqui como hilário e valério), como veremos, 

estarão reunidos nesta trama através de um personagem específico, fixados via discurso, 

justamente com o significante usado para designar o analista, ou seja, seu próprio nome, seu 

nome próprio. Não apenas isso, mas também articulam com a validade de cada palavra dita, 

pronunciada, escrita, mesmo que de forma controversa ou inconclusa.  

“Estranha relação é a que temos com as palavras”, dizia Saramago (2008:77). Tanto 

podemos usá-las mesmo que perdidas ou mal ditas, mas que ainda assim capazes de revelar o 

fio da meada das coisas. Sendo representantes das coisas, e desta maneira, duplicatas, não se 

tornariam assim outras coisas que não mais a coisa representada? As palavras reservam em si 

o poder de validar ou anular, de verbalizar o sujeito, não porque predica o verbo, mas 

especialmente porque revela o ser. Para tanto, é preciso uma escuta. Não qualquer uma, a do 

senso comum, talvez a analítica do analista.  



15 

 

Segundo Lacan (2002:284), se o neurótico habita a linguagem, o psicótico por outro 

lado é habitado, possuído, por esta. A questão que se coloca a respeito das psicoses, situa-se 

exatamente no que diz respeito ao processo da comunicação quando, justamente, este mesmo 

processo não chega a ser constitutivo para o sujeito (LACAN, 1999:151). 

De acordo com Orlandi (2012:09), não podemos não estar sujeitos à linguagem, a seus 

equívocos, sua opacidade. Isso tanto para a neurose quanto para a psicose. Porém, quando o 

dizer é delirante o que se toma como ausente é a própria razão. Segundo Foucault (2006:19), 

dos três grandes sistemas de exclusão que atingem o discurso, a palavra proibida, a 

segregação da loucura e a vontade de verdade, é este terceiro que mais se retoma. Na atual 

sociedade, a verdade se veste da própria verdade para fazer valer sua hegemonia. Controla e 

autoriza quem pode dizer e o que deve ser dito. Isola os dizeres para depois tratá-los sob o 

designo de uma conduta, por vezes, higienista. Surgem as patologias.  

A loucura foi ao longo dos tempos administrada de diversas formas até que a medicina 

a reivindicasse como pertencendo à ausência de saúde. É o que trazemos neste primeiro 

capítulo, mais especificamente através da óptica foucaultiana (2004) que recolhe em meio aos 

dizeres das petições, dos documentos, relatórios, das lettres de cachet1, sobre certos 

desafortunados, devassos, omissos, obscuros, raivosos, furiosos, lunáticos que sejam, 

desviantes de certa conduta, que encerram neste discurso sua própria sorte e, ainda, como a 

loucura foi se moldando nas suas relações com o poder.  

Seguiremos este percurso do louco até o momento em que encontra hospitalidade 

dentro dos muros dos hospitais. São nestes mesmos muros que a medida do saneamento vai 

justificar o isolamento da loucura. Com a chegada da figura do médico nos Hospitais Gerais, 

o avanço da medicina põe em jogo as condutas do homem social, preparando uma patologia 

dualista, em termos de normal e anormal, sadio e mórbido. Através dos manuais (KAPLAN, 

1998) e códigos de classificações (OMS, 2003), examinaremos no segundo capítulo como a 

loucura é medida nestes estudos, como é fatiada em tipos e subtipos, com relação às suas 

manifestações, (neuro)transmissões, de acordo com as mínimas indicações de desvios da 

conduta vigente enquanto saúde. 

A questão da compreensão, comum na visão psiquiátrica da patologia, não se detém na 

psicanálise. “Se compreendo, eu passo, não me detenho nisso, visto que já compreendi”, eis o 

que nos diz Lacan (2002:60). A compreensão nesta perspectiva é entrar no jogo do paciente 

                                                        
1 Documentos emitidos em nome do rei, não necessariamente de sua própria iniciativa, que tinham como função 
sujeitar a medidas de segurança, quer sejam prisões ou internamentos dos indivíduos cujos comportamentos 
eram tipificados como indesejáveis. 



16 

 

colaborando com sua resistência. “A resistência do paciente é sempre a de vocês, e quando 

uma resistência é bem-sucedida, é porque vocês estão dentro até o pescoço, porque vocês 

estão compreendendo”, reforça o autor (Ibid.). Se a psicose, sob o olhar psicanalítico, não 

segue uma perspectiva conteudista, como fica então o louco e sua loucura? Quais os percursos 

que segue ao lado das neuroses e das perversões? Como se entende o inconsciente a partir da 

psicose? E mais, qual é a clínica do louco? Estas questões serão, mais ou menos, respondidas 

– ou melhor formuladas – no terceiro capítulo. Discutiremos como Freud2 (1894a; 1894b; 

1911; 1924[1923]; 1924) foi articulando as questões da psicose atendidas em meio às 

histerias, fobias e neuroses obsessivas, até chegar às Memórias de um doente dos nervos, livro 

escrito pelo célebre presidente Schreber (1984) que auxiliou a psicanálise a avançar com as 

causas da paranoia e sua ligação com a fantasia homossexual edipiana e a figura paterna. Em 

seguida, avançaremos com Lacan (1998; 1999; 2002; 2008a; 2008b) e a psicanálise lacaniana 

(AULAGNIER, 1991; CALLIGARIS, 1989; JULIEN, 2002; KATZ, 1991; LECLAIRE, 

1991a, 1991b; LIBERMAN, 1983; NASIO, 2001; QUINET, 2006; SOLER, 2007), disciplina 

que avançou muito sobre este tema, estabelecendo uma clínica das psicoses. 

Para Leclaire (1991a:82) a conceitualização da experiência clínica só pode ser um fim 

em si mesma, na medida em que seja capaz de permanecer aberta ao movimento dialético que 

promove. Neste sentido, convidamos para este diálogo as muitas contribuições da linguística. 

No quarto capítulo examinaremos um pouco mais detalhadamente as contribuições de 

Ferdinand de Saussure (2006) e sua Semiologia, Roman Jakobson (1989) e a busca pela 

essência da linguagem, e a Semiótica de Charles S. Peirce através das vozes de Lucia 

Santaella (1983), J. Teixeira Coelho Netto (1980), Castelar de Carvalho (1997) e Neiva Pitta 

Kadota (2004), para só então avançarmos no que diz respeito ao discurso. Para tanto, fomos 

ao encontro da Análise de Discurso tal como propõe Eni P. Orlandi (2012) e, novamente 

Foucault (1992; 2006) debatendo sobre a função da autoria e a ordem do discurso. 

Por fim, a análise do caso clínico. Tentamos, a todo momento, articular tanto a 

psicanálise quanto a linguística com os relatos que a paciente deixou gravado em forma de 

texto nas cartas remetidas ao analista durante seus atendimentos. Estes relatos serviram para 

que a paciente pudesse manter a transferência analítica mesmo durante o período de férias, 

dando continuidade ao processo iniciado no que chamamos de clínica das psicoses. No 

presente estudo, tais textos expõem através da análise as funções da linguagem, sua 

                                                        
2 Os textos de Freud foram tirados da Edição Eletrônica Brasileira das Obras Psicológicas Completas de 
Sigmund Freud, versão em CD-ROM da Editora Imago. Por isso, oferecemos como referência o ano de 
publicação original do texto para facilitar o leitor. 



17 

 

possibilidade comunicativa, as manifestações do inconsciente a céu aberto, a constituição da 

psicose, o diálogo/monólogo entre o Sujeito e o grande Outro.   

Mas, afinal, até onde queremos ir com este trabalho? Ofereceremos nossas conclusões, 

com certeza, pois assim mandam as normas, entretanto gostaríamos de convidar o leitor para 

que tire suas próprias conclusões. Retomamos a provocação de Lacan (2002:62) em seu 

seminário sobre as psicoses:  

 
Ou nos contentamos em dizer para nós mesmos – Aí está, ela alucinou. Ou 

tentamos – o que pode parecer uma empresa insensata, mas não é papel dos 

psicanalistas até o presente terem se entregado a empresas insensatas? – ir 

um pouquinho mais longe (grifos do autor). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 1 

A PSICOSE NA HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eu sou Estamira, eu sou a beira, eu tô lá, eu tô cá, eu tô em tudo quanto é lugar... E todos 
dependem de mim, todos dependem de esta mira. 

(Estamira – filme de Marcos Prado) 



19 

 

Antes da loucura adentrar nas alas psiquiátricas dos hospitais, foi expulsa das cidades, 

excomungada de outras, encerradas detrás das grades nas prisões juntamente com os 

criminosos, pobres e vagabundos. Foi banida, ignorada, estudada, classificada e enfim, 

tratada. Toda esta trajetória foi esplendidamente narrada por Michel Foucault (2004) num 

resgate das vidas infames que ficaram perdidas em meios aos discursos de livros e 

documentos. Tal inquietação surgiu quando o autor se encontrava na Bibliothèque Nationale, 

em Paris, a ler alguns registros de internamento redigidos no início do século XVIII. Dois se 

destacaram:  

 

Mathurin Milan, internada em 31 de Agosto de 1707 (FOUCAULT, 1992:91),  

 
A sua loucura foi sempre o esconder-se da família, levar uma vida obscura 

no campo, se processado, emprestar a usura e a fundo perdido, passear o seu 

pobre espírito por caminhos esconsos e crer-se capaz dos maiores 

cometimentos. 

 

E, Jean Antoine Touzard, internado no Bicêtre em 21 de Abril de 1701,  

 
Frade apóstata, sedicioso, capaz dos maiores crimes, sodomita, ateu até mais 

não poder ser; um verdadeiro monstro de abominação que mais valia sufocar 

do que deixar livre. 

 

Tais novelas rompem o silêncio mais de dois séculos depois para narrar a sorte de 

personagens decerto miseráveis que, como muitos outros, tiveram suas ínfimas vidas 

transformadas em cinzas nas frases que as prostraram, no breve encontro que tiveram com o 

poder. Foucault vai em busca das causas que levaram ao “sufocamento” um monge 

escandaloso ou um usuário fantasista e inconsequente. Na secura destes textos, indaga à quais 

instituições, à que práticas políticas vêm a pertencer e qual sua razão de ser. Reúne discursos 

que definiu a sorte, a liberdade, a desgraça, por vezes a morte, enfim, o destino de 

personagens obscuros, que nunca foram notórios, que pertencem aos milhões de existências 

que estão destinados a não deixar rastro. Conta a história daqueles que foram atravessados por 

um certo ardor, que foram animados por uma violência, uma energia, um excesso de 

malvadez, na obstinação ou no infortúnio, infames que foram inscritos na cultura como 

loucos. Trata-se, portanto, da história da loucura. 



20 

 

 

1.1 A psicose desde a Idade Média e a participação da medicina 

 

Segundo Foucault (2004:03), a lepra desaparece do mundo ocidental ao final da Idade 

Média deixando em toda a Europa durante a cristandade, cerca de 19 mil casas para abrigar os 

leprosos. Esses lugares, após a retirada da lepra, ficam ociosos esperando para serem 

novamente reocupados.  

Num primeiro momento foram logo acomodados os enfermos por doenças venéreas, 

mas foi só com a loucura que o espaço antes reservado aos leprosos pode ser reorganizado. 

Não apenas o espaço físico necessitava ser realocado, mas também o espaço moral de 

exclusão, antes incorporado pela lepra. Durante a Renascença, as Naus dos Loucos fizeram 

seu trajeto para que seus tripulantes pudessem recuperar a razão, escorraçados de sua própria 

terra seguiam rumo à peregrinação. Navios altamente simbólicos de insanos em busca da 

razão seguiam os rios de Renânia na direção da Bélgica e de Gheel, ou subiam o Reno até o 

Jura e Besançon. 

Essas naus assombraram a imaginação da população de toda a primeira parte da 

Renascença. Em cidades como Nuremberg, na Alemanha, por exemplo, muitos loucos foram 

acolhidos, alojados e mantidos pelo orçamento da cidade, mas não tratados, eram 

simplesmente jogados na prisão. Em outras cidades que fossem lugar de passagem ou de 

feiras, os loucos eram levados pelos mercadores e marinheiros em grande número e ali eram 

“perdidos”, livrando-se assim da origem de sua procedência. Para Foucault (2004:11-2): 

 
Confiar os loucos aos marinheiros é com certeza evitar que ele ficasse 

vagando indefinidamente pelos muros da cidade, é ter certeza de que irá para 

longe, é torná-lo prisioneiro de sua própria partida. 

 

Todo este imaginário recaído na partida do louco, volta assumindo uma formulação do 

tema, na literatura e na iconografia. Tanto a loucura quanto o louco tornam-se personagens 

ameaçadores, irrisórios, desatino do mundo e medíocre ridículo dos homens. Na literatura do 

final da Idade Média, a loucura assume o estigma do passado de vícios e defeitos, 

aproximando-se não mais da falta de caridade, do esquecimento das virtudes cristãs, mas a um 

desatino onde ninguém é exatamente culpável. A denúncia da loucura é a forma geral da 

crítica, assumida no personagem do Louco, do Simplório ou do Bobo, estes serão os 

detentores da verdade. Nos jogos acadêmicos, a loucura é objeto de estudo estando mais 



21 

 

próxima da razão do que a própria razão. Na expressão da literatura e da filosofia, a 

experiência da loucura, no século XV, assume o aspecto de uma sátira moral (FOUCAULT, 

2004:25). 

O leproso, excluído e recluso nos leprosários, representava enquanto vivo, a presença 

da morte. O vazio da existência, vazio com a saída do leproso de cena, encontra na loucura 

um substituto. De acordo com Foucault (2004:16), a loucura é o já-está-aí da morte. Atrai, 

mas não é capaz de fascinar, a loucura não se liga ao mundo, mas sim ao homem, a suas 

fraquezas, seus sonhos e ilusões. Se é a verdade do conhecimento, é só porque este é 

insignificante.  

Durante o século XVI a loucura assume uma forma relativa à razão, loucura e razão 

entram numa relação reversível fazendo com que toda loucura tenha sua razão que a julga e 

controla, e toda razão possui sua loucura onde encontra sua irrisória verdade (FOUCAULT, 

2004:30). Com o passar do tempo é também ao mundo moral que a loucura pertence, ela pune 

através das desordens do espírito, as desordens do coração. O amor decepcionado em seu 

excesso não tem outra saída senão a demência. Nas obras de Shakespeare, aparentam-se com 

a morte e o assassinato; em Cervantes, as formas que se entregam à presunção e a todas as 

complacências do imaginário. Diferentemente, a literatura do século XVII, tira a loucura da 

derradeira iminência, é antes o nó do que o desenrolar. 

Fora das artes e das naus, a loucura encerra-se no internamento dos hospitais, “o 

internamento é uma sequência do embarque”, adverte Foucault (2004:43, grifo do autor). No 

caminho da dúvida de Descartes, a loucura fica ao lado do sonho e do erro, mas 

diferentemente desses, a loucura é condição de impossibilidade do pensamento. O perigo da 

loucura desaparece no exercício da razão, estrincheira-se em si mesma encontrando apenas os 

erros e as ilusões. O século XVII criou vastas casas de internamento. Em Paris, por exemplo, 

mais de um habitante em cada cem viu-se fechado, numa delas por alguns meses. Foi entre os 

muros do internamento que Pinel e a psiquiatria do século XIX encontraram os loucos, e é lá 

que os deixarão, se vangloriando de tê-los “libertados”. 

 
Vi-os nus, cobertos de trapos, tendo apenas um pouco de palha para 

abrigarem-se da fria umidade do chão sobre o qual se estendiam. Vi-os mal 

alimentados, sem ar para respirar, sem água para matar a sede e sem as 

coisas mais necessárias à vida. Vi-os entregues a verdadeiros carcereiros, 

abandonados a sua brutal vigilância. Vi-os em locais estreitos, sujos, 

infectados, sem ar, sem luz, fechados em antros onde se hesitaria em fechar 



22 

 

animais ferozes, e que o luxo dos governos mantém com grandes despesas 

nas capitais, denuncia Esquirol em 1838 (apud FOUCAULT, 2004:49). 

  

Os Hospitais Gerais, estabelecimentos já existentes para abrigar os leprosos, mas que 

agora sofrem uma reorganização administrativa trata de recolher, alojar, alimentar aqueles que 

para lá se apresentam de livre e espontânea vontade ou que são encaminhados pela autoridade 

real ou judicial. Nestes alojamentos é preciso zelar pela subsistência, pela boa conduta e pela 

ordem geral, tarefa confinada aos diretores, nomeados por toda a vida. Segundo Foucault 

(2004:49-50), os Hospitais Gerais, não eram instituições médicas, apesar de terem médicos 

dentre os funcionários, eram antes uma estrutura semijurídica, uma ordem de repressão ao 

lado da polícia e da justiça. 

 Entre o poder real e a burguesia, a Igreja também tratou de erguer seus hospitais. 

Nessas casas, levava-se uma vida de convento e também, observava-se a preocupação 

burguesa de por em ordem o mundo da miséria. Enviando para os hospitais os pobres, 

assumia-se assim o desejo de ajudar, mas também a necessidade de reprimir.  

Na Inglaterra viam-se erguer, sob um ato de 1575, as houses of correction, para a 

punição dos vagabundos e alívio dos pobres. No começo do século XVII vieram as 

workhouses com instalações para profissões, ateliers e manufaturas que auxiliavam na 

manutenção das casas e asseguravam trabalho a seus internos. A loucura, para o autor 

(2004:61), acabou presa nesta dicotomia que ora manifestava-se na beneficência, ora na 

repressão. 

 O louco encontrou hospitalidade dentro dos muros dos hospitais, ao lado dos pobres, 

miseráveis e vagabundos. A hospitalidade que o acolhe se tornará a medida de saneamento 

que o põe fora do caminho. Continua a vagar, relata Foucault (2004:63), mas perturbando a 

ordem do espaço social.  

O Hospital Geral não tem o aspecto de um simples refúgio para os enfermos ou os 

idosos, dentro de seus muros há toda uma instituição encarregada de “tratar” uma 

libertinagem moral, castigando, corrigindo uma certa “falha” moral que não merece o tribunal 

dos homens, mas que não poderia ser corrigida apenas pela severidade da penitência. Para 

tanto, para instituir um estatuto ético, põe-se à disposição do Hospital Geral, pelourinhos e 

golilhas, prisões e celas-fortes.  

  
Num certo sentido, o internamento e todo o regime policial que o envolve 

servem para controlar uma certa ordem na estrutura familiar, que vale ao 



23 

 

mesmo tempo como regra social e norma da razão (FOUCAULT, 

2004:90). 

 

 No século XIX, o conflito entre o indivíduo e sua família torna-se um problema 

psicológico, todo aquele que feria a estrutura familiar passava para o mundo do desatino. Não 

apenas aqueles que traíam a instituição familiar foram internados, mas toda uma ordem de 

profanadores e blasfemadores, antes vítimas da fogueira. A partir do século XVII, o desatino 

deixa de ser a dimensão natural das aventuras da razão, assume o aspecto de um fato humano. 

Os homens do desatino são os devassos, o dissipador, o homossexual, o mágico, o suicida, o 

libertino, tipos que a sociedade reconhece e isola. O desatino é então avaliado segundo um 

certo distanciamento da ordem social (FOUCAULT, 2004:104). 

 Desde a sua criação em 1656, a décima parte do Hospital Geral, diz respeito a insanos, 

homens em demência, pessoas de espírito alienado, pessoas que se tornaram inteiramente 

loucas. Uma das medidas da loucura encontradas nos livros do internamento era o termo 

“furioso”. O furor, termo técnico da jurisprudência e da medicina, designa todas as formas de 

violência que escapam à definição rigorosa do crime e à sua apreensão jurídica, diz respeito a 

desordem dos costumes e do espírito, também são internados os “fantásticos frenéticos” e os 

“lunáticos”, os “iluminados” e “visionários” que correspondem a nossos alucinados – 

visionários que imaginam ver aparições celestes e iluminados com revelações – os débeis e 

alguns atingidos por demência orgânica ou senil, designados como “imbecis” – imbecis por 

devassidão pelo vinho, imbecil que fala sempre, dizendo-se imperador dos turcos ou papa, 

imbecil sem nenhuma esperança de retorno – além daqueles com delírios pitorescos, que se 

dizem perseguidos por pessoas que querem matá-los, fazedores de projetos desmiolados, 

homens continuamente eletrizados e a quem se transmitem ideias de outros. Dentre os 

tratamentos, separa-se aqueles que podem ser curados dos que estão aquém da cura. A 

ausência de cuidados médicos coloca o Hospital Geral quase na mesma situação de uma 

prisão. De acordo com Foucault (2004:115), se há um médico no Hospital, não é porque se 

tem consciência de que aí são internados doentes, mas porque se teme a doença naqueles que 

já estão internados, a famosa “febre das prisões”.  

  A evidência da loucura é facilmente notada, porém relegada à autenticação da 

medicina, um jurisconsulto pode reconhecer um louco por suas palavras quando este não 

consegue ordená-las, pode reconhecê-lo também por suas ações, incoerência de seus gestos ou 

o absurdo de seus atos civis. Não passam, porém, de impressões. À disposição do médico está 

todo um sistema de sinalizações: na esfera das paixões, a melancolia é denunciada por uma 



24 

 

tristeza contínua e imotivada; no domínio do corpo, a temperatura distingue o frenesi de todas 

as outras formas apiréticas de furor; a vida do indivíduo, seu passado, os juízos formados 

sobre ele a partir de sua infância; tudo isso pode autorizar o médico a fazer um juízo e 

decretar a existência ou ausência de doença. Trabalho que não se esgota aí, é preciso ainda 

determinar quais as faculdades atingidas (memória, imaginação ou razão), de que forma e em 

qual grau. A razão é diminuída na fatuitas, pervertida superficialmente nas paixões e 

profundamente no frenesi e na melancolia. 

Para Foucault (2004:130),  

 

[...] enquanto sujeito de direito, o homem se liberta de suas 

responsabilidades na própria medida em que é um alienado; como ser social, 

a loucura o compromete nas vizinhanças da culpabilidade. O direito, 

portanto, apurará cada vez mais sua análise da loucura; e, num sentido, é 

justo dizer que é sobre o fundo de uma experiência jurídica da alienação que 

se constituiu a ciência médica das doenças mentais. 

   

Pode-se falar em dois usos, dois níveis de elaboração da medicina, conforme ela seja 

considerada no contexto do direito ou conforme deve pautar-se pela prática social do 

internamento. De um lado, está em jogo as capacidades do sujeito de direito, preparando 

terreno para uma psicologia que misturará, numa unidade indecisa, uma análise filosófica das 

faculdades e uma análise jurídica da capacidade para elaborar contratos e contrair obrigações. 

Por outro lado, põe em jogo as condutas do homem social, preparando uma patologia dualista, 

em termos de normal e anormal, sadio e mórbido. O momento em que a jurisprudência da 

alienação se torna a condição preliminar de todo internamento é também o momento em que 

nasce uma psiquiatria que pela primeira vez pretende tratar o louco como um ser humano. 

Momento em que reconcilia-se a consciência dividida do século XVIII. 

A loucura passa a ser o lado despercebido da ordem, que faz com que o homem seja o 

instrumento de uma sabedoria cuja finalidade desconhece.  

  
Existe uma certa evidência do louco, uma determinação imediata de seus 

traços que parece correlativa, justamente, à não-determinação da loucura [...] 
Na própria medida em que não sabemos onde começa a loucura, sabemos, 

através de um saber quase incontestável, o que é o louco (FOUCAULT, 

2004:181).  



25 

 

 

O louco não é manifesto em seu ser, mas é porque é outro. Diante desses insanos, 

sabe-se que não se é como eles, o inevitável reconhecimento de suas loucuras surge 

espontaneamente, num relacionamento estabelecido entre eles e si próprio. Para Voltaire 

(apud FOUCAULT, 2004:183), “chamamos de loucura essa doença dos órgãos do cérebro 

que impede necessariamente um homem de pensar e agir como os outros.” Entre o louco e 

aquele que pronuncia “esse aí é um louco” estabelece-se um grande fosso, que não é mais o 

vazio cartesiano do “não sou esse aí”, mas que ocupa-se por um duplo sistema de alteridade. 

Uma definição da loucura dada pela Enciclopédia, de acordo com Foucault 

(2004:186): 

 
Afastar-se da razão sem o saber, por estar privado de ideias, é ser imbecil; 

afastar-se da razão, sabendo-o, porque se é escravo de uma paixão violenta, é 

ser fraco; mas afastar-se da razão com confiança, e com a firme persuasão de 

estar obedecendo à razão, é o que constitui, a meu ver, o que chamamos de 

ser louco. 

  

O louco não é louco para si mesmo, mas só para os olhos de um terceiro que é capaz 

de distinguir o exercício da razão da própria razão. A evidência da loucura, que não admite 

contestação possível, não se baseia em um domínio teórico sobre o que seja a loucura. 

Quando o pensamento clássico interroga sobre a loucura, não o faz a partir do louco, mas a 

partir da doença em geral, sem que o louco fale de si mesmo em sua existência concreta. O 

século XVIII percebe o louco, mas deduz a loucura. No louco percebe a razão e a não-razão. 

Para dar conteúdo particular à doença, dirige-se aos fenômenos reais, observáveis, positivos, 

através dos quais ela se manifesta. A definição de uma doença passa pela enumeração dos 

sintomas que se apresenta para conhecer seu gênero e sua espécie, e para distingui-la de 

outras doenças. 

 Ao se procurar as formas mórbidas da loucura, encontrou-se apenas as deformações da 

vida moral. A noção de doença se alterou neste percurso, passando de uma significação 

patológica para um valor puramente crítico (FOUCAULT, 2004:198). Inscreve-se assim, na 

loucura, o outro lado do progresso, a civilização oferece incessantemente ao homem novas 

possibilidades de alienar-se (FOUCAULT, 2004:371). 

 O louco (ou ao menos sua alma) será salvo, seja o que for que tenha feito durante sua 

loucura. Sua alma esteve afastada durante esse tempo, protegida da doença e preservada do 



26 

 

mal pela própria doença. Os juízes não contrariam essa opinião, quando não considera crime o 

gesto de um louco. 

 Para Foucault (2004:236-7) há duas formas de delírio na loucura clássica. Uma forma 

particular, sintomática, em que esse delírio é sempre manifesto, faz parte dos signos da 

loucura. Mas, há outro delírio que nem sempre aparece, não é formulado pelo próprio doente 

no curso de sua doença, mas que existe aos olhos daquele que, procurando a doença a partir 

de suas origens, tenta formular seu enigma e sua verdade. Também é considerado delírio onde 

tudo o que se tem são gestos silenciosos, violências sem palavras e comportamentos 

estranhos. O discurso abarca todo o domínio de extensão da loucura, a linguagem, desta 

forma, vem a ser a estrutura primeira e última da loucura.  

Desde muito tempo, o louco é aquele cujo discurso não pode circular como o dos 

demais (FOUCAULT, 2006:10). Sua palavra é considerada nula, não trazendo verdade nem 

importância, não pode testemunhar na justiça, não é capaz de autenticar um ato ou um 

contrato, não pode no sacrifício da missa, permitir a transubstanciação e fazer do pão um 

corpo. Em contrapartida, foi dado à palavra do louco estranhos poderes, o de dizer uma 

verdade escondida, de pronunciar o futuro, de enxergar com toda ingenuidade aquilo que a 

sabedoria dos outros não pode perceber. De uma forma ou de outra, o discurso do louco não 

existia, era através de suas palavras que se reconhecia sua loucura. Era justamente o lugar 

onde se exercia a separação.  

Depois do século XVIII, a medicina passa a se interessar sobre o que era dito, como 

era dito e por que era dito, nessa palavra que fazia a diferença. Isto, contudo, só retornava ao 

ruído, a palavra só lhe era dada simbolicamente, no teatro que ele se apresentava, desarmado e 

reconciliado, representando aí o papel de verdade mascarada. Mesmo que hoje possa se 

considerar que a palavra do louco não representa mais a separação, para Foucault (2006:13) 

essa separação se exerce de outro modo. Mesmo que o papel do médico não fosse senão 

prestar ouvido ao discurso do louco, é na manutenção da cesura que esta escuta se exerce. 

 A loucura para o século XIX adquire outros sentidos. Se não é mais percebida como a 

contrapartida da história é, então, o outro lado da sociedade. Sendo assim, embarca numa 

moral social, torna-se o estigma de uma classe que abandonou as formas da ética burguesa 

(FOUCAULT, 2004:375-6). O número de loucos aumentou assombrosamente a partir deste 

momento, a Salpêtrière que em 1690 abrigava 3.059 pessoas, cem anos mais tarde terá mais 

do dobro: 6.704, de acordo com o recenseamento feito por La Rochefoucauld-Liancourt para 

o relatório do Comitê de Mendicância (apud FOUCAULT, 2004:380). Não foi só o número 

de loucos que aumentou em toda a Europa, mas também se criou toda uma série de casas 



27 

 

destinadas a recebê-los, uma terra de asilo que é só deles. Foi necessária a instalação de uma 

nova dimensão, um novo espaço e uma nova solidão para que, em meio a esse silêncio, a 

loucura pudesse enfim, falar. De acordo com Foucault (2004:393), se a loucura encontra seu 

lugar e assume seus rostos, não se trata de uma atenção que se aproxima, mas a uma 

indiferença que a isola. 

 Não há um psiquiatra ou historiador que não se assombra com aquilo que encontra nas 

casas de internamento. Os insensatos são acorrentados ao lado dos criminosos, os alienados 

tranquilos são mais maltratados do que os malfeitores. “Ao longo do século XVIII, afirma-se 

que os internos mereciam melhor sorte do que aquela que os confunde com os insensatos”, 

relata Foucault (2004:395). Os protestos contra os internamentos tornam-se mais fortes 

conforme o avanço do século, os loucos representam a verdade brutal das prisões, casas de 

força e asilos, o instrumento do que existe de pior, quer seja pelo excesso de maus tratamentos 

ou pelo horror da solidão. Ao final do século XVIII a loucura separa-se da miséria e do 

desatino, o que reaparece é a própria loucura, condenada assim como o crime, até o momento 

em que essa relação também será questionada.  

Antes de desprover o louco de sua liberdade, este será entregue às funções médicas da 

cura, pois encontra-se agora sob o domínio da doença. Prender os loucos é uma tentativa de 

imunizar a sociedade contra o perigo que representam, caso a família não seja capaz de vigiá-

los (FOUCAULT, 2004:430). Os cuidados serão dispensados durante o período em que a 

doença é considerada curável, após isso, o internamento retomará sua função única de 

exclusão. Nos limites do asilo, o internamento é agente de cura, é também entidade médica, 

não tanto pelos cuidados que proporciona, mas em virtude do próprio jogo da imaginação, da 

liberdade, do silêncio, dos limites e do movimento que organiza e conduz o erro à verdade, a 

loucura à razão. 

 Aos poucos as correntes vão caindo, no Hospital Geral Bicêtre, situado ao sul de Paris, 

por exemplo, a nomeação de um renomado médico para as enfermarias prova que as doenças 

do espírito é um problema médico (FOUCAULT, 2004:464). Conta-se como Pinel chegou a 

um dos internos, um capitão inglês acorrentado numa cela de Bicêtre por quarenta anos, 

exortando-o a ser razoável, e a não fazer mal a ninguém, agindo desta forma prometia libertá-

lo de suas correntes e dar-lhe o direito de passear no pátio: “Acredite em mim. Seja calmo e 

tenha confiança, eu lhe devolverei a liberdade”. O capitão ouve o discurso calmamente 

enquanto caem suas correntes. Livre, precipita-se para admirar a luz do sol e exclama 

extasiado: “como é bonito!” Passa esse primeiro dia a subir e descer as escadas, correndo, 

sempre dizendo: “como é bonito!” Nessa mesma noite, o capitão que já fora encarado como o 



28 

 

mais terrível de todos os alienados, onde uma vez, num acesso de furor deu uma pancada com 

suas algemas na cabeça de um servente, matando-o, volta para sua cela, dormindo 

pacificamente. Durante os dois anos em que passou no Bicêtre não teve nenhum outro acesso 

de furor (FOUCAULT, 2004:472-3). 

A loucura é entregue ao que Samuel Tuke chamou de “necessidade de estima”, julgada 

sob o olhar do outro. Alguns doentes eram convidados para tea parties pelos diretores e 

vigilantes da casa de campo em York, conhecida como Retiro, os doentes vestiam suas 

melhores roupas e rivalizavam-se em polidez e boas maneiras. Eram-lhes oferecidos o melhor 

menu, e tratados com tanta atenção como se fossem estranhos. As festas transcorriam na mais 

completa harmonia, raramente ocorria algum evento desagradável, os doentes controlavam 

suas inclinações. Esse não era um rito de aproximação, de diálogo, mas situava o louco como 

um Estranho por excelência, uma organização de imagem cuja máscara lhe era imposta 

silenciosamente sob os olhos da razão. Tem-se aqui a passagem da reprovação para o 

julgamento, essa distância que não é rompida pela queda das correntes. A ciência das doenças 

mentais, desenvolvida nos asilos, pertencerá sempre ao campo da observação e da 

classificação. Isso até o advento da psicanálise que vai exorcizar o fenômeno do olhar e 

propor o diálogo. 

 
Acredita-se que Tuke e Pinel abriram o asilo ao conhecimento médico. Não 

introduziram uma ciência, mas uma personagem, cujos poderes atribuíram a 

esse saber apenas um disfarce ou, no máximo, sua justificativa [...] Se a 

personagem do médico pode delimitar a loucura, não é porque a conhece, é 

porque a domina (FOUCAULT, 2004:498). 

  

Para Foucault, (2004:506), a liberdade do louco só existe na imperceptível distância 

que o torna livre, abandona sua liberdade e acorrenta-o na sua loucura.  

 

 

 

 

 

 

 

 



29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 2 

A PSICOSE NO JARDIM DAS ESPÉCIES 

 

 

 

 

 

 

 

 
Não é bom tentar colocar sua mão 

Aonde eu não consigo ver porque eu entendo 
Que você é diferente de mim 

Sim, eu posso dizer 
Que você não pode ser o que finge ser 

 (No Good Trying – Syd Barret) 



30 

 

Digamos que você tenha à sua frente duas pessoas, bem vestidas, sendo uma delas 

psicótica e outra não, e que tenha que avaliar entre as duas, qual delas apresenta traços 

psicóticos. Quais seriam seus critérios para fazer tal seleção? Mesmo que você não tenha um 

certificado de medicina, é bem provável que você venha a ter sucesso em seu “diagnóstico”. 

O primeiro passo, convenhamos, seria iniciar uma conversa com ambas as pessoas. Mas, o 

que há no discurso destas que as diferencia? A questão se encontra no discurso ou na 

interpretação deste discurso? Como se pode definir o que diz um psicótico para ser 

considerado psicótico? 

  

2.1 A psiquiatria e as classificações 

 

A psicose é tida como um transtorno mental, caracterizada pela perda do teste da 

realidade. Percebe-se que há comprometimento do funcionamento mental, geralmente 

manifestado através de delírios, alucinações, confusão, e muitas vezes percebe-se também o 

comprometimento da memória. Sendo um transtorno mental é tomado pelo Manual de 

Psiquiatria Clínica como “uma doença com manifestações psicológicas ou comportamentais 

associadas com comprometimento funcional devido a uma perturbação biológica, social, 

psicológica, genética, física ou química” (KAPLAN, 1998:11). A medição deste desvio é feita 

a partir de algum índice, ou conceito normativo, sabendo que cada doença possui sinais e 

sintomas característicos e específicos. 

 Os transtornos psiquiátricos seguem a classificação da quarta edição do Manual 

Diagnóstico e Estatístico de Tratamentos Mentais (DSM-IV) da American Psychiatric 

Association. O sistema diagnóstico do DSM-IV procura ser confiável, ou seja, tomando como 

base, diferentes observadores que devem obter os mesmos resultados e, deve ser válido, isto é, 

deve medir aquilo a que se propõe. Através de um enfoque descritivo, onde os sinais e 

sintomas característicos de cada transtorno devem estar presentes para que se possa fazer um 

diagnóstico, os transtornos mentais, de acordo com Kaplan (Ibid.) são descritos como: 

 

 Psicóticos: característica perda da realidade com delírios e alucinações, como a 

esquizofrenia, por exemplo; 

 Neuróticos: sem perda do teste de realidade; baseados principalmente em conflitos 

intrapsíquicos ou acontecimentos vitais ansiogênicos; aparecem como um sintoma, na 

forma de uma obsessão, fobia ou compulsão; 



31 

 

 Funcionais: ausência de um dano estrutural ou fator etiológico evidente que explique o 

comprometimento; 

 Orgânicos: apesar do termo “orgânico” não ser mais utilizado no DSM-IV, por sugerir 

que alguns transtornos mentais não teriam um componente biológico, mesmo assim é 

amplamente usado na linguagem comum; trata-se de doenças causadas por um agente 

específico que causa uma alteração estrutural no cérebro; geralmente associados com 

comprometimento cognitivo, delirium ou demência, por exemplo, a doença de Pick.  

 

O DSM-IV enumera 17 principais categorias de transtornos mentais. Segundo a 

Classificação Estatística Internacional de Doenças e Problemas Relacionados à Saúde – 

outro código de classificação diagnóstico apresentado pela Organização Mundial de Saúde, 

em sua décima revisão (CID-10) – existem vários eixos de classificação de doenças e aquele 

que vier a ser selecionado depende do uso das estatísticas elaboradas (OMS, 2003:01). Não 

nos cabe no presente estudo definir e classificá-las incansavelmente, entretanto, vale enumerar 

alguns grupos mais importantes e interessantes ao trabalho. Justamente aqueles onde a 

prevalência de afetação recai sobre o discurso. Para tanto, ao se mencionar uma categoria esta 

será fornecida entre parênteses, de acordo com a classificação do DSM-IV (composto por 

códigos numéricos, por exemplo, o código 300.3 representa o Transtorno Obsessivo-

Compulsivo) e/ou também do CID-10 (além do código numérico, há antes uma letra que 

indica a categoria, por exemplo, o código F42, para o mesmo Transtorno Obsessivo-

Compulsivo) para que se possa consultá-la, caso o leitor venha a querer conferir ou 

aprofundar seus conhecimentos.  

 

2.2 Quando o discurso encontra-se prejudicado 

 

Desde a mais tenra infância o sujeito será submetido a todo um jogo de enquadre de 

funcionamento que deverá seguir à risca certas normas e parâmetros (KAPLAN, 1998:12). 

Caso a criança venha a apresentar prejuízos no desenvolvimento que resultem numa 

dificuldade de produzir sentenças de acordo com a idade (transtorno da linguagem expressiva: 

315.31), ou quer apresente dificuldade no uso e compreensão das palavras (transtorno misto 

da linguagem receptivo-expressiva: 315.31), ou ainda as dificuldades na emissão dos sons 

vocais esperados (transtorno fonológico: 315.39) serão devidamente enquadrados e tratados 

de acordo com suas especificidades. Perturbações na fluência, velocidade e ritmo da fala 

(tartamudez: 307.0) também fazem parte do que se considera como transtornos da 



32 

 

comunicação. Casos mais graves diagnosticados pela primeira vez na infância ou na 

adolescência, onde se perceba um funcionamento intelectual anormal, associados com 

prejuízos no amadurecimento e na aprendizagem e ao desajuste social, podem estar 

relacionados aos casos de retardo mental (317 – 318). 

Até chegar à adolescência a criança será avaliada e medida com relação àquilo que se 

espera para sua idade. Se atenta demais, porém incapaz de se fixar em um ponto específico e 

por um tempo determinado (transtorno do déficit de atenção/hiperatividade: 314.xx), ou se 

característico por seus trejeitos, movimentos involuntários e estereotipados como vistos no 

transtorno de Tourette (307.23), não passarão despercebidos pelos exames médicos 

minuciosos. Não só o que diz, mas também o que não diz (transtorno autista: 299.00; 

transtorno desintegrativo da infância: 299.10; e, mesmo sendo esta recusa da fala, voluntária: 

mutismo seletivo: 313.23) fazem parte de uma avaliação criteriosa, geralmente acompanhada 

de prejuízos na coordenação motora e em alguns casos, visíveis deformações corporais como 

o transtorno de Rett (299.80) que apresenta além da perda da fala, a perda de habilidades 

motoras com diminuição do crescimento craniano.  

Na atual sociedade em que vivemos muitas das incapacidades ou anormalidades são 

detectadas durante a vivência escolar do sujeito. As tais habilidades escolares possuem suas 

próprias classificações e enquadres e os transtornos são logo percebidos nos quais as 

modalidades habituais de aprendizado estão alteradas desde as etapas iniciais do 

desenvolvimento, como registrado pelo CID-10, sob o código F81 (OMS, 2003:365). 

Inabilidade para a compreensão da leitura, não reconhecimento de palavras (F81.0) e 

dificuldades de soletrar (F81.1) tendem a estar associados aos casos de transtornos de fala e 

de linguagem e também de transtornos emocionais e de comportamento. A leitura não é a 

peça exclusiva para se detectar padrões desviantes da normalidade, também estão inclusas as 

dificuldades específicas das habilidades computacionais básicas de adição, subtração, 

multiplicação e divisão (F81.2), como vistas na discalculia ou na síndrome de Gerstmann de 

desenvolvimento, por exemplo. Se, tanto leitura ou ortografia, quanto cálculo, se apresentem 

desde que não atribuíveis exclusivamente ao retardo mental global ou a escolarização 

inadequada, estaremos falando então dos transtornos mistos de habilidades escolares (F81.3). 

Até que se chegue ao transtorno mental, tal qual pretende ser analisado pelo presente 

estudo, deve-se antes passar por um processo de exclusão de outras possibilidades 

diagnósticas. Ao se diagnosticar uma esquizofrenia, por exemplo, deve-se levar em conta de 

que esta não esteja associada a um transtorno mental devido a uma condição médica geral 

(293.9), como os casos causados por sífilis, encefalites, infecções sistêmicas, doenças 



33 

 

degenerativas do sistema nervoso central, e outras. Também deve-se estar atento aos casos 

marcados por breve confusão e alteração na cognição, que estejam associados a alguma 

substância, provocando muitas vezes, o que veio a se chamar como delirium (293.0), através 

do uso de álcool (se dependente: 303.90; se abuso: 305.00) ou outros entorpecentes como 

canabinóides, anfetaminas, cocaína, inalantes, sedativos, opióides ou outras substâncias 

(292.81).  

 

2.3 A anamnese 

 

Todas estas definições exigem uma minuciosa entrevista que visa obter uma 

perspectiva histórica sobre a vida do sujeito, estabelecer rapport (palavra de origem francesa 

que significa empatia), aliança terapêutica, compreender o funcionamento atual, fazer um 

diagnóstico e estabelecer um plano de tratamento (KAPLAN, 1998:20). Para tanto, o 

entrevistador deve seguir toda uma série de técnicas de entrevista clínica como observar o 

comportamento verbal e não-verbal, postura, maneirismos e aparência física do paciente, usar 

linguagem consistente com a inteligência do entrevistado, e acima de tudo, não fazer juízos de 

valor.  

Fazem parte deste ritual anamnésico a investigação da fala, se lenta, rápida, 

pressionada, garrulosa (tagarela), espontânea, taciturna (fala pouco), tartamuda (gago), 

hesitante, também timbre, articulação, logorreia (fala compulsiva), mutismo, incoerência, 

escassez. Pede-se para o paciente dizer “Metodista Episcopal”, por exemplo, para um teste de 

disartria – dificuldade na produção da fala, decorrente à falta de coordenação do aparato da 

fonação (KAPLAN, 1998:34).  

Transtornos de percepção (alucinações) podem ser logo percebidos com perguntas 

como, se o sujeito “já viu coisas ou ouviu vozes” (sic) (KAPLAN, 1998:24). Os delírios 

associam-se ao conteúdo do pensamento e podem ser persecutórios (paranoides), grandiosos, 

de infidelidade, somáticos, sensoriais, com irradiação ou inserção de pensamentos, ideias de 

referência e de irrealidade, preocupação homicida ou suicida, despersonalização, fuga de 

ideias, idée fixe, pensamento mágico e neologismos.  

Geralmente, caso os delírios sejam incongruentes com o humor, apontam para a 

esquizofrenia. O curso do pensamento é outro ponto a ser checado através do discurso do 

entrevistado, se as ideias se dirigem para o objetivo, se são feitas associações frouxas, se 

ilógico, tangencial, com fuga de ideias. Perguntas sobre os significados de provérbios valem 

para testar a abstração do paciente, e também perguntas sobre semelhanças, por exemplo, 



34 

 

entre um pássaro e uma borboleta (ambos são seres vivos), ou pão e bolo (ambos são 

alimentos). Associações frouxas e incapacidade para abstrair podem indicar esquizofrenia, já 

a fuga de ideias aponta para a mania.  

Ao final do exame, que inclui investigações também sobre a memória, capacidade de 

julgamento, inteligência, concentração, humor, atitudes e comportamentos, deve-se ser capaz 

de julgar a presença ou ausência de psicose. 

 

2.4 Esquizofrenias  

 

Embora de causas desconhecidas, a esquizofrenia (para o DSM-IV: 295.xx; e para o 

CID-10: F20) é um transtorno crônico caracterizado por sintomas psicóticos que prejudicam o 

funcionamento do sujeito significativamente, envolvendo perturbações das emoções, 

pensamento e comportamento (KAPLAN, 1998:85).  

Geralmente, o transtorno possui:  

 

a) uma fase prodrômica, com sinais e sintomas que prenunciam a esquizofrenia, por 

exemplo, o retraimento social ou certos comportamentos bizarros ou excêntricos;  

b) uma fase ativa com delírios, alucinações ou ambos e;  

c) uma fase residual, onde pode se haver uma remissão do transtorno.  

 

Além da esquizofrenia, apesar de ser a categoria mais importante deste grupo de 

transtornos, também encontram-se classificados nas consultas o transtorno esquizotípico, os 

transtornos delirantes persistentes e outros transtornos psicóticos agudos e transitórios (OMS, 

2003:317). 

Usualmente na esquizofrenia, a consciência e a capacidade intelectual mantêm-se 

clara, muito embora certos déficits cognitivos possam evoluir com o tempo (OMS, Ibid.). Foi 

descrita pela primeira vez em 1852, pelo psiquiatra belga Benedict Morel nomeando-a de 

démence précoce, em 1896, Emil Kraepelin aplicou o termo “demência precoce” a um grupo 

de transtornos que se iniciavam na adolescência e terminavam em demência, sendo somente 

em 1911 com o psiquiatra suíço Eugen Bleuler que o termo esquizofrenia aplicava-se a um 

agrupamento de achados característicos formando o diagnóstico como o conhecemos 

atualmente (KAPLAN, Ibid.). Os fenômenos psicopatológicos mais evidentes na 

esquizofrenia incluem o eco do pensamento, a imposição ou roubo e a divulgação do 

pensamento, a percepção delirante, com ideias de controle, de influência ou de passividade, 



35 

 

vozes alucinatórias que comentam ou discutem com o paciente na terceira pessoa, transtornos 

do pensamento e sintomas negativos. A evolução dos transtornos pode ser contínua, episódica 

com ocorrência de um déficit progressivo ou estável, ou ainda, comportar um ou vários 

episódios seguidos de uma remissão completa ou incompleta (OMS, Ibid.). 

Para Kaplan (1998:85) a esquizofrenia é um diagnóstico fenomenológico, baseado na 

observação e descrição do sujeito, evidenciando-se certos aspectos como conteúdo do 

pensamento com delírios, ideias de referência e pobreza do conteúdo; forma do pensamento 

ilógico, por exemplo, com afrouxamento de associações, incoerência, superinclusão, 

neologismos, bloqueios, ecolalias e tangencialidade, todos incorporados como um transtorno 

do pensamento. Também nota-se a percepção do paciente distorcida, com alucinações quer 

sejam visuais, olfativas, táteis e com uma maior frequência, auditivas. Além destes 

fenômenos, pode-se encontrar presente nos esquizofrênicos o afeto alterado, perda dos limites 

do ego, confusão quanto ao gênero, incapacidade de distinguir entre a realidade interna e a 

realidade externa, certo retraimento social, distanciamento emocional, agressividade, 

inconveniência sexual e, em certos casos, catatonias. 

A seguir, descreve-se nas Tabelas 1 e 2, os critérios diagnósticos para esquizofrenia: 

 



36 

 

   Tabela 01 - Critérios diagnósticos do DSM-IV para esquizofrenia 

 
Fonte: KAPLAN, 1998: 86. 
 

  Tabela 02 - Critérios sintomáticos de Eugen Bleuler 

 
Fonte: KAPLAN, 1998: 87. 
 



37 

 

2.4.1 Epidemiologia e etiologia da esquizofrenia  

 

A prevalência da esquizofrenia durante toda a vida é de aproximadamente 1-1,5%. 

Estima-se que só nos Estados Unidos 2 milhões de pessoas tem esquizofrenia provocando um 

gasto de aproximadamente 100 bilhões de dólares/ano, no mundo inteiro, 2 milhões de novos 

casos aparecem a cada ano (KAPLAN, 1998:89). Além disso, não há uma relação 

significativa entre homens e mulheres, sendo a prevalência de 1:1. 

 Nenhum fator etiológico isolado é considerado como causador da esquizofrenia, 

devido à heterogeneidade das apresentações sintomáticas e prognósticas. O modelo de 

estresse-diátese, segundo a qual uma pessoa que desenvolve esquizofrenia tenha uma 

vulnerabilidade biológica específica ativada pelo estresse, tem sido usado com maior 

frequência. Os estresses podem ser biológicos, genéticos, psicossociais e ambientais. 

 Dentre os fatores biológicos, considera-se que os sintomas da esquizofrenia resultam 

em parte, de receptores sensíveis de dopamina ou atividade dopancinérgica aumentada. 

Alguns medicamentos antipsicóticos agem ligando-se aos receptores de dopamina causando 

diminuições funcionais da atividade dopaminérgica. As drogas que aumentam a dopamina 

como as anfetaminas, ou a cocaína, por exemplo, podem piorar ou ativar a psicose em muitos 

casos. Outras hipóteses consideram ainda no envolvimento da noradrenalina ou do ácido-

aminobutírico (GABA), sendo que uma redução do GABA no organismo causa o aumento da 

atividade da dopamina; outras teorias atestam no envolvimento da serotonina. O metabolismo 

da serotonina é anormal em alguns pacientes esquizofrênicos crônicos, trazendo casos tanto 

de hiper quanto hiposerotonemia. Os fatores genéticos também têm sido propostos na causa 

da esquizofrenia através de teorias monogênicas e poligênicas, embora nenhuma tenha sido 

definitivamente confirmada, apesar da teoria poligênica parecer mais consistente. A 

incidência da doença nas famílias consanguíneas é maior do que na população em geral. O 

entendimento sobre os estressores psicossociais e ambientais para pacientes esquizofrênicos é 

crucial ajudando o paciente a experimentar um maior controle. Em famílias com alta emoção 

expressada os pacientes apresentaram taxas mais altas de recaída, que por outro lado 

melhoram quando o comportamento familiar é modificado para uma emoção expressada mais 

baixa. 

 

2.4.2 Fisiopatologia e fatores psicodinâmicos 

 



38 

 

 Não há evidências de defeitos estruturais consistentes, embora as alterações 

observadas incluam diminuição de neurônios, aumento da gliose e desorganização da 

arquitetura neuronal (KAPLAN, 1998:92). Observou-se também degeneração no sistema 

límbico, em especial na amígdala, hipocampo e córtex cingulado, bem como nos gânglios 

basais, substância negra e córtex pré-frontal dosolateral. A experiência interna de um paciente 

geralmente é de confusão e input sensorial maciço, três principais defesas primitivas 

interferem no teste de realidade:  

 

a) Projeção psicótica – atribuir sentimentos internos de agressão, sexualidade, caos e 

confusão ao mundo exterior, não reconhecendo-os como emanando do próprio interior, os 

limites entre interno e externo são confundidos. Para Kaplan (1998:93) “a projeção é uma 

importante defesa subjacente à paranoia”;  

b) Formação reativa – transformar um impulso ou ideia perturbadora em seu oposto e; 

c) Negação psicótica – transformar estímulos causadores de confusão em delírios e 

alucinações. 

 

2.4.3 Curso, prognóstico e tratamento da esquizofrenia 

 

 Sintomas prodômicos (indicadores da esquizofrenia) de ansiedade, perplexidade, terror 

ou depressão, muitas vezes, precedem o início da esquizofrenia, que pode ser agudo ou 

insidioso (KAPLAN, 1998:94). Tais sintomas podem estar presentes por meses antes de um 

diagnóstico definitivo. O início ocorre, em geral, ao final da adolescência e início dos 20 anos, 

eventos desencadeantes tais como trauma emocional, drogas e separações podem ativar 

episódios patológicos em pessoas predispostas. O curso da esquizofrenia tende a ser 

deteriorante, com exacerbações agudas sobrepostas a um quadro crônico. Sintomas positivos 

mais exuberantes, tais como delírios bizarros e alucinações, tendem a diminuir de intensidade, 

enquanto que os sintomas negativos mais residuais, como má higiene, resposta emocional 

aplainada e várias estranhezas de comportamento podem aumentar. De acordo com Kaplan 

(1998:85), estima-se que as taxas de recaída estejam em volta dos 40% em 2 anos com 

medicamentos e de 80% no mesmo período sem medicamento. 

 Investigadores descreveram uma regra baseada nos terços: cerca de um terço dos 

pacientes levam vidas relativamente normais, um terço deles continua experimentando 

sintomas significativos, mas acabam funcionando socialmente e o terço restante é de pessoas 

acentuadamente comprometidas que necessitam de frequentes hospitalizações.  



39 

 

  O manejo clínico inclui hospitalização e medicamentos antipsicóticos, assim como 

tratamentos psicossociais que podem ser terapia familiar, comportamental, de grupo, 

individual e de habilidades sociais, bem como de reabilitação. Os medicamentos 

antipsicóticos incluem antagonistas dos receptores de dopamina ou da serotonina-dopamina 

(ASDs), por exemplo, risperidona (Risperdal) e clozapina (Leponex). Em alguns casos, por 

exemplo, os pacientes catatônicos, a eletroconvulsoterapia tem sido administrada com 

sucesso. Psicoterapias orientadas para o insight não são recomendadas no tratamento de 

pacientes esquizofrênicos, pois como adverte Kaplan (1998:97) “seus egos são 

demasiadamente frágeis”. 

 

2.4.4 Tipos de esquizofrenia 

 

 A esquizofrenia é descrita a partir de alguns subtipos segundo a OMS (2003:318-9) e 

Kaplan (1998:86-9) como: 

 

a) Paranóide (DSM-IV: 295.30) ou Parafrênica (CID-10: F20.0) 

Caracterizada pela presença de ideias delirantes relativamente estáveis, relacionadas a um 

único tema (frequentemente de perseguição), em geral acompanhadas de alucinações, 

particularmente auditivas e de perturbações das percepções. As perturbações do afeto, 

vontade, linguagem e os sintomas catatônicos estão ausentes ou são relativamente 

discretos. 

 

b) Desorganizado (295.10) ou Hebefrênica (F20.1) 

Caracterizada pela perturbação dos afetos (afeto plano ou amplamente inadequado). As 

ideias delirantes e as alucinações são fugazes e fragmentárias, o comportamento é 

amplamente desorganizado, irresponsável e imprevisível, existem frequentemente 

maneirismos. O pensamento é desorganizado e o discurso incoerente. Tendência ao 

isolamento social. Geralmente o prognóstico é desfavorável devido ao rápido 

desenvolvimento de sintomas negativos, particularmente um embotamento do afeto e 

perda da volição. 

 

c) Catatônico (295.20; F20.2) 

A esquizofrenia catatônica é dominada por distúrbios psicomotores proeminentes que 

podem alternar entre extremos como hipercinesia e estupor ou mutismo, ou entre a 



40 

 

obediência automática e o negativismo. Atitudes e posturas que os pacientes foram 

compelidos a tomar podem ser mantidas por longos períodos. Um padrão marcante do 

transtorno pode ser constituído por episódios de excitação violenta, sem propósito. Pode 

apresentar ainda ecolalia (repetição de palavras ou frases, em crianças a ecolalia é comum 

na repetição de balbucios) e ecopraxia (repetição involuntária de movimentos).  

 

d) Indiferenciado ou Atípico (295.90; 20.3) 

Preenchem os critérios diagnósticos gerais para a esquizofrenia com delírios, alucinações 

e incoerência proeminentes ou comportamento amplamente desorganizado, mas não reúne 

os critérios para o tipo paranóide, catatônico ou desorganizado. 

 

e) Tipo Residual (295.60; 20.5) 

Estádio crônico da evolução de uma doença esquizofrênica, com ausência de delírios e 

alucinações e com progressão nítida de um estádio precoce para um estádio tardio, 

caracterizado pela presença persistente de sintomas negativos, tais como lentidão 

psicomotora, hipoatividade, embotamento afetivo, passividade e falta de iniciativa, 

pobreza da quantidade e do conteúdo do discurso, pouca comunicação não-verbal 

(expressão facial, contato ocular, modulação da voz e gestos), falta de cuidados pessoais e 

desempenho social medíocre. 

 

f) Esquizofrenia Simples (F20.8) 

Este termo era usado quando a esquizofrenia possuía uma ampla conceitualização 

diagnóstica. Transtorno caracterizado pela ocorrência insidiosa e progressiva de 

excentricidade de comportamento, incapacidade de responder às exigências da sociedade e 

declínio global do desenvolvimento, perda gradual e insidiosa do impulso e da ambição. 

Os pacientes geralmente não são manifestamente psicóticos nem experimentam 

alucinações ou delírios persistentes.  

 

Kaplan (1998:88), ainda vai atentar para os Tipos I e II de esquizofrenia, como um 

outro sistema baseado na presença de sintomas positivos (produtivos) ou negativos, 

respectivamente. Os sintomas positivos incluem afrouxamento das associações, alucinações, 

comportamento bizarro e fala aumentada, já os sintomas negativos incluem aplainamento ou 

embotamento afetivo, pobreza da fala ou de seus conteúdos, bloqueio, desmazelo, falta de 



41 

 

motivação, anedonia (perda da capacidade de sentir prazer), retraimento social, defeitos 

cognitivos e déficits de atenção.  

A OMS (2003:319) apresenta ainda o tipo Depressão pós-esquizofrênica (F20.4), 

caracterizada por episódio depressivo eventualmente prolongado que ocorre ao fim de uma 

afecção esquizofrênica. Ao menos alguns sintomas ainda estão presentes, mas não dominam 

mais o quadro clínico. Se o paciente não apresenta mais nenhum sintoma esquizofrênico, 

deve-se fazer um diagnóstico de episódio depressivo (F32.-), se os sintomas esquizofrênicos 

ainda são evidentes e proeminentes, deve-se manter o diagnóstico da forma clínica apropriada 

da esquizofrenia. 

 

2.5 Transtornos delirantes e outros transtornos psicóticos 

 

2.5.1 Transtorno Delirante (DSM-IV: 297.1; CID-10: F22.0) 

 

 Tanto Kaplan (1998:100-3) quanto a OMS (2003: 320-1) descrevem como um 

transtorno cuja única manifestação é um delírio fixo e inabalável em que muitas vezes 

permanece durante o resta da vida. Os delírios são muito variáveis quanto ao seu conteúdo, 

duram pelo menos um mês e são bem sistematizados, ao invés de bizarros ou fragmentados. A 

resposta emocional do paciente é congruente e adequada ao conteúdo dos delírios e, sua 

personalidade permanece intacta ou sofre um comprometimento mínimo. Geralmente são 

pessoas hipersensíveis e hipervigilantes o que os levam ao isolamento social, apesar do alto 

nível de suas capacidades de funcionamento. Sob circunstâncias não-estressantes, é difícil 

evidenciar o transtorno. A Tabela 3 oferece os critérios diagnósticos para o transtorno 

delirante. 

 



42 

 

Tabela 03 - Critérios diagnósticos do DSM-IV para transtorno delirante 

 
Fonte: KAPLAN, 1998: 101. 
 

O transtorno tende a ser crônico e sem remissões em 30 a 50% dos pacientes. Há uma 

resposta menos satisfatória à farmacoterapia que os pacientes com sintomas delirantes 

associados com esquizofrenia ou transtorno de humor. A psicoterapia é difícil devido à falta 

de confiança. 

 

2.5.2 Transtorno Esquizofreniforme (295,40; F23.2) 

 

 Sintomas idênticos aos da esquizofrenia, exceto que se resolvem em 6 meses com 

retorno do funcionamento normal (KAPLAN, 1998:103). Os critérios A, D e E da 

Esquizofrenia (Cf. Tabela 1) são satisfeitos. Bons prognósticos incluem ausência de afeto 

embotado ou plano, confusão e desorientação no auge do episódio psicótico, início agudo e 

manifestação dos sintomas psicóticos proeminentes quatro semanas após o surgimento de 

qualquer alteração perceptível no comportamento. 

 

2.5.3 Transtorno Esquizoafetivo (295.70; F25) 

 

 Segundo a OMS (2003:323), trata-se de transtornos episódicos onde tanto os sintomas 

afetivos quanto os esquizofrênicos são de tal modo proeminentes que a doença não justifica 



43 

 

um diagnóstico específico de esquizofrenia, de episódio depressivo ou maníaco. Um mau 

prognóstico associa-se com história familiar positiva para esquizofrenia, porém os pacientes 

esquizoafetivos tem um melhor prognóstico que os pacientes esquizofrênicos e pior do que os 

pacientes com transtorno de humor. A OMS (2003:323-4) ainda divide este transtorno em: 

 

 Transtorno esquizoafetivo do tipo maníaco (F25.0); 

 Transtorno esquizoafetivo do tipo depressivo (F25.1); 

 Transtorno esquizoafetivo do tipo misto (F25.2); 

 Outros trasnstornos esquizoafetivos (F25.8); 

 e Transtorno esquizoafetivo não especificado (F25.9). 

 

2.5.4 Transtorno Psicótico Breve (298.8) ou Transtorno Psicótico Agudo e Transitório 

(F23) 

 

 Os sintomas duram menos de um mês e ocorrem após um estresse evidente na vida do 

paciente. Quando os sintomas persistem o diagnóstico deve ser alterado. Pode ser evidenciado 

pela presença de delírios, alucinações e discurso desorganizado, por exemplo, descarrilamento 

ou incoerência frequente, comportamento amplamente desorganizado ou ainda, catatônico 

(KAPLAN, 1998:105-6; OMS, 2003:321-3). Outras classificações incluem:  

 

 Transtorno psicótico agudo polimorfo, sem sintomas esquizofrênicos (F23.0); 

 Transtorno psicótico agudo polimorfo, com sintomas esquizofrênicos (F23.1); 

 Transtorno psicótico agudo de tipo esquizofrênico (schizophrenia-like) (F23.2); 

 Outros transtornos psicóticos agudos, essencialmente delirantes (F23.3); 

 Outros transtornos psicóticos agudos e transitórios (F23.8); 

 Transtorno psicótico agudo e transitório não especificado (F23.9). 

 

2.5.5 Transtorno Psicótico Compartilhado (297.3) ou Transtorno Delirante Induzido 

(F24) 

 

 Também conhecido como folie à deux, trata-se de um transtorno delirante partilhado 

por duas ou mais pessoas com uma ligação emocional muito estrita. Apenas uma dessas 

pessoas apresenta um transtorno psicótico autêntico, as ideias delirantes são induzidas na(s) 



44 

 

outra(s) e são habitualmente abandonadas em caso de separação das pessoas (OMS, 

2003:323). Os delírios persecutórios são mais comuns, sendo a apresentação fundamental o 

compartilhamento e a aceitação cega desses delírios. Apesar de ser raro, o transtorno é mais 

comum em mulheres e em pessoas com deficiências físicas que as tornam dependentes de 

outrem. “Membros da família, geralmente duas irmãs, estão envolvidas em 95% dos casos”, 

cita Kaplan (1998:106). A causa é primariamente psicológica, porém pode haver uma 

determinação genética. Fatores psicológicos ou psicossociais incluem relacionamentos 

isolados socialmente no qual uma pessoa é submissa e dependente e a outra é dominante, com 

um sistema psicótico estabelecido. A personalidade dominante mantém algum trato com a 

realidade através da pessoa submissa, enquanto que esta anseia desesperadamente pelos 

cuidados e aceitação da pessoa dominante. 

 

2.5.6 Transtorno Psicótico Sem Outra Especificação (SOE) (298.9) 

  

Pacientes cuja apresentação psicótica não reúne os critérios diagnósticos para outro 

transtorno psicótico estabelecido, apesar de apresentar vários aspectos psicóticos, por 

exemplo, delírios, alucinações, afrouxamento de associações e comportamentos catatônicos. 

Os transtornos podem incluir as psicoses pós-parto e as síndromes raras ou exóticas, tais como 

síndromes específicas ligadas à cultura. 

Kaplan (1998:108) cita a Psicose Autoscópica, na qual o paciente vê um fantasma ou 

espectro de seu próprio corpo; Síndrome de Capgras, delírio de que as pessoas não são elas 

mesmas, mas duplos imitando o paciente ou impostores imitando uma outra pessoa e; 

Síndrome de Cotard, com delírios de niilismo, por exemplo, nada existe, o corpo 

desintegrou-se, o mundo está acabando, geralmente tida como parte da esquizofrenia ou 

transtorno bipolar severo.  

De acordo com a OMS (2003:324) são tratados como transtornos psicóticos não-

orgânicos (F28) e psicose não-orgânica não especificada (F29). 

 

 

 

 

 

 

 



45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 3 

A PSICOSE SEGUNDO A PSICANÁLISE 

 

 

 

 

 

 

 

 

O fim da verdade que estende o tempo 
Que gastei ficando parado aqui nesse sonho pintado 

Uma milha ou mais num clima estrangeiro 
Para ver mais dentro de mim 

(She Took a Long Cold Look – Syd Barret) 



46 

 

Conforme veremos, a partir da psicanálise a psicose “vai navegar por outros mares”, 

diferentemente do que foi postulado anteriormente através da psiquiatria, não apenas com 

relação à definição, mas com certeza no que diz respeito ao tratamento disposto ao paciente. 

A própria palavra tratamento deixa de ser sinônimo de cura e ganha as formas de trato. Se 

muito bem medida e devidamente enquadrada em seus sintomas e manifestações, a medicina 

considera a psicose como uma patologia, já a psicanálise, a partir de Sigmund Freud e mais 

fortemente com Jacques Lacan, vai manter a classificação psicanalítica de estrutura – dividida 

em neurose (histeria e neurose obsessiva), perversão e psicose (esquizofrenia e paranoia) – 

para avançar nas implicações do sujeito que lida com o mundo de acordo com suas 

singularidades. A psicose é, portanto, uma vicissitude do sujeito. 

Antes de iniciarmos, vale acrescentar que as citações de Freud neste trabalho foram 

tiradas da Edição Eletrônica Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud 

(CD-ROM da Imago Editora) sendo assim, não dispomos do número da página onde se 

encontram as citações. Para orientar o leitor, as referências seguirão o ano em que foram 

originalmente publicadas e acrescentaremos o nome do texto.  

 

3.1 A psicose e o discurso psicanalítico 

 

No anexo da carta de 29 de agosto de 1894, conhecida como Rascunho H, Freud 

endereça ao amigo Fliess algumas considerações acerca da paranoia. Relata que as ideias 

delirantes estão ao lado das ideias obsessivas como distúrbios intelectuais, assim sendo, se as 

ideias obsessivas estão ligadas a um conflito, logo as ideias delirantes devem possuir a mesma 

validade.  

 Freud fala nesta carta da paranoia como um “modo patológico de defesa” assim como 

a histeria e a neurose obsessiva. Sustenta que “o propósito da paranoia é rechaçar uma ideia 

que é incompatível com o ego, projetando seu conteúdo no mundo externo” (FREUD, 1894a, 

Carta 21). Cita como exemplo o caso de uma mulher solteira de cerca de trinta anos de idade 

que após uma cena de sedução passou a ter delírios persecutórios. A cena é relatada a seguir: 

estando a arrumar o quarto de um colega de trabalho de seu irmão que alugava um quarto na 

casa, enquanto este ainda estava na cama, a mulher é chamada pelo rapaz para junto da cama 

e ao se aproximar este colocou o pênis na mão dela. A cena, segundo Freud, não teve 

sequência e o rapaz pouco tempo depois foi embora. Tempos depois a moça descrita na cena 

passou a ter delírios de estar sendo observada e perseguida. Achava que suas vizinhas tinham 

pena dela por ter sido abandona pelo namorado e ainda esperá-lo, e diziam todo tipo de coisas 



47 

 

sobre o rapaz. Ao melhorar da crise, a moça relata que isto se deu pelo fato de ter se excitado. 

Tratada por Freud a moça evitava falar da cena de sedução, não queria se lembrar do incidente 

e recalcava-o intencionalmente. A explicação de Freud revela que a moça provavelmente 

ficava excitada com a lembrança do fato e, evitando ser uma “moça depravada” recalcava esta 

cena e a excitação voltava agora como proveniente de fora, através das vizinhas. Estas diziam 

aquilo que de outro modo ela diria de si mesma.  

 Freud sustenta que esta transposição de algo interno para algo externo se dá por meio 

da projeção. Desta forma, temos na paranoia um abuso do mecanismo de projeção como meio 

de defesa.  

 Num outro texto de 1894, chamado de As neuropsicoses de defesa, Freud sustenta que 

após a ocorrência de uma incompatibilidade na vida representativa de um sujeito, este teria 

sua saúde mental abalada. Em outras palavras, o eu do sujeito se confronta com uma 

experiência, um sentimento ou uma representação que suscita um afeto muito aflitivo onde o 

sujeito decidiu esquecê-lo, não confiando em sua capacidade de resolver a contradição entre a 

representação incompatível e seu eu por meio da atividade do pensamento. 

 Freud não conclui que este tipo de esquecimento, de eliminar estas ideias da mente, 

seja patológico ou produza patologia, entretanto, em seus pacientes este mecanismo não 

funcionou e resultaram em histerias, neuroses obsessivas ou psicoses alucinatórias. O 

mecanismo funciona da seguinte forma: tanto o traço mnêmico como o afeto ligado à 

representação incompatível não podem ser eliminados, a tarefa que o eu realiza em sua defesa 

é o de transformar essa representação poderosa numa representação fraca, retirando-lhe o 

afeto (a soma de excitação) do qual está carregada. A representação fraca já não está mais em 

condições de fazer exigências de associação, mas a soma de excitação desvinculada tem que 

ser utilizada de alguma outra forma.  

 Na psicose, neste momento da teorização de Freud, o eu rejeita tanto a representação 

incompatível como o afeto ligado a ela, como se não houvesse ocorrido. “Mas a partir do 

momento em que isto é conseguido, o sujeito fica numa posição que só pode ser qualificada 

como ‘confusão alucinatória’” (FREUD, 1894b, em As neuropsicoses de defesa). 

 Freud usa outro exemplo, de uma moça que devotava seu amor a um homem e 

acreditava que este lhe retribuía, sendo que, o rapaz tinha outros motivos para visitar sua casa. 

A princípio a moça se defendeu das decepções com uma conversão histérica, mas preservando 

a crença de que um dia o rapaz pediria sua mão. Num determinado dia, sob grande tensão, 

aguardou a chegada do homem numa celebração familiar e este não apareceu. Ela entrou num 

estado de confusão alucinatória onde ele chegara e ela de camisola ao ouvir sua voz desceu 



48 

 

para recebê-lo. Durante dois meses a moça viveu um sonho encantador cujo conteúdo era que 

ele estava presente ao seu lado.  

 
O fato para qual o desejo agora chama a atenção é que o conteúdo de uma 

psicose alucinatória desse tipo consiste precisamente na acentuação da 

representação que era ameaçada pela causa precipitante do 

desencadeamento da doença. Portanto, é justificável dizer que o eu rechaçou 

a representação incompatível através de uma fuga para a psicose. O processo 

pelo qual isso é conseguido escapa, mais uma vez, à autopercepção do 

sujeito, assim como escapa à análise psicológico-clínica (FREUD, 1894b, 

em As neuropsicoses de defesa. Grifos do autor). 

  

Em 1923 no texto denominado Neurose e Psicose, Freud se propõe a trabalhar com as 

diferenças entre a neurose e a psicose e seus funcionamentos psíquicos. Relata que a neurose 

é o resultado de um conflito entre o ego e o id, enquanto que na psicose o conflito se dá entre 

o ego e o mundo externo. Geralmente, o mundo externo pode governar o ego de duas 

maneiras, em uma delas, através de percepções atuais sempre renováveis e, de outra forma, 

via armazenamento de lembranças de percepções anteriores sob a forma de um mundo interno 

que se apossam do ego.  

 Quanto aos delírios, Freud descreve que estes se encontram aplicados como remendo 

no lugar em que originalmente uma fenda apareceu na relação do ego com o mundo externo. 

Katz (1991:28) argumenta que o delírio possui sua fonte na libido. A paranoia, por exemplo, é 

uma defesa mal sucedida, os investimentos libidinais só vêm a intensificar as imagens do 

paranoico, convertendo-se em percepções nas alucinações. 

 Freud (1924[1923], em Neurose e Psicose) reforça a ideia que vinha sendo discutida 

acima (nos textos de 1894) onde a etiologia das psiconeuroses e das psicoses consistem numa 

frustração, em uma não-realização (tanto proveniente do mundo externo quanto do superego) 

de um desejo de infância que nunca são vencidos e que estão enraizados na organização do 

sujeito. O efeito patogênico depende do ego em permanecer fiel à sua dependência do mundo 

externo e tentar silenciar o id ou, se deixar derrotar pelo id e ser arrancado da realidade. 

Temos então que, as neuroses de transferência correspondem a um conflito entre o ego e o id 

e as neuroses narcísicas a um conflito entre o ego e o mundo externo. 

 Completando estas observações Freud discute em 1924 no texto A Perda da Realidade 

na Neurose e na Psicose que, na psicose duas etapas podem ser discernidas. Na primeira delas 



49 

 

o ego é arrastado para longe da realidade enquanto que na segunda etapa há a tentativa de 

reparar o dano causado e restabelecer as relações do indivíduo com a realidade às expensas do 

id. Neste segundo processo, a ordem é a reparação para uma outra realidade que não levanta 

mais as mesmas objeções que a antiga.  

 Nas palavras de Freud (1924): 

 

[...] na neurose, um fragmento da realidade é evitado por uma espécie de 

fuga, ao passo que na psicose, a fuga inicial é sucedida por uma fase ativa de 

remodelamento; na neurose, a obediência inicial é sucedida por uma 

tentativa adiada de fuga. Ou ainda, expresso de outro modo: a neurose não 

repudia a realidade, apenas a ignora; a psicose a repudia e tenta substitui-la. 

(A perda da realidade na neurose e psicose). 

 

 Não poderíamos deixar de lado um dos trabalhos mais importantes de Freud acerca da 

psicose, intitulado como O Caso Schreber – Notas psicanalíticas sobre um relato 

autobiográfico de um caso de Paranóia (Dementia Paranoides), de 1911. É necessário 

salientar que Freud analisa a publicação de Schreber sobre seus delírios escritos no livro 

Memórias de um Doente dos Nervos, de 1903. As memórias de Schreber, ou melhor, seus 

relatos, justificam-se na tentativa de um retorno à vida social. Seus escritos dirigiam-se a 

autoridades civis que o ajudariam no retorno ao cargo de presidente da Corte de Apelação de 

Dresden, demitido por ser “doente mental” (KATZ, 1991:35). 

 Vale destacar dois pontos na análise do caso Schreber, primeiro é a estreita ligação da 

paranoia com as fantasias homossexuais e depois, o papel do pai de Schreber no conteúdo de 

seus delírios.  

Estando, um dia, entre o sono e a vigília ocorre a Schreber (1984:45) “a ideia de que 

deveria ser realmente bom ser uma mulher se submetendo ao coito”. Neste caso, para repelir 

uma fantasia de desejo homossexual Schreber reage com delírios de perseguição dessa 

espécie. Assim, “não raro, os raios divinos, aludindo à emasculação supostamente iminente, 

acreditavam poder zombar de mim como ‘Miss Schreber’” (SCHREBER, 1984:96). Num 

período entre as duas crises que teve, Schreber acreditava em sua emasculação, ou seja, em 

sua castração como homem e em sua transformação em mulher para assim gerar uma nova 

raça de homens. 

  Para Schreber (1984:28), os homens são compostos de corpos e nervos, a alma 

humana está contida nos nervos do corpo, que por sua vez devem ser entendidos como 



50 

 

estruturas de extraordinária finura. Alguns nervos servem apenas para a recepção de 

percepções sensoriais, enquanto que outros nervos executam todas as funções da mente, estes 

são os nervos do entendimento. Deus, por outro lado é feito inteiramente de nervos infinitos 

ou eternos, também chamados de raios, possuem todas as propriedades dos nervos humanos, 

mas em grau intensificado. De acordo com Schreber (1984:30-1), quando a obra da criação 

terminou, Deus retirou-se para longe e abandonou o mundo às suas próprias leis (Ordem do 

Mundo), limitando seu relacionamento aos mortos. Somente em casos excepcionais é que 

entraria em contato com pessoas específicas, altamente dotadas, ou interviria no destino do 

mundo através de milagres.  

Porém, há uma falha na Ordem do Mundo, onde a existência de Deus é colocada em 

risco. Sem maiores explicações, os nervos dos homens vivos, especialmente em estado de 

intensa excitação, podem exercer uma poderosa atração sobre os nervos de Deus não podendo 

mais libertar-se deles, ameaçando a existência divina. Isto ocorreu no caso de Schreber 

envolvendo-o em grandes sofrimentos, culminando em sua transformação em mulher. “Por 

milagre divino”, explica Schreber (1984:26), “foram lançados no meu corpo os nervos de 

Deus correspondentes ao sêmen masculino, produzindo-se assim uma fecundação”. Como se 

este delírio fosse a realização do sonho que teve durante o período entre crises. 

Com relação ao segundo ponto de nossos comentários, em sua primeira crise, Schreber 

passou seis meses na clínica de Flechsig, onde foi descrito por este como uma crise de grave 

hipocondria. Rapidamente restabelecido de seu distúrbio, Schreber acabou tomando o 

Professor Flechsig como um personagem instigador de sua moléstia e o primeiro autor de 

todos os atos de perseguição.  

 
Ainda agora as vozes que falam comigo exclamam seu nome para mim 

centenas de vezes por dia. Nomeiam-no em certas conexões constantemente 

repetidas, e especialmente como sendo o primeiro autor dos danos que sofri 

(apud FREUD, 1911, em O Caso Schreber – Notas psicanalíticas 

sobre um relato autobiográfico de um caso de Paranóia [Dementia 

Paranoides]). 

 

Schreber considera o Professor Flechsig como um “assassino de almas”, seu único 

inimigo e encarava Deus como seu aliado. Entretanto, passa depois a considerar que o próprio 

Deus havia cometido o papel de cúmplice senão de instigador na trama contra ele. 



51 

 

Freud (1911, em O Caso Schreber – Notas psicanalíticas sobre um relato 

autobiográfico de um caso de Paranóia [Dementia Paranoides]) relata que a pessoa a quem o 

delírio atribui tanto poder e influência é idêntica a alguém que desempenhou papel igualmente 

importante na vida emocional do sujeito antes de sua enfermidade, ou reconhecível como 

substituto dela. A intensidade da emoção é projetada para o mundo externo enquanto sua 

qualidade é transformada no oposto. Assim, o sentimento amistoso de Schreber em relação ao 

seu médico deve ser, portanto, fruto da transferência, por meio do qual uma catexia emocional 

se transpôs de alguém muito importante para o paciente, assim como seu pai.  

Sustenta-se como hipótese de que a causa ativadora da enfermidade de Schreber foi o 

aparecimento de uma fantasia feminina (ou melhor, homossexual passiva) de desejo tomando 

como objeto a figura de Flechsig. A resistência defensiva contra esta ideia acabou se tornando 

um delírio de perseguição, tomando a pessoa de seu desejo como seu perseguidor. Este objeto 

sofre algumas alterações no decorrer de sua enfermidade, assim o objeto central da trama 

passa de Flechsig para o sol e depois o próprio Deus. Sabe-se que o pai de Schreber foi um 

renomado médico, assim Schreber muda a figura do médico que o tratou para Deus, ambos 

substitutos da figura paterna.  

Para Schreber o propósito de sua emasculação era consoante a Ordem do Mundo, onde 

assumia sua posição feminina para com Deus. No processo de explicar esse destino para si, 

Schreber racionaliza que o propósito de sua emasculação é formar uma nova humanidade. 

Freud (1911) dizia que,  

 

A luta do paciente com Flechsig revelou-se a ele como um conflito com 

Deus, e temos portanto de explicá-la como um conflito infantil com o pai 

que amava; os pormenores deste conflito (sobre o qual nada sabemos) foram 

o que determinou o conteúdo de seus delírios (em O Caso Schreber – 

Notas psicanalíticas sobre um relato autobiográfico de um caso de 

Paranóia [Dementia Paranoides]). 

 

Ao analisar Schreber, Freud reconhecia no delírio uma tentativa de cura, confundida, a 

partir da psiquiatria com a doença (SOLER, 2007:185), chegando a propor a ideia de que o 

analista deve encontrar no delírio uma coerência específica (NASIO, 2001:52). Considerando 

a escrita de Schreber como uma tentativa de dizer aquilo que nele não se articulou, pode-se 

entender que escrever para o psicótico é um mecanismo de defesa contra a desintegração 



52 

 

psíquica. Desde que, a escrita possa ser instalada como sentido no indivíduo (KATZ, 

1991:45). 

Para Katz (1991:35-6) e também para aqueles que já lidaram com a clínica, bem o 

sabem a diferença entre ouvir um relato de um analisando e de um amigo ou parente. 

Devemos distinguir ainda ouvir estes relatos através de uma escrita que, especialmente nos 

casos com psicóticos, o timbre, o tom, o percurso, as falhas, os lapsos, as aliterações, enfim a 

cadência daquilo que é narrado nos informa sobre a organização discursiva. A forma de narrar 

transforma aquilo que é narrado e também é capaz de atingir o próprio narrador. Os relatos 

para a psicanálise não estão reduzidos à formação de um significante, ou que seja uma cadeia 

deles, servindo de elementos para uma estrutura que os antecede. Obedecem uma ética 

possuidora de uma estética que: conta-se, fala-se, narra-se para poder transformar-se. 

Freud estabelecia que a psicanálise está para a psiquiatria, assim como a histologia 

está para a anatomia: a primeira estuda os tecidos e sua trama e, a outra as formas exteriores. 

Quinet (2006:13) sugere que a estrutura é apreendida pela psicanálise, onde as leis do 

inconsciente estão presentes em todos os sujeitos (neuróticos, perversos e psicóticos) e, os 

fenômenos ficam por conta da psiquiatria.  

 Se no trabalho da transferência, no caso da neurose, supõe a ligação libidinal com um 

outro feito objeto, na psicose o trabalho do delírio é o próprio sujeito que se encarrega, não do 

retorno do recalcado, mas dos retornos do real que o afligem. O que vem a ser recusado na 

ordem simbólica ressurge no real, adiantava Jacques Lacan (2002:22) na abertura de seu 

seminário sobre as psicoses, proferido entre os anos de 1955 e 1956. Os delírios são, desta 

forma, uma autoelaboração, manifestando a eficácia do sujeito. Para o psicanalista a questão é 

saber se o trabalho da psicose pode ser inserido no discurso analítico, e em caso afirmativo, de 

que maneira (SOLER, 2007:185). Estas formulações serão melhores descritas a seguir com os 

avanços da teoria lacaniana e os trabalhos com a psicose. 

 

3.2 A psicanálise e o discurso psicótico 

  

Os psicanalistas formados a partir do ensino de J. Lacan, não se recusam a enfrentar a 

psicose, conforme afirma Julien (2002:11): 

 

[...] se a loucura não é um déficit nem uma dissociação de funções, ela 

então tem muito a nos ensinar; ela revela o que está presente no dito normal 

e por aí tem a ver com qualquer um.  



53 

 

 

Desde Freud e sua leitura sobre o Presidente Schreber, a psicose é tida como uma 

vicissitude do sujeito, na medida em que este sujeito não passa de um efeito da linguagem 

(SOLER, 2007:194). Lacan já adiantava desde seu texto De Uma Questão Preliminar a Todo 

Tratamento Possível da Psicose, escrito no final de 1957, de que a loucura também é uma 

estrutura do sujeito. O estado do sujeito, tanto na neurose quanto na psicose, depende do que 

se desenrola no Outro, articulado como discurso: “o inconsciente é o discurso do Outro” 

(LACAN, 1998:555). Estabelecendo as leis da fala e linguagem, a partir de uma lógica 

lacaniana, podemos dizer que a primeira se aplica sempre no reconhecimento do Outro no 

pacto da fala, e a segunda se desenvolve justamente sob as construções da metáfora e da 

metonímia (QUINET, 2006:25). 

Diferentemente da psiquiatria que aponta o sintoma como um indício da psicose 

enquanto fenômeno recenseável, para a psicanálise, o delírio tomado como sintoma, se 

soubermos lê-lo, é o que está mais claramente articulado na própria estrutura, assim o sintoma 

não revela uma patologia, mas sim o próprio sujeito. Conforme vimos anteriormente em 

Freud (1924, A Perda da Realidade na Neurose e na Psicose), o problema não é a perda da 

realidade, mas sim aquilo que vem a substituí-la. Toda análise de psicóticos nos leva à 

questão sobre a essência do Outro, este lugar da palavra, procurando decifrar porque o sujeito 

só pode responder a este discurso através da alienação. Para a neurose este campo pode ser 

tomado sob o ângulo projetivo, enquanto que na psicose, não podemos nos esquecer de que 

aquilo em que está submergido o Ego é uma falha, uma brecha real no Outro e é justamente 

no fundo deste abismo que se deve procurar (AULAGNIER, 1991:55). Para ser louco é 

necessária alguma predisposição, não se torna louco quem quer, afirmava Lacan (2002:23-4) 

ao final de seu pronunciamento em 16 de novembro de 1955. 

Se, por um lado os critérios diagnósticos têm-se amplificado com a psiquiatria 

moderna, a psicanálise vai lidar com praticamente as mesmas referências diagnósticas 

empregadas por Freud. De acordo com Quinet (2006:10), isto se deve ao fato de que se as 

formas dos sintomas mudam de acordo com o discurso cultural dominante, as estruturas 

clínicas permanecem as mesmas e se declinam em neurose, perversão e psicose, ou seja, 

conforme a posição do sujeito no Édipo em relação ao gozo.  

O trabalho da psicose é uma maneira do sujeito tratar os retornos no real, uma maneira 

de “civilizar” o gozo, tornando-o suportável. O discurso aqui varia em torno da construção de 

uma ficção diferente da ficção edipiana levando-a a um ponto de estabilização, obtido numa 

espécie de metáfora de suplência: a metáfora delirante (SOLER, 2007:187). No texto A 



54 

 

Instância da Letra no Inconsciente ou a Razão desde Freud, de 1957, Lacan (2008b:249) 

propõe uma tese bem simples, ou seja, a tese do sintoma como metáfora. A associação livre 

freudiana está ordenada na estrutura da linguagem, sabendo que o significante (S) induz os 

efeitos do significado (s), contrariando a lógica saussureana escrita na fórmula: s/S. A 

inversão aqui, a partir de Lacan (2002:227), está em dizer que a imagem acústica determina o 

conceito ou a ideia sobre esta imagem: S/s. Para Soler (2007:195), “a metáfora é uma função 

do significante que, vindo substituir um outro significante que ela recalca, gera um nível do 

significado, um efeito de significação, que é inédito”. 

Na psicose, seu sintoma não se trata de uma metáfora, ao contrário das neuroses que 

sustentam o sintoma metaforicamente, enquanto discurso do Sujeito. A possibilidade de 

metaforizar na loucura trata-se de um princípio de estabilização, ou seja, cria um ponto de 

parada no deslizamento do significado sob o significante, produz, portanto, um ponto de 

basta. Mas, não se trata de qualquer tipo de metáfora para que se cumpra a estabilização da 

psicose, somente aquelas passíveis de metaforizar um significável, termo que, aliás vem a 

diferenciar-se do significante e do significado, mas que designa aquilo que há para expressar. 

E, o que há para se expressar? 

Para que o sujeito possa expressar através do significável o ser do vivente, é preciso a 

articulação da metáfora paterna, justamente a que dá significação a existência do sujeito, 

colocando a metáfora do Nome-do-Pai em substituição ao significante do desejo da mãe. Esta 

substituição faz surgir a significação fálica (SOLER, 2007:197). É o que se observa na clínica 

da neurose, através da fala. Num atendimento com neuróticos um questionamento sobre 

determinado significante leva a um aprofundamento na significação, enquanto que com 

psicóticos questionar um significante leva a um outro significante, estes estão entrelaçados 

superficialmente, não há um ponto de amarração, um ponto de “capiton” para a cadeia de 

significantes.  

Para Calligaris (1989:15-6) o sujeito neurótico, a partir da função paterna, está referido 

a um saber, habitando um mundo organizado ao redor de um polo central no qual se devem e 

se medem todas as significações. Algo assim:  

 



55 

 

                        
                                               Figura 01 - O discurso orientado pelo ponto de estofo 

 

Para um sujeito psicótico sem essa amarragem de um ponto de estofo, não haverá 

organização centralizada de seu saber e de seu mundo. Estando seu discurso a circular numa 

figura não orientada, algo assim: 

 

                     
                                            Figura 02 - O discurso solto, sem um ponto de amarração 

 

Esse efeito de basta dá ao sujeito um alicerce, tendo por correlato a impulsão do 

processo de historicização, no qual introduz coerência e continuidade na história. 

A psicose encontra sua condição essencial na foraclusão da metáfora do Nome-do-Pai. 

Soler (2007:200) nos adverte de que Lacan não fala em causa, mas sim condição essencial, é 

preciso uma causa adjunta, ocasional, para que a psicose seja desencadeada. Seja qual for a 

causa ocasional, é ela que faz um apelo ao Nome-do-Pai. O que está foracluído do lado de 

dentro, volta do lado de fora, na realidade, sob a forma de alucinações e delírios (QUINET, 

2006:47). A entrada da criança no complexo de Édipo é marcada, num primeiro tempo, em 

assumir o lugar que a mãe coloca como objeto de desejo (LACAN, 1999:188). O sujeito é 

elevado ao estatuto de ser o desejo do desejo da mãe. Mas, o que a mãe deseja em termos 

objetivos como ser que vive no mundo do símbolo, num mundo falante? Essa simbolização 

primordial abre para a criança a dimensão do que a mãe pode desejar de diferente, no plano 



56 

 

imaginário. O objeto do desejo da mãe chama-se falo, e faz girar toda a relação dialética de 

objeto. Observemos o seguinte esquema (LACAN, 1999:165): 

                        
                                                          Figura 03 - Triangulação edipiana 

 

A partir do triângulo edipiano há um outro triângulo imaginário baseado na relação do 

eu com a imagem especular. Entre a criança (C) e a mãe (M) temos outro ponto precisamente 

onde se vê o efeito da metáfora paterna. A relação entre o falo (φ), que está no vértice 

superior do ternário imaginário, e o pai (P), situado no vértice inferior do ternário simbólico, 

não é apenas de simetria, mas também de ligação (LACAN, 1999:189). A posição do 

significante paterno no símbolo funda a posição do falo imaginariamente. Esse desejo do 

Outro que é o desejo da mãe comporta um para-além mediado pela posição do pai na ordem 

simbólica. Como se observa na clínica, o pai desempenha um papel essencial como aquele 

que priva a mãe do objeto de seu desejo, o objeto fálico. Não pode o pai privar a mãe daquilo 

que ela não tem. Para que fique posto que ela não o tem, é necessário que o falo já esteja 

projetado no plano simbólico como símbolo. Num dado momento do Édipo coloca-se para o 

sujeito a questão de aceitar, de registrar, de simbolizar, ele mesmo, de dar valor de 

significação a essa privação da qual a mãe revela-se objeto. O sujeito assume ou não essa 

privação, aceita ou recusa. Nesse ponto a questão que se coloca para o sujeito é ser ou não ser 

o falo e, acrescenta-se que tal escolha deve ser posta entre aspas, pois o sujeito é tão ativo 

quanto passivo, “[...] pela simples razão de que não é ele quem manipula as cordinhas do 

simbólico. A frase foi começada antes dele, foi começada por seus pais” (LACAN, 1999:192).  

Em um segundo tempo, o pai entra no jogo edípico como portador da lei, como 

proibidor do objeto do desejo, que para o bebê, é a mãe. Esse lugar é dado através da própria 

mãe via discurso. Ouvir uma mãe dizer para uma criança que está a “desobedecer”: quando o 

seu pai chegar você vai ver!, não é mero jogo de palavras, ou pura ameaça. O desejo é algo 



57 

 

que se articula em meio a um mundo onde impera a fala, que submete o desejo de cada um à 

lei do desejo do Outro. A primeira experiência que temos com o Outro, temos com esse Outro 

primeiro que é a mãe, na medida em que ela já simbolizou toda uma cadeia de significantes 

que se encontra ali, latente e estruturante. É fundamental que aquele que se encontra na 

função materna funde a figura paterna como mediador daquilo que está para além da lei da 

mãe e de seu capricho. A isso chamamos de Nome-do-Pai, isto é, o pai simbólico.  

Segundo Lacan (1999:199), aquilo que o sujeito interroga no Outro encontra neste sua 

própria lei, o Outro do Outro. A chave do Édipo está no ato de remeter a mãe a uma lei que 

não é a dela, mas a de um Outro, com o fato de o objeto de seu desejo ser soberanamente 

possuído por esse mesmo Outro a cuja lei ela remete.   

 A saída do complexo de Édipo depende desse pai em provar que tem o falo. O pai 

pode dar à mãe o que ela deseja simplesmente porque ele o possui. Ao sujeito resta a 

identificação com aquele que porta a lei, ao que Lacan (1999:200) chamou aqui de Ideal do 

Eu. Veja, a questão para a saída do Édipo já não é mais to be or not to be, mas sim ter ou não 

ter o falo. A metáfora do Nome-do-Pai leva à instituição de alguma coisa que é da ordem do 

significante, que fica guardado de reserva, e cuja significação vai se desenvolver mais tarde, 

criando um ponto de amarração no (e do) discurso. O que acontece na psicose encontra-se na 

não inclusão da metáfora paterna que deveria ocorrer no Édipo. O sujeito assume o lugar 

especular de objeto do desejo da mãe, mas não encontra um correspondente no nível do 

simbólico daquele que se chamará pai, que lhe forneceria o significante nodal, seu ponto de 

basta.  

Leclaire (1991a:117) propõe que pensemos essa experiência como se fosse um tecido, 

um pedaço de pano constituído de fios entrecruzados. Poder-se-ia dizer que o recalcamento, 

no caso das neuroses, figuraria nele por algum rasgão, sempre passível de ser cerzido (tipo de 

costura que deixa o defeito imperceptível) ou consertado, enquanto que a foraclusão 

apareceria através de alguma hiância devida ao próprio tecer. A foraclusão seria uma espécie 

de buraco original incapaz de reencontrar sua própria substância, uma vez que esta nunca foi 

outra senão substância de buraco, esse buraco só poderia ser preenchido, sempre 

imperfeitamente, por um “remendo”. Conforme descreve Lacan (1998:584) é preciso que o 

Nome-do-Pai, foracluído, jamais advindo no lugar do Outro, seja invocado em oposição 

simbólica ao sujeito. A falta deste lugar, pelo furo que abre no significado, inicia toda uma 

série de remanejamentos do significante de onde provém o desastre crescente do imaginário, 

até que a metáfora delirante estabilize o significante e o significado. Esta consideração de 



58 

 

estabilização segue a linha freudiana de que o delírio não é doença, mas uma tentativa de cura 

(SOLER, 2007:201). 

 

3.3 O que é recusado na ordem simbólica volta no real 

 

No início do século XX as novas compreensões acerca da psicose tomavam outros 

rumos. Kraepelin, por exemplo, tirava a paranoia do campo das demências, conceito que, 

antes disso, chegou a descrever 70% das patologias encontradas nos manicômios (NASIO, 

2001:44). Mesmo assim, existem alguns fenômenos no campo da psicose que (para a 

psiquiatria, principalmente) são inscritos no campo da compreensão. Lacan (2002:30) advertia 

que o problema em abordar as questões da paranoia resulta justamente em situá-la no plano da 

compreensão.  

“O sujeito quis dizer isso”. Esta é a fórmula de leitura para os delírios no campo da 

compreensão. Para o sujeito em certo período de seu delírio nota-se que há significação, 

apesar de desconhecer qual seja, é uma significação que se impõe e, para ele ela é 

perfeitamente compreensível. Porém, que tal momento da percepção do sujeito, de seu 

diálogo, de sua explicação sobre si mesmo seja compreensível, não é o mais importante. O 

surpreendente é que isso se encontra inacessível, inerte, estagnante em relação a qualquer 

dialética (LACAN, 2002:31). Chamar a atenção para a integridade das faculdades do sujeito 

psicótico, homogêneas ao que se espera de um sujeito normal é recorrer a um erro. Ora, o 

comportamento humano está repleto das mudanças dialética das ações, dos desejos e valores, 

que não apenas mudam a todo momento, mas pode até mesmo passar para extremos opostos 

em função de um rodeio do diálogo. 

Leclaire (1991a:115-6) observa que nos parece certo que o próprio do neurótico é 

formular uma pergunta, velada, certamente, mesmo quando se apresenta sob a forma de uma 

afirmação. Porém, será que o mesmo acontece com o psicótico? Embora se note que em 

alguns casos não há formulação de nenhuma pergunta, para outros psicóticos fica evidente 

uma questão formulada através da repetição estereotipada de certas fórmulas ou sua insistente 

tagarelice. Não é o caso responder a estas questões como se faz nas neuroses, onde num 

processo de análise engaja o sujeito voluntariamente num longo diálogo psicoterapêutico. 

Para o psicótico, é próprio, sem que o saiba disso, já ter respondido, através de sua entrada na 

psicose, a questão particular que ele se formulava. A via delirante é justamente esta resposta 

que nos é proposta. 



59 

 

Tomemos a paranoia como exemplo para nos perguntar: quem fala? Percebe-se que no 

caráter central da alucinação verbal o sujeito articula o que ele diz ouvir. Sabendo ou não, 

evidencia-se no fenômeno delirante, que o próprio paranoico articula as palavras que acusa às 

suas vozes de as terem pronunciado. Isso constitui uma revolução, ou seja, a de perceber que a 

alucinação auditiva não possui sua origem no exterior (LACAN, 2002:33). Nos faz crer que 

se trata originária de uma zona sensória. Mas, isso se aplica ao domínio da linguagem? Ou 

não seriam apenas alucinações psicomotoras? Não podemos nos esquecer que dentre as 

teorias da comunicação ao tratarem do fenômeno da fala, emissor, receptor e o que se passa 

dentre eles, na fala humana, o emissor é sempre e ao mesmo tempo receptor. Fato, 

marcadamente notável no campo do delírio. Lacan (2002:37) ainda afirma que: “Encontramos 

também no próprio texto do delírio uma verdade que lá não está escondida, como acontece 

nas neuroses, mas realmente explicitada, e quase teorizada”. 

Como se viu através da análise de Schreber, sua crise se inicia após a ocupação deste 

em um cargo importante, como Presidente do Tribunal de Apelação na cidade de Leipzig. Ao 

que parece, essa promoção o desnorteou um pouco, Schreber se encontra no meio de pessoas 

mais experientes no manejo de processos delicados, é um tanto jovem para presidir um 

tribunal de apelação daquela importância, demandando tamanha autoridade e 

responsabilidade. Nos anos anteriores à nomeação ao cargo, Schreber gozava de uma ótima 

saúde, tendo sido internado antes, entre os anos de 1884 e 1885, devido a uma doença mental 

que apresentava alguns delírios hipocondríacos, mas que foi tido como curado pelo Dr. 

Flechsig. Entre as internações, ou seja, num período de oito anos, Schreber viu suas 

esperanças de paternidade serem frustradas. Para Lacan (2002:41), põe-se em função o fato de 

que Schreber teve sua ambição de paternidade insatisfeita, sendo realizada pelo exterior, de 

uma forma ratificada quase como imerecida. Ao assumir uma posição paterna, digamos assim, 

o temor à castração é revivido, colocando as figuras masculinas – primeiro o Dr. Flechsig, 

depois Deus e o processo de emasculação – numa perseguição bem paranoide.  

  Entre as duas crises, e é importante ressaltar isto, se Schreber tivesse se tornado pai, 

igualmente ele não teria suportado essa função paterna. A noção de conflito é empregada de 

maneira ambígua, estando no mesmo plano aquilo que é sua fonte e ao mesmo tempo 

ausência. O conflito deixa um lugar vazio e é neste lugar que aparece uma reação, uma 

construção, uma encenação de subjetividade. A mesma ambiguidade é dada pela própria 

significação do delírio, ao que se chama habitualmente de conteúdo, ou de forma mais 

preferível, o dizer psicótico. Katz (1991: 34) sugere que Freud apresenta o caso Schreber, 

observado unicamente pela postulação da sexualidade gerida exclusivamente desde um 



60 

 

sistema regulador de representações, como um tipo exemplar do dever-ser das psicoses. 

Abandonando as singularidades, afirma que a libido sexual possui apenas uma via, a psicose é 

então considerada como uma estrutura, existência prévia dos/aos fenômenos que se deveriam 

examinar. 

 Consideremos a Lingüística, mais especificamente o significante e o significado. O 

significante deve ser tomado no sentido material da linguagem, porém Lacan (2002:43) 

adverte para que não se caia na armadilha de vir a crer que o significado sejam os objetos, as 

coisas. O sistema da linguagem, não se reduz a um mero indicador de um ponto da realidade, 

é toda a realidade que está abrangida pelo conjunto da linguagem. No nível do significante, o 

delírio se distingue por esta forma especial de discordância com a linguagem comum que se 

chama um neologismo. No nível da significação deve-se partir da ideia de que uma 

significação remete sempre a uma outra significação sabendo que, a significação dessas 

palavras não se esgota no remeter a uma significação. O próprio sujeito sublinha que a palavra 

possui um peso em si mesma. Antes de ser redutível a uma outra significação, ela significa em 

si mesma algo de inefável, à significação enquanto tal. 

 O reconhecimento do delírio se passa de duas formas. Através da intuição delirante 

que nada mais é do que, um fenômeno pleno que tem para o sujeito um caráter inundante, lhe 

revela uma nova perspectiva, aqui a palavra é a alma da situação. Oposto a isto, há a forma da 

significação tomada quando não remete a mais nada. É a fórmula que se reitera com uma 

insistência estereotipada, um ritornelo em oposição à palavra. Essas duas formas, ou seja, a 

mais plena e a mais vazia funcionam como uma espécie de chumbo na malha, na rede de 

discurso do sujeito, parando a significação (LACAN, 2002:44). O psicótico fala a mesma 

linguagem que nós, portanto, é a economia do discurso, a relação da significação com a 

significação, a relação do seu discurso com o ordenamento comum do discurso, o que permite 

distinguir que se trata do delírio. 

 Toda a fenomenologia da psicose é criada a partir do registro da fala, em seus 

aspectos, decomposições e rarefações. “Falar”, nos diz Lacan (2002:47), “é antes de mais 

nada falar a outros”. A estrutura da fala é evidenciada no fato de que o sujeito recebe sua 

mensagem do outro de forma invertida. Essa estrutura é melhor vista de duas formas:  

 

a) Na designação feita na frase “Você é a minha mulher”, empenhando o você 

presente na fala, fundando a posição dos dois sujeitos, pois implicitamente está 

sendo dito “Eu sou seu homem”, mas se diz em primeiro lugar “Você é a minha 



61 

 

mulher” instituindo a mulher na posição de ser reconhecida, mediante o que 

poderá ser reconhecido (LACAN, 2002:63);  

b) O signo no qual se distingue a relação de sujeito a sujeito para sujeito a objeto: o 

fingimento. Se um diz: “Eu vou a Cracóvia” e, o outro responde “Por que você me 

diz que vai a Cracóvia? Você me diz isso para me fazer crer que você vai alhures”, 

o que o sujeito diz está sempre numa relação fundamental a um fingimento 

possível, onde remete e onde recebe a mensagem sob uma forma invertida. Eis a 

estrutura: as falas fundadoras (fides) e as falas enganadoras enquanto tais 

(LACAN, 2002:47-8). 

  

O outro destacado no papel da fala deve ser escrito com um “O” maiúsculo: Outro. O 

valor fundador dessas falas se trata de que este outro esta aí como Outro absoluto. Ou seja, 

que este Outro é reconhecido pelo sujeito, mas que ele não é conhecido. Essencialmente, é 

esta incógnita do Outro que caracteriza a ligação da palavra no nível em que é falada ao outro. 

No delírio o sujeito fala de si mesmo, e acontece que ele fala sobre esse assunto um pouco 

mais do que desejaria. Ele fala do que é nosso objeto comum, o outro com “o” minúsculo, que 

não se dá em absoluto.  

 Todo o conhecimento humano é fundado a partir da dialética do ciúme, manifestação, 

aliás, primordial da comunicação. O que se passa com uma criança que bateu numa outra, 

pode dizer: “o outro me bateu”, não se trata de uma mentira, ela é o outro, literalmente. Para 

Lacan (2002:50), “o objeto de interesse humano é o objeto de desejo do outro”. O eu humano 

é o outro, ou seja, no começo o sujeito está mais próximo da forma do outro do que do 

surgimento de sua própria tendência. Neste momento a primeira síntese do ego é 

essencialmente alter ego, é alienado.  

 

O sujeito humano desejante se constitui em torno de um centro que é o outro 

na medida em que ele lhe dá a sua unidade, e o primeiro acesso que ele tem 

do objeto, é o objeto enquanto objeto do desejo do outro (LACAN, Ibid.). 

  

A fala vai ser constituída exatamente na distinção entre o imaginário e o real, o 

conhecimento paranoico é instaurado na rivalidade do ciúme, instaurado a partir do estádio do 

espelho. Rivalidade que vai ser superada na fala, na medida em que faz intervir um terceiro. 

Nesse sentido, a palavra é sempre pacto, acordo. O início da história daquele que fala inicia-se 

antes dele, o precede ao mesmo tempo em que é determinante para aquilo que virá a ser seu 



62 

 

futuro. “Todo sujeito se situa num mito familiar”, nos diz Aulagnier (1991:55), sabendo que 

este mito ocupará um papel que determina, antecipadamente, as réplicas dos parceiros, como 

pode ser visto pelo lugar que o mito ocupa no fantasma do sujeito. Estas “réplicas do Outro”, 

este discurso que não mais se dirige para o sujeito, mas para o personagem que ele encarna na 

cena familiar, vão constituí-lo exatamente como sujeito. Ambiguidade que o discurso impõe 

ao homem, ou seja, traz um nome (do qual é chamado e não o nome legal) escolhido em 

função deste lugar onde está ancorada sua subjetividade, ao mesmo tempo em que o discurso, 

neste começo alienante por definição, é testemunha da inserção daquele que é o lugar da 

palavra numa cadeia de significantes. Possibilidade a todo sujeito para que se possa se 

reconhecer outra coisa que não um acidente biológico. 

 A dialética do delírio deve ser situada no afastamento, no ângulo aberto pela distinção 

deste Outro com um O maiúsculo, Outro enquanto não conhecido, e o outro com um o 

minúsculo, isto é, do outro que é o eu, fonte de todo conhecimento. Na paranoia, por exemplo, 

alguma coisa que falhou toma a forma de palavra falada, que fala ao sujeito. Essa parte no 

sujeito que fala é justamente o inconsciente.  

Conforme pode ser visto nos textos Neurose e Psicose (1924[1923]) e A Perda da 

Realidade nas Neuroses e nas Psicoses (1924), Freud (apud LACAN, 2002:56) sustenta que 

na neurose há uma ruptura com a realidade, porém a realidade sacrificada é uma parte da 

realidade psíquica. Esta ruptura é dada de uma forma simbólica, ao passo em que é esquecida 

e continua a fazer-se ouvir.  

No campo das neuroses, a realidade que o sujeito elidia um momento, ele tenta fazê-la 

ressurgir emprestando-lhe uma significação particular, um sentido simbólico. Ao contrário, na 

psicose é com a realidade exterior que em certo momento houve uma ruptura, um buraco, uma 

hiância. A projeção na psicose é o mecanismo que faz voltar de fora o que está preso na 

verwerfung, isto é, o que foi posto fora da simbolização geral que estrutura o sujeito. Marcio 

Peter de Souza Leite3 propõe que a definição de verwerfung para Freud, está mais para um 

processo no qual o eu recusa a representação intolerável ao mesmo tempo em que seu afeto 

comporta-se como se a representação nunca houvera chegado até o eu. Enquanto que Lacan 

traduziu a verwerfung como foraclusão, termo jurídico que significa o vencimento de um 

direito não exercido no prazo descrito.  

O delírio é de certa forma, esperado, antes mesmo de sua produção. Esperado 

enquanto fratura na maneira de atingir plenamente o complexo paterno. O psiquismo que não 

                                                        
3 Disponível em http://www.marciopeter.com.br/links2/destaques/dest_foraclusao.html. Último acesso em 01 de 
abril de 2013. 



63 

 

percorreu as vias da libido “adequadamente”, tenta dizer o complexo paterno, mas fadado ao 

fracasso. Sempre haverá uma relação imediata com a realidade, sendo esta atingível apenas 

simbolicamente pelo complexo paterno (KATZ, 1991:31). Toda apreensão humana da 

realidade está sujeita à condição primordial de que o sujeito está na busca do objeto de seu 

desejo, mas nada o conduz a ele (LACAN, 2002:101).   

 Num exemplo dado por Lacan (2002:63-4), no Seminário de 07 de dezembro de 1955, 

intitulado como “Eu venho do salsicheiro”, uma mulher ouve de um homem na rua um 

palavrão dirigido a ela: “Porca”. Ela confessa que antes havia dito, ao passar: “Eu venho do 

salsicheiro”. Neste caso, para o sujeito é manifestamente alguma coisa de real que fala, não é 

um outro qualquer que fala, a paciente recebe deste homem sua própria fala, porém não 

invertida, mas sua própria fala que está no outro que é ela mesma, o outro com minúscula, seu 

reflexo no espelho. A partir de uma palavra é instituído todo um jogo de regras, comparado ao 

que se passa em Alice no País das Maravilhas, de Lewis Carrol, quando os personagens da 

corte da rainha se põem a jogar cartas sendo eles próprios as cartas. Uma palavra nos exorta a 

sustentá-la pelo discurso, ou a renegá-la, recusá-la, confirmá-la, refutá-la e ainda mais, a se 

curvar a muitas coisas que estão na regra do jogo. Mesmo que a rainha venha a mudar 

constantemente as regras do jogo, isto nada mudaria no essencial, uma vez introduzido o jogo 

dos símbolos, se é sempre forçado a se comportar segundo uma regra. Da mesma forma, 

propõe Saussure (2006:31-2) com o exemplo do jogo de xadrez. 

 A experiência que se pode ter da realidade depende do que pode ser imaginado e 

simbolizado. Expliquemos, pois esta afirmação. Leclaire (1991a:84) usa um cinzeiro de cobre 

como exemplo. Um técnico de metais poderá ver neste, um objeto em cobre maciço, 

distinguindo-o do bronze ou de outro metal atribuindo-lhe maior ou menor valor. Um amante 

da arte poderia ver no cinzeiro um bibelô rústico e pouco elegante, mas se este for antiquário, 

poderá reconhecer nele um objeto antigo cujo valor é dado pela idade. Uma criança 

encontrará um brinquedo que tilinta e um homem prático vê apenas um cinzeiro. As 

experiências de realidade de um objeto podem ser diversas em seu valor e formulações. Fica 

evidente que não pode ser o testemunho dos sentidos, o que constitui as características de 

realidade da experiência de um objeto. Também não poderemos fazer de sua materialidade o 

critério de sua realidade para a nossa experiência. Nenhum nome, por sua vez, seria capaz de 

evocar a realidade do objeto: nem “cobre”, nem “bibelô”, nem “antiguidade”, nem 

“brinquedo” e nem mesmo “cinzeiro”, pois cinzeiro pode evocar um pires de cerâmica 

pintada ou um bloco de barro. Para que se possa ter a experiência da realidade desse objeto é 

preciso que sejamos capazes de distinguir nele uma forma específica, contorno, peso e cor. 



64 

 

Fazemos uma imagem dele, e simultaneamente, podemos dar-lhe um nome, para que 

possamos situá-lo num mundo convencional, simbolizando-o.  

 É imaginário, segundo Leclaire (1991a:86), tudo o que assim como a sombra, não 

possui uma existência própria, mas cuja ausência, à luz da vida, não se poderia conceber; é 

imaginário o sonho enquanto não for interpretado. E, simbólico é tudo o que em si mesmo não 

tem outro valor senão o de indicar a junção, a ligação e o lugar; é o signo mais, ou menos, o 

número, é o traço de união, a palavra sem mesmo ser um nome. A fórmula algébrica, por 

exemplo, ilustra bem o nível simbólico, aquilo que, em si mesmo, não tem sentido, mas o dá a 

todo o resto. Tanto imaginário quanto o simbólico não evoluem por conta própria, a não ser, 

talvez, na psicose.  

 Toda forma ou objeto podem ser investidos de um valor convencional simbólico e, de 

forma correlativa, nenhum símbolo pode dispensar um suporte imaginário (LECLAIRE, 

1991a:87). A inscrição de realidade de um objeto nesses dois planos nos permite dizer que o 

experimentamos como real e podemos desta forma, comunicar nossa experiência. Por outro 

lado, na psicose o objeto não simbolizável, aquele que não entra em nenhum sistema 

simbólico, nem experimenta a realidade de um modo puramente imaginário, lógico e formal, 

é o monstro estranho do sonho indistinto e da fantasmagoria paranoica. Enquanto que, aquilo 

que não se pode imaginar, que possui valor apenas enquanto simbólico, que significa tudo e 

nada, plana sobre um mundo sem forma, sem limite e sem peso, pode-se reconhecer nele o 

neologismo do mundo esquizofrênico. 

 Se tomarmos as neuroses veremos que há a indicação de uma perturbação do 

metabolismo interno entre os polos imaginários, simbólico e real. O obsessivo imagina 

obstinadamente o símbolo como que para defender-se dele, enquanto que o histérico 

simboliza o imaginário para recusar toda forma e mudá-la da mesma maneira como fala. Nas 

neuroses, conforme sugere Leclaire (1991a:88), trata-se de um desequilíbrio interno que 

favorece determinado uso da função simbólica ou imaginária às expensas da outra dando seu 

caráter particular para a apreensão da realidade. Diferentemente, nas psicoses é o uso parcial 

ou total de uma dessas funções que parece faltar radicalmente, não como uma inibição 

funcional, mas ao contrário, como uma falta que evoca a falha orgânica sem poder encontrar 

nela sua explicação. É esta falta radical da função simbólica ou imaginária o que se chama de 

perda da realidade. 

Passemos agora para a linguagem, aplicando algumas considerações sobre o 

imaginário, o simbólico e o real. A linguagem, para os linguistas, é autônoma da sua 

articulação motora, o discurso concreto é a linguagem real, que por sua vez, fala. Os registros 



65 

 

do simbólico e do imaginário encontram-se nos termos articulados na estrutura da linguagem: 

o significado e o significante (LACAN, 2002:65). Além disso, há também a significação, que 

sempre se remete à outra significação. É possível estruturar a linguagem, pois se pode tomar o 

significante a partir do momento em que é dado a ele uma significação, em que se cria um 

outro significante enquanto significante. A relação significante-significado sempre se 

reproduzirá. A significação é da ordem do imaginário, sempre evanescente estando ligada ao 

que interessa ao sujeito, ao que o prende. Tomemos a fome e o amor, por exemplo, só não é a 

mesma coisa devido à existência do significante, à significação pessoal de cada um. Quando 

um sujeito fala estende-se para ele o conjunto do material da língua, e é partir daí que se 

forma o discurso concreto.  

 Em primeiro lugar, há um conjunto sincrônico, isto é, a língua enquanto sistema 

simultâneo de grupos de oposição estruturados, em seguida, há um conjunto diacrônico, que 

se passa no tempo. Não existe um discurso sem certa ordem temporal e, consequentemente 

sem uma certa sucessão concreta. O discurso é instalado nestes conjuntos de linhas, ao que 

Lacan (2002:66) chamou de ninhada. O significante caracterizado na fala delirante é marcado 

sincronicamente por uma modificação. Alguns de seus elementos se isolam, ganham um 

valor, uma força particular, carregam-se de significação. No caso descrito anteriormente, 

Porca, está repleta de significação, de um sentido obscuro, que remete a uma outra 

significação, o que caracteriza a alusão – ao dizer “Eu venho do salsicheiro”, a paciente indica 

que isso remete a uma outra significação. E, ainda há o real, que conforme cita Lacan 

(2002:68): “a articulação realmente real, a bolinha do pelotiqueiro (malabarista) habilmente 

passada no outro.” A fala real, na qual se entende a fala enquanto articulada, aparecendo em 

outro ponto do campo, não qualquer um, mas o outro fantoche, elemento do mundo exterior. 

Nesse sentido podemos integrar no fenômeno da fala os três planos: o do simbólico, 

representado pelo significante; o imaginário, representado pela significação e; o real que é o 

discurso de fato efetuado em sua dimensão diacrônica (LACAN, 2002:78). 

 A língua está composta de signos que se evocam entre si e cujas ligações suportam a 

significação (LECLAIRE, 1991a:90). Apesar de se acreditar que a palavra constitua um signo 

específico, mesmo fora da psicose, vê-se que nada é mais contingente e relativo do que a 

palavra, que o mesmo signo pode mudar a todo instante de valor e significação segundo o 

contexto que o suporta. Para Lacan (Ibid.), o sujeito dispõe de todo um material significante 

que é a sua língua se servindo desta para fazer passar no real, significações. Os signos usados 

na prática da psiquiatria, essa semiologia psiquiátrica, situam-se no nível da fala, no aspecto 



66 

 

singular da língua. E, conforme observamos, o signo não é apenas uma etiqueta sujeitada a 

um objeto de uma maneira específica e definitiva.  

 A experiência clínica possui uma excessiva preocupação com a significação. Leclaire 

(1991a:97) retoma sobre a existência de uma tendência exagerada em se interessar 

exclusivamente pelo valor específico do signo, precisamente pelo nível em que ele constitui 

um sintoma, ou um conjunto simbolizado, uma síndrome. O erro é fazer de um elemento 

qualquer do discurso ou da observação um valor sintomático que este não possui enquanto 

elemento, também se deve levar em conta os outros elementos que se tornam, a partir do 

momento em que nos detemos neles, um signo. 

 Pode-se dizer que a significação extraída é o resultado do sentido escolhido a partir de 

uma rede de signos (LECLAIRE, 1991a:98). O sentido, ou significação que se reconhece nos 

discursos neuróticos compreende uma direção particular numa rede de signos e, para explorá-

lo usa-se da associação livre que adquire assim seu pleno valor. Compreende-se que nas 

neuroses se trata de uma perturbação situada ao nível do uso das relações significativas, das 

relações entre os signos, evidente nas relações privilegiadas, relações interditas, curtos-

circuitos, relações por via indireta. Mas, ao nível dos fenômenos psicóticos é onde melhor se 

pode observar esse signo linguístico, a palavra enquanto tal, se dissociar nos seus elementos 

constitutivos, significante e significado. Mesmo assim, vemos que o signo, dissociado, 

continua a ser utilizado pelo psicótico enganosamente como signo. Essa alteração, segundo 

Lecalire (1991a:102), pode se dar de duas maneiras onde o elemento faltante junta qualquer 

coisa, forma ou conceito: 

 

 Signo feito de um significado sem significante e; 

 Signo feito de um significante sem significado. 

 

 Na análise do discurso delirante de Schreber, por exemplo, se considerarmos que sua 

principal questão é a da procriação e da função do pai, pode-se dizer que o significante “pai” 

não parece responder, para Schreber, a nenhum significado, a nenhum conceito, o que não o 

impede de utilizar a palavra de maneira pertinente.  

Para Leclaire (1991a:103):  

 
O significante pai adquire então indubitavelmente o valor de signo na 

medida em que é posto em circulação no discurso, mas seu verdadeiro valor 



67 

 

no caso é indicar a ausência, a falta do significado ou conceito pai (Grifos 

do autor).  

 

 Inversamente, nos distúrbios esquizofrênicos, parece que os conceitos e os 

significados, não são capazes de se constituir em signos por associação estável com um 

fragmento de cadeia sonora ou significante. O signo assim introduz o valor próprio do 

significado, ou dos conceitos em qualquer forma que invista. Qualquer palavra torna-se 

significante de um conceito sem nome.  

 Há, de acordo com Lacan (2002:97), uma etapa em que uma parte da simbolização não 

venha a acontecer. Essa etapa precede toda a dialética neurótica, ligada ao fato de que a 

neurose é uma palavra que se articula, na medida em que o recalcado e o retorno do recalcado 

são uma só e mesma coisa. Na psicose pode acontecer que alguma coisa de primordial quanto 

ao ser do sujeito não entre no simbólico sendo rejeitado ao invés de recalcado. 

 

3.4 Quem fala com quem e de quem na psicose? 

 

A primeira questão, ou seja, “quem fala com quem?” pode ser concebida através das 

relações do sujeito com a comunicação: linguagem mais a fala. No âmago do complexo de 

Édipo postula-se que as relações não se estabelecem realmente entre dois, mas entre três 

sujeitos (Leclaire, 1991a:107). O complexo de Édipo quer dizer que a relação imaginária está 

destinada ao conflito e à ruina. Para que o sujeito possa estabelecer relações é preciso que 

intervenha um terceiro, que seja a imagem de algo bem-sucedido. Para tanto, é preciso uma 

lei, uma ordem simbólica, a intervenção da ordem da palavra, do pai. Não o pai natural, mas 

daquilo que se chama o pai (LACAN, 2002:114). Para Katz (1991:28-9) é o complexo 

paterno que dá significação às atividades psíquicas, e é justamente aí que a libido terá que ser 

significada para que possa ter valor psíquico. 

Tomemos então as relações, entre o sujeito e o Outro da relação intersubjetiva, 

figurados por S e A. Será necessário introduzir um outro elemento nessa relação que é o eu, 

tomando o cuidado em não confundir o “eu” conceito psicológico com o sujeito. Leclaire 

(Ibid.) esclarece que nenhum sujeito poderia ser reduzido ao seu eu, estando este eu mais 

próximo do lugar das identificações imaginárias do sujeito. O eu do sujeito S será designado 

por a e, por a’ o eu do sujeito A, sendo as formas do eu que aparece para cada um a 

subjetividade própria do outro. É possível então esquematizar a comunicação tal como ela 



68 

 

geralmente se estabelece entre dois sujeitos através de uma linha sinuosa em forma de Z que 

vai de S a a, daí para a’ e depois para A, ou inversamente.  

 

                         
                                                                       Figura 04 - O esquema L 

 

Vale ressaltar neste esquema, que Lacan apresentou no O Seminário Sobre a Carta 

Roubada (2008b:60), e, posteriormente no texto De Uma Questão Preliminar a Todo 

Tratamento Possível da Psicose (1998:555), chamado de Esquema L, o desvio por a e a’, 

pelos “eus”, para juntar os dois sujeitos S, nomeado como a inefável e estúpida existência e A, 

lugar de onde pode ser formulada a questão da existência. O eixo que junta o a e o a’ é o eixo 

imaginário e o eixo simbólico se inscreve entre S e A.  

Para que se estabeleça uma comunicação entre S e A é preciso que os diferentes 

segmentos do desvio em Z se liguem de forma integral (LECLAIRE, 1991a:108). A 

comunicação só é possível na medida em que quando falo, reconheço que sou eu que falo 

enquanto sujeito, ao passo em que assumo as palavras pronunciadas por mim. Da mesma 

forma, ao escutar as palavras de um interlocutor, sem tomá-las ao pé da letra, ajusta-se suas 

palavras à medida da subjetividade que lhe empresto esforçando-me para reconhecer a 

intenção mais ou menos controlada que a movimenta.  

Ora, é justamente o que não se deve fazer com o psicótico, ou seja, é esse ajuste de sua 

fala à medida da sua subjetividade que não se consegue mais realizar. No discurso delirante o 

sujeito nem sempre sabe o que diz, não reconhece o que diz, para ele, isso fala. Não 

reconhecer o que diz não significa que não compreenda o que está sendo articulado. Isso é o 

que caracteriza o fato do psicótico não reconhecer como seu o discurso que diz ser transmitido 

à distância, por exemplo. Nem tampouco pode assumir enquanto sujeito certas palavras que 

articula ou atribuir à medida da subjetividade do outro, as palavras que lhe são endereçadas 



69 

 

por seu interlocutor. Para um sujeito dito “normal”, este não leva a sério uma porção de 

realidades cujas existências ele reconhece. Para Lacan (2002:90), “seguramente, a certeza é a 

coisa mais rara para o sujeito normal”.  

A crença delirante não está situada na certeza da alucinação, o sujeito admite, muitas 

vezes, com todos os rodeios explicativos verbalmente disponíveis ao seu alcance, que estes 

fenômenos são de uma outra ordem do real. Mas, ao contrário das neuroses, onde a realidade 

lhe chega de bandeja, na psicose o sujeito tem a certeza de que aquilo de que se trata – da 

alucinação à interpretação – lhe concerne. O delírio é legível, porém transcrito num outro 

registro, ele é sem saída (LACAN, 2002:124). Na neurose, fica-se na ordem simbólica, com 

esta duplicidade do significante e do significado, o recalcado reaparece no meio dos símbolos, 

na medida em que o sujeito se integra a ele e nele participa como agente e como ator. 

Reaparece in loco sob uma máscara. Quando uma pulsão aparece num sujeito para quem a 

dita pulsão já foi posta em ação nos diferentes pontos de sua simbolização na neurose infantil, 

ela encontra o meio de se exprimir num certo número de sintomas. É desta forma que o 

recalque e o retorno do recalcado são uma só e a mesma coisa, o sujeito encontra aqui a 

possibilidade, no interior do recalque, de se sair bem com o que acontece de novo (LACAN, 

2002:103). Já o recalcado na psicose reaparece num outro lugar, in altero, no imaginário e aí 

sem máscara. A psicose parece não possuir pré-história, assim quando uma coisa aparece no 

exterior, que não foi primitivamente simbolizada, o sujeito se vê absolutamente desarmado, 

incapaz de articular a ordem do discurso (Verneinung) com relação ao acontecimento. O que é 

produzido tem o caráter de ser excluído do compromisso simbolizante da neurose, traduzindo-

se numa reação em cadeia ao nível do imaginário. 

Leclaire (1991a:109-10) reforça que a comunicação se encontra, de certa forma, 

interrompida entre S e a, entre o sujeito e seu eu. O delirante se comporta ora como uma 

subjetividade radical que participa da essência divina enquanto testemunha, outrora como 

personagem, um eu, vivendo uma dialética imaginária incapaz de se referir a seu centro 

subjetivo simbólico. Esse eu é presa de um pseudo-racionalismo puramente imaginário aberto 

às influências à distância, vítima designada de todas as intenções imaginárias de outrem que 

ganham corpo e realidade, nesse meio imaginário isolado de qualquer referência simbólica. 

Da mesma forma, o delirante toma seu interlocutor como um fantoche, ao mando de um 

Mestre. Também a quebra pode se dar na comunicação entre A e a’, restando apenas a única 

via imaginária entre a e a’. A relação delirante paranoica se estabelece entre dois eus 

imaginários, separado de seu correlato para uma clara apreensão da realidade, a ordem 

simbólica. Incapaz de reconhecer o centro simbólico de sua subjetividade, o psicótico utiliza 



70 

 

da linguagem comum, com a diferença de que essa linguagem torna-se, pela desarticulação de 

seus elementos constitutivos, signos que se desmembram em significantes sem significado. 

Para Leclaire (1991a:111): “Doravante podemos dizer que o sujeito não controla mais o 

sentido da linguagem que fala, que ao invés de conduzi-la e escolhê-la, encontra-se possuído 

por ela”.   

O delirante cativo do mundo imaginário, desprovido de seu próprio valor subjetivo, 

esforça-se em reencontrar num outro lugar essa simbolicidade fundamental que perdeu, 

surgindo da maneira mais inesperada e desordenada em qualquer ponto de seu mundo. E, 

embora deus ou o diabo surjam de toda parte em resposta ao apelo desse discurso delirante, é 

sempre imaginariamente, falsamente racional que o psicótico tenta explicar esse surgimento 

simbólico que ele mesmo provoca sem cessar (LECLAIRE, 1991a:112). Nas relações 

esquizofrências o eixo S-A ocupa um lugar mais central em detrimento do eixo a-a’. Parece 

que o esquizofrênico em seu discurso, negligencia seu aspecto imaginário e formal, vendo 

apenas o valor simbólico em qualquer coisa. Este vive sua relação com o outro através de uma 

subjetividade entrincheirada numa negação primitiva de qualquer identificação imaginária 

controlada, não merecendo mais esse nome de outro.  

De acordo com Lacan (2002:133), “[...] nos casos de psicose, vemos se revelar, e da 

maneira mais articulada, essa frase, esse monólogo, esse discurso interior [...]”. A linguagem 

interior está em perfeita continuidade com o diálogo exterior, razão que podemos dizer que o 

inconsciente é o discurso do outro, ao que foi antes nomeado por Freud em sua Traumdeutung 

por pensamento inconsciente. Há nesta frase interior leis de intervalo, de suspensão, escansões 

que fazem com que não seja de maneira contínua que se inscreva. Essa estrutura é a própria 

estrutura da linguagem. O inconsciente é estruturado, tramado, encadeado, tecido de 

linguagem (LACAN, 2002:139). O significante desempenha um papel tão grande quanto o 

significado, mas também desempenha o papel fundamental. Nas neuroses, por exemplo, para 

que haja sintoma, é preciso que haja uma duplicidade, dois conflitos em causa, um atual e um 

antigo. O material ligado ao conflito antigo é conservado no inconsciente enquanto 

significante virtual, em potencial, para ser tomado no significado do conflito atual e servir-lhe 

de linguagem, expresso em sintomas. Da mesma forma como todo discurso, um delírio deve 

ser julgado como um campo de significação que organizou um certo significante. 

A formulação da noção de significante no campo das psicoses nos joga para a estrutura 

fundante de todo sujeito. A estrutura pode ser entendida como um grupo de elementos 

formando um conjunto covariante, sempre se estabelecendo pela referência de algo que é 

coerente com algo diverso, mas que lhe é complementar. A noção de estrutura já é por si 



71 

 

mesma uma manifestação do significante (LACAN, 2002:210). Em análise se aprende a 

insistir na sincronia e diacronia das relações entre significante e significado, pois a partir do 

discurso posto em suspenso no processo analítico se revela o inconsciente, estruturado como 

linguagem. O significante para Lacan (2002:212), o verdadeiro significante, é aquele que não 

significa nada. 

O problema aqui é cair no domínio da significação. Desde que haja delírio, entra-se no 

domínio de uma intersubjetividade cujo problema é saber por que ela é fantasmática. 

Onipresente na neurose, a fantasia ligada à sua significação, encobre a sua estrutura, que se 

trata de significantes enquanto tais, manejados por um sujeito com fins significantes 

(LACAN, 2002:220).  

Para o psicótico e sua relação com o delírio, alguma coisa ultrapassa o jogo do 

significado e das significações. Há aí um apego, uma afeição, uma presentificação que une o 

delirante ao seu delírio, como a algo que é ele próprio (LACAN, 2002:246). Chama a atenção 

aqui o fato de que o diálogo interior tomado no delírio, esvaziado de significação no jogo 

significante, em nada se parece a uma metáfora. A metáfora deve supor que a significação 

comanda o uso do significante, há na metáfora todo um jogo de simbolismo, fruto da 

identificação, que supõe a similaridade. A forma retórica que se opõe à metáfora é a 

metonímia, concernente à substituição de alguma coisa que se trata de nomear. Nomeia-se 

uma coisa por outra, por contiguidade, que é seu continente, ou a parte, ou que está em 

conexão com. Para Lacan (2002:252), aquilo que Freud veio a chamar de condensação, é o 

que se chama em retórica de metáfora e, o que ele chama de deslocamento trata-se da 

metonímia. 

Uma metáfora sustenta-se por uma articulação posicional. Veja o exemplo dado por 

Lacan (2002:257): “O amor é um calhau rindo no sol4.” Geralmente se recorre erroneamente 

ao fato de que a similaridade seja sustentada pelo significado, na verdade, a transferência do 

significado não é possível senão em virtude da própria estrutura da linguagem. E toda 

linguagem implica uma metalinguagem, pois destina-se virtualmente a ser traduzida. Uma 

criança não diria que o amor é um calhau rindo no sol, pois até certa idade não está em 

condições de metaforizar. Outro exemplo dado por Lacan (2002:260-1) é a frase dita por um 

menino de dois anos que chamou sua mãe de: “Minha garotona, cheia de bumbum e 

músculos”. É certo que a criança evoluirá na linguagem. Daí, num determinado momento, as 

nádegas poderão se tornar para ele um equivalente materno. É na base da metonímia que essa 

                                                        
4 L’Amour est um caillou riant dans le soeil. 



72 

 

fala se produz, num primeiro momento a coordenação significante deve ser possível para que 

as transferências de significado possam posteriormente se produzir.  

Encerra Lacan (2002:262) dizendo que: 

 
A promoção do significante como tal, a emergência dessa subestrutura 

sempre escondida que é a metonímia, é a condição de toda investigação 

possível dos distúrbios funcionais da linguagem na neurose e na psicose. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 4 

EM BUSCA DE UMA TEORIA SOBRE A LINGUAGEM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sir Tristrão, violeiro d'amores, d'além do mar encapelado, não tinha passancorado 
reveniente de Norte Armórica a estas bandas do istmo escarpado da Europa Menor para o 

violento conflito de penisoldada guerra 
(Finnicius Revém – James Joyce) 



74 

 

 Antes de buscar o que exatamente diz a psicose, tem-se que considerar de que a língua 

não é um privilégio exclusivo da razão. Da mesma maneira de que os que se clamam “não-

loucos”, os psicóticos possuem articulações linguageiras dentro de um contexto sócio-

histórico, ou seja, seu discurso apesar de ser considerado como desprovido de razão, 

comunica-se. Se não se presta ouvidos ao que diz é uma outra consideração, porém, o louco 

também insere-se na linguagem e a usa para comunicar sua loucura. A construção de letras, 

palavras (um parêntese para os neologismos, comum em muitos casos de esquizofrenia), 

frases e discursos, enquanto signo, segue a mesma regra para todos. Para saber o que é dito na 

psicose, o estudo da linguagem deve ser abordado da mesma maneira de que se trataria caso o 

estudo se voltasse para o que é dito na literatura, ou no cinema, ou num grupo de neuróticos, 

quer sejam histéricos ou obsessivos. A análise do discurso dentro dos muros da psicose deve 

seguir o saber construído com a Linguística, com a Semiologia ou a Semiótica. Caso haja um 

rompimento entre o discurso neurótico e psicótico, é o que nossa análise deverá resultar, antes 

disso, deve-se saber quais foram os avanços dos estudos sobre a linguagem. 

 

4.1 O surgimento da linguística 

 

Definida atualmente como o estudo científico da linguagem humana (CARVALHO, 

1997:19), a Linguística é uma área da ciência relativamente nova, entretanto pode-se dizer 

que é um saber de longa data. Só veio a adquirir seu status enquanto ciência a partir do século 

XIX, antes disso o que havia era o estudo assistemático e irregular dos fatos da linguagem, 

apresentando características normativas ou prescritivas, ou ainda, retrocedendo à Antiguidade 

grega. Teixeira Coelho (1980:15) acrescenta que a teoria linguística não deve ser reduzida a 

um simples sistema de sinalização, mas tratada como matriz do comportamento e pensamento 

humano atravessando vários estádios de desenvolvimento. 

De acordo com Carvalho (1997:19-22) a Linguística passou por três fases sucessivas 

antes de definir-se a si própria: 

 

1ª fase: Filosófica – Os gregos foram os precursores através de suas reflexões em 

torno da origem da linguagem. Embasados pela Filosofia, abrangeram também a 

Etimologia, a Semântica, a Retórica, a Morfologia, a Fonologia, a Filologia e a 

Sintaxe. Baseavam-se na Lógica, linha aristotélica denominada como analogistas, ou 

ainda no uso corrente, anomalistas, de origem estóica. Possuíam de início finalidades 

práticas, uma Gramática voltada para a práxis, para a ação, que os romanos mais tarde 



75 

 

chamaram de Ars Grammatica. Enquanto gramática, tal como propuseram os gregos, 

expandiu-se muito pouco, propunha-se apenas a ditar as regras pelas quais era possível 

distinguir entre o certo e o errado (TEIXEIRA COELHO, 1980:16). A Gramática, 

comprometida com a Filosofia, surgiu no Ocidente como a arte de ler e escrever, uma 

disciplina normativa desprovida de visão científica e desinteressada da língua em si 

mesma. A influência grega se fez presente durante muitos séculos, marcando toda a 

Idade Média. Chegou a motivar na França, em 1660, a elaboração de uma Gramática 

geral, conhecida como Grammaire de Port-Royal, com base puramente lógica, 

coincidindo com o Racionalismo da época. 

 

2ª fase: Filológica – Surgida em Alexandria, no século II a.C., definindo-se 

historicamente como o estudo da elucidação de textos. A filologia dos alexandrinos, 

preocupada com a gramática dedicou-se à Morfologia, à Sintaxe e à Fonética. Além de 

interpretar e comentar textos procurava também estudar os costumes, as instituições e 

a história literária de um povo. Dedicava-se demasiadamente à língua escrita, seu 

objetivo (TEIXEIRA COELHO, Ibid.) era o de comentar os textos e compará-los 

através das diversas épocas, determinando a língua de cada autor, ou explicando 

inscrições em línguas arcaicas ou ainda procurando a origem das palavras. 

Essencialmente uma ciência diacrônica, historicista, seu ponto fraco é a preocupação 

obsessiva com a língua escrita, esquecendo-se da língua falada, viva, praticada a todo 

momento.  

 

3ª fase: Histórico-Comparatista – Esta terceira fase da história da Linguística inicia-se 

com a descoberta do sânscrito entre 1786 e 1816, denunciando as relações de 

parentesco genético do latim, do grego, das línguas germânicas, eslavas e célticas com 

aquela língua da Índia. Marca-se pela preocupação diacrônica em saber como as 

línguas evoluem, e não como funcionam. Tinha como objetivo (TEIXEIRA COELHO, 

Ibid.) a abordagem das relações entre uma língua e outra, explicar uma língua através 

de outra. Pecou pela falta de uma metodologia específica. Com o desenvolvimento da 

Filologia Comparada, a linguística indo-europeia teve um grande impulso. A tendência 

inicial da Linguística Comparatista (1810-1890) era identificar-se com as ciências da 

natureza, de acordo com o espírito da segunda metade do século XIX, isso fez com 

que se assumisse às primeiras ideias linguísticas um enfoque naturalista, 

primeiramente biológico (as línguas nascem, crescem e morrem como os organismos 



76 

 

biológicos), e a seguir, de base física (as leis da linguística se aproximam das leis 

físicas: leis fonéticas). Fica o destaque para o papel dos neogramáticos e seu excessivo 

esquematismo que deram às suas postulações. Esta escola (TEIXEIRA COELHO, 

Ibid.) não aceitava a ideia de que a língua é uma entidade fechada, ressaltando sua 

existência apenas nos sujeitos falantes. Recusava-se assim de que a língua é “viva” e 

que realiza alguma coisa, insistindo em adotar uma perspectiva histórica como única 

capaz de explicar a língua como produto coletivo dos vários grupos de falantes. A 

Linguística Histórica (1890-1930) ainda se prolonga por mais algumas décadas, 

desdobrando-se, num segundo momento, a uma reação dos neogramáticos 

caracterizada como “fase culturalista”. Este teor linguístico combatia o naturalismo até 

então reinante. Era a oposição cultura X natura. Não havia correspondência entre as 

leis fonéticas e as leis da natureza. As leis fonéticas são cronológicas e circunstanciais, 

possuindo validade apenas para um determinado período histórico, sofrem limitação 

espacial e só se manifestam em condições particulares. Ao contrário, as leis naturais, 

são atemporais e universais. De acordo com o pensamento culturalista, as línguas não 

existem por si mesmas. São, entretanto, instrumentos culturais condicionados por 

fatores sociais, históricos, geográficos, psicológicos e, desta forma, de previsibilidade 

relativa e comportamento inconstante. 

 

Porém, foi só com Ferdinand de Saussure que a linguística assumiu o caráter que lhe 

permitiu sair do estreito círculo do estudo das línguas naturais (português, espanhol, etc.) e 

pode ser aplicada aos mais variados domínios da comunicação. Saussure (apud TEIXEIRA 

COELHO, 1980:17) constrói uma teoria que estudaria os signos no meio da vida social, 

validando o transporte desta para outros campos de saber. Essa ciência foi por ele chamada de 

Semiologia, ou ciência geral de todos os sistemas de signos através dos quais estabelece-se a 

comunicação entre os homens. 

A Linguística difere da Semiologia (ou Semiótica), pois enquanto a primeira se 

preocupa com o estudo científico da linguagem humana, a Semiologia preocupa-se também 

com a linguagem dos animais e de todo e qualquer sistema de comunicação, seja ele natural 

ou convencional. Assim, a Linguística insere-se como uma parte da Semiologia. Semiologia e 

Semiótica são termos permutáveis, a primeira surgiu na Europa, com Saussure, e a segunda, 

nos Estados Unidos, com o filósofo Charles Sanders Peirce. 

 

4.2 A Semiologia e seu modelo linguístico 



77 

 

 

Um grande precursor da Semiologia foi Ferdinand de Saussure. Esta ciência, da qual 

dizia ser parte da psicologia social, foi por ele denominada como ciência geral de todos os 

sistemas de signos através dos quais estabelece-se a comunicação entre os homens. 

O grande mérito de Saussure, segundo Carvalho (1997:26), está no seu caráter 

metodológico, um prolongamento de sua personalidade perfeccionista. Em primeiro lugar, era 

necessário colocar ordem nos estudos linguísticos. Os linguistas até então tratavam de coisas 

diferentes com nomes iguais e, se pode afirmar que o inverso disso também é verdadeiro. A 

ausência de uma terminologia precisa e de alcance universal acabava por impedir a expressão 

das ideias. Por exemplo, o termo língua tinha para alguns um determinado sentido e, para 

outros assumia uma conotação totalmente diversa. Esta colcha de retalhos da linguística 

reclamava, em Saussure, uma linguagem unívoca, um padrão linguístico, e por que não dizer, 

de uma metalinguagem, ou seja, de uma nova linguagem para expressar suas elucubrações. 

Escreveu ele em seu Cours de Linguistique Générale (Curso de Linguística Geral), de 

que a linguística:  

 

[...] jamais se preocupou em determinar a natureza de seu objeto de estudo. 

Ora, sem essa operação elementar, uma ciência é incapaz de estabelecer um 

método para si própria (SAUSSURE, 2006:10). 

 

Vale lembrar que o Curso foi resultado da compilação de dois discípulos seus dos três 

cursos de Linguística Geral que ministrava de 1906 a 1911 na Universidade de Genebra, onde 

era titular desde 1896. Os dois alunos, Charles Bally e Albert Sechehaye, contaram com a 

colaboração de um outro discípulo, Albert Riedlinger. O Curso de Linguística Geral trata-se, 

portanto, de uma obra póstuma e inacabada, centrada nas anotações colhidas em aula por seus 

alunos. Isso explica algumas obscuridades e contradições das ideias de Saussure. 

Para Saussure (2006:22) a linguagem é constituída por uma parole (fala) e uma langue 

(língua), que por sua vez, possui uma diacronia e uma sincronia, esta é estabelecida através 

de relações associativas (paradigmáticas) e relações sintagmáticas. Surge a necessidade de 

distinguir-se o social e o individual e também, o essencial e o acidental (TEIXEIRA 

COELHO, 1980:18). Ficam a cargo do domínio da língua o social e o essencial e, cabendo à 

fala o recorte sobre o que é individual e acidental. A linguagem, excluindo-se a fala, 

apresenta-se como um sistema preexistente, uma instituição social que acumulou 

historicamente uma série de valores sobre a qual o indivíduo, ao menos em princípio, não 



78 

 

possui nenhuma ascendência enquanto indivíduo. Inversamente, a fala é um ato individual de 

utilização da língua, uma maneira de combinar os elementos da língua no ato de 

comunicação, tornando a comunicação um fenômeno e não mais uma simples potencialidade. 

Língua e fala, possuem uma relação dialética onde uma depende da outra. O indivíduo 

não pode falar sem que a sociedade tenha antes estabelecido regras pelas quais essa 

comunicação torna-se possível, contudo a sociedade não poderia estabelecer esse modus se os 

indivíduos não se pusessem a falar. Além disso, Saussure inova também com a sua famosa 

Teoria do Signo Linguístico. 

 

4.2.1 O signo linguístico 

  

Signo = Significado + Significante 

 

Convém iniciar dizendo que a Semiologia (ou Semiótica) distingue dois tipos de 

sinais: os naturais e os convencionais (CARVALHO, 1997:31-2). O sinal natural é 

manifestado através de indícios (físicos) como a fumaça, a trovoada, rastros, o som, o cheiro, 

a luz, etc., ou em forma de sintonia (fisiológico) como a pulsação, a dor, a febre, a fome, o 

suor, etc. Já o sinal convencional envolve uma maior complexidade, pressupondo a existência 

de uma cultura (antropológica) já estabelecida, onde é resultado e expressão, produto e 

instrumento num só tempo. Pode apresentar-se em forma de ícone (do grego eikón = 

imagem), símbolo ou signo.  

O ícone é imagístico caracterizado por ser não-arbitrário, como uma foto ou um 

desenho de alguém ou de algum lugar. Já o signo é totalmente arbitrário, é a própria palavra. 

O termo signo comporta também um sentido mais amplo, não seriam somente as palavras, 

mas também os gestos, as imagens, os sons não estritamente linguísticos, como o apito de um 

trem, o tilintar de uma campainha, englobando a definição de Peirce: “O signo, ou seu 

representamem, é algo que, sob certo aspecto ou de algum modo, representa alguma coisa 

para alguém” (PEIRCE, In: Semiótica e Filosofia, apud CARVALHO, 1997:32). Enquanto 

que, o símbolo, é um tipo intermediário entre o ícone e o signo, sendo semi-arbitrário, como a 

balança é o símbolo da Justiça, ou a cruz simboliza o Cristianismo, por exemplo. Saussure 

utiliza a palavra símbolo para designar o signo linguístico, ou mais exatamente, o que se 

chamou por significante. 

Saussure (2006:81) considera a língua como um sistema de signos formados através da 

união do sentido (significado) com a imagem acústica (significante). De acordo com uma 



79 

 

publicação de Leonard Bloomfield (apud JAKOBSON, 1989:98), em 1933, “estudar a 

coordenação entre certos sons e certas significações é estudar a língua”. Saussure (apud 

JAKOBSON, 1989:98-9) havia retomado, a partir dos estóicos, a noção de signo, unidade 

indissolúvel entre significante e significado. Essa doutrina considerava o signo (sêmeion) 

como uma entidade constituída através da relação entre o significante (sêmainon) definido 

como “sensível” (aisthêton), e o significado (sêmainomenon) definido como “inteligível” 

(noêton), ou ainda “traduzível”. A referência aparecia distinguida da significação pelo termo 

tynkhanon. Também nos escritos de Santo Agostinho, encontra-se uma adaptação e 

desenvolvimento mais avançado das pesquisas dos estóicos sobre a ação dos signos 

(sêmeiôsis), recorrendo a termos decalcados do grego, o signum, por exemplo, sendo 

constituído pelo signans e pelo signatum.  

 Por sentido pode-se entender conceito ou ideia, isto é, a representação mental de um 

objeto ou da realidade social em que nos situamos, condicionada pela formação sócio-

cultural. O significado seria como a parte espiritual da palavra, a contraparte inteligível em 

oposição ao significante, que é sua parte sensível. A imagem acústica, ou significante, não se 

trata do som material (puramente física), mas sim a impressão psíquica deste som. As 

palavras faladas de uma língua apresentam-se como imagens acústicas que trazem à tona um 

determinado conteúdo ou conceito. O significante é a parte material do signo, com o som que 

o conforma, ou os traços pretos sobre o papel branco formando uma palavra, ou os traços 

desenhados que representem um cachorro, e o significado é o conceito veiculado por esse 

material, seu conteúdo, a imagem mental por ela fornecida.  

Os dois elementos, significante e significado, que vem a constituir o signo, estão 

intimamente interligados onde um reclama o outro. São, portanto, interdependentes e 

inseparáveis. Pode-se confrontar isto com o ponto de vista dos Estóicos que diziam que o 

sêmeion (signo) era constituído pela relação existente entre o sêmainon (significante) e o 

sêmainomenon (significado). 

 

                            
                                                         Figura 05 - O signo para Saussure 

 



80 

 

O signo une sempre um significante a um conceito, a uma ideia, e não a uma coisa, a 

um nome ou a um rótulo. O linguista, dizia Saussure (2006:79-80) deve ter em mente que “os 

termos implicados no signo linguístico são ambos psíquicos e estão unidos, em nosso cérebro, 

por um vínculo de associação”. Ao receber a impressão psíquica pela imagem acústica /kaza/, 

na qual se manifesta fonicamente o signo casa, essa imagem acústica evoca psiquicamente a 

ideia de abrigo, de lugar para viver, descansar, etc. Figurativamente associa-se o significante 

/kaza/ ao significado domus (tomando o termo latino como ponto de referência para o 

conceito). 

 

                                  
                                                                  Figura 06 - As associações do signo 

 

Os princípios de um signo passam por sua arbitrariedade e linearidade. Teixeira 

Coelho (1980:20) também concorda que Saussure considera o signo linguístico como 

arbitrário, isto é, não possuindo uma relação necessária entre o signo e o objeto representado. 

O signo é considerado ainda como unidade mínima de primeira articulação, como o exemplo: 

“comprei uma bola na loja A”, é formada por uma série de signos dotados de significado 

próprio, essas unidades também são conhecidas como monemas.  

A linguagem possui além dos monemas, uma segunda articulação, ou seja, toda 

unidade de primeira articulação pode ser analisada numa sequência de unidades menores que, 

estas, não tem significado próprio, mas que possuem um valor de posição e oposição, 

conhecidas como fonemas. Uma unidade primeira de articulação como /casas/ pode ser 

analisada em /c/ /a/ /s/ /a/ e /s/; /c/ não tem significado próprio, salvo o de opor-se a /v/ ou /r/ e 

todas as demais letras do alfabeto, permitindo com isso a distinção entre /casa/ e /vasa/, por 

exemplo. Com relação ao valor de posição, basta comparar o primeiro e o segundo /s/ de 

/casas/, não possuem o mesmo valor, sendo o segundo /s/ posto ao final do signo, traz a ideia 

de plural. Toda língua deve ter essa dupla articulação. As línguas não-naturais, como as 

propostas pelo código cinematográfico ou pelo código da pintura, não obrigatoriamente 

apresentam essas duas articulações fixas. 



81 

 

Não deve-se confundir a significação de um signo com seu significado. O significado 

é o conceito ou imagem mental que vem na esteira de um significante, já a significação é a 

efetiva união entre um certo significado com um certo significante.  

 
A significação de um signo é uma questão individual, localizada no tempo e 

no espaço, enquanto o significado depende apenas do sistema e, sob este 

aspecto, está antes e acima do ato individual, explica Teixeira Coelho 

(1980:23).  

 

Por exemplo, uma pessoa se vê diante do signo /macutena/, vamos supor que esta não 

conheça previamente seu significado, o que vê então é apenas um significante. O fato de 

desconhecer seu significado não implica a inexistência do signo. A partir do momento em que 

alguém lhe diz: o significado de /macutena/ é “pessoa azarenta”, ela está em condições de unir 

esse significado ao significante, formando-se aí a significação do signo. Também não 

devemos confundir significação com valor do signo. Pode-se dizer que o valor também 

depende da situação recíproca dos elementos da língua.  

O signo linguístico para ser compreendido exige não somente dois protagonistas que 

participem do ato da fala, mas, além disso, de um interpretante. A função deste interpretante é 

realizado por outro signo que são dados juntamente com o signo em questão ou que lhe 

poderia ser substituído. Segundo Jakobson (1989:31), o sentido de um signo é outro signo 

pelo qual ele pode ser traduzido. Ao ler no jornal: “OPA permite a alta de preço do porco”, 

não é preciso saber o que seja OPA, mas o fato de conhecer o sentido das palavras “permite”, 

“alta”, “preço” e “porco” já oferece a possibilidade de decodificação da frase. “Porco”, do 

ponto de vista linguístico, significa carne de suíno usada como alimento, tal contexto 

equacional é perfeitamente aceitável. Há diferentes maneiras de interpretar a palavra “porco” 

por meio de outros signos. Emprega-se aqui, o que Jakobson (1989:32) chamou de 

circunlocução. Em lugar de um método intralingual, pode-se usar um modo interlingual de 

interpretação ao traduzir a palavra “porco” para outra língua, o método seria intersemiótico se 

recorrêssemos a um signo não-linguístico, como um signo pictório, mas ainda assim seriam 

signos substituídos por signos. 

Um outro exemplo apresentado sobre a problemática entre a relação direta entre a 

palavra e a coisa, Jakobson (Ibid.) supõe que se queira explicar a um índio unilíngue o que é 

Chesterfield (marca de cigarros) e lhe aponte com o dedo um maço de cigarros. O que o índio 

poderia concluir? Ele não sabe se se está pensando nesse maço em particular ou num maço 



82 

 

em geral, num cigarro ou em muitos, numa certa marca ou em cigarros em geral, em algo que 

se fuma, ou em alguma coisa agradável ou desagradável. Ele só fará ideia do que é, e do que 

não é Chesterfield, quando tiver dominado uma série de outros signos linguísticos que 

funcionarão como interpretantes do signo em questão. 

E ainda em, As viagens de Gulliver, de Jonatham Swift, os sábios de Balnibardi 

decidem que já que as palavras são apenas substitutas das coisas, seria mais prático para todos 

os homens carregar consigo as coisas de que fossem necessárias para exprimir assuntos 

específicos que tivessem de discutir. O que se evidenciou foi um inconveniente: se os 

assuntos fossem longos e de várias espécies, seriam obrigados a carregar um fardo maior de 

coisas nas costas, se arriscando a ser esmagado por elas. Seria difícil conversar acerca de 

“uma baleia”, mais difícil ainda, seria falar de “baleias” e, impossível comunicar qualquer 

coisa sobre “todas as baleias” ou “baleias ausentes”.  

A lógica simbólica lembra-nos de que as significações linguísticas, constituídas pelo 

sistema das relações analíticas de uma expressão com outras expressões, não pressupõem a 

presença das coisas. Ao contrário, os linguistas fizeram o impossível para excluir a 

significação, e todo recurso à significação, da Linguística. O campo da significação, adverte 

Jakobson (1989:33), permanece uma terra de ninguém. A Fonologia vem tentando anexar os 

sons da fala à Linguística, o que se deve fazer também é incorporar as significações 

linguísticas à ciência da linguagem. 

Nascido em Moscou em 1896, Roman Jakobson fez seus estudos no Instituto Lazarev 

de Línguas Orientais, da Universidade de sua cidade natal. Fez seu doutorado em 1930, pela 

Universidade de Praga. De 1920 até a invasão do país pelos nazistas, Jakobson viveu na 

Tchecoslováquia, lecionando na Universidade Masaryk, onde escreveu e publicou uma série 

de trabalhos importantes. Em 1941 transferiu-se para os Estados Unidos, trabalhando em 

diversas universidades como Columbia, Harvard e o Instituto de Tecnologia de 

Massachusetts. 

Em 1928, no 1º Congresso Internacional de Linguística, em Haia, Jakobson, em 

conjunto com Trubetzkoy e Karcevsky, ambos russos, apresenta uma tese que ficou conhecida 

como Proposição 22. Nesta tese, o autor propõe a criação de uma nova disciplina, a 

Fonologia, procurando estabelecer cientificamente as diferenças com a Fonética 

(CARVALHO, 1997:153). 

As teorias da Escola Fonológica de Praga, onde Jakobson foi o nome mais importante, 

partiam da dicotomia saussuriana langue/parole e a distinção significante/significado. 

Jakobson postula (apud CARVALHO, Ibid.) que o estudo do som enquanto entidade de 



83 

 

natureza puramente física e articulatória deve ser objeto da Fonética, ou seja, seria a Fonética 

responsável em estudar o som real, que é efetivamente pronunciado pelo falante, desprovido 

de qualquer valor significativo, uma ciência da face material dos sons da linguagem humana. 

A Fonética deve preocupar-se com o som da parole, denominado a partir de então de Fone.  

Já a Fonologia tem como objeto de estudo o som que preenche uma determinada 

função na língua. Cabe a essa função distinguir significações e o som que tem essa função, é 

chamada de Fonema. Sob um ponto de vista puramente funcional, o fonema, seria o som 

ideal, abstrato, acima das diferenças individuais de pronúncia, aquele dos quais os falantes 

supõem pronunciar ou ouvir. O fonema, por se tratar de um som supra-individual, é o som da 

langue, compreendido como a menor unidade sonora distintiva, sendo assim indivisível. 

A Gramática por sua vez, seleciona, classifica e exprime os diversos aspectos da 

experiência e, além disso, determina os aspectos de cada experiência que devem ser 

expressos. Quando se diz “O homem matou o touro” (JAKOBSON, 1989:87-8), entende-se 

que um homem único e definido matou, no passado, um touro único e definido. Não se deve 

haver dúvida se se trata de uma pessoa definida ou indefinida, de um touro definido ou 

indefinido, de uma ou mais pessoas ou touros, do presente ou passado. Tem-se que escolher 

entre os aspectos, sendo um ou outro o elegido. Estes aspectos obrigatórios são expressos por 

meio de procedimentos gramaticais. 

A escolha de uma forma gramatical por aquele que fala confronta o que ouve com um 

número definido de unidades de informação e, isto não significa a obscuridade do discurso. 

Quando necessário, a clareza pode ser obtida a partir de palavras explicativas, para exprimir 

tempo ou pluralidade, por exemplo, as línguas que não oferecem tempo ou número gramatical 

recorrem a meios lexicais. Se um russo diz: “Já napisal prijatelju” (Escrevi a um amigo), a 

distinção entre o caráter definido ou indefinido do complemento (“o” em contrapartida a 

“um”) não é expressa, ao passo que o aspecto verbal indica que a carta foi terminada, e o sexo 

do amigo é indicado pelo gênero masculino. Em russo, tais conceitos são gramaticais, não 

podem ser omitidos na comunicação, já a mesma frase em inglês: “I wrote a friend”, as 

questões referente a se a carta foi concluída e se foi endereçada a um amigo ou a uma amiga 

podem ser respondidas com o abrupto “Não é da sua conta”. 

A Gramática impõe a quem fala decisões do tipo sim-ou-não. Repetidas vezes os 

conceitos gramaticais de uma dada língua dirigem a atenção dos linguistas numa direção 

determinada que, à mercê de seu caráter compulsivo e obstrutor, exercem influência sobre a 

poesia, as crenças e até mesmo sobre o pensamento especulativo, sem que, com isso, venha a 



84 

 

invalidar a capacidade de qualquer língua adaptar-se às necessidades de conhecimentos 

avançados. 

Além destes conceitos, gramaticalizados e até obrigatórios em certas línguas, mas 

lexicalizados e facultativos em outras, existem outras categorias relacionais que são 

obrigatórias no mundo todo: “os métodos por meio dos quais tais relações se exprimem 

variam muito, mas eles constituem elementos necessários da Gramática” (BOAS, apud 

JAKOBSON, 1989:92). 

Jakobson (Ibid.) concorda com Boas no sentido de que toda diferença nas categorias 

gramaticais conduz informação semântica. O significado pode e deve ser expresso em termos 

de discriminações e identificações linguísticas e, as discriminações linguísticas, por sua vez, 

são sempre feitas em função de seu valor semântico. 

 

4.2.2 A arbitrariedade do signo linguístico 

 

Para Saussure (2006:83), arbitrário não deve dar a ideia de que o significado dependa 

da escolha livre daquele que fala, o sujeito não pode trocar coisa alguma de um signo, pois 

esta troca, uma vez estabelecida, não está ao seu alcance. O significante é imotivado, 

arbitrário em relação ao significado, não possui nenhum tipo de laço natural.  

A ideia de mar, por exemplo, não tem uma relação necessária ou interior, não possui 

um motivo, com a sequência de sons, ou imagem acústica ou significante /mar/, que poderia 

ser representado por qualquer outro significante, visto que mar em outras línguas assume 

outros significantes. Não existe um significante verdadeiro. Qualquer um é válido. 

O signo como um todo, dizia Saussure (2006:132), só tem valor se colocado dentro de 

um determinado sistema linguístico, do qual é parte integrante. Trata-se de uma ilusão 

considerar um termo simplesmente como a união de um certo som (significante) com um 

certo conceito (significado), defini-lo desta forma seria isolá-lo do sistema do qual faz parte. 

A arbitrariedade do signo está no fato de que o falante não pode mudar aquilo que seu grupo 

linguístico já consagrou. Algo como tentar trocar mesa por livro: Ele sentou-se ao livro para 

jantar; ele está lendo uma cadeira.  

Para Saussure (2006:88): “Justamente porque o signo é arbitrário, não conhece outra 

lei senão a da tradição, e é por basear-se na tradição que pode ser arbitrário”.  

Carvalho (1997:39) aponta para a existência de dois sentidos para arbitrário. No 

primeiro caso temos o significante em relação ao significado, ou seja, significantes diferentes 

para um mesmo significado. Por exemplo, livro, book, livre, Buch, etc. Por outro lado temos 



85 

 

que considerar o significado como parcela semântica, em oposição à totalidade de um campo 

semântico. No inglês temos que teacher, corresponde apenas o professor de 1º e 2º graus, 

enquanto que professor distingue o professor universitário, já no português ambos são 

representados apenas por professor. 

Vale ressaltar ainda a questão com as onomatopeias, para se destacar que os 

significantes nem sempre são arbitrários. Para alguns críticos, algumas onomatopeias seriam 

motivadas, pois sugerem pela forma fônica, uma realidade. Dizer que o gato mia, sendo o 

miar derivado do miau, som emitido pelo gato, por exemplo. Saussure (2006:83) antecipava 

estas críticas dizendo que mesmo as onomatopeias autênticas (gluglu, tic-tac), tem sua escolha 

arbitrária, pois não passam de imitação aproximativa e já meio convencional de certos ruídos. 

O auau do cachorro, em francês seria ouaoua e no alemão fica wauwau. Além disso, uma vez 

introduzidas na língua, se engrenam mais ou menos na evolução fonética, morfológica, dentre 

outras, que sofrem as outras palavras. 

O protótipo natural que motivou o surgimento desta ou daquela onomatopeia sugere a 

existência de um motivo, de um rudimento de vínculo natural entre esta e seu modelo original, 

passando a impressão de que o significante seja motivado em relação ao significado, ou seja, 

não-arbitrário (CARVALHO, 1997:40). 

Saussure (2006:152) reconhece que haja certos graus de motivação entre o significante 

e o significado, tanto que considerou a existência de significantes arbitrários absolutos e 

arbitrários relativos. Para Carvalho (1997:42) os números dez e nove, tomados 

individualmente, a relação entre o significante e o significado é totalmente arbitrária, isto é, 

essa relação não é necessária, é imotivada. Já a combinação de dez com nove formando outro 

signo, dezenove, a arbitrariedade absoluta dos dois numerais se apresenta relativamente 

atenuada, ou seja, é arbitrária relativa. Da mesma forma o par pera/pereira, sendo pera 

palavra primitiva (arbitrário absoluto) enquanto que, pereira, forma derivada de pera, seria 

um caso de arbitrário relativo, devido à relação sintagmática pera + -eira e à relação 

paradigmática estabelecida a partir da associação de pereira a laranjeira ou bananeira.  

 
Num certo sentido – que cumpre não extremar, mas que torna palpável uma 

das formas dessa oposição – poder-se-ia dizer que as línguas em que a 

imotivação atinge o máximo são mais lexicológicas, e aquelas em que se 

reduz ao mínimo, mais gramaticais (SAUSSURE, 2006:154, grifos do 

autor). 

 



86 

 

Pierre Guiraud (apud CARVALHO, 1997:44), propõe a existência de dois tipos de 

motivação para o signo: a interna e a externa. A motivação interna, ou intralinguística, ocorre 

dentro do sistema linguístico, através das relações sintagmáticas e paradigmáticas do sistema. 

Possui natureza morfológica, sendo assim, compreende a derivação e a composição. 

A derivação pode ser: 

 

a) Prefixal – in + feliz; 

b) Sufixal – per + eira; 

c) Prefixal e Sufixal – in + feliz + mente; 

d) Parassintética – em + tard + ec + e + r; 

e) Regressiva ou Deverbal – atraso < atrasar; 

 

Enquanto que a composição pode ocorrer por: 

 

a) Justaposição – televisão, edifício-garagem, minissaia; 

b) Aglutinação – planalto (plano + alto), dedurar (dedo + duro + a + r); 

 

Também podemos acrescentar outros processos morfológicos como: 

 

a) Abreviação – foto < fotografia; 

b) Siglas – ONU, MEC, IBOPE; 

 

Com relação à motivação externa, ou extralinguística, repousa sobre uma relação entre 

a coisa significada e a forma significante, fora do sistema linguístico, podendo ser fonética 

como é o caso das onomatopeias (que tendem a se desmotivar com o uso caindo no 

arbitrário), ou metassêmica, que engloba os casos de transferências semânticas. Tem-se como 

exemplo as metáforas (O aluno encontrou a chave do problema) e as metonímias (O 

brasileiro adora futebol), as catacreses (pernas da mesa) que, em termos diacrônicos sejam 

metáforas, e os casos de conversão de palavras ou mudança de classe gramatical (Terrível 

palavra é um não).  

O princípio da arbitrariedade do signo é um fenômeno geral, resulta historicamente de 

uma convenção (arbitrário, convencional) social e é ele que garante o funcionamento a-

histórico do sistema linguístico. 



87 

 

Toda palavra é sempre motivada em sua origem e ela conserva tal 

motivação, por maior ou menor tempo, segundo os casos, até o momento em 

que acaba por cair no arbitrário, quando a motivação deixa de ser percebida 

(GUIRAUD, apud CARVALHO, 1997:45). 

 

4.2.3 A linearidade do signo 

 

Convém ampliar a noção de linearidade do signo, a partir daquilo que a Linguística 

moderna (CARVALHO, 1997:47) chama de unidades discretas. 

O princípio de discrição baseia-se no fato de que toda unidade linguística possui valor 

único sem matrizes intermediárias. Desta forma, os elementos de um enunciado linguístico 

são diferentes entre si, possuem limitações, sem variações. Ou pronunciamos faca ou vaca, 

não há um meio termo entre f e v, que são unidades discretas, separáveis, descontínuas. 

Tem-se que as unidades discretas devem ser emitidas sucessivamente. Não são, 

portanto, concomitantes, simultâneas ou coexistentes, ao contrário, são sucessivas, só 

podemos emitir um fonema de cada vez, linearmente.  

A linearidade é do significante e não do significado, reforça Saussure (2006:84): 

 
Por oposição aos significantes visuais (sinais marítimos etc.), que podem 

oferecer complicações simultâneas em várias dimensões, os significantes 

acústicos dispõem apenas da linha do tempo; seus elementos se apresentam 

um após outro; formam uma cadeia. Esse caráter aparece imediatamente 

quando os representamos pela escrita e substituímos a sucessão do tempo 

pela linha espacial dos signos gráficos. 

 

Ao olhar um texto impresso vemos que se compõe de signos e estes se compõem de 

elementos que se agrupam numa direção determinada (no alfabeto latino, por exemplo, se 

estendem da esquerda para a direita; no alfabeto hebreu ou no árabe, se estendem da direita 

para a esquerda; no alfabeto mongol, de cima para baixo), enquanto que, quando ouvimos um 

texto falado, também composto de signos e, estes signos se compõem de elementos que 

ordenam no tempo, uns vem antes, outros depois (HJELMSLEV, apud CARVALHO, 

1997:48-9). 

 

4.2.4 Langue e parole 



88 

 

 

De acordo com a lógica saussureana é possível reduzir a linguagem a cinco ou seis 

dualidades ou pares de coisas. Juntamente com o par sincronia/diacronia, os conceitos de 

langue (língua) e parole (fala) são os mais fecundos. 

O que é fato da langue encontra-se no campo social e o que é fato da parole situa-se 

na esfera do individual (SAUSSURE: 2006:27). A linguagem possui um lado individual e um 

lado social, sendo impossível conceber um sem o outro. A língua – para R. Barthes (apud 

TEIXEIRA COELHO, 1980:18) a linguagem menos a fala – apresenta-se ao indivíduo como 

um sistema preexistente, uma instituição social com valores acumulados historicamente, onde 

o indivíduo não possui ascendência enquanto indivíduo. A fala por outro lado, é um ato 

individual de utilização da língua, tornando assim a comunicação um fenômeno e não apenas 

uma potencialidade. 

Analisando mais detidamente os fatores fundamentais da comunicação linguística, 

tem-se que, qualquer ato de fala envolve uma mensagem e quatro elementos conexos: o 

emissor, o receptor, o tema da mensagem e o código utilizado. Para Jakobson (1989:19), a 

relação entre esses quatro elementos é variável. Desde há algum tempo, os linguistas 

passaram a dar mais atenção às possibilidades evidenciadas pela ênfase da mensagem em 

outros fatores, particularmente nos dois protagonistas do ato de comunicação, o emissor e o 

receptor. Contudo, também é possível dar ênfase ao código ou à mensagem, esta atenção com 

relação à mensagem, propriamente dita, constitui a Função Poética. Essa Função não se 

confina na poesia apenas. Tal Função pode estar subordinada a outras funções ou, ao 

contrário, aparecer como a função central, organizadora da mensagem. A concepção da 

linguagem poética como uma forma de linguagem onde a Função Poética seja predominante, 

oferece um auxílio na compreensão da linguagem prosaica de todos os dias, em que a 

hierarquia de funções é diferente.  

Os papéis de emissor e receptor podem confundir-se ou alternar-se, o emissor e o 

receptor podem vir a tornar-se o tema da mensagem, por exemplo. O problema essencial para 

a análise do discurso é o do código comum ao emissor e ao receptor e subjacente à troca de 

mensagens. Qualquer comunicação, dirá Jakobson (1989:21), é impossível na ausência de um 

certo repertório de possibilidades preconcebidas ou de representações pré-fabricadas. Os 

aspectos entre o código e a mensagem já nos são familiares desde a dicotomia da langue e 

parole. 

A realidade fundamental com que se tem de haver o linguista está na interlocução, isto 

é, a troca de mensagens entre emissor e receptor, entre remetente e destinatário, codificador e 



89 

 

decodificador. Volta-se com isso a um estágio antigo da disciplina, da tendência a considerar 

o discurso individual como a única realidade. Qualquer discurso individual supõe uma troca. 

Não existe emissor sem receptor. Com relação ao discurso não-pronunciado, a chamada 

linguagem interior, trata-se apenas de um substituto elíptico e alusivo do discurso explícito e 

exteriorizado. O diálogo subentende mesmo o diálogo interior. Quando se fala a um novo 

interlocutor, a pessoa tenta, deliberada ou involuntariamente, alcançar um vocábulo comum, 

seja para agradar, ou para ser compreendido, ou ainda, para livrar-se dele, empregam-se os 

termos do destinatário. No domínio da linguagem, a propriedade privada não existe, tudo é 

socializado. O intercâmbio verbal, assim como qualquer forma de interação humana, requer, 

ao menos, dois interlocutores. 

 
Um processo de comunicação normal opera com um codificador e um 

decodificador. O decodificador recebe a mensagem. Conhece o código. A 

mensagem é nova para ele e, por via do código, ele a interpreta, sintetiza 

Jakobson (1989:23). 

 

É só a partir do código que o receptor compreende a mensagem. 

 

4.2.5 A langue 

 

Em seu Curso, Saussure deu extrema importância para a langue, sendo uma coisa de 

tal modo distinta que um homem privado do uso da parole (fala) consegue conservar a langue 

(língua), contanto que compreenda os signos vocais que ouve. A langue possui três 

concepções: como acervo linguístico, instituição social e realidade sistemática 

(CARVALHO, 1997:62). 

 

a) Acervo linguístico 

A langue é uma realidade psíquica formada de significados e significantes (imagens 

acústicas).  

 
Trata-se de um tesouro depositado pela prática da fala em todos os 

indivíduos pertencentes à mesma comunidade, um sistema gramatical que 

existe virtualmente em cada cérebro ou, mais exatamente, nos cérebros dum 



90 

 

conjunto de indivíduos, pois a língua não está completa em nenhum, e só na 

massa ela existe de modo completo, dizia Saussure (2006:21). 

 

Entende-se que a langue é a soma de sinais depositados em cada cérebro, como se um 

mesmo dicionário fosse repartido entre os indivíduos. Enquanto acervo linguístico é o 

conjunto de hábitos linguísticos, diremos assim, que permitem a uma pessoa compreender 

e ser compreendida. Guarda consigo toda a experiência histórica acumulada por um povo 

durante a sua existência; 

 

b) Instituição social 

A langue não está completa em um indivíduo, e só na massa ela existe de forma 

completa, é ao mesmo tempo, realidade psíquica e instituição social, um produto social da 

faculdade da linguagem e um conjunto de convenções necessárias, adotadas pelo corpo 

social para permitir o exercício desta faculdade nos indivíduos. É a parte social da 

linguagem, sendo exterior ao indivíduo, este por si só, não é capaz nem de criá-la, nem de 

modificá-la. Não existe senão em virtude de uma espécie de contrato estabelecido entre os 

membros da comunidade. Sendo a langue uma instituição social, é socialmente que devem 

ser estudados seus signos; 

 

c) Realidade sistemática 

A langue é antes de tudo um sistema de signos distintos correspondentes a ideias 

distintas, isso a torna um sistema onde, de essencial, só existe a união do sentido e da 

imagem acústica. 

 

4.2.6 A parole 

 

Se a langue é constante e homogênea, a parole em outra linha é multifacetada e 

heterogênea. Por se constituir de atos individuais, torna-se múltipla, imprevisível, irredutível a 

uma pauta sistemática. É um ato individual de vontade e inteligência (SAUSSURE, 2006:22), 

sendo que, convém distingui-la em: a) as combinações pelas quais o indivíduo realiza o 

código da langue no intuito de exprimir seu pensamento pessoal e; b) o mecanismo psico-

físico que lhe permite exteriorizar essas combinações. Saussure (2006:21) considera a parole 

como o lado executivo da linguagem, sendo a execução não podendo ser feita pela massa, mas 

somente pelo indivíduo. A parole é a própria langue em ação. 



91 

 

Com relação à fala, pode-se mencionar uma subdivisão da fala em léxico e idioleto 

(TEIXEIRA COELHO, 1980:19). Por léxico se entende a fala de determinado grupo, por 

exemplo, o jargão dos médicos e, por idioleto, a fala específica de um único indivíduo, a 

linguagem criada por James Joyce (1999) para Finnegans Wake, por exemplo. Uma maneira 

mais geral de exemplificar é considerando na história da pintura, o “estilo” renascentista 

como sendo a língua, o modo ou maneira de um grupo de pintores como um caso léxico (a 

escola romana, por exemplo) e uma tela singular, de um determinado autor, como um caso de 

idioleto. 

Temos que, de um lado os atos sociais vêm a formar um sistema, pela sua própria 

natureza homogênea, enquanto que, de outro lado os atos linguísticos individuais por serem 

ilimitados, não formam um sistema. A langue é necessária para que a parole seja inteligível e 

produza seus efeitos, contudo, a parole é necessária para que a langue se estabeleça. Assim, a 

langue é ao mesmo tempo instrumento e produto da parole. 

 

4.2.7 Sistema e não-sistema ou forma e substância  

 

Em Saussure (apud CARVALHO, 1997:66-7), considera-se que o sistema está para a 

langue assim com o não-sistema está para a parole. O sistema é superior ao indivíduo, sendo 

assim todo elemento linguístico deve ser estudado a partir de suas relações com os outros 

elementos do sistema, de acordo com sua função e não por suas características 

extralinguísticas. Para exemplificar, vamos considerar um jogo de xadrez. As peças do jogo 

são definidas segundo suas funções e ainda, de acordo com as regras do jogo. A forma, a 

dimensão e a matéria de cada peça constituem propriedades puramente físicas e acidentais, 

podendo variar livremente sem que, com isso, venham a comprometer a identidade da peça. 

Essas características são, em si, irrelevantes para o funcionamento do sistema, em nosso caso, 

o jogo de xadrez. Pode-se até substituir uma peça por outra desde que a substituta venha a ser 

utilizada conforme as regras estabelecidas. Transportando este exemplo para o campo 

linguístico, temos que todo elemento linguístico, quer seja uma vogal, uma consoante, um 

acento, um fonema, etc., deve ser definido linguisticamente apenas de acordo com suas 

relações, sintagmáticas e paradigmáticas, com os outros elementos ou por sua função no 

sistema, sem levar em conta suas propriedades acidentais (estrutura acústica, modo de 

formação, variantes morfo-fonêmicas, etc.). 

“[...] a língua é uma forma e não uma substância”, dizia Saussure (2006:141). Para 

este, forma, é usada no sentido filosófico, como essência e não como aparência, que seria seu 



92 

 

correlativo para o sentido estético. As relações entre os elementos linguísticos vêm a 

constituir a forma, já os elementos da rede constituem a substância. Analogicamente ao jogo 

de xadrez, as regras do jogo, ou seja, a teia de relações entre as peças estão para a forma, 

assim como as peças do jogo estão para a substância. A famosa expressão paulistana “dois 

pastel e um chopps” apresenta alteração apenas na substância, sua estrutura, apesar do “erro”, 

continua a valer como uma frase da língua portuguesa. Sua forma, o que é de fato relevante 

para o funcionamento do sistema, não sofreu com a mudança das propriedades físicas de sua 

substância.  

A função da substância (ligada à parole) é fazer a ligação com a forma (ligada à 

langue), considerada como a verdade total. O conceito de forma (estrutura) não exclui o 

componente semântico, ao contrário, é justamente este que dá sentido à noção de forma, sem 

correr o risco de tornar-se letra morta.  

Cabe conceber a forma ainda como coerência sintática mais coerência semântica. 

Existe coerência sintática, segundo Carvalho (1997:68), tanto em “O menino chutou a bola” 

como em “A bola chutou o menino”. Em ambas as orações há a realização sintaticamente 

coerente de um dos padrões frasais básicos da língua portuguesa, ou seja, sujeito + verbo + 

objeto direto. Contudo, só a primeira frase encontra correspondência conceitual, por ser a 

única que contém uma verdade semântica confiável, uma coerência significativa, constituindo 

com a coerência sintática da frase. 

Aquilo que conhecemos como Estruturalismo, surgiu a partir dos anos 30, partindo da 

oposição fundamental Sistema/Não-Sistema, de Saussure, com o linguista dinamarquês Luís 

Hjelmslev. O que para Hjelmslev seria Estrutura, para Saussure era chamado de Sistema. 

Partindo do ponto de vista de que uma estrutura é uma rede de relações e, 

desenvolvendo a formulação básica de Saussure, Hjelmslev postula que a estrutura seria uma 

entidade com autonomia de dependências internas, e que a língua está para dentro de si 

mesma (imanência) e não para fora (transcendência). Levando às últimas consequências a 

formulação de que “a língua é forma e não substância”, Hjelmslev enumerou essas relações e 

criou a sua teoria: a Glossemática. 

 

Compreende-se por Linguística Estrutural um conjunto de pesquisas que se 

apoiam numa hipótese segundo a qual é cientificamente legítimo descrever a 

linguagem como sendo essencialmente uma entidade autônoma de 

dependências internas ou, numa palavra, uma estrutura, dizia Hjelmslev 

(apud CARVALHO, 1997:149). 



93 

 

Para o linguista, a análise da língua, sob o ponto de vista estrutural, permite destacar 

constantemente partes que se condicionam reciprocamente, que por sua vez dependem de 

determinadas outras, não sendo concebível nem definível sem essas outras partes. Reduz o seu 

objeto a uma rede de dependências, considerando-se os fatos linguísticos como existindo em 

razão um do outro. 

No livro Omkring, de 1943, Hjelmslev (apud CARVALHO, 1997:161) rejeita 

qualquer interferência de outras ciências na análise das línguas. Afirmava que a língua fora 

até então um meio e não fim. Em outras palavras, a Linguística não passava de um caminho 

para se atingir o conhecimento de fatos exteriores à língua, tais como os pré-históricos, 

históricos, físicos, sociais, literários, filosóficos e até mesmo, psicológicos. Para o autor, 

apesar da variedade de abordagens, um ponto de vista sobre a língua acabou ficando de fora: o 

ponto de vista linguístico. Deve-se buscar na língua uma constante que só pode existir na 

própria língua e não numa outra realidade estranha a ela. 

 

4.2.8 Sincronia e diacronia 

 

Saussure conferia grande prioridade com relação à pesquisa descritiva (sincronia) em 

detrimento da pesquisa histórica (diacrônica), rompendo com a tradição dos neogramáticos. 

Em Linguística, distinguem-se os fenômenos de duas diferentes maneiras: 1) do ponto 

de vista de sua configuração sobre o eixo AB das simultaneidades, ou seja, das relações entre 

coisas coexistentes, excluindo-se assim qualquer consideração sobre o tempo e; 2) de acordo 

com a posição do fenômeno sobre o eixo das sucessividades, CD, onde cada coisa deve ser 

considerada por si, sem deixar de lado, que todos os fatos do primeiro eixo aí se situam com 

suas transformações. Representado no Curso (SAUSSURE, 2006:95), fica assim: 

 

 
                                                          Figura 07 - Eixo da sincronia e diacronia 

 



94 

 

 No eixo AB, das simultaneidades, o linguista deve se ater às relações entre os 

fenômenos existentes ao mesmo tempo num determinado momento do sistema 

linguístico, podendo ser tanto no presente, quanto no passado. Distinguindo fatos da 

langue sincrônicos de fatos da langue diacrônicos, estabelece-se que é sincrônico tudo 

quanto se relacione com o aspecto estático da ciência e, diacrônico o que diz respeito 

às evoluções. Para Saussure (2006:96), a sincronia está para um estado da langue 

assim como a diacronia está para uma fase de evolução. Pertence à sincronia tudo o 

que se chama de “gramática geral”, pois é somente pelos estados da língua que se 

estabelecem as diferentes relações que incubem à gramática. A sincronia opera sobre 

os falantes a partir de uma única perspectiva, a saber, a dos falantes, consistindo o seu 

método em observar-lhes o testemunho. O objetivo da sincronia, para Martinet (apud 

CARVALHO, 1997:93), é observar e descrever o funcionamento do sistema 

linguístico num lapso de tempo suficientemente curto para que, na prática, se possa 

considerar um ponto no eixo do tempo. A Linguística sincrônica vai se ater das 

relações lógicas e psicológicas que unem os termos coexistentes e que formam 

sistema, tais como são notados pela consciência coletiva. Complementa Kadota 

(2004:35) que este eixo corresponde então ao conjunto dos fatos da língua que estão 

em estudo no momento da pesquisa, excluindo sua temporalidade ou realidade 

história, priorizando a disposição dos elementos de linguagem e suas conexões. 

 

 No eixo CD, das sucessividades, o linguista tem como objetivo a relação entre um 

dado fenômeno e outros fenômenos anteriores ou posteriores, fenômenos estes que o 

precederam ou lhe sucederam. Um exemplo seria o termo “você” que historicamente 

evoluiu de “vosmicê”, que por sua vez era antes, “vossa mercê”.  É diacrônico tudo o 

que diz respeito às evoluções, não possui um fim em si mesmo. Tudo quanto seja da 

ordem da diacronia na língua, não o é senão pela parole (fala). É na fala que se acha o 

germe de todas as modificações, lançadas a princípio, a um certo número de 

indivíduos, antes de entrar em uso, só entram no campo de observação no momento 

em que a coletividade as acolhe. A Linguística diacrônica estudará as relações que 

unem termos sucessivos não percebidos por uma mesma consciência coletiva e que se 

substituem uns aos outros sem formar sistema entre si. É, portanto, dinâmica. As 

técnicas da Linguística diacrônica consideram duas perspectivas: uma prospectiva, 

que acompanhe o curso do tempo, e outra retrospectiva, que faça o caminho inverso. 

O método prospectivo vai comparar dois ou mais estados da mesma língua, usado 



95 

 

principalmente em Linguística Histórica. Já o método retrospectivo, ou comparativo, 

estuda estados de língua que tenham parentesco entre si. Através da indução e 

dedução, é possível chegar ao estado do último antepassado comum a todos os estados 

conhecidos. Na prática os métodos são aplicados concomitantemente.  

 

O fato de Saussure ter dado prioridade para os estudos sincrônicos, encontra seu 

correlato nos estudos da langue (língua) como sistema de valores. O linguista só pode realizar 

a abordagem deste sistema, analisando suas relações internas (sintagmáticas e 

paradigmáticas), sua estrutura, sua sincronicidade. 

O falante não possui consciência da sucessão de fatos da langue no tempo. A única 

realidade tangível que se lhe apresenta de forma imediata é o estado sincrônico de língua. 

Retomando o jogo de xadrez (SAUSSURE, 2006:104) como exemplo, diríamos que, cada 

posição de jogo corresponde a um estado de língua. O valor de cada peça depende da posição 

que ela ocupa no tabuleiro, da mesma forma, na língua, cada elemento tem seu valor 

determinado pela oposição e pelo contraste com os outros elementos. O deslocamento de uma 

peça não traz uma mudança geral no sistema, faz somente com que ele passe de um equilíbrio 

a outro, ou de uma sincronia a outra. 

Este deslocamento que falamos (CARVALHO, 1997:90) é um fato absolutamente 

distinto do equilíbrio precedente e do equilíbrio subsequente. Em uma partida de xadrez, 

qualquer posição dada possui como característica individual estar livre de seus antecedentes, é 

totalmente indiferente que se tenha chegado a ela por este caminho ou aquele. Para distinguir 

a diacronia da sincronia, Saussure propõe que, o indivíduo que acompanhou toda a partida de 

xadrez não tem a menor vantagem sobre o curioso que, em espiar o estado do jogo no 

momento crítico, é perfeitamente inútil recordar o que ocorreu dez segundos antes. 

Uma falha neste pensamento trata-se de que enquanto o jogador tem o poder de 

deslocar peças conscientemente e, assim, agir intencionalmente sobre o sistema, ou no caso o 

jogo de xadrez, o falante nada premedita, não lhe é dado logicar, sendo a língua espontânea. 

Podemos citar o exemplo da palavra “romaria”, resultado da relação sintagmática entre Roma 

e o sufixo –aria, pois significava, historicamente, uma peregrinação a Roma para ver o Papa. 

O uso desgastou-lhe o sentido original e hoje romaria pode ser qualquer tipo de peregrinação 

ou de procissão religiosa. A menos que venha explicitado “romaria a Roma”, aquele que ouve 

o signo não considera esta possibilidade. 

A arbitrariedade do signo é outra consideração que levou Saussure a dar ênfase na 

sincronia. O signo linguístico teria condições de resistir à ação transformadora do tempo, 



96 

 

mantendo-se imutável, não fosse a relação entre o significante e o significado afetados pela 

contingência do fluir temporal. É exatamente por ser uma entidade histórica que a língua 

exige, uma análise a-histórica, ou melhor dizendo, sincrônica. Só assim, o linguista pode 

definir com segurança os elementos existentes nas suas relações internas. 

Para Carvalho (1997:95) a língua será sempre sincronia E diacronia em qualquer 

momento da sua existência. Há determinados problemas, por exemplo, em que a descrição 

sincrônica pode perfeitamente ser conjugada com a explicação diacrônica, ampliando a 

análise feita pelo linguista. De acordo com Jakobson (1989:26) a grande confusão foi a 

separação acentuada entre sincronia e diacronia. Uma é a dicotomia entre sincronia e 

diacronia, outra coisa é a dicotomia entre estático e dinâmico. Estático não é o mesmo que 

sincrônico. Se, num cinema, lhe pedem para descrever o que estão vendo num determinado 

momento da tela, não será visto algo estático, ver-se-á cavalos a correr, pessoas a andar e 

outros movimentos. O estático talvez esteja nos cartazes, mas não o sincrônico. Supõe-se que 

um cartaz permaneça imutável durante um ano: aí está o estático.  

As significações linguísticas são diferenciais ao mesmo passo em que os fonemas são 

unidades fônicas diferenciais (JAKOBSON, 1989:29). Os estudiosos sabem que os sons da 

fala apresentam variantes contextuais e variantes facultativas, situacionais (alofones e 

metafones), além dos fonemas. Da mesma forma, no nível semântico, encontram-se 

significações contextuais e significações situacionais, contudo, só a existência de elementos 

invariantes permite reconhecer as variações. O problema dos invariantes, tanto a nível do som 

como do sentido, é um problema crucial para a análise de um determinado estágio de uma 

língua dada. 

Jakobson (1989:30) adverte que a identificação e a diferenciação, não passam de duas 

faces de um único problema nos dois níveis do significante e do significado. Alguns teóricos 

afirmam que a sintaxe se ocupa das relações dos signos entre si e a semântica das relações 

entre os signos e as coisas. No quadro da linguística sincrônica, a linguagem implica dois 

eixos: a sintaxe se ocupa do eixo dos encadeamentos (concatenação) e, a semântica do eixo 

das substituições. Em “o pai tem um filho”, as relações entre “o”, “pai”, “tem”, “um” e “filho” 

situam-se no nível da cadeia verbal, são relações sintáticas. Ao se comparar os contextos – “o 

pai tem um filho”, “a mãe tem um filho”, “o pai tem uma filha”, “o pai tem dois filhos”, 

substitui-se certos signos por outros e as relações semânticas passam a ser relações tanto 

linguísticas quanto sintáticas. A concatenação implica a substituição. 

 

4.2.9 Relações sintagmáticas e paradigmáticas 



97 

 

 

Saussure (2006:158) abordava em seu Curso que tudo o que compõe um estado de 

língua pode ser deduzido a uma teoria das associações e dos sintagmas, sendo necessário 

deduzir cada fato à sua ordem, sintagmática ou associativa, coordenando assim toda a 

Gramática sobre esses dois eixos. 

As relações sintagmáticas (in praesentia) baseiam-se no caráter linear do signo 

linguístico, excluindo a possibilidade de se pronunciar dois elementos ao mesmo tempo. A 

língua é formada de elementos que se sucedem um após outro de forma linear, na fala. Esta 

relação é o que Saussure denomina como sintagma. 

“O sintagma se compõe sempre de duas ou mais unidades consecutivas”, dizia 

Saussure (2006:42). 

Uma vez na cadeia sintagmática, um termo passa a ter valor em virtude do contraste 

estabelecido com aquele que o precede ou sucede, ou ainda, a ambos. Um termo não pode 

aparecer ao mesmo tempo que outro devido à sua linearidade. Por exemplo, quando se diz 

“Hoje fez calor”, não se pode dizer je antes do ho, nem ho ao mesmo tempo que je; lor antes 

de ca, ou ca ao mesmo tempo com lor. É essa cadeia fônica, reforça Carvalho (1997:110), que 

faz com que se estabeleçam relações sintagmáticas entre os elementos integrantes. 

A noção de sintagma não se restringe somente às palavras, mas também aos grupos de 

palavras e às unidades complexas de toda dimensão e de toda espécie: palavras compostas, 

derivadas, membros de frase, frases inteiras. Em sentido lato, sintagma, é toda e qualquer 

combinação de unidades linguísticas na sequência de sons da fala, a serviço da forma da 

língua.  

As relações sintagmáticas estão sujeitas à limitação imposta pelo significado, ou 

conteúdo semântico da mensagem. Seguindo o exemplo de Carvalho (1997:113): o Brasil 

planta soja, planta o Brasil soja, soja o Brasil planta, o Brasil soja planta, soja planta o 

Brasil, planta soja o Brasil. Os diversos elementos da oração puderam se relacionar 

sintagmaticamente de seis maneiras diferentes, conservando-se o mesmo conteúdo semântico. 

Porém, a combinação o soja planta o Brasil torna-se inviável, uma vez que, não encontra 

correspondência conceitual no espírito do falante. 

Fora do discurso, isto é, fora da cadeia sintagmática e utilizando o exemplo Hoje fez 

calor, dizemos hoje pensando opô-lo a outro advérbio, ontem ou semana passada, por 

exemplo, ou fez em oposição a faz e calor a frio, o que se estabelece é uma relação 

associativa, paradigmática (in absentia), pois os termos ontem, faz e frio não estão presentes 

no discurso. Estes elementos encontram-se na memória do indivíduo, numa série mnemônica 



98 

 

virtual. As palavras que oferecem algo de comum associam-se na memória e assim se formam 

grupos que imperam relações diversas das sintagmáticas, relações associativas, ou relações 

paradigmáticas. 

O paradigma seria uma espécie de “banco de reservas” da língua, é o conjunto de 

unidades suscetíveis de aparecer num mesmo contexto. As unidades do paradigma opõem-se, 

sendo que uma exclui a outra, se uma está presente no discurso, outras estão ausentes. 

Saussure (2006:146) usa como exemplo a palavra enseignement (ensino) que desperta 

associações como enseigner, renseigner (ou outros termos da mesma área semântica como: 

educação, aprendizagem), para afirmar que cada elemento linguístico evoca no falante ou no 

ouvinte a imagem de outros elementos. Um caso de paradigma, por exemplo, trata-se da 

indumentária, os vários grupos de peças que se pode usar ao mesmo tempo sobre uma parte 

do corpo (sobre a cabeça: chapéu, boné, barrete; sobre o pé: bota, sapato, sandália; etc.). Um 

sintagma, nesse caso, seria a combinação real, sobre uma pessoa, de um chapéu com um 

sapato, uma camisa, etc. 

Se, um sintagma suscita em seguida a ideia de uma ordem de sucessão e de um 

número determinado de elementos, por outro lado, os termos da cadeia paradigmática não se 

restringem nem em número definido nem numa ordem determinada. São estas colunas 

verticais de termos que se chama de paradigmáticas, já o eixo sintagmático se encontra numa 

linha horizontal, como visto na figura: 

 

 
Figura 08 - Eixo sintagmático e paradigmático 

 



99 

 

As relações associativas (paradigmáticas) podem estabelecer-se tanto entre os 

significantes como entre os significados. No plano do significante dão origem aos diversos 

sistemas fonológicos que vão distinguir uma língua da outra. Já no plano do significado são 

de natureza gramatical como as declinações, conjugações, afixos, desinências, incluindo-se 

aqui as palavras gramaticais (artigos, provérbios, numerais e conjunções). As relações 

associativas entre significados lexicais constituem os campos semânticos, estabelecendo-se a 

partir de significações lexemáticas, formando uma série aberta, embora limitada. 

O princípio da linearidade é o que possibilita a realização do sintagma, combinando 

elementos que contrastam entre si na cadeia da fala. Um fonema contrasta com outro fonema, 

um morfema contrasta com outro morfema e um termo da oração com outro termo da oração, 

formando desta forma, o contexto linguístico.  

Sabe-se que estas combinações não é algo aleatório, mas sim de relações 

distribucionais específicas, previstas pelo sistema funcional e reconhecidas como pertinentes 

pelo usuário, de cujo manejo este dispõe, em decorrência da competência inerente a ele 

enquanto falante nativo.  

Entende-se, a partir daqui, que a frase é o protótipo do sintagma. Sendo a frase 

pertencente ao âmbito da fala (parole), Saussure (2006:144) considera que todos os tipos de 

sintagmas pertencem à língua e não à fala. A liberdade de que gozam é apenas, aparente, uma 

vez que se trata de uma liberdade monitorada. 

Existem sintagmas que são frases feitas, cristalizadas, clichês, nas quais o uso proíbe 

qualquer alteração, por exemplo, as expressões “ora essa!”, “não diga!”, “veja só”, “dar com 

os burros n’água”, “é isso aí”, etc. 

Os sintagmas na fala são construídos a partir de formas regulares e que pertencem à 

língua. Se uma palavra como “incorolável” (derivada de incolor) – sugerido por Carvalho 

(1997:117) – chegar a surgir na fala e passar a fazer parte do sistema linguístico, considera-se 

que tal fato não foi aleatório, mas sim está calcado em outros modelos ou paradigmas já 

existentes no sistema, como imperdoável ou infatigável. A própria potencialidade da língua 

possibilita sua criação através da analogia, tais formações só se tornam possíveis através da 

lembrança de um número suficiente de palavras semelhantes pertencentes à língua. 

Ressalta-se ainda a estreita relação existente entre o sintagma e a fala, uma vez que, 

“no domínio do sintagma não há limite categórico entre o fato de língua, testemunho de uso 

coletivo, e o fato de fala, que depende da liberdade individual” (SAUSSURE, 2006:145).  

Para Orlandi (2012:82), o dito traz consigo necessariamente esse pressuposto (não dito 

mas presente). O motivo fica como subentendido. O subentendido depende do contexto, não 



100 

 

pode ser asseverado como necessariamente ligado ao dito. O não-dito é subsidiário ao dito, de 

alguma forma, o complementa, acrescenta-se. 

Considera-se, na análise de discurso, que há sempre um não-dizer necessário. Quando 

se diz “a”, o não-dito “b” permanece como uma relação de sentido que informa o dizer de “a”, 

uma forma discursiva pressupõe uma outra. “Terra” significa pela sua diferença com “terra”, 

“com coragem” significa pela sua relação com “sem medo”, etc. O que já foi dito, mas já foi 

esquecido, possui um efeito sobre o dizer que se atualiza, o interdiscurso determina o 

intradiscurso: o dizer (presentificado) se sustenta na memória (ausência) discursiva. 

 

4.2.10 Na língua só existem diferenças 

 

A noção de valor, para Saussure, está ligada à ideia de forma. A língua é forma e não 

substância, pode-se dizer que a língua não se encontra na substância fônica nem na substância 

gráfica, também não existe nas ideias, ou nos conceitos. Saussure (2006:131) compara a 

língua a uma folha de papel, sendo que, o pensamento seria o anverso e o som o verso, não é 

possível cortar um sem que para isso o outro também não se corte. Desta forma, na língua, 

não se pode isolar o som do pensamento, ou o pensamento do som. 

 

                                            
                                  Figura 09 - A interface entre o plano das ideias (A) e o plano do som (B) 

 

O papel da linguagem é cortar a interface em subdivisões, indicando pelas linhas 

pontilhadas, estabelecendo assim uma série de relações entre ideias e sons particulares. A 

característica principal da língua frente ao pensamento não é o de criar um meio fônico 

material para a expressão das ideias, mas sim servir de intermediário entre o pensamento e o 

som. 

O que hoje se conhece como princípio da dupla articulação da linguagem, termo 

consagrado pelo linguista francês, André Martinet (apud CARVALHO, 1997:135), teve seu 

fundamento a partir das considerações saussurianas: “[...] cada termo linguístico é um 



101 

 

pequeno membro, um ‘articulus’, em que uma ideia se fixa num som e em que um som se 

torna o signo de uma ideia”. Martinet acrescenta que a primeira articulação se constitui a 

partir das experiências a transmitir, nas necessidades que se pretende revelar a outros, estaria 

assim representando as ideias. Já a segunda articulação está para os sons, seria a forma vocal 

analisável numa sucessão de unidades discretas, que contribuem para distinguir o termo 

“cabeça” de outras unidades como “cabaça” e “cabeço”. 

Saussure (2006:133) chama a atenção para que não se confunda significação com 

valor. Valor, neste caso, não se apresenta com conotação estimativa, não possui qualquer ideia 

valorativa, entretanto, uma palavra só pode ser comparada com algo da mesma natureza, ou 

seja, com uma mesma palavra. Além da comparação, o valor é resultado também de oposições 

funcionais entre os termos do sistema linguístico. O valor de qualquer que seja o termo está 

determinado por aquilo que o rodeia.  

Pode-se entender a significação quando um conceito como “julgar” esteja unindo à 

imagem acústica /julgar/, numa palavra. Para Saussure, o valor é que dinamiza a significação. 

Segue o exemplo da palavra teacher que só adquire valor próprio a partir da 

coexistência de professor, o valor é fixado a partir da situação recíproca das peças da língua, 

ou ainda, do equilíbrio de termos complexos que se condicionam reciprocamente. Da relação 

estabelecida entre os dois signos resulta o valor de cada um deles, assim como a significação 

individual. 

Carvalho (1997:137) conclui que, valor resulta sempre e necessariamente a partir de 

uma relação e, o valor linguístico é sempre um valor semântico, um valor significativo. Isto 

quer dizer que, só tem valor na língua a relação que esteja a serviço de uma significação. 

Tomemos ainda as unidades discretas, ou os elementos da linguagem, só tem valor ao 

passo em que não se confundem umas com as outras, pois as relações entre elas se 

estabelecem via oposições funcionais ou relações distintivas. Sendo a língua uma rede de 

pares opositivos, pode-se ter mais claramente a noção saussuriana (2006:139) de que na 

língua só existem diferenças.  

Partindo desta noção, Jakobson (apud CARVALHO, 1997:153) demonstra que um 

som linguístico para ser classificado como fonema depende de certos traços distintivos, cuja 

presença ou ausência é que irão determinar o seu valor, por oposição paradigmática, em 

relação aos demais fonemas da língua. Este critério distintivo de presença ou ausência ficou 

conhecido como oposições funcionais, distintivas ou pertinentes. 



102 

 

Para Jakobson (1989:29), as significações linguísticas são diferenciais no mesmo 

sentido em que, os chamados fonemas, são unidades fônicas diferenciais, descrevendo o 

fonema pelo que ele não é, ou seja, por aquilo com que ele não se confunde. 

O valor existe tanto no plano do significante (mala/bala) como no do significado 

(meninoØ/meninos), um significante só vale em relação a outro significante e um significado, 

em relação a outro significado. Entramos aqui na noção de campo semântico, em que cada 

signo funciona como uma parcela semântica inserida na totalidade deste campo. Cada signo, 

sendo parcela, tem seu valor próprio e, ao mesmo tempo, delimita o valor dos outros signos. 

Lar, casa, residência, moradia, domicílio, etc., formam o campo semântico de abrigo, por 

exemplo. 

“O valor resulta sempre de uma comparação (relações sintagmáticas) e de oposições 

funcionais (relações paradigmáticas) entre os termos do sistema linguístico”, afirma Carvalho 

(1997:139, grifos do autor). 

Uma mensagem pode ser composta por diversos signos os quais tem um valor, uns em 

relação aos outros, sendo cada um deles dividido em duas partes, que unidas, constituem a 

significação. Por exemplo, o signo /gata/ pode remeter tanto ao “animal da classe dos felinos, 

fêmea de gato” quanto à “mulher bonita”, conforme seu entorno, que pode ir desde os signos 

a sua volta imediata até o nome do jornal em cuja primeira página aparece esse signo.  

A questão da significação nos leva a uma abordagem dos fenômenos de conotação e 

denotação do signo. De um signo denotativo pode-se dizer que ele veicula o primeiro 

significado derivado do relacionamento entre um signo e seu objeto, enquanto que, o signo 

conotativo põe em evidência significados segundos que vêm agregar-se ao primeiro naquela 

mesma relação signo/objeto. Continuemos com o exemplo, na frase “a gata estava deitada 

sobre a cama”, denotativamente, pode-se entender que um animal estava deitado na cama e, 

conotativamente, que sobre a cama estava deitada uma mulher. A conotação pode ser 

entendida como um outro modo de conceber o mesmo objeto, trazendo para o receptor do 

signo uma concepção subsidiária do objeto.  

Na teoria de Saussure (apud TEIXEIRA COELHO, 1980:26), a linguagem é 

essencialmente uma rede de relações língua/fala, significante/significado, notação/conotação. 

De um lado, o que se tem são as relações estabelecidas entre as palavras de um discurso, que 

se combinam umas com as outras e umas após as outras, devido ao caráter linear da língua, 

impedindo-se assim a possibilidade de dois signos serem pronunciados ao mesmo tempo.  

O trabalho da semiologia é propor um modelo para entendimento dessa estrutura 

central, por exemplo, que orienta o teatro em geral (ou o cinema, a gestualidade, o espaço, 



103 

 

etc.) e não apenas propor um modo de ler, ou traduzir todas as peças. O que interessa à 

semiologia é saber como se processa a interpretação do signo e qual seu alcance sobre seu 

receptor ou intérprete. 

Os signos aqui, não são lidos em si mesmos, mas sim declarativamente, ou seja, na 

relação mantida com o texto que os enuncia. Isto equivale a dizer que o significado de cada 

um dos signos está contido no texto dentro de cujas fronteiras vêm esses mesmos signos 

formulados.  

Para Richard Demarcy (apud TEIXEIRA COELHO, 1980:46), o isolamento de um 

signo e a leitura de seu significado somente se apresentam como possíveis ao relacionar-se o 

signo com a sociedade, apenas podem ser verificados quando o signo for lido a partir da 

sociedade. Para se chegar a isto, Demarcy toma emprestado um texto de R. Barthes5, onde são 

descritos três tipos de consciências: a simbólica, a paradigmática e a sintagmática. É esta 

última que está associada a muitos estudos da semiologia, a consciência sintagmática propõe a 

leitura do sentido como algo a ser feito dentro da obra, dentro do texto oferecido, nos limites 

da relação ou combinação do signo com os signos vizinhos. A consciência simbólica 

estabelece a leitura do signo como alvo que deve ser feito através de seu relacionamento com 

a sociedade, a consciência que retira o signo da obra para poder lê-lo. Oferece-se assim um 

tipo de leitura transversal, oposta ao modelo tradicional de leitura, no qual o espectador se 

entrega à obra. A extração do signo é seguida pelo relacionamento deste com a cultura e a 

sociedade que o engendram, examinando-se o lugar e a função por ambas dadas ao signo. É 

algo como uma pergunta que viria antes do o que é?, deve-se perguntar: o que é esse objeto 

na realidade, do que é reflexo? Levantando-se estas questões poderá se chegar à ideologia da 

obra, sua verdadeira temática, a visão de mundo oferecida, quase sempre encoberta pelos 

signos.  

A leitura dos signos, em muitas semiologias, se faz através das posições ocupadas por 

eles e das oposições entre eles estabelecidas, utilizando-se a consciência sintagmática e 

paradigmática, esta última procedendo à seleção e à explicação desta seleção dos signos, e a 

consciência sintagmática efetuando (e depois explicando) a combinação entre eles. O método 

de leitura, explica Teixeira Coelho (1980:48), tem de apresentar-se como um método de ida e 

volta. Num primeiro momento, confronta-se o signo isolado com a sociedade que o formulou, 

obtendo-se seu significado em relação a esse social; por exemplo, vermelho = revolução. 

Num segundo momento, procura-se confirmar esse significado no universo da obra, 

                                                        
5 “L’imagination du signe”, in Essais critiques. 



104 

 

relacionando-se esse signo com os demais presentes no texto, identificando entre eles traços 

de afinidade ou de oposição, observando sentidos comuns, descobrindo a permanência de um 

significado através de significantes variados. 

Os significados isolados pela leitura meramente paradigmática/sintagmática são 

aqueles que a consciência simbólica já poderia ter proposto desde o início. De outra forma, 

esta necessita daquela para ratificar, a nível da obra, os significados propostos, evitando com 

isso escapar o social e o político e desprezar o estético, por exemplo. 

Se numa primeira semiologia procurava-se desenvolver um discurso supostamente 

isento dos compromissos ideológicos, a proposta de Demarcy vai reinstalar o político e o 

ideológico no seio do signo e da semiologia. Esse trabalho que a semiologia propunha, era na 

verdade, uma operação de eliminação do signo, pois o signo é sempre signo de uma ideologia 

e para uma ideologia, sendo apenas dentro desta que ele possui sentido, que seu significado 

pode ser percebido. Sob um ponto de vista semiológico, a função primeira da ideologia é 

afogar o significado dos signos em falsos significados, apresentando como “evidente” algo 

que está longe de sê-lo, assim como sugerido por Barthes em suas Mitologias. Para Louis 

Althusser (apud TEIXEIRA COELHO, 1980:49), a ideologia apresenta-se como um sistema 

de representações (signos) dotado de existência e papel históricos numa sociedade. Já 

Umberto Eco (Ibid.), considera a ideologia como um mascaramento (signo) teórico, com 

pretensões de objetividade científica das relações sociais concretas, ou ainda, como uma 

mensagem (signo) que, partindo de uma descrição fatual, tenta a justificação teórica dessa 

descrição e que a sociedade integra como elemento de código. 

Nestas atividades de desconstrução é que se poderá postular a existência de uma 

prática semiológica cuja finalidade não é somente ler o signo, mas além disso, instaurar o 

homem numa nova relação com o mundo. A atuação ao nível do signo, de fato, não altera de 

imediato o mundo, mas não se pode dispensar facilmente, como inadequada, a ideia de que 

essa atuação se apresenta como dispensável. 

 

4.3 Os problemas da linguagem  

 

Jakobson (1989:17) via a linguagem como um caso particular dessa subclasse de 

signos sob o nome de símbolos, comparando-a com outros sistemas simbólicos, como o 

sistema de gestos. Não há igualdade entre os diferentes sistemas de signos, e a linguagem é o 

sistema semiótico mais importante, é o próprio fundamento da cultura. Izidoro Blikstein 

escreve no prefácio do livro de Jakobson (1989:11) que, o autor preocupava-se com a relação 



105 

 

entre o som e o significado. Seu ponto de partida é o caráter simbólico da arquitetura fônica 

do sistema linguístico. Pode-se depreender desta arquitetura, uma meta-estrutura significativa, 

com validade além do próprio fonema como ao nível da palavra, da frase, período. O objetivo 

último de Jakobson é a semântica, o nexo entre som/significado vem da superposição do 

princípio da similaridade sobre o da contiguidade que, como se sabe, constituem os dois polos 

básicos da linguagem humana. O instrumento principal de comunicação que porta a 

informação é a língua – não tanto a língua dos intelectuais, dos escritores, dos doutores, 

opressivamente controlada pela gramática, mas o falar de todos os dias, cujos trocadilhos, 

invenções verbais, com suas figuras de linguagem, revelam as estruturas subliminares 

(patterns) usada pelo povo. No processo de comunicação, o destinatário da mensagem a 

decodifica segundo um signo interpretante, ocorrendo o fenômeno de comutação de código.  

Para Jakobson (1989:34), se a afasia trata-se de uma perturbação da linguagem, segue-

se daí que toda a descrição e classificação das perturbações afásicas deve ter início pela 

questão de saber quais aspectos da linguagem são prejudicados. Para se estudar de modo 

adequado qualquer ruptura nas comunicações, deve-se primeiro compreender a natureza e a 

estrutura do modo particular de comunicação que cessou de funcionar.  

Falar implica a seleção de certas entidades linguísticas e sua combinação em unidades 

num alto grau de complexidade. Isto é imediatamente evidenciado ao nível lexical, pois quem 

fala seleciona palavras e as combina em frases de acordo com o sistema sintático da língua 

utilizada. As frases são combinadas em enunciados. Entretanto, aquele que fala não é, de 

modo algum, agente livre na sua escolha de palavras, a seleção, exceto em raros casos de 

neologismos, deve ser feita a partir do repertório lexical que ele próprio e o destinatário da 

mensagem possuem em comum. 

“Você disse porco ou porto?” perguntou o Gato, em Alice no País das Maravilhas, de 

Lewis Carrol. “Eu disse porco”, respondeu Alice. Neste enunciado, o destinatário, no caso o 

Gato, se esforça em captar uma escolha linguística feita pelo remetente. Em português 

corrente, a diferença entre uma oclusiva velar (o /k/ de /porku/) e uma oclusiva dental (o /t/ 

em /portu/), mesmo se todo o restante for igual, pode modificar a significação da mensagem. 

Alice, nos diz Jakobson (1989:38), usou o traço distintivo “velar/dental” rejeitando o segundo 

para escolher o primeiro dos dois termos opostos, combinando no mesmo ato de fala essa 

solução com alguns traços simultâneos, pois o /k/ é surdo por oposição a /g/ sonoro, e 

oclusivo por oposição a /r/ vibrante velar. Todos estes atributos foram combinados num feixe 

de traços distintivos que se chama fonema. O fonema /k/ é precedido e seguido pelos fonemas 

/p/, /o/, /r/ e /o/, nos quais também são feixes de traços distintivos produzidos 



106 

 

simultaneamente. A concorrência de entidades simultâneas e a concatenação de entidades 

sucessivas são os dois modos pelo qual nós combinamos os constituintes linguísticos na fala. 

 Os feixes de traços como /k/ ou /t/, ou as sequências de feixes em /porku/ e /portu/ 

não são inventados pelo falante. Nem tampouco pode o traço distintivo verbal/velar, ou o 

fonema /k/, aparecer fora do contexto. O traço velar aparece combinado com outros traços 

concomitantes e o repertório de combinações desse traço em fonemas como /p/, /b/, /t/, /d/, 

/k/, /g/, etc., é limitado pelo código da língua. Este código impõe limitações às possíveis 

combinações do fonema /k/ com os fonemas subsequentes e/ou precedentes, só uma parte das 

sequências de fonemas permissíveis é realmente utilizada no estoque lexical de uma língua 

dada. Mesmo se, teoricamente, outras combinações de fonemas são possíveis, aquele que fala 

é apenas um usuário, não um criador de palavras. Diante de palavras individuais, espera-se 

que sejam unidades codificadas. Para se compreender a palavra nylon, por exemplo, deve-se 

saber o significado atribuído a esse vocábulo no código lexical do inglês moderno. 

Em toda língua existem as palavras-frases, que são grupos de palavras codificadas, o 

significado da fórmula “como vai você” não pode ser inferido da adição dos significados de 

seus constituintes lexicais. O todo não é igual à soma das partes. Para que se possa 

compreender a maioria dos grupos de palavras, basta estar familiarizado com as palavras 

constituintes e com as regras sintáticas de suas combinações. Dentro desses limites, há uma 

certa liberdade de ordenar as palavras em novos contextos. Contudo, tal liberdade é relativa e 

a pressão dos chavões usuais sobre nossa escolha de combinações é considerável. A liberdade 

de compor novos contextos é inegável, apesar de algo do tipo ocorrer com pouca frequência. 

Para Jakobson (1989:39), todo signo linguístico implica dois modos de arranjo: 

 

a) Combinação: todo signo é composto de signos constituintes e/ou aparecem em 

combinação com outros signos. Uma unidade linguística serve, ao mesmo tempo, 

de contexto para unidades mais simples e/ou encontra seu próprio contexto em 

uma unidade linguística mais complexa. Toda unidade linguística liga-as numa 

unidade superior, combinação e contextura são as duas faces de uma mesma 

operação; 

 

b) Seleção: uma seleção entre termos alternativos implica a possibilidade de 

substituição de um pelo outro, equivalente ao primeiro num aspecto e diferente em 

outro. Seleção e substituição são as duas faces de uma mesma operação. 

 



107 

 

Saussure estabeleceu que a combinação se mostra in praesentia, nas relações 

sintagmáticas, baseando-se em dois ou vários termos igualmente presentes dentro de uma 

mesma série efetiva, enquanto que a seleção une os termos in absentia, nas relações 

paradigmáticas, como membros de uma série mnemônica virtual. Isto quer dizer que a seleção 

concerne às entidades associadas no código, mas não na mensagem dada, ao passo que, nos 

casos de combinação, as entidades estão associadas em ambos ou somente na mensagem 

efetiva. 

De acordo com Jakobson (1989:40): 

 

O destinatário percebe que o enunciado dado (mensagem) é uma combinação 

de partes constituintes (frases, palavras, fonemas, etc.) selecionadas do 

repertório de todas as partes constituintes possíveis (código). 

  

Os constituintes de um contexto possuem um estatuto de contiguidade, enquanto num 

grupo de substituição os signos ligam-se entre si por diferentes graus de similaridade, 

oscilando entre a equivalência dos sinônimos e o fundo comum dos antônimos. Duas 

referências servem para se interpretar o signo, uma ao código e outra ao contexto, seja ele 

codificado ou livre. Nestes casos, o signo está relacionado com outro conjunto de signos 

linguísticos, por uma relação de alternação e justaposição, respectivamente. Os constituintes 

de qualquer mensagem ligam-se, necessariamente, ao código por uma relação interna e à 

mensagem por uma por uma relação externa. Continua Jakobson (199:41): 

 
Uma dada unidade significativa pode ser substituída por outros signos mais 

explícitos do mesmo código, por via de que seu significado geral se revela, 

ao passo que seu sentido contextual é determinado por sua conexão com 

outros signos no interior da mesma sequência. 

 

4.3.1 Distúrbios por similaridade e a afetação da metáfora 

 

Alguns distúrbios da fala podem afetar a capacidade que o indivíduo tem de combinar 

e selecionar as unidades linguísticas (JAKOBSON, 1989:41). É possível distinguir dois tipos 

fundamentais de afasia, de lado temos que a deficiência principal se encontre na seleção e 

substituição, enquanto que a combinação e a contextura ficam relativamente estáveis e, por 



108 

 

outro lado, a deficiência resida na combinação e contextura, com uma retenção relativa das 

operações de seleção e substituição normais. 

 Para aqueles indivíduos com deficiência de seleção, o contexto constitui fator 

indispensável e decisivo. Ao se apresentar fragmentos de palavras ou frases, o indivíduo 

afásico as completa com muita facilidade, sua linguagem é meramente reativa, ele continua 

facilmente uma conversa, mas apresenta dificuldades em começar um diálogo. É capaz de 

responder a um interlocutor, seja ele real ou imaginário (quando ele próprio é o interlocutor), 

mas é particularmente difícil empreender ou até mesmo compreender um discurso fechado 

como o monólogo. Quanto mais seus enunciados dependam do contexto, melhor será sua 

tarefa verbal. A frase “chove” só poderá ser dita se aquele que a pronuncia perceber que 

realmente chove. Quanto mais uma palavra depender de outras da mesma frase e quanto mais 

se relacionar com o contexto sintático, menos afetada será pelo distúrbio da fala, geralmente, 

o sujeito, principal agente subordinante da frase tende a ser omitido. 

 Nos distúrbios por similaridade, as frases são concebidas como sequências elípticas, a 

serem completadas a partir de frases anteriormente ditas, quando não imaginadas, pelo 

próprio afásico ou recebidas por ele de um interlocutor real ou imaginário. Palavras-chaves 

podem ser eliminadas ou trocadas por substitutos anafóricos abstratos. Num caso de afasia 

amnésica, por exemplo, o termo Ding (coisa), ou Stückle (pedaço), era usado como substituto 

para todos os nomes inanimados e, überfahren (realizar) substituía verbos identificáveis a 

partir do contexto ou situação e que por isso pareciam supérfluos ao indivíduo. 

 Podemos usar ainda, outro exemplo fornecido por Goldstein (apud JAKOBSON, 

1989:44): “Tenho um bom apartamento, hall de entrada, dormitório, cozinha”, diz o paciente, 

“há também apartamentos grandes, só que no fundo vivem solteiros.” O termo escolhido pelo 

paciente, solteiros, poderia ser substituído pelo grupo de palavras pessoas não-casadas, 

instado a dizer o que era um solteiro, o sujeito não respondeu e demonstrou-se angustiado. 

Uma resposta como “solteiro é um homem não-casado” ou “um homem não-casado é 

solteiro”, constituía numa predicação equacional e desta forma, uma projeção de um grupo de 

substituição, do código lexical em questão. Os temos equivalentes tornam-se duas partes 

correlativas da frase e consequentemente se unem por um laço de contiguidade. O paciente 

era capaz de escolher o termo solteiro, quando era apoiado pelo contexto de uma conversa 

habitual sobre os apartamentos de solteiro, mas mostrou-se incapaz de utilizar o grupo de 

substituição solteiro = homem não-casado como tema de uma frase pois sua capacidade de 

seleção e substituição autônoma tinha sido afetada.  



109 

 

 Esta mesma dificuldade surge quando se pede ao afásico que diga o nome de um 

objeto indicado ou manipulado pelo observador. O paciente não consegue completar o gesto 

do observador com o nome do objeto indicado. Em vez de dizer “isso é /chamado/ lápis”, dirá 

uma observação elíptica acerca do seu uso: “para escrever”. Assim também, o desenho de um 

objeto ocasionará a perda de seu nome, um signo verbal é substituído por um signo pictural. 

Não se é capaz, nestes casos, de passar de um índice ou de um ícone ao símbolo verbal 

correspondente. Até mesmo a repetição de uma palavra enunciada pelo observador torna-se 

redundante ao paciente que não se mostra capaz de repeti-la. Instado a repetir a palavra “não”, 

o paciente dado pelo exemplo de Head (apud JAKOBSON, 1989:46), responde “Não, não sei 

como fazê-lo”. Mesmo utilizando espontaneamente a palavra no contexto de sua resposta, não 

se pode produzir a forma mais pura de predicação equacional, a tautologia a = a, logo, não é 

não. 

 Conforme explica Jakobson (1989:47):  

 
A intepretação de um signo linguístico por meio de outros signos da mesma 

língua, sob certo aspecto homogêneos, é uma operação metalinguística que 

desempenha papel essencial na aprendizagem da linguagem pela criança.  

 

A carência afásica da capacidade de denominar constitui propriamente uma perda de 

metalinguagem. Um afásico deste tipo não é capaz de passar de sua palavra aos seus 

sinônimos ou circunlocuções equivalentes, muito menos a seus heterônimos, ou seja, 

expressões equivalentes em outras línguas. 

 A afirmação de que na linguagem não existe a propriedade privada, tudo é socializado, 

deve ser tido com uma reserva especial. Para os afásicos que perderam a capacidade de 

mudança de código, o “idioleto”, ou seja, o código que os interlocutores procuram em 

comum, torna-se a única realidade linguística. Enquanto não considerar o discurso do outro 

como uma mensagem que lhe é dirigida em seus próprios modelos verbais, o indivíduo 

afásico experimentará sentimentos como “estou ouvindo perfeitamente, mas não posso 

compreender o que você diz”, ou “ouço sua voz, mas não as palavras”. Trata-se da relação 

externa de contiguidade que une os constituintes de um contexto e a relação interna de 

similaridade que vai servir de base para a substituição. Para Goldstein (apud JAKOBSON, 

1989:49) os doentes desse tipo captam as palavras em seu significado literal, contudo não 

chegam a compreender-lhes o caráter metafísico. Dentre as duas figuras polares de estilo, a 

metáfora e a metonímia, é a esta última, baseada na contiguidade, a mais empregada pelos 



110 

 

afásicos cuja capacidade de seleção foram afetadas. Garfo é substituído por faca, mesa por 

lâmpada, fumaça por cachimbo, comer por torradeira. Um caso típico trata-se de um paciente 

que, quando não conseguia lembrar-se da palavra designativa de “preto”, descrevia a coisa 

como “aquilo que se faz para um morto”, abreviando somente para “morto”. “Quando é que a 

gente se veste de preto?” – “quando se põe luto por um morto”, mas em vez de dar nome à 

cor, designa-se a causa de seu uso tradicional. 

 Tais metonímias podem ser caracterizadas como projeções da linha de um contexto 

habitual sobre a linha de seleção, ou substituição, assim é que um signo (garfo) que aparece 

ordinariamente ao mesmo tempo de outro signo (faca) pode ser utilizado no lugar deste signo. 

A relação entre o uso de um objeto (torrada) e os meios de sua produção, leva ao dito 

metonímico comer por torradeira. Nestes casos, o que acontece é uma evasão da igualdade 

para a contiguidade. Resume Jakobson (1989:50): 

 

Quando a capacidade de seleção é fortemente afetada e o poder de 

combinação pelo menos parcialmente preservado, a contiguidade determina 

todo o comportamento verbal do doente e nós podemos designar esse tipo de 

afasia como distúrbio da similaridade. 

 

4.3.2 Distúrbios da contiguidade e a afetação da metonímia 

 

 O discurso não consiste apenas de palavras, mas de palavras que se relacionam umas 

com as outras de maneira particular. A perda do discurso, por sua vez, é a perda de construir 

proposições, a inaptidão para o discurso não significa uma ausência total de palavras. Nos 

tipos de afasia, deficientes quanto ao contexto, a extensão e a variedade das frases diminuem.  

 As regras sintáticas, responsáveis em organizar as palavras em unidades mais altas, 

perdem-se. Esta perda, chamada de Agramatismo (JAKOBSON, 1989:51), resulta em fazer a 

frase degenerar num simples monte de palavras, ou até mesmo numa só palavra. Apenas 

algumas frases “feitas”, mais longas, estereotipadas, conseguem sobreviver. A ordem das 

palavras se torna caótica, os vínculos de coordenação e subordinação gramatical (de 

concordância ou regência) encontram-se dissolvidos. As palavras como as conjunções, as 

preposições, pronomes e artigos, dotadas de funções puramente gramaticais, são as primeiras 

a desaparecer substituídas pelo estilo chamado “telegráfico”, ao contrário do que acontece nas 

desordens por similaridade. Quanto menos uma palavra depender gramaticalmente do 

contexto, mais forte será a sua persistência no discurso dos afásicos por contiguidade e, mais 



111 

 

rapidamente será eliminada pelos pacientes que sofre de distúrbios da similaridade. O sujeito, 

“palavra-núcleo”, é o primeiro a desaparecer da frase no caso de afasias por similaridade e, ao 

contrário, o menos destrutível nas afasias de contiguidade. 

O doente limitado ao grupo de substituição, ou seleção, quando o contexto é falho, usa 

as similitudes, e suas identificações aproximadas são de natureza metafórica, em oposição às 

identificações metonímicas familiares aos afásicos por combinação, ou contexto. Exemplos 

disso seria a substituição de microscópio por óculos de alcance ou fogo em vez de luz de gás. 

 Em alguns casos, numa das variedades da afasia, designada como “atáxica”, a palavra 

é a única realidade linguística preservada. Os morfemas (palavras) seriam as menores 

entidades com as quais se lida na fala, ao passo que os fonemas, seriam apenas uma 

construção artificial. Neste tipo de afasia, o paciente guarda somente uma imagem integral, 

indissolúvel, das palavras familiares, as demais sequências fônicas lhes parecem estranhas e 

inescrutáveis, ou ainda, as funde com as palavras familiares, desprezando as diferenças 

fonéticas. Um dos pacientes de Goldstein (apud JAKOBSON, 1989:54), percebia certas 

palavras, mas não percebia as vogais e consoantes. 

 

4.3.3 Os polos metafórico e metonímico 

 

De acordo com Kadota (2004:32) a metáfora é uma figura de linguagem que comporta 

a transposição do significado de um termo, ou enunciado para outro termo ou outro 

enunciado, devido a uma analogia entre eles, mesmo que subentendida. Temos, então, uma 

substituição por similaridade. Por exemplo: “a mãe é uma fera”. Já na metonímia, temos que 

um conceito é definido por um termo diferente do que se previa consistindo na mudança de 

sentido pela inclusão ou implicação desse elemento. As relações metonímicas podem ligar-se 

por:  

 

a) Causa ou efeito, por exemplo: O homem esticou as pernas; 

b) Todo pela parte: A produção crescia com o aumento das chaminés na cidade; 

c) Continente pelo conteúdo: Não resistiu a um bom prato. 

 

Toda forma de distúrbio afásico consiste na deterioração em algum grau da faculdade 

de seleção e substituição, ou da faculdade de combinação ou contexto. No primeiro caso, 

seleção e substituição, envolve deterioração das operações metalinguísticas, a relação de 

similaridade é suprimida, sendo a metáfora incompatível, ao passo que a segunda altera o 



112 

 

poder de preservar a hierarquia das unidades linguísticas, suprimindo as relações de 

contiguidade, sendo a metonímia incompatível nestes casos. Para Jakobson (1989:56): 

 
Manipulando esses dois tipos de conexão (similaridade e contiguidade) em 

seus dois aspectos (posicional e semântico) – por seleção, combinação e 

hierarquização – um indivíduo revela seu estilo pessoal, seus gostos e 

preferências verbais. 

 

 Vale citar um exemplo oferecido por Jakobson (1989:59) tirado de um conto popular 

russo que emprega o paralelismo como procedimento cômico: “Tomás é solteiro; Jeremias 

não é casado”. Os dois predicados estão associados por similaridades, são, aliás, sinônimos. 

Os sujeitos de ambas as orações são nomes próprios masculinos e, assim, morfologicamente 

semelhantes, enquanto, designam dois heróis contíguos do mesmo conto, criados para cumprir 

ações idênticas e justificar assim a utilização de pares de predicados sinônimos. Uma versão 

modificada da mesma construção aparece numa canção de bodas, na qual cada um dos 

convidados do banquete é interpelado ora pelo seu nome, ora pelo sobrenome: “Gleb é 

solteiro; Ivanovitč não é casado”. Os dois predicados são sinônimos, porém a relação entre os 

dois sujeitos mudou: ambos são nomes próprios designativos da mesma pessoa e usados 

normalmente em posição contígua, como saudação polida. 

 Na citação do conto popular, as duas proposições paralelas referem-se a fatos distintos, 

a situação de Tomás é semelhante a situação de Jeremias. Entretanto, nos versos da canção, as 

duas proposições são sinônimas: repetem, de forma redundante, o celibato do herói, 

dividindo-o em duas hipóstases verbais. 

O romancista russo, Gleb Ivanovitč Uspenskij, sofreu nos últimos anos de sua vida, de 

uma doença mental acompanhada de distúrbios da fala. Seu nome e seu patronímico, Gleb 

Ivanovitč, tradicionalmente juntos na conversação polida, haviam-se cindido, a seus olhos, em 

dois nomes distintos: Gleb era dotado de todas as virtudes, ao passo que Ivanovitč, o nome 

que ligava o filho ao pai, tornou-se a encarnação de todos os vícios de Uspenskij. Este aspecto 

linguístico de desdobramento de personalidade aparece na incapacidade do doente de utilizar 

dois símbolos para a mesma coisa, constituindo um exemplo de desordem por similaridade. 

Como este distúrbio se liga à tendência para a metonímica, um estudo sobre o estilo de 

Uspenskij demonstrou que este tinha uma tendência marcada para a metonímia, levando-a 

para a sinédoque, um tipo de metonímia que consiste na atribuição da parte pelo todo, ou do 

todo pela parte. O leitor é esmagado pela multiplicidade de pormenores com que o escritor 



113 

 

desenvolve num espaço verbal limitado e, se torna fisicamente incapaz de ter uma noção de 

conjunto, de maneira que o retrato muitas vezes fica inutilizado, conforme visto na nota de 

rodapé da página 60 em Jakobson (1989): 

 
De sob um velho boné de palha, com uma mancha negra na viseira, 

espreitavam dois tufos de cabelo que lembravam as defesas de um javali; um 

queixo que se tornara adiposo e balouçante estendera-se definitivamente por 

sobre o colarinho ensebado de peitilho de algodão e cobria de uma grossa 

camada o colarinho grosseiro do casaco de tela, apertadamente abotoado ao 

pescoço. Desse casaco emergiam, aos olhos do observador, mãos maciças 

com um anel que se afundara no dedo gordo, uma bengala com castão de 

cobre, um acentuado abaulamento do estômago e calças muito largas, de 

tecido semelhante a musselina, cujas largas bocas escondiam a ponta das 

botas. (A. Kamegulov, Stil’ Gleba Uspenskogo [Leningrado, 1930], 

pp. 65, 145).  

 

 A competição entre estes dois tipos de estilo, metafórico e metonímico, se torna 

manifesto em todo processo simbólico subjetivo, ou social. Eis porque em uma investigação 

da estrutura dos sonhos, conforme evidenciou Freud (apud JAKOBSON, 1989:61), a questão 

decisiva é saber se os símbolos e as sequências temporais usadas se baseiam na contiguidade 

(“transferência” metonímica e “condensação” sinedóquica de Freud) ou na similaridade 

(“identificação” e “simbolismo” freudianos).  

Analisando a sentença pretendidamente absurda “Colorless green ideas sleep 

furiously”6 ou, “Incolores ideias verdes dormem furiosamente”, extraímos seu sujeito plural 

“ideias” das quais se diz que desenvolvem uma atividade, “dormir” e ambos os termos são 

caracterizados (as “ideias”, “incolores verdes” e o “sono”) como “furioso”. Tais relações 

gramaticais criam uma sentença dotada de sentido que pode ser submetida a uma prova de 

verdade: existem ou não coisas como verde incolor, ideias verdes, ideias que dormem, ou 

sono furioso? 

“Verde incolor” é uma expressão sinônima de “verde pálido”, contudo com o efeito 

ligeiramente epigramático de um paradoxismo aparente. O epíteto metafórico em “ideias 

verdes” faz lembrar o green thought in a green shade (verde pensamento numa sombra 

verde), de Andrew Marvell, ou a expressão russa zelenaja shuka (tédio verde) ou Vse tot zhe 

                                                        
6 Extraído do livro Syntactic Structures, de Chomsky (1957:15, apud JAKOBSON, 1989:94-5). 



114 

 

uzhas krasnyj, blyj, kvadratnyj (horror vermelho, branco e quadrado), de Tolstói. Num sentido 

figurado, o verbo “dormir” significa “estar num estado semelhante ao sono, tal como o de 

inércia, letargia ou torpor”, por exemplo, “seu ódio nunca dorme”, da mesma forma as ideias 

de alguém podem vir a dormir. O atributo “furioso” pode claramente vir a exprimir 

enfaticamente um frenesi de sono. 

Mesmo que censuremos, por pedantismo, toda expressão através de imagens e 

neguemos a existência de ideias verdes, mesmo assim, como no caso de “quadratura do 

círculo” ou “leite de pato”, a não-existência, o caráter fictício dessas entidades, não possui 

relação alguma com a questão de seu valor semântico. “Não existe, ademais, nenhuma razão 

para atribuir à espécie de construções aqui discutidas ‘um grau inferior de gramaticalidade’”, 

conforme adverte Jakobson (1989:95). Num importante dicionário russo, por exemplo, o 

adjetivo que significa “prenhe” foi classificado como unicamente feminino, porque um macho 

prenhe seria inconcebível. Esta sentença russa usa a forma masculina do adjetivo, e o “macho 

prenhe” aparece em lendas folclóricas, em piadas de jornal, assim como no poema de David 

Burliuk: “Gosto do homem prenhe que se apoia no monumento de Pushkin” (Mne nravitsja 

bermennyj muzhchima, prislonivshijsja k pamjatniku Pushkina). De forma semelhante, uma 

menina francesa, numa escola primária, sustentou que em sua língua materna não apenas os 

substantivos, mas também os verbos possuem gêneros. Por exemplo, o verbo “couver” 

(chocar), é feminino porque “as galinhas chocam, mas os galos não”. Para níveis graduais de 

gramaticalidade podemos usar o argumento ontológico, a metafísica que trata da existência 

das coisas, com o intuito de excluir pretensas “não-sentenças inversas” como “o golfe joga 

João”. 

 
A agramaticalidade efetiva priva um enunciado de sua informação 

semântica. Quanto mais as formas sintáticas e os conceitos relacionais que 

elas veiculam parecerem estar obliterados, mais difícil será submeter a 

mensagem a uma prova de verdade [...] Enunciados totalmente destituídos 

de gramática são, de fato, contra-sensos (JAKOBSON, 1989:96). 

 

4.4 As seis funções da linguagem 

 

Seguimos com a seguinte questão: O que torna uma mensagem verbal uma obra de 

arte? Jakobson (1989:119) atenta que as differentia specifica são o objetivo principal da 

Poética, entre a arte verbal e as outras artes e espécies de condutas verbais, cabe-lhe um 



115 

 

proeminente lugar nos estudos literários. A Poética trata dos problemas da estrutura verbal, 

podendo ser encarada como parte integrante da Linguística. A questão das relações entre a 

palavra e o mundo diz respeito a todas as espécies de discurso, sendo a Linguística 

responsável pelos estudos da relação entre o discurso e o universo do discurso: o quê, deste 

universo, é verbalizado por um determinado discurso e de que maneira.  

 Os estudos literários, na Poética assim como na Linguística, consistem de dois grupos 

de problemas: sincronia e diacronia. A descrição sincrônica considera não apenas a produção 

literária de um dado período, mas também aquela parte da tradição literária que permaneceu 

viva (ou foi revivida). Um dos problemas essenciais dos estudos literários sincrônicos é a 

escolha de clássicos e sua reinterpretação à luz de uma nova tendência. Por exemplo, 

Shakespeare e Emily Dickinson constituem presenças vivas no atual mundo poético da língua 

inglesa, ao passo que as obras de James Thomson e Longfellow não pertencem aos valores 

artísticos viáveis no momento. Não devemos confundir a Poética sincrônica (assim como a 

Linguística sincrônica) com a estática. Toda época distingue entre formas mais conservadoras 

e mais inovadoras. A época contemporânea é vivida na sua dinâmica temporal e, a abordagem 

histórica na Poética e na Linguística, não se ocupa apenas de mudanças, mas também de 

fatores contínuos, duradouros, estáticos. Tanto a Poética histórica ou uma história da 

linguagem compreensiva é uma superestrutura edificada sobre uma série de descrições 

sincrônicas sucessivas. 

 Manter a Poética separada da Linguística só pode ser justificada quando o campo da 

Linguística esteja abusivamente restringido, por exemplo, quando a sentença é considerada, 

por alguns linguistas, como a mais alta construção analisável, ou quando o escopo da 

Linguística se confina à gramática, ou à questões não-semânticas de forma externa, ou ainda 

ao inventário dos recursos denotativos sem referência às variações livres. Para toda 

comunidade linguística, para toda pessoa que fala, existe uma unidade de língua, porém esse 

código global representa um sistema de subcódigos relacionados entre si. Toda língua encerra 

diversos tipos simultâneos, cada um caracterizado por uma diferente função. 

 Muitos linguistas acabaram negligenciando fatores secundários da linguagem, por 

considerarem, concordando com Sapir (apud JAKOBSON, 1989:122) que a ideação reina na 

linguagem. Os elementos emotivos do discurso não podem ser descritos por um número finito 

de categorias absolutas. A linguagem precisa ser estudada em toda a variedade de suas 

funções. Para se ter uma ideia geral dessas funções, é necessário rever uma perspectiva 

sumária dos fatores constitutivos de todo processo linguístico, de todo ato de comunicação 

verbal: o Remetente envia uma Mensagem ao Destinatário. A mensagem, para ser eficaz, 



116 

 

requer um Contexto a que se refere, ou “referente”, apreensível pelo destinatário, e que seja 

verbal ou suscetível de verbalização; deve possuir um Código total ou parcialmente comum, 

tanto ao remetente quanto ao destinatário; e, finalmente, um Contato, ou seja, um canal físico 

e uma conexão psicológica entre remetente e destinatário, que capacite ambos a entrarem e 

permanecerem em comunicação. 

                  

                 
                                                      Figura 10 - Fatores constitutivos da linguagem 

 

Cada um dos seis fatores determina uma função diferente da linguagem. Contudo, 

dificilmente encontraríamos mensagens verbais que preenchessem uma única função. A 

diversidade não reside no monopólio de alguma dessas funções, mas numa diferente ordem 

hierárquica de funções.  

A estrutura verbal de uma mensagem vai depender da função predominante. Apesar da 

tendência para o referente, uma orientação para o Contexto – em suma, a chamada Função 

Referencial, “denotativa”, “cognitiva” – seja a tarefa dominante de numerosas mensagens, a 

participação adicional de outras funções em tais mensagens deve ser levada em consideração. 

Na Função Referencial transmite-se conhecimentos de ordem lógico-discursivas sobre 

determinado objeto, muito utilizada na comunicação informacional, didática ou teórica 

(KADOTA, 2004:81). 

A Função Emotiva, ou “expressiva”, centrada no Remetente, visa a uma expressão 

direta da atitude de quem fala em relação ao que está falando. Quase sempre suscita a 

impressão de uma certa emoção, verdadeira ou simulada, por isso o termo Função Emotiva 

acabou sendo preferível a “emocional”. O estrato puramente emotivo da linguagem é 

apresentado pelas interjeições que diferem dos procedimentos de linguagem referencial pela 

sua configuração sonora. A Função Emotiva colore, em certa medida, todas as nossas 

manifestações verbais, ao nível fônico, gramatical e lexical. Caso analisamos a linguagem do 

ponto de vista da informação que veicula, não se pode restringir a noção de informação ao 



117 

 

aspecto cognitivo da linguagem. Um homem que use elementos expressivos para indicar sua 

ira ou sua atitude irônica transmite informação manifesta e evidentemente tal conduta verbal 

não pode ser assimilada a atividades não-semióticas, nutritivas tais como a de “comer 

toronja”. A diferença entre [grande] e o prolongamento enfático da vogal [gra:nde] é um 

elemento linguístico convencional codificado. As invariante fonológicas /a e /a:, em português 

parecem ser as meras variantes de um só e mesmo fonema, mas se nos ocupamos de unidades 

emotivas, a relação entre a invariante e as variantes se inverte: longevidade e brevidade são 

invariantes realizadas por fonemas variáveis. Supor que a diferença emotiva seja uma 

característica não-linguística, atribuível à enunciação da mensagem e não à própria 

mensagem, é reduzir a capacidade informacional das mensagens. Um ator do Teatro 

Stanislavski de Moscou (JAKOBSON, 1989:125) relatou que, em sua audição, o diretor lhe 

pediu que tirasse quarenta mensagens diferentes da frase Segodnja vecerom (Esta noite). Ele 

fez uma lista com cerca de quarenta situações emocionais, e então pronunciou a frase dada de 

acordo com cada uma dessas situações, que sua audiência tinha de reconhecer somente 

através das alterações na configuração sonora das duas palavras. Num trabalho de pesquisa 

com este mesmo ator repetindo a prova de Stanislavski, extraiu-se cerca de cinquenta 

situações implicando a mesma sentença elíptica, sendo, em sua maior parte, decodificadas 

corretamente por ouvintes moscovitas. 

A orientação para o Destinatário da Função Conativa encontra sua expressão 

gramatical no vocativo e no imperativo, que sintática, morfológica e até fonologicamente, se 

afastam das outras categorias nominais e verbais. Para Kadota (2004:81), procura provocar no 

destinatário da mensagem uma reação. As tais sentenças imperativas diferem das sentenças 

declarativas: estas podem e aquelas não podem ser submetidas à prova de verdade. Na peça de 

O’Neil7, Nano, numa voz violenta de comando diz “Beba!”, este imperativo não pode ser 

contestado pela pergunta “é verdadeiro ou não?”, que se pode fazer no caso de sentenças 

como “alguém bebeu”, “alguém beberá”, “alguém beberia”. As sentenças declarativas, ao 

contrário, podem ser convertidas em interrogativas: “bebeu alguém?”, “beberá alguém?”, 

“beberia alguém?”.  

O modelo tradicional da linguagem (BÜHLER, apud JAKOBSON, 1989:125) 

confinava-se a essas três funções, emotiva, conativa e referencial e, aos três ápices desse 

modelo – à primeira pessoa (remetente); à segunda pessoa (destinatário); e à “terceira 

pessoa”, alguém ou algo de que se fala. Algumas funções verbais adicionais podem ser 

                                                        
7 A Fonte (The Fountain). 



118 

 

inferidas desse modelo. A função mágica, encantatória, é a conversão de uma terceira pessoa 

ausente ou inanimada em destinatário de uma mensagem conativa. Por exemplo, a fórmula 

mágica lituana: “Que este terçol seque, tfu, tfu, tfu”, ou “Sol, detém-te em Gibeon, e tu, Lua, 

no vale de Ajalon. O sol se deteve, e a lua parou [...]” (Josué, 10:12). 

Há ainda outros três fatores constitutivos da comunicação verbal e três funções 

correspondentes da linguagem. Há mensagens que servem para prolongar ou interromper a 

comunicação, para verificar se o canal funciona (“Alô, está me ouvindo?”), para atrair a 

atenção do interlocutor ou confirmar sua atenção (“Está ouvindo?” ou, “Prestai-me ouvidos!”, 

na dicção shakespereana, e do outro lado do fio, “hm-hm!”). Esta tendência para o Contato, 

ou para a Função Fática, pode ser evidenciada por uma troca profusa de fórmulas 

ritualizadas, por diálogos inteiros cujo único propósito é prolongar a comunicação. Dorothy 

Parker (apud JAKOBSON, 1989:126) fornece alguns exemplos: “– Bem – disse o rapaz. – 

Bem! – respondeu ela. – Bem, cá estamos – disse ele. Cá estamos – confirmou ela, - não 

estamos? – Pois estamos mesmo – disse ele, - Upa! Cá estamos. – Bem! – disse ela. – Bem! – 

confirmou ele – bem!” A Função Fática da linguagem é a única que certas aves falantes 

compartilham com os seres humanos, é também a primeira função verbal que as crianças 

adquirem. Elas tendem a comunicar-se antes de serem capazes de enviar ou receber 

comunicação informativa. 

Na Lógica moderna distinguem-se dois níveis de linguagem, a linguagem-objeto, que 

fala de objetos, e a metalinguagem, que fala da linguagem. A Metalinguagem desempenha um 

importante papel na linguagem cotidiana, a praticamos sem nos dar conta do caráter 

metalinguístico de nossas operações. Sempre que o remetente e/ou destinatário tem 

necessidade de verificar se estão usando o mesmo código, o discurso focaliza o Código, 

desempenhando uma função de glosa: “Não o estou compreendendo – que quer dizer?”, 

pergunta quem ouve. E, quem fala, antecipando semelhantes perguntas, indaga: “Entende o 

que quero dizer?”. Ainda, “O ‘sophomore’ foi ao pau”. “Mas que quer dizer ir ao pau?” “A 

mesma coisa que levar bomba.” “E levar bomba?” “Levar bomba é ser reprovado no exame.” 

“E o que é ‘sophomore’?”, insiste o ignorante do vocabulário inglês. “Um ‘sophomore’ é um 

estudante de segundo ano” (JAKOBSON, 1989:127). Estas sentenças equacionais fornecem 

informação apenas a respeito do código lexical do idioma; sua função é estritamente 

metalinguística. A aquisição da linguagem pela criança faz uso de tais operações e, a afasia 

pode ser definida, como uma perda da capacidade de realizar operações metalinguísticas.  

O pendor (Einstellung) para a Mensagem como tal, o enfoque da mensagem por ela 

própria, esta é justamente a Função Poética da linguagem. Uma tentativa de reduzir a Função 



119 

 

Poética à poesia ou de confinar a poesia à Função Poética é uma simplificação excessiva e 

enganadora. A Função Poética não é a única função da arte verbal, mas é a função dominante, 

enquanto que nas outras atividades verbais ela funciona como um constituinte acessório. Tal 

função aprofunda a dicotomia fundamental de signos e objetos, daí que, ao tratar da  

Função Poética, a Linguística não pode limitar-se ao campo da poesia. Uma moça costumava 

falar do “horrendo Henrique”. “Por que horrendo?” “Porque eu o detesto.” “Mas por que não 

terrível, medonho, assustador, repelente?” “Não sei por que, mas horrendo lhe vai melhor” 

(JAKOBSON, 1989:128). Mesmo sem se dar conta, ela se aferrava ao recurso poético da 

paronomásia (de sonoridade semelhante).  

As particularidades dos vários gêneros poéticos implicam uma participação, em ordem 

hierárquica variável, das outras funções verbais a par da Função Poética dominante. A poesia 

épica, centrada na terceira pessoa, põe em destaque a Função Referencial da linguagem; a 

lírica, voltada para a primeira pessoa, está intimamente vinculada à Função Emotiva; a poesia 

da segunda pessoa está imbuída de Função Conativa e é ou súplice ou exortativa, dependendo 

de a primeira pessoa estar subordinada à segunda e esta à primeira. De acordo com Kadota 

(2004:84), a Função Poética encontra-se centrada na própria mensagem, voltando para si 

mesma. Desloca-se, portanto, do enunciado para a enunciação, para a qualidade da 

organização da mensagem, para o ritmo e sonoridade do texto. 

 

                               
                                                           Figura 11 - As seis funções da linguagem 

 

Este quadro das seis funções básicas da linguagem complementa o esquema dos 

fatores fundamentais dado anteriormente. Entretanto, qual é o critério linguístico empírico da 

Função Poética? O fator característico indispensável inerente à toda obra poética? Para 

responder a esta questão devemos recordar os dois modos básicos de arranjo utilizados no 

comportamento verbal, seleção e combinação. Por exemplo, caso o tema da mensagem seja 

“criança”, aquele que fala seleciona, entre os nomes existentes, mais ou menos semelhantes, 

palavras como criança, guri(a), garoto(a), menino(a), todos equivalentes entre si e, para 



120 

 

comentar o tema, ele pode escolher um dos verbos semanticamente cognatos – dorme, 

cochila, cabeceia, dormita. Ambas as palavras escolhidas se combinam na cadeia verbal. A 

seleção pode-se dizer, é feita baseada na equivalência, semelhança e dessemelhança, 

sinonímia e antonímia, enquanto que a combinação, a construção da sequência, se baseia na 

contiguidade. “A função poética projeta o princípio de equivalência do eixo de seleção sobre 

o eixo de combinação”, confirma Jakobson (1989:130). Em poesia uma sílaba é igual a todas 

as outras sílabas da mesma sequência, da mesma forma, cada acento de palavra é considerado 

igual a qualquer outro acento de palavra, assim como ausência de acento; fronteira de palavra 

iguala fronteira de palavra, ausência de fronteira iguala ausência de fronteira; pausa sintática 

iguala pausa sintática, ausência de pausa iguala ausência de pausa. As sílabas são convertidas, 

assim como as moras ou acentos, em unidades de medida. 

A Metalinguagem também faz uso sequencial de unidades equivalentes quando 

combina expressões sinônimas numa sentença equacional: A = A (A égua é a fêmea do 

cavalo). Poesia e Metalinguagem estão em oposição diametral entre si: em metalinguagem, a 

sequência é usada para construir uma equação, já na poesia é usada para construir uma 

sequência. Nas manifestações latentes da Função Poética, sequências delimitadas por 

fronteiras de palavras se tornam mensuráveis. A simetria dos versos dissilábicos, com idêntica 

consoante inicial e idêntica vogal final, deu esplendor à lacônica mensagem de vitória de 

César: Veni, vidi, vici. Fora desta Função, a medida de sequências é um recurso que não 

encontra aplicação na linguagem. Somente na poesia com sua reiteração regular de unidades 

equivalentes, é que se tem experiência do fluxo verbal, como acontece com o tempo musical.  

A aplicação da Poética a algum propósito heterogêneo não esconde a essência 

primeira, assim como elementos da linguagem emotiva, quando utilizados em poesia, 

conservam sua nuance emotiva. A análise do verso poético é inteiramente da competência da 

Poética, que pode ser definida como a parte da Linguística que trata a Função Poética em sua 

relação com as demais funções da linguagem. É assim que a Poética se ocupa da Função 

Poética não se restringindo à poesia, onde tal função se sobrepõe às outras funções da 

linguagem, mas também fora da poesia, quando alguma outra Função se sobreponha à Função 

Poética. 

Qualquer sequência de unidades semânticas em poesia, e não apenas a sequência 

fonológica, tende a construir uma equação. A similaridade superposta à contiguidade 

comunica sua radical essência simbólica, multíplice, polissêmica, assim como sugerida pela 

fórmula de Goethe, Alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis (Tudo quanto seja transitório 

não passa de símbolo). Em termos técnicos, tudo quanto é transitório é um símile, ou seja, 



121 

 

uma analogia entre coisas diferentes. Na poesia, onde a similaridade se superpõe à 

contiguidade, toda metonímia é ligeiramente metafórica e toda metáfora tem um matiz 

metonímico. 

A ambiguidade se constitui em característica intrínseca, inalienável, de toda 

mensagem voltada para si própria, num corolário obrigatório da poesia. “As maquinações da 

ambiguidade estão nas raízes mesmas da poesia”, conforme define Empson (apud 

JAKOBSON, 1989:150). Igualmente, o destinatário da mensagem e seu remetente também se 

tornam ambíguos. Além do autor e do leitor, existe o “Eu” do herói lírico ou do narrador 

fictício e o “tu” ou “vós” do suposto destinatário dos monólogos dramáticos, das súplicas, das 

epístolas. O poema Wrestling Jacob (A Luta Contra o Anjo) é endereçado pelo herói ao 

Salvador e simultaneamente, funciona como uma mensagem subjetiva do poeta Charles 

Wesley aos seus leitores. Virtualmente, qualquer mensagem poética é, como que um discurso 

citado, com todos os problemas peculiares e intrincados que o “discurso dentro do discurso” 

oferece ao linguista.  

A supremacia da Função Poética sobre a Função Referencial torna-a ambígua e não a 

oblitera. A mensagem de duplo sentido encontra correspondência num remetente cindido, 

num destinatário cindido e numa referência cindida. A capacidade de reiteração, a reificação 

de uma mensagem poética e de seus constituintes, a conversão de uma mensagem em algo 

duradouro, tudo isto, representa uma propriedade inerente e efetiva da poesia.  

Para Jakobson (1989:161), 

  

[...] a “poeticidade” não consiste em acrescentar ao discurso ornamentos 

retóricos; implica, antes uma total reavaliação do discurso e de todos os seus 

componentes, quaisquer que sejam. 

 

4.5 A Semiótica 

 

Vamos tentar realizar aqui uma grande redução do que se pode considerar a obra de 

Charles Sanders Peirce. Só para se ter uma ideia do tamanho de sua obra, calcula-se 

(SANTAELLA, 1983:04) que seus manuscritos cobrem cerca de 80.000 páginas e destas 

pelos menos umas 10.000 são consideradas de relevante importância filosófica. Neste trabalho 

vale apenas algumas considerações sobre alguns aspectos que podem – ou não – serem usados 

em nossa jornada. Contudo, vale como aporte a imensa contribuição que deixou este grande 

autor. 



122 

 

Sua primeira tentativa de classificação dos signos apareceu nas Atas da Academia 

Norte-Americana das Artes e das Ciências do ano de 1867, com o trabalho Sobre Uma Nova 

Lista de Categorias. Quarenta anos mais tarde, dizia ele ao resumir uma vida inteira sobre a 

natureza dos signos:  

 

Sou, tanto quanto sei, um pioneiro, ou antes, um desbravador, na empresa de 

limpar o terreno e traçar o caminho daquilo a que eu chamo semiótica, isto é, 

a doutrina da natureza essencial e das variedades fundamentais da semiosis 

possível; penso que o domínio é vasto demais e a tarefa imensa para um 

iniciador (PEIRCE, apud JAKOBSON, 1989:99). 

 

O nome de sua ciência remonta à antiga sêmeiotikê, explorando bastante a experiência 

dos lógicos antigos e medievais pensadores. Em 1903 expressou (apud JAKOBSON, 

1989:100) a firme convicção de que se, em vez de deixar cair no esquecimento a velha 

“doutrina dos signos”, houvéssemos nos empreendido em sua elaboração, o século XX teria 

disposto de ciências particulares de importância tão vital quanto a Linguística, que já estariam 

notavelmente mais avançadas. Saussure advogou uma disciplina análoga, estimulado pelo 

impulso helênico, dando-lhe o nome de Semiologia. Para Saussure, a Linguística estava 

destinada a não ser mais do que uma parte da Semiologia, seu papel seria o de definir o que 

torna a língua um sistema especial no conjunto dos “fatos semiológicos”.  

Uma maneira de se iniciar este trabalho talvez seja distinguindo-se, na teoria peirceana 

(TEIXEIRA COELHO, 1980:52-3), entre semiótica geral e semiótica especial. Entende-se 

por semiótica geral aquela parte da filosofia que abrange campos como os cobertos pelas 

designações da Lógica, Filosofia da Lógica, Filosofia da Ciência, Epistemologia ou Teoria do 

Significado. O objetivo seria o de unificar as diversas questões tratadas por essas disciplinas 

através de uma abordagem capaz de encarar todas em termos de uma concepção genérica 

única. Em outras palavras, conceber o pensamento como um processo de interpretação do 

signo baseado numa relação triádica envolvendo signo, objeto e interpretante. 

Esta teoria mais geral serviria para Peirce fundar outra ciência chamada de “psíquica”, 

uma semiótica especial. A palavra grega psyche é um termo que representa o início da vida 

dos seres viventes em geral, nesse sentido, Peirce apresentava sua semiótica especial, ou 

ciência psíquica, como uma ciência preocupada com os fenômenos mentais, ou com as leis, 

manifestações e produtos da mente. Os termos “mente” e “pensamento” devem aqui, serem 

encarados numa perspectiva mais ampla, mente pode ser entendido como semiose, ou 



123 

 

processo de formação das significações e; pensamento pode ser substituído por termos como 

signo ou símbolo, ou ainda interpretante. Seu método consiste em desenvolver uma 

concepção da mente derivada de uma análise do que está implícito na tendência humana para 

a procura da verdade. Como tocamos aqui na “verdade”, esta para Peirce (apud KADOTA, 

2004:59), possuía o sentido de uma atividade dirigida para um objetivo capaz de permitir a 

passagem de um estado de insatisfação para um estado de satisfação. 

A questão da verdade em Peirce é tomada como normal no homem, sendo um motor 

de seu comportamento. Ou seja, numa atividade de busca da verdade que tenha consciência de 

si mesma e seja capaz de promover sua autocrítica constantemente. Esta atividade comum 

serve-se de um método chamado de lógica-em-uso (logica utens), sendo instintiva no homem, 

permitindo sua satisfação das necessidades mais básicas. Quando tais necessidades revelam-se 

de uma ordem superior, a lógica-em-uso apresenta-se como base para uma lógica mais 

complexa, ou logica docens, que pode ser ensinada e que significa um método teoricamente 

desenvolvido de buscar a verdade. 

Enquanto a semiologia de Saussure e Hjelmslev apresentava-se como sistema fechado 

em si mesmo, a semiótica de Peirce alimenta-se de uma filosofia transcendentalista que vai 

procurar nos efeitos práticos, presentes ou futuros, o significado de uma proposição.  

 

4.5.1 Conceito de signo 

 

Um signo, ou representamen, é aquilo que, sob certo aspecto, representa alguma coisa 

para alguém. Esse primeiro signo, uma vez dirigido a alguém criará na mente (semiose) dessa 

pessoa um signo equivalente a si mesmo ou, um signo mais desenvolvido. Este segundo signo 

criado na mente do receptor recebe a designação de interpretante – não confundir com 

intérprete – e a coisa representada toma o nome de objeto. 

 
O signo utilizado é em parte causado pela referência feita e em parte por 

fatores sociais e psicológicos constatáveis através dos efeitos causados pelo 

signo sobre a atitude do receptor, explica Teixeira Coelho (1980:56).  

 

Entre o interpretante e o signo há relações causais, também entre o interpretante e o 

objeto há uma relação, mais ou menos direta, quando se presta atenção a uma casa, por 

exemplo, dentro do campo de visão, ou indireta, como quando se pensa sobre uma figura 

histórica qualquer cujos atos são relatados por interpostas pessoas, como um historiador. No 



124 

 

entanto, entre o signo e o objeto, não existem relações pertinentes, por exemplo, entre uma 

casa qualquer vista por uma pessoa e o signo /casa/, utilizado para designá-la, neste caso não 

há nenhuma relação causal ou de obrigatoriedade, nada liga uma coisa a outra. 

 

                              
                                                                Figura 12 - O signo para Peirce 

 

Para certos tipos de signos haverá uma relação direta entre signo e objeto, como 

seriam os casos dos ícones e índices, por exemplo. Assim, a linha que aqui aparece pontilhada 

seria contínua, igual às outras duas linhas que fazem a ligação entre signo, interpretante e 

objeto. Uma outra consideração se deve ao fato de que, dificilmente um signo deixa de estar 

marcado pela presença de outros signos, circunstância em que passaria a haver alguma relação 

direta entre signo e objeto (no caso de uma linha cheia e não pontilhada).  

Esta relação triádica do signo vai dividir a Semiótica em três ramos, cabendo a uma 

gramática pura determinar o que deve ser verdadeiro com relação ao signo para que este 

possa veicular um significado. O segundo ramo é o da lógica, ou o estudo do que é verdadeiro 

em relação ao signo para que este possa aplicar-se a um objeto e, o terceiro ramo é a retórica 

pura, cujo objetivo é estudar as leis pelas quais um signo dá origem a outro e um pensamento 

provoca outro. 

 

4.5.2 Divisão dos signos 

 

Peirce propôs a existência de dez tricotomias e sessenta e seis classes de signos, 

porém, seguiremos a orientação de Teixeira Coelho (1980:57-61) para descrever apenas três 

tricotomias e dez classes. Estas descrições devem bastar para o presente estudo considerando 

uma análise semiótica com base peirceana. 

Vamos então a elas:  

 



125 

 

a) A primeira tricotomia proposta por Peirce diz respeito ao signo em si mesmo cujas 

características criam-se relações sintáticas, recobrindo três espécies de signos: 

qualissigno, sinsigno e legissigno.  

 Por qualissigno entende-se uma qualidade que é um signo, por exemplo, uma 

cor qualquer;  

 Um sinsigno é uma coisa ou evento existente, tomados como signo, por 

exemplo, um cata-vento, um diagrama de alguma coisa em particular. O sin de 

sinsigno indica que se trata de uma coisa ou evento singular, no sentido de 

“uma única vez”. Um sinsigno só pode existir através de qualidade, razão pela 

qual ele envolve um ou vários qualissignos; 

 O legissigno (de legi, lei) não é uma coisa ou evento singular, determinada, 

mas sim uma convenção ou lei estabelecida pelos homens, a palavra, por 

exemplo. 

 

b) A segunda tricotomia é relativa às relações, ditas semânticas, entre o signo e seu 

objeto e divide-se em: ícone, índice e símbolo. 

 Ícone se trata de um signo que tem alguma semelhança com o objeto 

representado, por exemplo, a escultura de uma mulher, uma fotografia de um 

carro. Opera (JAKOBSON, 1989:101) pela semelhança de fato entre seu 

significante e seu significado, por exemplo, entre a representação de um animal 

e o animal representado: a primeira equivale ao segundo, pois se parece com 

ele; 

 Índice é um signo que se refere ao objeto denotado em virtude de ser 

diretamente afetado por este. Opera (JAKOBSON, Ibid.), antes de tudo, pela 

contiguidade de fato, vivida, entre seu significante e seu significado. O signo 

inicial possui alguma qualidade em comum com o objeto, não deixando de ser 

um certo tipo de ícone, porém especial, embora não seja isto que o torna um 

signo mas, sim, o fato de ser modificado pelo objeto. Por exemplo, fumaça é 

signo indicial de fogo, um campo molhado é índice de que choveu, uma seta 

colocada num cruzamento é índice do caminho a se seguir. São índices 

também, os pronomes demonstrativos, uma impressão digital, um número 

ordinal. Robinson Crusoé encontrou em sua ilha um índice, seu significante era 



126 

 

o vestígio de um pé sobre a areia, e o significado inferido a partir desta pegada, 

a presença de um ser humano na ilha; 

 Já o símbolo se trata de um signo que se refere ao objeto denotado em virtude 

de uma associação de ideias produzida por uma convenção. É marcado, desta 

forma, pela arbitrariedade. Por exemplo, qualquer palavra de uma língua, a cor 

verde como símbolo de esperança, etc. O símbolo é de natureza geral, tanto 

quanto o objeto denotado, da mesma forma como aquilo que é geral, deve 

existir também nos casos determinados, pode-se dizer que esses casos 

indiretamente afetam o símbolo, razão pela qual há no símbolo uma espécie de 

índice. Entretanto, a razão da existência do símbolo não deve ser procurada 

nesta afetação, mas sim em seu caráter convencional, arbitrário. Opera 

(JAKOBSON, Ibid.) por contiguidade instituída, apreendida, entre significante 

e significado. Esta conexão consiste no fato de que constitui uma regra e não 

depende da presença ou da ausência de qualquer similitude ou contiguidade de 

fato. O intérprete de um símbolo deve obrigatoriamente conhecer esta regra 

convencional sendo apenas e exclusivamente devido a esta regra que o signo 

será efetivamente interpretado. Vejamos que, em Saussure, o signo linguístico 

era exemplo de signo arbitrário, sendo que, em sua teoria não era possível 

utilizarmos a palavra símbolo para designar o signo linguístico, pois o símbolo 

nunca era completamente arbitrário, por exemplo, a balança como símbolo da 

justiça, que não poderia ser substituída por outro objeto qualquer. Nas suas 

notas os signos convencionais pertencentes a um sistema convencional 

receberam o nome de sema, termo que Peirce reservou para um uso específico 

e totalmente diferente. Para Peirce o símbolo se apresenta com um 

representamen cuja significância especial, aquilo que faz de um signo um 

símbolo e não um ícone ou um índice reside no fato de existir um hábito, 

disposição ou qualquer outra norma a fazer com que esse signo seja sempre 

interpretado como símbolo. Também ao contrário de Peirce, signo e objeto 

podiam ser confundidos como a mesma terminologia nas teorias de Saussure 

ou em Hjelmslev. 

 

c) A terceira tricotomia vai considerar o signo em relação ao interpretante, podendo-se 

falar em relações pragmáticas de signo, são elas: rema, dicissigno e argumento. 



127 

 

 Um rema (do grego rhema, palavra) é um signo que para seu interpretante 

funciona como signo de uma possibilidade podendo ou não ser verificado. 

Uma palavra isolada, como “vermelho”, pode funcionar como rema; 

 Um dicissigno, ou dicente, é um signo de fato, signo de uma existência real. 

Correspondendo a um enunciado, envolve remas na descrição do fato. Um 

sintagma como “Este vermelho está manchado”, pode funcionar como dicente; 

 E, um argumento se trata de um signo de razão, um signo de lei, 

correspondendo a um juízo. Um silogismo do tipo “A é B, B é C, portanto A é 

C”, seria um exemplo de argumento. 

 

4.5.3 Categorias dos signos: primeiridade, secundidade e terceiridade 

 

As três tricotomias apresentadas foram reunidas por Peirce em três correspondentes 

categorias, denominadas de primeiridade, secundidade e terceiridade. 

De acordo com Teixeira Coelho (1980:61), temos então que: 

 

 A primeiridade recobre o nível do sensível e do qualitativo, abrangendo o 

ícone, o qualissigno e o rema; 

 A secundidade diz respeito ao nível da experiência, da coisa ou do evento, 

como é o caso do índice, do sinsigno e do dicente. 

 A terceiridade, por sua vez, refere-se à mente, ao pensamento, à razão, cobre o 

campo do símbolo, do legissigno e do argumento. 

    
                                                                           Tabela 04 – Divisão dos signos 

            
                               Fonte: TEIXEIRA COELHO, 1980:62. 



128 

 

4.5.4 Classes de signos 

 

Quando combinadas, as três tricotomias produzem uma segunda divisão dos signos em 

dez classes distintas (TEIXEIRA COELHO, 1980:62-3): 

 

a) Qualissigno: é uma qualidade tomada como signo. Ex.: sensação de “vermelho”. 

Sendo uma qualidade, só pode significar um objeto tendo com este alguma 

semelhança. É um ícone. E, considerando que uma qualidade é uma mera 

possibilidade lógica, só pode ser interpretada enquanto rema. Portanto, esta é a 

classe do qualissigno icônico remático; 

 

b) Sinsigno icônico: é uma coisa ou evento da experiência cujas qualidades fazem 

com que signifique um objeto. Ex.: o diagrama de uma árvore. Tendo semelhança 

com o objeto, é um ícone, envolvendo um qualissigno e é interpretado através de 

um rema: sinsigno icônico remático; 

 

c) Sinsigno indicial remático: coisa ou evento da experiência que chama a atenção 

para um objeto, funcionando como signo, pelo qual sua presença é determinada. 

Ex.: um grito como signo de dor. Também interpretado através de um rema; 

 

d) Sinsigno dicente: objeto ou evento da experiência que funciona como signo de algo 

que o afeta diretamente, fazendo com que seja um índice. Ex.: cata-vento. Só dá 

informações sobre fatos concretos e materiais. É uma classe onde combina-se dois 

tipos de signos: um sinsigno icônico, para materializar a informação, e um sinsigno 

indicial remático para indicar o objeto; 

 

e) Legissigno icônico: é uma lei ou convenção que se apresenta com signo de algo. 

Ex.: um diagrama genericamente considerado, sem estar ligado a alguma coisa em 

particular. Neste caso é um ícone, a ser interpretado como rema: legissigno icônico 

remático; 

 

f) Legissigno indicial remático: é uma lei a requerer que cada um de seus casos seja 

afetado pelo objeto correspondente, de forma a atrair a atenção para este. Ex.: um 



129 

 

pronome demonstrativo. Este legissigno será um índice e seu interpretante é um 

rema; 

 

g) Legissigno indicial dicente: é uma lei cujos casos são afetados por seu objeto de 

modo a dar uma informação sobre esse objeto. Ex.: uma placa de trânsito com um 

E inscrito num círculo vermelho significa que ali onde está “é permitido 

estacionar”. Trata-se de uma convenção que indica uma coisa concreta e 

localizada, cujo significado não é apenas uma palavra, mas um enunciado; 

 

h) Legissigno simbólico remático (símbolo remático ou rema simbólico): signo que 

representa seu objeto através de uma convenção. Como este símbolo é de tipo 

geral, é um legissigno; é remático por fazer parte de um enunciado maior. Ex.: 

qualquer palavra do dicionário; 

 

i) Símbolo dicente: signo que representa seu objeto através de uma convenção e que é 

interpretado sob a forma de um enunciado. Qualquer proposição do tipo “A é B” é 

um exemplo de símbolo dicente. É um legissigno: legissigno simbólico dicente; 

 

j) Argumento: signo que representa seu objeto através das leis de um silogismo ou 

das leis segundo as quais a passagem de certas premissas para certas conclusões 

tende a ser verdadeira. Ex.: toda argumentação do tipo “A é B, B é C, logo A é C”. 

Utiliza-se de símbolos e, sendo lei, é legissigno: legissigno simbólico argumental. 

 

Um mesmo signo pode ser simultaneamente, icônico e simbólico, por exemplo, 

podendo ainda participar de mais de uma tricotomia: sinsigno icônico, legissigno icônico, 

legissigno indicial. É desta forma mista que os signos se apresentam, tornando a tarefa de 

identificar o tipo de signo num dado discurso em algo simples e imediato. Um resumo 

proposto por Teixeira Coelho (1980:64) pode ser descrito da seguinte forma: 

 



130 

 

         
                                                          Tabela 05 – As 10 classes dos signos 

 
  Fonte: TEIXEIRA COELHO, 1980:64. 

 

4.5.5 Segundo conceito de signo 

 

Este segundo conceito surge como formalmente mais complexo que o anterior e, se 

não é mais que a adequação de sua definição inicial de signo ao quadro de categorias, vem 

fazer uma abertura na teoria, extraindo qualquer traço esquemático e com isso valorizando-a 

além de colocar questões sobre o signo e seus correlatos.  

Peirce (apud TEIXEIRA COELHO, 1980:64) apresenta o signo, portanto, como sendo 

um Primeiro que se coloca numa tal relação triádica genuína com um Segundo, denominado 

seu Objeto, de modo a ser capaz de determinar que um Terceiro, denominado seu 

Interpretante, assuma a mesma relação triádica com seu Objeto na qual ele próprio está em 

relação com o mesmo objeto. Tal designação recobre a descrição inicial sobre o signo, porém 

desenvolvendo-a ao apresentar o signo com um Primeiro (Primeiridade, nível do sensível), o 

objeto como um Segundo (Secundidade, nível do evento), e o Interpretante como um Terceiro 

(Terceiridade, nível da razão). Pode-se dizer que é através do signo que o objeto cria seu 

interpretante, ou ainda, é através do signo que o objeto determina mediante o interpretante ou 

mente, como descreve Peirce. 

De acordo com Teixeira Coelho (1980:65), Luís Hjelmslev pretendia que a Semiótica 

deveria interessar-se somente pelo lado esquerdo da tríade signo-interpretante-objeto, ou seja, 

restringindo os estudos apenas das relações entre signo e interpretante, uma preocupação 



131 

 

puramente linguística do problema do sentido. Além do restabelecimento do triângulo 

semiótico em sua totalidade, Peirce também considerou que nem tudo aquilo que existe e é 

representável é, necessariamente, um signo. O exemplo dado é: se um girassol, ao virar-se na 

direção do sol, se tornasse apenas com esse ato capaz de reproduzir um girassol que também 

se voltaria na direção do sol, o girassol se transformaria num signo do sol. Porém, o 

pensamento é o principal (se não for o único) modo de representação, neste caso é só quando 

o girassol cria seu interpretante, quando o homem vem admirá-lo em seu movimento de seguir 

o sol, que ele se transforma em signo.  

O signo é uma relação triádica completa e ordenada, não é apenas um dos elementos 

do triângulo, uma de suas pontas, mas também, a reunião das três pontas, a relação completa 

dos três vértices do triângulo. O fato de estabelecer o signo como uma relação triádica 

genuína, isso nos coloca a considerá-lo como uma operação da Terceiridade, ou da mente do 

Interpretante, o que não exclui a possibilidade de qualquer um desses três relativos apresentar-

se como um Primeiro ou um Segundo. A mente (semiose) é um processo de geração infinita 

de significações, razão pela qual o que era um Terceiro numa relação triádica passa a ser um 

Primeiro numa outra relação triádica. Graficamente, pode ser representado assim: 

 

                                
                                                     Figura 13 - O signo em sua relação triádica 

 

O Interpretante de um dado Signo determinado por um Objeto torna-se, por sua vez, 

num novo Signo que remete a outro Objeto num processo que determina um novo 

Interpretante e assim sucessivamente. O Objeto “homem”, por exemplo, pode ter por 

Interpretante animal racional, determinado pelos signos /animal/ e /racional/. O animal de 

animal racional transforma-se no signo /animal/ que remete a seu componente Objeto, cujo 

Interpretante agora é ser vivo organizado, dotado de sensibilidade e movimento (oposição às 

plantas). Sensibilidade pode transformar-se em outro Signo e etc. 



132 

 

Para Santaella (1983:12), o signo é uma coisa que vem a representar uma outra coisa. 

Só pode ser considerado como signo se carregar este poder de representar. O signo, portanto, 

nunca é o objeto.  

 

4.5.6 Objeto do signo: Conceito e divisão 

 

Existe um lugar especial na teoria peirceana para o objeto. O Objeto da relação triádica 

de signo é o que determina uma base ou Primeiro (o signo) através do qual determina um 

Terceiro (Interpretante), sendo o Objeto um Segundo: coisa, objeto ou evento (TEIXEIRA 

COELHO, 1980:67-8). Toda relação triádica ordenada e completa tem de ter um Objeto, do 

qual não necessariamente deve ser entendido apenas como coisa, objeto ou evento, mas na 

medida em que se entende a Semiótica como uma filosofia, de que todo processo de 

interpretação de signo tende para um estado final que é a busca da verdade (mudança de um 

estado de insatisfação para outro de satisfação baseado no conhecimento), só vem a acentuar o 

alcance da doutrina de Peirce. 

Este Objeto admite uma divisão: pode-se falar num Objeto enquanto conhecido no 

signo, o Objeto tal como o próprio signo o representa e que depende de sua representação, ou 

no Objeto tal como ele é, independentemente de qualquer aspecto particular seu, o Objeto tal 

como seria mostrado por um estudo definitivo e ilimitado (o Objeto como Real, como 

Realidade). O primeiro é chamado de Objeto Imediato e o segundo, Objeto Dinâmico. Por 

exemplo, na sentença “O céu é azul”; um dos objetos do sintagma é “azul”. Caso se pretende 

significar uma qualidade de sensação, “azul” está sendo entendido aqui como Objeto 

Imediato. Mas, se a intenção é significar um comprimento curto de onda da luz, o que está em 

questão é o Objeto Dinâmico, delimitado por uma ciência. 

O Objeto Imediato pode envolver algum tipo de interpretação errônea, dando ao objeto 

uma representação falsa e diferente daquilo que ele é realmente. Este Objeto é aquilo que se 

supõe que um objeto é, sendo o Objeto Dinâmico uma representação real do objeto tal como é 

possível obtê-la através do estudo definitivo. Fica a questão de que seria possível alguém 

afastar-se de sua própria mente, de seu processo de formação das significações e comparar a 

noção que tem desse objeto (seu Interpretante) com a condição real do mesmo objeto? Ou 

seja, um objeto qualquer pode dar origem a um conhecimento objetivo e definido, capaz de 

revelar a realidade desse objeto? Em princípio, não se podia falar de uma realidade da qual 

não se pudesse conhecer, o processo de interpretação sucessiva (semiose) continuaria sempre 

até que se chegasse a uma última interpretação cujo resultado seria a fusão entre o objeto 



133 

 

imediato e o objeto dinâmico do signo ou, a identificação plena entre o que pensamos ser um 

objeto e sua condição real. Até atingir-se esse ponto seria indispensável estabelecer a devida 

distinção entre Objeto Imediato e Dinâmico. 

Este tenha sido talvez o grande motivo que levou alguns semióticos a afastarem-se 

dessa questão do objeto, devido à impossibilidade ou pequena probabilidade de falar-se na 

existência de um único Objeto final, do qual se pudesse ter uma interpretação inequívoca. 

 

4.5.7 Interpretante do signo: Conceito e divisão 

 

O signo cria algo na mente do intérprete, algo que também foi criado de modo 

imediato e relativo pelo Objeto do signo. De acordo com Teixeira Coelho (1980:70), essa 

relação signo-objeto foi nomeada como Interpretante entendido como o conceito ou imagem 

mental criada na relação triádica de signo. O Interpretante comporta uma divisão tripartite: 

Interpretante Imediato, Interpretante Dinâmico e Interpretante Final. 

Vamos a um exemplo: alguém faz a pergunta “Como está o dia, hoje?”, essa pergunta 

é um Signo cujo Objeto é o tempo naquele momento. O interpretante desse signo, em 

princípio, é a qualidade do tempo, mas há o Interpretante Dinâmico que seria uma resposta 

efetiva àquela pergunta, a contrapor-se assim ao primeiro Interpretante, o Imediato. Este signo 

comporta ainda um terceiro Interpretante, Final, que é o objetivo da pessoa que fez a 

pergunta, junto com o efeito que a resposta terá sobre seus planos para aquele dia. Caso a 

resposta seja “Está um dia feio”. Este outro signo tem por Objeto Imediato a noção de tempo 

comum à mente do indivíduo que respondeu tanto quanto àquele que fez a pergunta. Não se 

trata do caráter do tempo, mas sua identidade. O Objeto Dinâmico desse signo é a identidade 

(a condição) real do tempo naquele momento. A imagem suscitada de tempo feio seria o 

Interpretante Imediato, ou aquilo que há de comum nas várias e vagas imagens de um dia feio. 

O desapontamento eventual que recai sobre quem formulou a pergunta inicial é o 

Interpretante Dinâmico, e o Interpretante Final é a soma das “lições” da resposta: a condição 

do tempo, o objetivo inicial em mente ao formular-se a pergunta, o desapontamento, etc.. 

Em outras palavras, o Interpretante Imediato de um signo é o interpretante tal como se 

revela na correta compreensão do próprio signo; Interpretante Dinâmico seria o efeito 

concreto determinado pelo signo, e Interpretante Final é o modo pelo qual o signo tende a 

representar-se, no final de um processo, em relação a seu Objeto. Do Interpretante Final pode-

se dizer ainda que é aquilo que finalmente se decidiria ser a interpretação verdadeira se se 

considerasse o assunto de um modo tão profundo que se pudesse chegar a uma opinião 



134 

 

definitiva, seria aquela interpretação última em que se chegaria quando o Objeto Imediato se 

fundisse com o Objeto Dinâmico. Este Interpretante Absoluto é, no mínimo, discutível. Na 

teoria de Peirce, o que mais se aproxima desse tipo de interpretante seriam os princípios 

lógicos. 

 

4.5.8 Sentido, significado e significação 

 

A divisão do Interpretante também pode ser feita através dos termos Sentido, 

Significado e Significação (TEIXEIRA COELHO, 1980:71). 

 

 O Interpretante Imediato corresponde ao Sentido, efeito total que o signo foi 

calculado para produzir e que vem a produzir imediatamente, sem qualquer 

reflexão prévia, na mente. É a Interpretabilidade peculiar ao signo, antes de 

qualquer intérprete, uma abstração, uma possibilidade, o sentido atribuído a 

uma palavra em geral e registrado no dicionário, por exemplo, “cão”; 

 O Interpretante Dinâmico equivale ao Significado, efeito direto realmente 

produzido no intérprete através do signo. É aquilo que é concretamente 

experimentado em cada ato de interpretação, dependendo do intérprete e da 

condição do ato, sendo diferente de outra interpretação. Seria então, um evento 

real, único, o significado de “cão” determinado pelo Objeto cão aqui, nesta rua, 

por exemplo; 

 E, o Interpretante Final corresponde à Significação, ou seja, ao efeito 

produzido pelo signo sobre o intérprete em condições que permitissem ao 

signo exercitar seu efeito total. É o resultado interpretativo a que todo e 

qualquer intérprete chegaria, se o signo receber a suficiente consideração. Este 

interpretante é aquilo para o que tende o evento real, ainda usando o exemplo 

citado, diante deste cão, nesta rua, a significação deste encontro tende a 

representar esta ou aquela imagem de natureza psicológica ou sociológica, em 

função da qual a razão será esta ou aquela. 

 

Entretanto, diante da concepção filosófica de Peirce segundo a qual o ser humano 

tende para a verdade, sendo esta verdade marcada pela passagem da insatisfação para a 

satisfação e, que essa tendência atinge um estádio mais elevado quando se manifesta de modo 



135 

 

consciente e autocrítico, ou seja, através da Razão, do Terceiro, o único modo de entender-se 

o Interpretante seria como aquilo e só aquilo que promove uma autocorreção refletiva, 

manifestação por excelência do Terceiro. Neste caso, o Interpretante estaria mais para o lado 

da Significação do que do Significado e, muito mais perto da Significação que do Sentido.  

Ainda de acordo com a noção de Interpretante, Peirce (apud TEIXEIRA COELHO, 

1980:72-3) vai formular uma segunda divisão que, embora diretamente relacionada com a 

divisão em Imediato, Dinâmico e Final, não é possível se identificar com esta por tratar-se de 

tipos diferentes de classificação. O Interpretante pode apresentar-se como sendo Emocional, 

Energético e Lógico. O primeiro efeito significativo próprio de um signo é um sentimento, 

quase sempre constatável, interpretado como prova de que compreendemos o efeito adequado 

do signo, embora as bases de sua verdade seja muito tênue. Sendo um Primeiro na teoria de 

Peirce, este Interpretante Emocional pode assumir um papel bem mais amplo do que um 

simples sentimento de reconhecimento do signo, apresentando-se mesmo como o único efeito 

significativo produzido por esse signo, por exemplo, o que ocorre na execução de uma 

música. Supostamente, adianta Teixeira Coelho (1980:73), essa peça musical veicula as ideias 

do compositor, que por sua vez, geralmente consistem numa sequência de sentimentos e, 

mesmo que o signo acabe produzindo um efeito de outra ordem (um outro Interpretante), este 

só se verificará através da mediação do Interpretante Emocional, considerado como 

determinante dos demais Interpretantes. Que, para serem produzidos dependerão de um 

“esforço” por parte do intérprete, quer seja físico ou mental, teríamos então o Interpretante 

Energético. Em seguida, o terceiro Interpretante, o Interpretante Lógico, é descrito como 

sendo a compreensão de um conceito geral. 

 

4.6 Análise de Discurso 

 

“Não temos como não interpretar”, assim nos diz Eni P. Orlandi (2012:09) em seu 

livro intitulado como Análise de Discurso: Princípios e Procedimentos. A contribuição desta 

disciplina coloca o sujeito num estado de reflexão, sem a pretensiosa ilusão de que somos 

conscientes de tudo, permitindo uma relação menos ingênua com a linguagem. A análise de 

discurso vai problematizar as maneiras de ler, levar o falante ou o leitor a se posicionarem 

frente a questões sobre o que produzem e o que ouvem nas diferentes manifestações da 

linguagem. Coloca o sujeito num estado com o simbólico irremediável e permanente, estando 

comprometido com o sentido e o político. Leva, contudo, a perceber que não podemos não 

estar sujeitos à linguagem, a seus equívocos, sua opacidade.  



136 

 

O discurso, em todo caso, ou o ritual da palavra, seria o movimento dos sentidos, 

errância dos sujeitos, lugares provisórios de conjunção e dispersão, de unidade e de 

diversidade, de indistinção, de trajetos, de ancoragem e de vestígios. Mesmo quando nada se 

diz. De um lado, os sujeitos e os sentidos se estabelecem na movência, na provisoriedade, por 

outro lado se estabilizam, se cristalizam, permanecem. Da relação imprevisível do sujeito com 

o sentido, da linguagem com o mundo, toda formação social possui formas de controle da 

interpretação, historicamente determinadas. Há modos de se interpretar que não pode servir de 

luxo a qualquer um. Os sentidos estão sempre “administrados”, existem especialistas, ou seja, 

um corpo social a quem se delegam poderes de interpretar, de atribuir sentidos.  

Para Orlandi (2012:10): 

 
Diante de qualquer fato, de qualquer objeto simbólico somos instados a 

interpretar, havendo uma injunção a interpretar. Ao falar, interpretamos. 

Mas, ao mesmo tempo, os sentidos parecem já estar sempre lá. 

 

4.6.1 O discurso 

 

Existem diversas maneiras de se estudar a linguagem, enquanto sistema de signos ou 

como sistema de regras formais através da Linguística, ou como normas do bem dizer e a 

Gramática. A própria palavra gramática ou a palavra língua podem significar coisas muito 

diferentes, levando-nos a considerar de que o estudo da gramática e da língua são diferentes 

em diferentes épocas, em distintas tendências e em diversos autores. A origem da Análise de 

Discurso surge a partir dessa multiplicidade de olhares e possibilidades de significações 

acerca da linguagem. 

Como o próprio nome indica a Análise de Discurso (ORLANDI, 2012:15), que teve 

seu início nos anos 60, vai se ater ao próprio discurso, que traz em si a ideia de curso, de 

percurso, de movimento, através do discurso observa-se o homem falando. Na análise de 

discurso, procura-se compreender a língua fazendo sentido, enquanto trabalho simbólico, 

enquanto parte do trabalho social, constitutivo do homem e da sua história. Vai considerar 

assim, a linguagem, enquanto mediação necessária entre o homem e a realidade natural e 

social, torna-se possível, através desta mediação, tanto a permanência e a continuidade quanto 

o deslocamento e a transformação do homem e da realidade em que vive. 

A primeira coisa a se observar nesta disciplina é que não se trabalha com a língua 

enquanto um sistema abstrato, mas com a língua no mundo, através de maneiras de significar, 



137 

 

com sujeitos falando, considerando a produção de sentidos enquanto parte de suas vidas. 

Levando-se sempre em conta o homem na sua história, relacionando a linguagem à sua 

exterioridade. Articula-se assim os conhecimentos do campo das Ciências Sociais e do 

domínio da Linguística, fundando-se em uma reflexão sobre a história da epistemologia e da 

filosofia do conhecimento empírico. Numa proposta em que o político e o simbólico se 

confrontam, coloca questões para a Linguística, interpelando-a pela historicidade que ela 

apaga, do mesmo modo coloca questões para as ciências sociais, interrogando a transparência 

da linguagem sobre a qual se sustenta. Assim posto, os estudos discursivos visam pensar o 

sentido dimensionado no tempo e no espaço das práticas do sujeito, descentrando a própria 

noção de sujeito e relativizando a autonomia do objeto da Linguística. 

Para Foucault (2006:08-9) em toda sociedade o discurso, ou se podemos dizer, sua 

produção, é ao mesmo tempo controlada, selecionada, organizada e distribuída por certo 

número de procedimentos que tem a função de invocar seus poderes e perigos, dominar seus 

acontecimentos “aleatórios”, desviar sua materialidade. Em sociedades como a que vivemos, 

por exemplo, conhecemos os procedimentos da exclusão e da interdição. 

Não é possível dizer tudo, qualquer um não pode falar de qualquer coisa. Nos dias 

atuais as regiões onde a grade é mais cerrada são as regiões da sexualidade e as da política. O 

discurso, longe de ser neutro, é um dos lugares onde exerce seu poder, suas interdições 

revelam rapidamente uma ligação com o desejo e com o poder. A partir de uma visão 

psicanalítica, Foucault (2006:10) mostra que o discurso não se trata simplesmente daquilo que 

manifesta, ou oculta o desejo, é também, aquilo que é o objeto do desejo. O discurso não é 

aquilo que traduz as lutas ou os sistemas de dominação, mas aquilo pelo que se luta. 

Ao lado da interdição, da loucura e da razão, está a oposição do verdadeiro e do falso 

como um sistema de exclusão. Chama-se a atenção aqui para uma vontade de verdade que 

atravessou o século passado e que rege nossa vontade de saber. Durante o século VI, era o 

discurso que pronunciava a justiça e atribuía a cada um sua parte, profetizava o futuro, não 

apenas anunciando-o, mas contribuía para sua realização. Séculos mais tarde, a verdade já não 

residia mais no que era o discurso, ou no que ele fazia, mas residia no que ele dizia. A 

verdade se desloca do ato ritualizado, eficaz e justo, de enunciação, para o próprio enunciado, 

seu sentido, sua forma, seu objeto, sua relação e sua referência. Esta divisão histórica não 

parou por aí, a vontade de saber nos séculos XVI e XVII, antecipando-se a seus conteúdos 

atuais, desenhava planos de objetos possíveis, observáveis, mensuráveis e classificáveis. Uma 

vontade que impunha ao sujeito cognoscente certa posição, certo olhar e certa função, uma 



138 

 

vontade de saber que prescrevia o nível técnico do qual deveriam investir-se os 

conhecimentos para serem verificáveis e, consequentemente, úteis. 

Essa vontade de verdade apoia-se sobre um suporte institucional, ao passo em que é 

reforçada e reconduzida por todo um compacto conjunto de práticas como a pedagogia, o 

sistema de livros, da edição, das bibliotecas, como as sociedades de sábios outrora, os 

laboratórios hoje. Uma vontade, em especial, valorizada pelo modo como o saber é aplicado 

em uma sociedade, como é distribuída, repartida e atribuída. Acaba exercendo sobre os outros 

modos de discurso uma pressão e um poder de coerção. A literatura ocidental teve, por 

exemplo, que buscar apoio no natural, no verossímil, na ciência, enfim, no discurso 

verdadeiro. As práticas econômicas procuraram fundamentar-se, racionalizar-se e justificar-se 

a partir de uma teoria das riquezas e da produção. O sistema penal procurou seus suportes, sua 

justificação primeiramente, em uma teoria do direito para em seguida, a partir do século XIX, 

apoiar-se num saber sociológico, psicológico, médico, psiquiátrico, como se a própria palavra 

da lei não pudesse mais ser autorizada senão, por um discurso de verdade. 

Segundo Foucault (2006:19), dos três grandes sistemas de exclusão que atingem o 

discurso, a palavra proibida, a segregação da loucura e a vontade de verdade, é este terceiro 

que procura mais se retomar. Os primeiros não pararam de orientar-se em sua direção, porém, 

a vontade de verdade procura sempre retomar-se a si mesmo para, ao mesmo tempo, 

modificar-se e fundamentar-se, tornando-se mais profunda e mais incontornável. 

Estranhamente, é dela que menos se fala. Como se para nós, a vontade de verdade fosse 

mascarada pela própria verdade, se o discurso verdadeiro não é mais aquele que responde ao 

desejo ou aquele que exerce o poder, o discurso na vontade de verdade, na vontade de dizer 

esse discurso verdadeiro, o que está em jogo é o desejo e o poder. 

Estes discursos se exercem a partir do exterior como sistemas de exclusão, mas há 

ainda outro grupo de procedimentos internos, haja vista que são os discursos eles mesmos que 

exercem seu próprio controle, princípios que funcionam como classificação, ordenação, 

distribuição, como se se tratasse de submeter outra dimensão ao discurso: a do acontecimento 

e do acaso. 

Vejamos inicialmente o comentário. Não existem sociedades onde não há narrativas 

maiores que se contam, se repetem e se fazem variar; formas, textos, conjuntos ritualizados de 

discursos que se narram; coisas ditas uma vez e que se conservam; enfim, há nas sociedades 

uma espécie de desnivelamento entre os discursos. Há aqueles que “se dizem” no correr dos 

dias e das trocas e que passam com o ato que os pronunciou e, os discursos que estão na 

origem de certo número de atos novos de fala que os retomam, os transformam, os discursos 



139 

 

que são ditos, permanecem ditos e estão ainda por dizer. Em nossa cultura são conhecidos 

como textos religiosos ou jurídicos, os literários e, em certa medida, os textos científicos. Um 

comentário é, na verdade, a reaparição, palavra por palavra, daquilo que ele comenta; uma 

obra literária, por outro lado, pode dar lugar a tipos de discurso bem distintos. Numa espécie 

de jogo solidário, o comentário não possui outro papel, sejam quais forem as técnicas 

empregadas, senão o de dizer enfim o que estava articulado silenciosamente no texto: “[...] 

dizer pela primeira vez aquilo que, entretanto, já havia sido dito e repetir incansavelmente 

aquilo que, no entanto, não havia jamais sido dito” (FOUCAULT, 2006:25). O novo não está 

naquilo que se é dito, mas no acontecimento que marca sua volta. Desta forma, o comentário 

conjura o acaso do discurso permitindo-lhe dizer algo além do texto, porém, sob a condição 

de que o texto mesmo seja dito e de certo modo realizado. 

Uma outra forma de rarefação do discurso, de acordo com Foucault (2006:26), está no 

jogo com o autor. Não entendendo autor como o indivíduo falante que pronunciou ou 

escreveu um texto, mas o autor como princípio de agrupamento do discurso, como unidade e 

origem de suas significações, como foco de sua coerência. Há muitos discursos que circulam 

sem receber uma autoria ao qual seriam atribuídos, como as conversas cotidianas, decretos ou 

contratos que precisam de signatário, mas não de autor, receitas técnicas transmitidas no 

anonimato. Entretanto, diferentemente, o autor não desempenha o mesmo papel nos domínios 

em que uma atribuição ao autor é regra: a literatura, a filosofia e a ciência. Na ordem do 

discurso científico, na Idade Média, por exemplo, a atribuição a um autor era indispensável, 

pois era um indicador de verdade. Desde o século XVIII, esta função não parou de 

enfraquecer no discurso científico. O autor só funciona para dar nome a um teorema, um 

efeito ou uma síndrome. Enquanto que, no discurso literário a função do autor não cessou de 

se reforçar. Todas as narrativas, poemas, dramas ou comédias, que antes circulavam livres na 

Idade Média, agora exige-se saber quem é o autor; que revele o sentido oculto que os 

atravessa; que os articule com sua vida pessoal e experiências vividas.  

O indivíduo que escreve e inventa um texto retoma por sua conta a função do autor. O 

comentário limitava o acaso do discurso através do jogo de uma identidade que teria a forma 

da repetição e da mesmice. O princípio do autor limita o acaso pelo jogo de uma identidade 

que tem a forma da individualidade e do eu. 

Deve-se reconhecer também o papel limitador não das ciências, mas das disciplinas 

(FOUCAULT, 2006:29). Diferentemente do autor, a disciplina se define por um domínio de 

objetos, um conjunto de métodos, um corpus de proposições tomadas como verdadeiras, um 

jogo de regras, de definições, de técnicas e instrumentos. Isso constitui um sistema anônimo 



140 

 

disponível à todos, sem que seu sentido ou sua validade estejam ligados a quem sucedeu ser 

seu inventor. Da mesma forma, a disciplina se diferencia do comentário. Em uma disciplina o 

que é suposto no ponto de partida, não se trata de um sentido que precisa ser redescoberto, 

nem uma identidade que precisa ser repetida, é aquilo que é requerido para a construção de 

novos enunciados. Para que haja disciplina é necessário que haja a possibilidade de formular, 

indefinidamente, novas proposições. 

A medicina não é constituída de tudo o que se pode dizer de verdadeiro sobre a 

doença, a botânica não pode ser definida pela soma de todas as verdades que concernem às 

plantas, assim como qualquer outra disciplina, são feitas tanto de erros como de verdades, 

erros que tem funções positivas, uma eficácia histórica, um papel indissociável da verdade. 

Para fazer parte de uma disciplina, uma proposição precisa responder a condições além da 

simples verdade. A disciplina, nada mais é do que um princípio de controle da produção do 

discurso. Ela lhe fixa os limites através do jogo de uma identidade que possui a forma de uma 

(re)atualização permanente das regras.  

 
É sempre possível dizer o verdadeiro no espaço de uma exterioridade 

selvagem; mas não nos encontramos no verdadeiro senão obedecendo às 

regras de uma “política” discursiva que devemos reativar em cada um de 

nossos discursos (FOUCAULT, 2006:35). 

  

Outro grupo de procedimentos que permite o controle dos discursos vai tratar de 

determinar as condições de seu funcionamento, de impor aos indivíduos que os pronunciam 

certo número de regras e assim não permitir que qualquer um tenha acesso a eles. 

Selecionamento, desta vez, dos sujeitos que falam. Só entrarão na ordem do discurso aqueles 

que satisfazerem certas exigências. Algumas regiões do discurso são impenetráveis, altamente 

proibidas. Passemos então ao exame do ritual.  

Para Foucault (2006:39), o ritual define a qualificação que devem possuir os 

indivíduos que falam, define os gestos, os comportamentos, as circunstâncias e todo o 

conjunto de signos que devem acompanhar o discurso. Vai fixar a eficácia das palavras, 

suposta ou imposta, seu efeito sobre aqueles aos quais se dirigem. Fazem parte desta prática 

os discursos religiosos, judiciários, terapêuticos e políticos que, determinam para os sujeitos 

que falam, ao mesmo tempo, propriedades singulares e papéis preestabelecidos. 

Com forma de funcionar parcialmente distinta, existem as “sociedades de discurso”, 

cuja função é conservar ou produzir discursos, entretanto, fazendo-os circular em um espaço 



141 

 

fechado, sob regras restritas, sem que para isso seus detentores sejam despossuídos por essa 

distribuição. Podemos citar como exemplo, o ato de escrever tal como está institucionalizado 

no livro, no sistema de edição e no personagem do escritor. A diferença do escritor, oposta 

por ele mesmo à atividade de qualquer outro sujeito que fala ou escreve, o caráter intransitivo 

que empresta seu discurso, a singularidade fundamental que atribui há muito tempo à 

“escritura”, a dissimetria afirmada entre a “criação” e qualquer outra prática do sistema 

linguístico, tudo isso vai manifestar a existência de certa “sociedade do discurso”. E, muitas 

outras que funcionam sob o regime de exclusividade e de divulgação: o segredo técnico ou 

científico, as formas de difusão e de circulação do discurso médico, os que se apropriam do 

discurso econômico ou político.  

As doutrinas (religiosas, políticas, filosóficas) num primeiro momento se opõem às 

“sociedades de discurso”, nestas, o número daqueles que falam tendem a ser limitados e, 

somente entre eles o discurso pode circular e ser transmitido. Já as doutrinas (FOUCAULT, 

2006:42) tendem a difundir-se. É pela partilha de um só e mesmo conjunto de discursos que 

os indivíduos definem sua pertença recíproca. A única condição requerida é o reconhecimento 

das mesmas verdades e a aceitação de certa regra, mais ou menos flexível, de conformidade 

com os discursos validados. A doutrina vai questionar os enunciados a partir dos sujeitos que 

falam, na medida em que a doutrina vale sempre como sinal, a manifestação e o instrumento 

de uma pertença prévia (de classe, de status social ou de raça, de nacionalidade ou de 

interesse, de luta, de revolta, de resistência ou de aceitação). A doutrina realiza uma dupla 

sujeição: dos sujeitos que falam aos discursos e dos discursos ao grupo dos indivíduos que 

falam. Liga os indivíduos a certos tipos de enunciação e lhes proíbe todos os outros, enquanto 

que, serve-se de certo tipo de enunciação para ligar indivíduos entre si e diferenciá-los de 

todos os outros.  

A educação embora seja de direito, o instrumento graças ao qual todo indivíduo pode 

ter acesso a qualquer tipo de discurso, segue, em sua distribuição, permitindo e proibindo, as 

linhas que estão marcadas pela distância, pelas oposições e lutas sociais. “Todo sistema de 

educação”, diz Foucault (2006:44), “é uma maneira política de manter ou de modificar a 

apropriação dos discursos, com os saberes e os poderes que eles trazem consigo”. 

O que nos parece até aqui é que o pensamento ocidental tomou o devido cuidado para 

que o discurso ocupasse o menor lugar possível entre o pensamento e a palavra, para que o 

discurso aparecesse apenas como certo aporte entre pensar e falar. Se o discurso existe, o é, 

somente uma discreta leitura, as coisas murmuram um sentido que nossa linguagem precisa 

apenas fazer manifestar-se.  



142 

 

O tema da mediação universal é uma maneira de elidir a realidade do discurso. Ao 

encontrar em toda parte a existência de um logos que eleva as singularidades até o conceito e 

que permite à consciência imediata desenvolver toda a racionalidade do mundo, é o discurso 

que se situa no centro da especulação. Contudo, este logos, não seria senão um discurso já 

pronunciado, ou antes, não seriam as coisas mesmas e os acontecimentos que se tornam 

insensivelmente discurso, manifestando o segredo de sua própria essência? O discurso, nesse 

sentido, nada mais é do que a reverberação de uma verdade nascendo diante de seus próprios 

olhos e, quando pode enfim, tomar a forma do discurso, quando pode ser dito, isso se dá 

porque todas as coisas, tendo manifestado e intercambiado seu sentido, podem voltar à 

silenciosa interioridade da consciência de si.  

O discurso trata-se então de um jogo, de escritura, no primeiro caso, de leitura, no 

segundo, de troca, no terceiro, e essa troca, essa leitura, essa escritura, jamais põe em jogo 

senão os signos. O discurso se anula em sua realidade, inscrevendo-se na ordem do 

significante. Parece que sob esta logofilia, sob esta aparente veneração do discurso, esconde-

se uma espécie de temor. Como se as interdições, limitações, supressões num tipo do 

logofobia, tivessem sido dispostos de modo a dominar a grande proliferação do discurso. A 

saída para esse temor, de acordo com Foucault (2006:51), seria: “questionar nossa vontade de 

verdade; restituir ao discurso seu caráter de acontecimento; suspender, enfim, a soberania do 

significante”. 

A Análise de Discurso não vai trabalhar assim como na Linguística, com a língua 

fechada nela mesma, mas com o discurso, objeto sócio-histórico em que o linguístico 

intervém como pressuposto. Nem se trabalha, por outro lado, com a história e a sociedade 

como se elas fossem independentes do fato de que elas significam. Partindo desta ideia de que 

a materialidade específica da ideologia é o discurso e materialidade específica do discurso é a 

língua, vamos estar trabalhando com a relação língua-discurso-ideologia. Para Pêcheux (apud 

ORLANDI, 2012:17), não há discurso sem sujeito, da mesma forma em que não há sujeito 

sem ideologia, o indivíduo é sempre interpelado em sujeito pela ideologia e é assim que a 

língua adquire sentidos. 

A noção de discurso distancia-se do modo como o esquema elementar da comunicação 

dispõe seus elementos, definindo o que é mensagem. Este esquema se constitui de emissor, 

receptor, código, referente e mensagem. O emissor transmite uma mensagem ao receptor, 

mensagem essa formulada por um código referindo a algum elemento da realidade, o 

referente. Para a Análise de Discurso, não se trata apenas de transmissão de informação, 

muito menos há essa linearidade na disposição dos elementos da comunicação. Na realidade, 



143 

 

a língua não é só um código entre outros, não existe esta separação entre emissor e receptor, 

nem tampouco eles atuam numa sequência em que primeiro um fala e depois o outro 

decodifica, etc.. Realizam ao mesmo tempo o processo de significação e não estão separados 

de forma estanque. 

Ao invés da mensagem o que se propõe aqui é pensar, justamente, o discurso. Desse 

modo, não se trata de transmissão de informação apenas, pois no funcionamento da 

linguagem, que põe em relação sujeitos e sentidos afetados pela língua e pela história, tem-se 

um complexo processo de constituição desses sujeitos e produção de sentidos, não 

simplesmente transmissão de informação. São processos de identificação do sujeito, de 

argumentação, de subjetivação, de construção de realidade. Também não se pode assentar este 

esquema na ideia de comunicação. A linguagem serve para comunicar e para não comunicar. 

Sendo as relações de linguagem, relações de sujeitos e de sentidos, seus efeitos são múltiplos 

e variados. Daí a definição de discurso: o discurso é efeito de sentidos entre locutores. 

Adverte-se também para o fato de não se confundir discurso com fala, na continuidade 

da dicotomia saussuriana, langue/parole. O discurso não corresponde à noção de fala (parole), 

pois não se trata de opô-lo à língua como sendo esta um sistema, onde tudo se mantém com 

sua natureza social e suas constantes. Nesta noção, o discurso, assim como a fala, seria apenas 

uma ocorrência casual, individual, realização do sistema. O discurso possui sua regularidade, 

tem seu funcionamento que é possível apreender se não se opõe o social e o histórico, o 

sistema e a realização, o subjetivo ao objetivo, o processo ao produto. 

Dentro do quadro teórico da Análise de Discurso, nem o discurso é visto como uma 

liberdade em ato, totalmente sem condicionantes linguísticos ou determinações históricas, 

nem a língua como sendo totalmente fechada em si mesma, sem falhas ou equívocos. As 

sistematicidades linguísticas são as condições materiais de base sobre a qual se desenvolve o 

processo discursivo. A língua, desta forma, é condição de possibilidade do discurso. A 

fronteira entre língua e discurso é posta em causa sistematicamente em cada prática 

discursiva, pois as sistematicidades referidas não existem, contudo sob a forma de um bloco 

homogêneo de regras organizado à maneira de uma máquina lógica (PÊCHEUX, apud 

ORLANDI, 20112:22). Não há uma separação estável entre eles, mas sim uma relação de 

recobrimento. 

Respondendo à questão sobre o que o texto quer dizer, a análise de conteúdo vai 

procurar extrair sentido dos textos, diferentemente, a análise de discurso considera que a 

linguagem não é transparente. Desta maneira, não procura atravessar o texto para encontrar 

um sentido do outro lado, a questão que se coloca é: como este texto significa? Já não estamos 



144 

 

mais no campo do “o quê”, mas passamos para o “como”. Para responder à questão, a análise 

não trabalha com os textos apenas como ilustração ou documento de algo que já possui um 

saber em outro lugar e que o texto exemplifica. Produz um conhecimento a partir do próprio 

do texto, pois o vê como tendo uma materialidade simbólica própria e significativa, como 

tendo uma espessura semântica, o concebe em sua própria discursividade. 

A Linguística constitui-se pela afirmação da não-transparência da linguagem, possui 

seu objeto próprio, a língua, e esta possui sua ordem própria. A Análise de Discurso vai 

mostrar que a relação linguagem/pensamento/mundo não é unívoca, não é uma relação direta 

que se faz termo-a-termo. Cada um possui sua especificidade particular. Pressupõe-se também 

o legado do materialismo histórico, isto é, de que há um real da história de tal forma que o 

homem faz história, mas esta também não lhe é transparente. Conjugando a língua com a 

história na produção de sentidos, esses estudos do discurso trabalham a forma material (não 

abstrata como a da Linguística) que é a forma encarnada na história para produzir sentidos, 

portanto, linguística-histórica. Nos estudos discursivos não há a separação da forma e do 

conteúdo e, procura-se compreender a língua não apenas como uma estrutura, mas sobretudo 

como acontecimento. Reunindo estrutura e acontecimento a forma material é vista como o 

acontecimento do significante (língua) em um sujeito afetado pela história e, é aqui que a 

Psicanálise se faz presente, com o deslocamento da noção de homem para a de sujeito. “As 

palavras simples do nosso cotidiano já chegam até nós carregadas de sentidos que não 

sabemos como se constituíram e que no entanto significam em nós e para nós” (ORLANDI, 

2012:20).  

 Analisando os próprios gestos de interpretação que considera como atos no domínio 

do simbólico, a Análise de Discurso faz compreender como os objetos simbólicos produzem 

sentidos, pois eles intervêm no real do sentido. Não se “acomoda” na interpretação, mas 

trabalha seus limites, seus mecanismos, como parte dos processos de significação. Daí a 

proposta que vai distinguir a inteligibilidade, a interpretação e a compreensão. A 

inteligibilidade refere o sentido à língua: “ele disse isso” é inteligível, no entanto não é 

interpretável, pois não se sabe quem é ele e o que ele disse. A interpretação é o sentido 

pensando-se também as outras frases do texto e o contexto imediato. Numa situação “x” 

Maria diz que Antonio vai ao cinema, João pergunta como ela sabe e ela responde: “Ele disse 

isso”. A interpretação aqui é que “ele” é Antonio e “o que” ele disse é que vai ao cinema. 

Mas, a compreensão vai muito mais que isso. Compreender é saber como um objeto 

simbólico (enunciado, texto, pintura, música, etc.) produz sentidos. Na medida em que se 

interpreta já se está preso num sentido. A compreensão procura a explicitação dos processos 



145 

 

de significação presentes no texto e permite que se possam apreender outros sentidos. Pode-se 

compreender que Maria, por exemplo, não quer ir ao cinema, ou que Antonio é quem decide 

tudo, ou que ele está indo em outro lugar, etc.. 

A proposta que se apresenta para um dispositivo de análise é a construção de um 

dispositivo de interpretação. Este tem como característica colocar o dito em relação ao não 

dito, o que é dito a partir de um lugar e não de outro, procurando ouvir naquilo que diz aquilo 

que ele não diz, mas que constitui igualmente os sentidos de suas palavras. Não se trata de 

uma busca da verdade, mas o real do sentido em sua materialidade linguística e histórica. 

Todo enunciado é linguisticamente descritível como uma série de pontos de deriva possível 

oferecendo lugar à interpretação, suscetível de ser/tornar-se outro. Este lugar do outro 

enunciado é o lugar da interpretação, manifestação do inconsciente e da ideologia na 

produção dos sentidos e na constituição dos sujeitos. 

Com relação à interpretação pode-se considerar ainda, o interdiscurso (o exterior) 

como a alteridade discursiva. Porque há o outro nas sociedades e na história, correspondente a 

este outro linguageiro discursivo, que pode aí haver ligação, identificação ou transferência, ou 

seja, existência de uma relação abrindo a possibilidade de interpretar. Assim, as filiações 

históricas podem organizar-se em memórias, e as relações sociais em redes de significantes. 

Uma mesma palavra, na mesma língua pode possuir significados diferentes, 

dependendo da posição do sujeito e da inscrição do que diz em uma ou outra formação 

discursiva. 

O processo de produção de sentidos está sujeito ao deslize, produzido pela metáfora, 

havendo sempre um “outro” possível que o constitui. Fala-se a mesma língua, mas fala-se 

diferente. Diz-se as mesmas palavras, mas elas podem significar diferente. As palavras 

remetem a discursos que derivam seus sentidos das formações discursivas, regiões do 

interdiscurso que representam no discurso as formações ideológicas. O fato da historicidade 

ser compreendida, em análise de discurso, como aquilo que faz com que os sentidos sejam os 

mesmos e também que eles se transformem, se deve ao trabalho do interdiscurso (relação do 

discurso com uma multiplicidade de discursos), ou seja, um conjunto não discernível, não 

representável de discursos que sustentam a possibilidade mesma do dizer, sua memória. 

Representa assim a alteridade, o Outro, a historicidade.  

O efeito metafórico, o deslize (da ordem do simbólico) é lugar da interpretação, da 

ideologia, da historicidade. A interpretação é constitutiva da própria língua, e onde está a 

interpretação está também a relação da língua com a história para significar. Essa é a relação 

entre a língua e o discurso. A língua é pensada como um sistema sintático passível de jogo e o 



146 

 

discurso como inscrição de efeitos linguísticos materiais na história (PÊCHEUX, apud 

ORLANDI, 2012:80). Portanto, os efeitos materiais na história, deslizes, paráfrases, 

metáforas, formam um conjunto de noções que sustentam a possibilidade da análise. 

Pensando-se a interpretação, o efeito metafórico aponta para um discurso “duplo e uno”. Essa 

duplicidade faz referir um discurso a um discurso outro para que ele faça sentido, na 

Psicanálise, isso envolve o inconsciente, na Análise de Discurso, envolve também a ideologia. 

Pode-se dizer que a metáfora está na base de constituição dos sentidos e dos sujeitos. 

 

4.6.2 Condição de produção, interdiscurso e esquecimento 

 

Para Orlandi (2012:30), as condições de produção compreendem os sujeitos e a 

situação, também a memória faz parte da produção do discurso. Num sentido mais estrito, 

temos as instâncias da interpretação: é o contexto imediato. Já num sentido mais amplo, as 

condições de produção incluem o contexto sócio-histórico, ideológico. 

A memória tem suas próprias características quando pensada em relação ao discurso. 

Nesta perspectiva, é tratada como interdiscurso. Este é definido como aquilo que fala antes, 

em outro lugar, independentemente. Em outras palavras, é a chamada memória discursiva, o 

saber discursivo que torna possível todo dizer e que retorna sob a forma do pré-construído, o 

já-dito que está na base do dizível, sustentado assim, cada palavra tomada. O interdiscurso 

disponibiliza dizeres que afetam o modo como o sujeito significa numa situação discursiva 

dada. Um pouco do que Saussure já havia adiantado através da inter-relação entre langue e 

parole, sendo a langue enquanto língua já constituída e a parole, a fala, por sua vez só a 

sustenta no dizer de cada um. 

Há uma relação entre o já-dito e o que se está dizendo que é a que existe entre o 

interdiscurso e o intradiscurso, entre a constituição do sentido e sua formulação. Courtine 

(apud ORLANDI, 2012:32-3) explicita essa diferença considerando a constituição 

representada como um eixo vertical onde se tem todos os dizeres já ditos em uma 

extratificação de enunciados que, em seu conjunto, representa o dizível. E, teríamos o eixo 

horizontal, o intradiscurso, o eixo da formulação, isto é, aquilo que estamos dizendo naquele 

dado momento. Também aqui se percebe os mesmos eixos comentados por Saussure, porém 

sob a denominação de paradigmático e sintagmático, respectivamente. A constituição 

determina a formulação, só se pode dizer (formular, parole) se nos colocamos na perspectiva 

do dizível (interdiscurso, memória, langue). Todo dizer se encontra na confluência dos dois 

eixos: o da memória (constituição) e o da atualidade (formulação), tirando daí os sentidos. 



147 

 

As condições de produção funcionam de acordo com certos fatores. Um destes é 

chamado de relação de sentidos (ORLANDI, 2012:39). Não há discurso que não se relacione 

com outros, um discurso aponta para outros que o sustentam, assim como para dizeres futuros. 

O discurso é visto como um estado de um processo discursivo mais amplo, contínuo.  

Por outro lado, segundo o mecanismo de antecipação, todo sujeito tem a capacidade 

de experimentar, de colocar-se no lugar em que seu interlocutor “ouve” suas palavras. 

Antecipa-se assim a seu interlocutor quanto ao sentido que suas palavras vão (ou podem) 

produzir. Esse mecanismo regula a argumentação, de tal maneira que o sujeito dirá de um 

modo ou de outro, segundo o efeito que pensa produzir em seu ouvinte.  

Por fim, temos a relação de forças. Segundo essa noção, podemos dizer que o lugar a 

partir do qual fala o sujeito é constitutivo do que ele diz. Se o sujeito fala a partir do lugar de 

professor, por exemplo, suas palavras significam de modo diferente do que se falasse de lugar 

de aluno. Nossa sociedade é constituída por relações hierarquizadas, são relações de força, 

sustentadas no poder desses diferentes lugares, que se fazem valer na comunicação.  

Estes mecanismos descritos constituem as formações imaginárias. Não são os sujeitos 

físicos, nem os seus lugares empíricos como estão inscritos na sociedade, que funcionam no 

discurso, mas suas imagens que resultam de projeções. São essas que permitem passar das 

situações empíricas para as posições dos sujeitos no discurso. Estamos distinguindo aqui 

lugar e posição. O que significa no discurso são essas projeções, e elas significam em relação 

ao contexto sócio-histórico e à memória (o saber discursivo, o já-dito). 

As condições de produção implicam o que é material (a língua sujeita ao equívoco e a 

historicidade), o que é institucional (a formação social, em sua ordem) e o mecanismo 

imaginário. Isso faz com que imagens sejam produzidas dos sujeitos, assim como do objeto 

do discurso, tudo isso dentro de uma conjuntura sócio-hitórica. Temos assim a imagem da 

posição sujeito locutor (quem sou para lhe falar assim?), da posição sujeito interlocutor 

(quem é ele para me falar assim, ou para que eu lhe fale assim?) e também a do objeto do 

discurso (do que estou lhe falando, do que ele me fala?). É todo um jogo imaginário que 

preside a troca de palavras. Fazendo intervir a antecipação, este jogo fica ainda mais 

complexo, pois incluirá a imagem que o locutor faz da imagem que seu interlocutor faz dele, a 

imagem que o interlocutor faz da imagem que ele faz do objeto do discurso e por aí vai. 

Tudo isso vai contribuir para a constituição das condições de produção do discurso e, 

consequentemente, para seu processo de significação. O imaginário faz necessariamente parte 

do funcionamento da linguagem, mas não surge “do nada”, assenta-se no modo como as 

relações sociais se inscrevem na história e são regidas, em uma sociedade como a nossa, por 



148 

 

relações de poder. A imagem que temos de um professor, se constitui nesse confronto do 

simbólico com o político, em processos que ligam discursos e instituições. Supõe-se que um 

sujeito de esquerda diga “x” e outro de direita possa dizer “y”, contudo, isso nem sempre é 

verdadeiro. Nesse sentido, a Análise de Discurso pode atravessar esse imaginário que 

condiciona os sujeitos em suas discursividades e, explicitando o modo como os sentidos estão 

sendo produzidos. O sentido “de esquerda” ou “de direita” não está no dizer em si mesmo, 

nem tampouco nas intenções de quem diz, é preciso referi-lo às suas condições de produção, 

estabelecer as relações que ele mantém com sua memória e também remetê-lo a uma 

formação discursiva para que se possa compreender o processo discursivo que indica se ele é 

de esquerda ou de direita. Os sentidos não se encontram nas palavras elas mesmas, estão 

aquém e além delas. 

Paralelamente, é o interdiscurso, a historicidade que determina aquilo que, da situação, 

das condições de produção, é relevante para a discursividade. No funcionamento do 

interdiscurso, suprime-se a exterioridade como tal para inscrevê-la no interior da textualidade. 

Pensando na relação da historicidade (do discurso) e a história (tal como se dá no mundo), é o 

interdiscurso que especifica, segundo Pêcheux (apud ORLANDI, 2012:33), as condições nas 

quais um acontecimento histórico seja suscetível de vir a inscrever-se na continuidade interna, 

no espaço potencial de coerência próprio a uma memória. 

Cuidado para não confundir interdiscurso com intertexto. O interdiscurso é todo o 

conjunto de formulações feitas e já esquecidas que determinam o que dizemos. Para que 

aquilo o que digo tenha sentido é necessário que elas já façam sentido. Foucault (2006:05) 

começa assim seu discurso em sua posse no Collège de France, dizendo que uma voz 

(histórica) fala antes dele, ao final percebemos (brilhantemente, por sinal) que esta voz trata-

se de seu antecessor, Jean Hyppolite (FOUCAULT, 2006:79). O interdiscurso é da ordem do 

saber discursivo, memória afetada pelo esquecimento, ao longo do dizer, enquanto que o 

intertexto restringe-se à relação de um texto com outros textos e, nesta relação intertextual, o 

esquecimento não é estruturante. 

Ao falarmos nos filiamos a redes de sentidos, mas sem um “aprendizado” sobre como 

fazê-lo, ficando ao sabor da ideologia e do inconsciente. Certamente, o fazemos determinados 

por nossa relação com a língua e a história, por nossa experiência simbólica e de mundo, 

através da ideologia. É nesse sentido que a Análise de Discurso se propõe a construir escutas 

que permitam levar em conta esses efeitos e explicitar a relação com esse saber que não se 

aprende, mas que produz seus efeitos. Essa prática de leitura, discursiva, consiste em 

considerar o que é dito num discurso e o que é dito de outro, o que é dito de um modo e o que 



149 

 

é dito de outro, procurando escutar o não-dito naquilo que é dito, como uma presença de uma 

ausência necessária. Só uma parte do dizível é acessível ao sujeito, pois mesmo o que ele não 

diz, e o que muitas vezes desconhece, significa em suas palavras. 

Para Pêcheux (apud ORLANDI, 2012:34-5), pode-se distinguir duas formas de 

esquecimento no discurso. Um deles é da ordem da enunciação, é chamado de esquecimento 

enunciativo e atesta o que a sintaxe significa: o modo de dizer não é indiferente aos sentidos. 

Ao falarmos, o fazemos de uma maneira e não de outra e, ao longo de nosso dizer, formam-se 

famílias parafrásticas que indicam que o dizer sempre podia ter sido outro. Ao falarmos “sem 

medo”, podíamos dizer “com coragem”, ou “livremente”, etc.. Nem sempre temos 

consciência de que isto significa em nosso dizer. Produz a impressão da realidade do 

pensamento, denominada de ilusão referencial, nos faz acreditar que há uma relação direta 

entre o pensamento, a linguagem e o mundo, de tal maneira que se pensa que o que se diz só 

pode ser dito com aquelas palavras e não com outras. Estabelece uma relação natural entre 

palavra e coisa. Porém, este é um esquecimento parcial, e muitas vezes se volta para ele, 

recorre-se a esta margem de famílias parafrásticas, para melhor especificar o que se diz. O 

outro esquecimento, também chamado esquecimento ideológico, é da instância do 

inconsciente e resulta do modo pelo qual somos afetados pela ideologia. Por esse 

esquecimento tem-se a ilusão de ser a origem do que se diz quando, na realidade, se retoma 

sentidos preexistentes. Este esquecimento reflete o sonho adâmico, isto é, o de estar na inicial 

absoluta da linguagem, ser o primeiro homem, dizendo as primeiras palavras que 

significariam apenas e exatamente o que queremos. Embora se realizem em nós, os sentidos 

apenas se representam como originando-se em nós, eles são determinados pela maneira como 

nos inscrevemos na língua e na história e é por isso que significam e não pela nossa vontade. 

O fato do discurso já estar em processo e nós é que entramos nesse processo, isto não 

significa que não haja singularidade na maneira como a língua e a história nos afeta. O 

esquecimento é estruturante, pois parte da constituição dos sujeitos e dos sentidos. Os sujeitos 

“esquecem” o que já foi dito, involuntariamente, para, ao se identificarem com o que dizem se 

constituírem em sujeitos. É assim que suas palavras adquirem sentido, é assim que sentidos e 

sujeitos estão sempre em movimento, significando sempre de muitas e variadas maneiras.  

 

4.6.3 Paráfrase e polissemia 

 

De acordo com Orlandi (2012:40), todo o funcionamento da linguagem se assenta na 

tensão entre processos parafrásticos e processos polissêmicos. Os processos parafrásticos são 



150 

 

aqueles pelos quais em todo dizer há sempre algo que se mantém, o dizível, a memória. A 

paráfrase representa assim o retorno aos mesmos espaços do dizer. Produzem-se diferentes 

formulações do mesmo dizer sedimentado. Kadota (2004:40) concorda acrescentando que a 

mudança está no nível da enunciação, permanecendo os enunciados, em relação ao texto 

original. Na polissemia, o que temos é o deslocamento, ruptura de processos de significação, 

joga-se aqui com o equívoco. 

Estas duas forças trabalham continuamente o dizer, todo discurso se constitui nesta 

tensão, entre o mesmo e o diferente, entre o já-dito e o a se dizer que os sujeitos e os sentidos 

se movimentam, fazem seus percursos, significam. Se toda vez que se fala, ao tomar a 

palavra, produz-se uma mexida na rede de filiação dos sentidos, no entanto, fala-se com 

palavras já ditas. 

 
Se o real da língua não fosse sujeito a falha e o real da história não fosse 

passível de ruptura não haveria transformação, não haveria movimento 

possível, nem dos sujeitos nem dos sentidos, afirma Orlandi (2012:37).  

 

É porque a língua está sujeita ao equívoco e a ideologia é um ritual com falhas que o 

sujeito, ao significar, se significa. Nem o sujeito, nem o sentido, logo, nem os discursos já 

estão prontos e acabados, ao contrário, estão sempre em um movimento do simbólico e da 

história.  

Deste modo, distingue-se na Análise de Discurso o que é criatividade e o que é 

produtividade. A “criação” em sua dimensão técnica é produtividade, reiteração de processos 

cristalizados. Regida pela paráfrase, a produtividade mantém o homem num retorno constante 

ao mesmo espaço dizível. Produzimos frases da nossa língua, por exemplo, mesmo as que não 

conhecemos, a partir de um conjunto de regras de um número determinado. Já a criatividade 

implica, justamente, na ruptura do processo de produção da linguagem, através do 

deslocamento das regras, fazendo intervir o diferente, produzindo movimentos que afetam os 

sujeitos e os sentidos na sua relação com a história e com a própria língua. Surgem, assim, 

sentidos diferentes. A mídia, por exemplo, é pura produtividade. As novelas obedecem, em 

geral, um estrito processo de produção dominado pela produtividade. Assistimos a “mesma” 

novela contada muitas vezes, com algumas variações. Para que se tenha criatividade é preciso 

um trabalho que ponha em conflito o já produzido e o que vai se instituir. 

A paráfrase é a matriz do sentido, pois não se pode conceber o sentido sem repetição, 

sem sustentação no saber discursivo e, a polissemia, a simultaneidade de movimentos 



151 

 

distintos de sentido no mesmo objeto simbólico, é a fonte da linguagem uma vez que ela é a 

própria condição de existência dos discursos, pois se os sentidos – e os sujeitos – não fossem 

múltiplos, não haveria necessidade de dizer. Atesta-se, via paráfrase e polissemia, o confronto 

entre o simbólico e o político. Todo dizer é ideologicamente marcado. É na língua que a 

ideologia se materializa. 

 

4.6.4 Formação discursiva 

 

As palavras mudam de sentido conforme as posições daqueles que as empregam, o 

sentido não está em si mesmo, mas é determinado pelas posições ideológicas em jogo no 

processo sócio-hitórico em que as palavras são produzidas (ORLANDI, 2012:42-3). 

A noção de formação discursiva permite compreender o processo de produção de 

sentidos, sua relação com a ideologia, além de oferecer ao analista a possibilidade de 

estabelecer regularidades no funcionamento do discurso. Definida como aquilo que numa 

formação ideológica determina o que pode e deve ser dito, a formação discursiva comporta 

dois pontos: 

 

a) O discurso se constitui em seu sentido, pois o que o sujeito diz se inscreve em uma 

formação discursiva e não em outra, passando a ter um sentido e não outro. As 

palavras não possuem sentidos em si mesmas, denotam seus sentidos das 

formações discursivas em que se inscrevem que, por sua vez, representam as 

formações ideológicas. Os sentidos sempre são determinados ideologicamente. 

Cada palavra, cada sentido tem um traço ideológico em relação a outros traços 

ideológicos. O estudo do discurso deve explicitar a maneira como linguagem e 

ideologia se articulam, se afetam em sua relação recíproca. As formações 

discursivas são, na verdade, regionalizações do interdiscurso, que disponibiliza 

dizeres, determinados pelo já-dito. Os sentidos não estão assim predeterminados 

por propriedades da língua. As formações discursivas são heterogêneas nelas 

mesmas e suas fronteiras são fluidas, configurando-se e reconfigurando-se 

continuamente em suas relações. A partir daqui, Orlandi (2012:44) cita a noção de 

metáfora como imprescindível na Análise de Discurso. A metáfora não deve ser 

considerada como figura de linguagem (retórica), mas sim definida como a tomada 

de uma palavra por outra, articulação psicanalítica lacaniana. Na análise de 

discurso significa “transferência”, estabelecendo o modo como as palavras 



152 

 

significam. Para Pêcheux (apud ORLANDI, Ibid.), o sentido é sempre uma 

palavra, uma expressão ou uma proposição por uma outra palavra, expressão ou 

proposição. É por essa superposição, essa transferência (metaphora), que 

elementos significantes passam a se confrontar de modo a se revestirem de sentido. 

O sentido existe nas relações de metáfora, realizadas em efeitos de substituição, 

paráfrases, formação de sinônimos, das quais uma formação discursiva vem a ser 

historicamente o lugar mais ou menos provisório; 

 

b) Palavras iguais podem significar diferentes coisas, pois se inscrevem em 

formações discursivas diferentes, é pela referência à formação discursiva que 

podemos compreender, no funcionamento discursivo, os diferentes sentidos. A 

palavra “terra”, por exemplo, não possui o mesmo significado para um índio, um 

agricultor sem terra ou um grande proprietário rural, se a escrevermos com letra 

maiúscula (Terra), vai ter ainda outro sentido. Todos esses usos se dão em 

condições de produção diferentes e podem ser referidos a diferentes formações 

discursivas. Isso vai definir em grande parte o trabalho do analista, observando as 

condições de produção e verificando o funcionamento da memória, deve remeter o 

dizer a uma formação discursiva (e não outra) para, só então, compreender o 

sentido que ali está dito. A evidência do sentido, que não passa de um efeito 

ideológico, mascara seu caráter material, a historicidade de sua construção. A 

evidência do sujeito, sua identidade, apaga o fato de que ela resulta de uma 

identificação: o sujeito se constitui por uma interpelação (ideologicamente pela sua 

inscrição numa formação discursiva) que, em uma sociedade como a atual, o 

produz sob a forma de sujeito de direito, sujeito jurídico. Esta forma-sujeito 

corresponde ao sujeito do capitalismo, ao mesmo tempo determinado por 

condições externas e autônomo, responsável pelo que diz, um sujeito com seus 

direitos e deveres. 

 

4.6.5 Ideologia e sujeito 

 

O fato de que não há sentido sem interpretação, confirma a presença da ideologia. 

Segundo Orlandi (2012:45), por esse mecanismo ideológico de apagamento da interpretação, 

ou seja, nesse movimento de interpretação onde o sentido aparece como evidência, como se 

estivesse sempre lá, há transposição de formas materiais em outras, constituindo-se 



153 

 

transparências para serem interpretadas por determinações históricas que se apresentam como 

imutáveis, naturalizadas. O trabalho da ideologia é o de produzir evidências, colocando o 

homem na relação imaginária com suas condições materiais de existência.  

Partindo do pressuposto de que a ideologia e o inconsciente são “estruturas-

funcionamentos”, sendo o indivíduo interpelado em sujeito pela ideologia para que se produza 

o dizer, a característica mais comum da ideologia é dissimular sua existência no interior de 

seu próprio funcionamento, produzindo um tecido de evidências subjetivas, nas quais se 

constitui o sujeito. Daí, temos a necessidade de uma teoria materialista do discurso em que se 

possa trabalhar o efeito de evidência do sujeito e também do sentido. 

A evidência do sentido, que faz com que uma palavra designe uma coisa, faz ver como 

transparente aquilo que se constitui pela remissão a um conjunto de formações discursivas que 

funcionam com uma dominante. Os sentidos das palavras estão nas relações das formações 

discursivas, efeito da determinação do interdiscurso (da memória). A evidência do sujeito, ou 

seja, a evidência de que somos sempre já sujeitos, apaga o fato de que o indivíduo é 

interpelado em sujeito pela ideologia: paradoxo da existência.  

Essas evidências apontam aos sujeitos a realidade como sistema de significações 

percebidas, experimentadas, que funcionam pelo esquecimento. A subordinação-

assujeitamento se realiza sob a forma da autonomia, com um interior sem exterior. A relação 

simbólica com o mundo para que produza sentido invoca a língua, como sistema passível de 

equívocos, para que venha a se inscrever na história. Esta inscrição dos efeitos linguísticos 

materiais na história é a discursividade. O sentido é assim uma relação determinada do 

sujeito, afetado pela língua, com a história, realizado pela interpretação. Não há discurso sem 

sujeito e, não há sujeito sem ideologia. 

A interpretação é regulada em suas possibilidades, em suas condições, não é mero 

gesto de decodificação, de apreensão de sentidos como insistem alguns autores. A 

interpretação não é livre de determinações, ou seja, não é qualquer uma e é desigualmente 

distribuída na formação social. É assim, garantida pela memória sob dois aspectos: 

  

a) a memória institucionalizada (o arquivo), trabalho social da interpretação que 

separa quem tem e quem não tem direito a ela;  

 

b) a memória constitutiva (o interdiscurso), trabalho histórico da constituição do 

sentido (o dizível, o interpretável, o saber discursivo). O gesto da interpretação se faz 



154 

 

entre a memória institucional e os efeitos de memória, podendo tanto deslocar quanto 

estabilizar sentidos.  

 

Já a ideologia não é vista como conjunto de representações, como visão de mundo ou 

ocultação da realidade. Não há realidade sem ideologia. Enquanto prática significante, a 

ideologia aparece como efeito da relação necessária do sujeito com a língua e com a história 

para que haja sentido. É através do funcionamento imaginário que permite que as imagens 

colem as palavras às coisas. O efeito ideológico elementar culmina na constituição do sujeito.  

Para Orlandi (2012:48):  

 

[...] a interpelação do indivíduo em sujeito pela ideologia traz 

necessariamente o apagamento da inscrição da língua na história para que ela 

signifique produzindo o efeito de evidência do sentido (o sentido-lá) e a 

impressão do sujeito ser a origem do que diz. 

  

Nem a linguagem, nem os sujeitos e nem os sentidos são transparentes, possuem antes, 

sua materialidade e se constituem em processos em que a língua, a história e a ideologia 

concorrem conjuntamente. 

O sujeito é materialmente dividido desde sua constituição: ele é sujeito de e é sujeito 

à. É assim determinado, pois se não sofrer os efeitos do simbólico, se não se submeter à 

língua e à história, não se constitui, não fala, não produz sentidos.  

O sujeito discursivo deve ainda ser pensado, numa visão foucaultiana, como um 

“lugar” que ocupa para ser sujeito do que diz. A maneira como o sujeito ocupa seu lugar, 

enquanto posição, não lhe é acessível, não oferece acesso direto à exterioridade 

(interdiscurso) que o constitui. Por exemplo, quando se fala a partir da posição de “mãe”, o 

que se diz deriva seu sentido, em relação à formação discursiva em que as palavras estão 

inscritas, equivalentemente a outras falas que também o fazem dessa mesma posição. Quando 

a mãe fala, ao abrir a porta de madrugada para o filho, “Isso são horas?”, ela está, na posição-

mãe, falando como as mães falam. Ela aí está sendo dita, pois não é a mãe falando, mas sua 

posição, e isso a significa. 

O trabalho ideológico é um trabalho da memória e do esquecimento, sendo só ao 

passar para o anonimato que o dizer produz seu efeito de literalidade (sentido-lá). É quando 

esquecemos quem disse “colonização”, quando, onde e porquê, que o sentido de colonização 

produz seus efeitos. Sob o modo do sentido-lá, com a memória já trabalhada pelo 



155 

 

esquecimento, que se pode dizer que os sentidos não se esgotam no imediato. Fazem efeitos 

diferentes para diferentes interlocutores. 

Levando em consideração a relação da língua com a ideologia, observa-se como, 

através da noção de determinação, o sujeito gramatical cria um ideal de completude, 

participando do imaginário de um sujeito dono de suas palavras. Entretanto, essa 

característica nem sempre foi presente ao que se chama de sujeito-de-direito ou sujeito 

jurídico, próprio da modernidade. Não se pode reduzir a questão da subjetividade ao 

linguístico, mas deve-se levar em conta sua dimensão histórica e psicanalítica. 

Orlandi (2012:51) vai citar C. Haroche para mostrar que a forma-sujeito religioso, 

característico da Idade Média, representou uma forma-sujeito diferente da modernidade 

(forma-sujeito jurídico). A partir das transformações das relações sociais, o sujeito teve de 

tornar-se seu próprio proprietário, a subordinação explícita do homem ao discurso religioso dá 

lugar à subordinação, menos explícita, do homem às leis, com seus direitos e deveres. Daí 

decorre o sujeito capitalista, livre em suas escolhas. A crença na Letra (submissão a Deus) dá 

lugar à crença nas Letras (submissão ao Estado e às Leis), crença nas cifras, na precisão, 

sustentadas pelo mecanismo lógico. Essa nova submissão, de assujeitamento, é menos visível, 

pois preserva a ideia de autonomia, de liberdade individual, de não-determinação do sujeito. 

A injunção a não-contradição é a garantia da submissão do sujeito ao saber. No capitalismo, 

acrescenta-se a isso a noção de indivíduo, diferentemente do sujeito-de-direito que é um efeito 

de uma estrutura social bem determinada. Há processos de individualização do sujeito pelo 

Estado, processo fundamental no capitalismo para que se possa governar. 

O assujeitamento faz com que o discurso apareça como instrumento límpido do 

pensamento e um reflexo justo da realidade. Na transparência da linguagem a ideologia 

fornece as evidências que apagam o caráter material do sujeito e do sentido. O sentido literal, 

sustentado aqui na concepção linguística imanente, inseparável, é aquele que uma palavra tem 

independentemente de seu uso em qualquer contexto. Mas, se levarmos em conta a ideologia, 

somos capazes de apreender, de forma crítica, a ilusão que está na base do estatuto primitivo 

da literalidade, isto é, o fato de que ele é produto histórico, efeito de discurso que sofre as 

determinações dos modos de assujeitamento das diferentes formas-sujeito na sua historicidade 

e em relação às diferentes formas de poder. A literalidade – efeito referencial que representa a 

relação imanente entre palavra e coisa, considerando que as estratégias retóricas, manobras 

estilísticas não são constitutivas da representação da realidade determinada pelos sentidos de 

um discurso – é uma condição que o analista deve considerar em relação ao processo 



156 

 

discursivo com suas condições, expondo como essa impressão é produzida e quais seus 

efeitos.  

A condição da linguagem está em sua incompletude. Nem sujeitos, nem sentidos estão 

constituídos definitivamente. Constituem-se, na verdade, sob o modo do entremeio, da 

relação, da falta, do movimento. Essa incompletude justifica a abertura do simbólico, sendo a 

falta o lugar do possível.  

Isso não quer dizer que o processo de significação não seja administrado. É pela sua 

abertura que também está sujeito à determinação, à institucionalização, à estabilização, isso 

faz com que possamos referir a linguagem aos limites da paráfrase e da polissemia. O homem 

significa, e se significa, através do sujeito à falha, ao jogo, e também à regra, ao saber, à 

necessidade. Se o sentido e o sujeito poderiam ser os mesmos, escorregam, derivam para 

outros sentidos, para outras posições. O deslize é o efeito metafórico, a transparência, a 

palavra que fala com outras. Entre o jogo e a regra, no confronto do mundo e da linguagem, 

na experiência e na história, na relação tensa do simbólico com o real e o imaginário, o sujeito 

e o sentido se repetem e se deslocam. O equívoco, o irrealizado tem no processo polissêmico, 

na metáfora, o seu ponto de articulação.  

Em termos teóricos, isso significa que trabalhamos continuamente a articulação entre 

estrutura e acontecimento: nem o exatamente fixado, nem a liberdade em ato. Pela natureza 

incompleta do sujeito, dos sentidos, da linguagem, do simbólico, mesmo que todo sentido se 

filie a uma rede de constituição, ele pode ser um deslocamento nessa rede. Porém, há 

injunções à estabilização, bloqueando o movimento do significante. Nesse caso, o sentido não 

flui e o sujeito não se desloca. Sem fazer um lugar para fazer sentido, é antes, pego pelos 

lugares (dizeres) já estabelecidos, num imaginário em que sua memória não reverbera, só 

repete. Decorre daí a distinção de três formas de repetição: 

 

a) A repetição empírica (mnemônica) que é a do efeito papagaio, só repete; 

 

b) A repetição formal (técnica) que é um outro modo de dizer o mesmo; 

 

c) A repetição histórica, que é a que desloca, que permite o movimento porque 

historiciza o dizer e o sujeito, fazendo com que o discurso flua nos seus percursos, 

trabalhando o equívoco, a falha, atravessando as evidências do imaginário e 

fazendo o irrealizado irromper no já estabelecido. 

 



157 

 

Para Orlandi (2012:55): 

 
A evidência, produzida pela ideologia, representa a saturação dos sentidos e 

dos sujeitos produzida pelo apagamento de sua materialidade, ou seja, pela 

sua des-historicização. Corresponde a processos de identificação regidos 

pelo imaginário e esvaziados de sua historicidade. Processos em que perde-

se a relação com o real, ficando-se só com (nas) imagens. No entanto há 

sempre o incompleto, o possível pela interpretação outra. Deslize, deriva, 

trabalho da metáfora. 

 

4.6.6 Textualidade e discursividade 

 

O termo usado “historicidade” não se trata da história refletida no texto, mas a 

historicidade do texto em sua materialidade. Historicidade é, de acordo com Orlandi 

(2012:68), o acontecimento do texto como discurso, o trabalho dos sentidos neste. Não há 

dúvidas de que há uma ligação entre a história externa e a historicidade do texto, porém essa 

ligação não é direta, nem automática, muito menos funciona como uma relação de causa e 

efeito. Os conteúdos da história são tomados na análise como discursos, cuja materialidade 

está inscrita a relação com a exterioridade. O texto, referido à discursividade, é o vestígio 

mais importante da materialidade histórica da linguagem, funcionando como unidade de 

análise. Desta forma, o texto não é definido pela sua extensão, podendo ter desde uma só letra 

até muitas frases, enunciados, páginas, etc., ou seja, o fato de, ao ser referido à discursividade, 

constituir uma unidade em relação à situação. Ser escrito ou oral também não altera a 

definição do texto. Tanto um quanto o outro significam de modo específico particular a suas 

propriedades materiais. 

Unidade de análise, o texto, só pode sê-lo porque representa uma contrapartida à 

unidade teórica, o discurso, definido como efeito de sentidos entre locutores. Como bem 

define Orlandi (2012:69) “o texto é texto porque significa”. Para a Análise de Discurso o que 

interessa não é a organização linguística do texto, mas como o texto organiza a relação da 

língua com a história no trabalho significante do sujeito relacionado com o mundo, unidade de 

natureza linguístico-histórica. 

Todo texto é heterogêneo, quanto à natureza dos diferentes materiais simbólicos 

(imagens, sons, grafias...), quanto à natureza das linguagens (oral, escrita, científica, literária, 

narrativa, descrição...), quanto às posições do sujeito. Podemos ainda, considerar essas 



158 

 

diferenças em função das formações discursivas, ou seja, num texto não encontramos apenas 

uma formação discursiva, pois o texto pode ser atravessado por várias formações discursivas 

que nele se organizam em função de uma dominante. O discurso é uma dispersão de textos e o 

texto é uma dispersão do sujeito. A subjetivação do sujeito se dá de diferentes maneiras ao 

longo de um texto. O discurso universitário, por exemplo, se constitui de uma dispersão de 

textos: de professores, de alunos, de funcionários, de administradores, textos burocráticos, 

científicos, pedagógicos. D. Maingueneau, retomando Foucault (apud ORLANDI, 2012:71), 

dirá que o discurso é uma dispersão de textos cujo modo de inscrição histórica define um 

espaço de regularidades enunciativas (enunciativo-discursivas). 

Por princípio, o discurso não se fecha, não é um conjunto de textos, mas uma prática. 

Um sujeito não produz somente um discurso, ao passo que um discurso não é o mesmo que 

um texto. Na dispersão de textos que constituem um discurso, a relação com as formações 

discursivas é fundamental. No procedimento de análise, procura-se remeter os textos aos 

discursos e esclarecer as relações deste com as formações discursivas pensando as relações 

das formações com a ideologia. Constituímos aqui as etapas da análise, passando da superfície 

linguística ao processo discursivo, pela análise dos esquecimentos chegando mais perto dos 

sentidos na observação das posições dos sujeitos. 

O texto é a unidade de análise afetada pelas condições de produção e também o lugar 

da relação com a representação da linguagem (som, letra, espaço, dimensão direcionada, 

tamanho), sobretudo, o texto é espaço significante, lugar de jogo de sentidos, de trabalho da 

linguagem, de funcionamento da discursividade. Como objeto simbólico, é objeto de 

interpretação. Feita a análise o analista vai falar sobre o discurso e não do texto. 

 

4.6.7 Autor e sujeito: O imaginário e o real 

 

A relação entre texto e discurso oferece uma contrapartida que deve ser feita entre 

autor e sujeito. O sujeito está para o discurso assim como o autor está para o texto. A relação 

do sujeito com o texto é a da dispersão, enquanto que a autoria implica em disciplina, 

organização, unidade. 

Considerou-se o discurso como efeito de sentido entre locutores e, na sua 

contrapartida, o texto como sendo uma unidade que se pode, empiricamente, representar como 

tendo começo, meio e fim, uma superfície fechada nela mesma. Assim também deve-se 

considerar o sujeito como resultado da interpelação do indivíduo pela ideologia, contudo, o 

autor é representação de unidade e delimita-se na prática social como uma função específica 



159 

 

do sujeito. Orlandi (2012:73) concorda com Vignaux, onde o discurso não tem como função 

constituir a representação de uma realidade. Ele funciona de modo a assegurar a permanência 

de uma certa representação. Há na base de todo discurso um projeto totalizante do sujeito, 

projeto que o converte em autor. O autor é o lugar em que se realiza esse projeto totalizante, 

lugar em que se constrói a unidade do sujeito. O sujeito se constitui como autor ao constituir o 

texto em unidade, com sua coerência e completude. Coerência e completude imaginárias, 

deve-se acrescentar. 

Vamos então, distinguir entre real e imaginário, o que se tem, em termos de real do 

discurso é a descontinuidade, a dispersão, a incompletude, a falta, o equívoco, a contradição, 

constitutivas tanto do sujeito como do sentido. De outro lado, a nível das representações, na 

instância do imaginário, o que se tem é a unidade, a completude, a coerência, o claro e o 

distinto, a não contradição. O discurso funciona nessa articulação necessária entre real e 

imaginário, também dessa natureza é a relação entre discurso e texto, sujeito e autor. Trata-se 

de considerar a unidade (imaginária) na dispersão (real), de um lado, a dispersão dos textos e 

do sujeito e, de outro, a unidade do discurso e a identidade do autor. Mesmo se um discurso e 

o sujeito sejam da ordem da incompletude, da dispersão, e que um texto seja heterogêneo, 

pois pode ser afetado por distintas formações discursivas, por diferentes posições de sujeito, 

este discurso é regido pela força do imaginário da unidade, estabelecendo-se uma relação de 

dominância de uma formação discursiva com outras, na sua constituição, o que lhe dá uma 

direção ideológica, uma ancoragem política. 

 

4.6.8 Função autor 

 

A autoria entende-se aqui como uma função do sujeito. A função autor, função 

discursiva do sujeito, estabelece-se ao lado de outras funções, enunciativas, que são o locutor 

e o enunciador. O locutor é aquele que se apresenta como “eu” no discurso e o enunciador é a 

perspectiva que esse “eu” constrói (DUCROT, apud ORLANDI, 2012:74). A noção de autor 

implica no processo de individualização na história das ideias, dos conhecimentos, das 

literaturas, da filosofia e também da ciência (FOUCAULT, 1992:33). Neste sentido, a escrita 

é um jogo ordenado de signos que se deve mais à própria natureza do significante do que ao 

seu conteúdo significativo.  

Embora a escrita esteja regulamentada numa certa ordenação, está também sempre a 

ser experimentada nos seus limites. Não se trata da exaltação do gesto de escrever, nem da 

fixação de um sujeito numa linguagem, mas antes se trata de uma abertura de um espaço onde 



160 

 

o sujeito vem a desaparecer. Se tomarmos como exemplo a narrativa dos gregos, percebemos 

que estas destinavam-se a perpetuar a imortalidade do herói, a narrativa salvava a aceitação da 

morte do herói. Distintamente, a narrativa árabe apresentava como tema e pretexto o 

adiamento da morte. Contavam-se histórias até de madrugada para evitar o momento em que 

o narrador se calaria. Atualmente, a cultura metamorfoseou este tema da narrativa ou da 

escrita destinadas a conjurar a morte, para o sacrifício da própria vida. De acordo com 

Foucault (1992:36), “a obra que tinha o dever de conferir a imortalidade passou a ter o direito 

de matar, de ser a assassina do seu autor”, manifestando-se também no apagamento dos 

caracteres individuais do sujeito que se dispõe a escrever. 

 Se questionarmos a escrita em suas manifestações com o autor, em que momento se 

torna uma obra? Usando as publicações de Nietzsche como exemplo, onde se deve parar? 

Será necessário publicar tudo? Mas o que vem a ser este “tudo”? Como definir uma obra 

dentre os vestígios deixados por alguém após sua morte? A palavra obra e a unidade 

designada por esta palavra são provavelmente tão problemáticas como a individualidade do 

autor. O nome de um autor é um nome próprio, que apresenta, além da função de indicação, o 

equivalente a uma descrição, uma designação. Um nome de um autor não transita, portanto, 

como um nome próprio, permite reagrupar um certo número de textos, delimitá-los, selecioná-

los e opô-los a outros textos. Seguindo este raciocínio foucaultiano (1992:45), o fato de se 

poder dizer “isto foi escrito por fulano” indica que este discurso não é um discurso 

quotidiano, indiferente, se trata de um discurso que deve ser recebido de certa maneira e que 

deve, numa determinada cultura, receber um certo estatuto. O nome do autor não está situado 

no estado civil dos homens nem na ficção da obra, mas na ruptura instaurada por um grupo de 

discursos e o seu modo de ser singular.  

O que se percebe é que uma quantidade de discursos em nossa cultura são providos da 

função autor e outros, desprovidos. Uma carta privada, um texto anônimo, pode ter um 

signatário, um redator, mas não um autor. A função autor, segundo Foucault (1992:51) trata-

se de objetos de apropriação,  

 

[...] o que no indivíduo é designado como autor (ou o que faz do indivíduo 

um autor) é apenas a projecção, em termos mais ou menos psicologizantes, 

do tratamento a que submetemos os textos, as aproximações que operamos, 

os traços que estabelecemos como pertinentes, as continuidades que 

admitimos ou as exclusões que efetuamos. 

 



161 

 

Como pode-se perceber, existem processos internos de controle do discurso que se dão 

a título de princípios de classificação, de ordenação, de distribuição, visando domesticar a 

dimensão de acontecimento e de acaso do discurso. Este controle é mais observado em noções 

como as de comentário, de disciplina e na de autor, que apesar do papel multiplicador tem 

também função restritiva e coercitiva. 

O autor é considerado como princípio de agrupamento do discurso, como unidade e 

origem de suas significações, como amparo de sua coerência. Entretanto, o princípio da 

autoria não vale para tudo nem de forma constante, há discursos que precisam de quem os 

assine, mas não de autores, por exemplo, as conversas, receitas, decretos, contratos. Orlandi 

(2012:75) vai considerar que a própria unidade do texto é efeito discursivo que deriva do 

princípio de autoria. Atribui-se assim, um alcance maior e que especifica a autoria como 

necessária para qualquer discurso, colocando-a na origem da textualidade. Um texto pode até 

não ter autor específico, porém através da função autor, sempre se imputa uma autoria a ele. 

O princípio do autor em Foucault (apud ORLANDI, Ibid.) limita o acaso do discurso 

pelo jogo de uma identidade que tem a forma da individualidade e do eu. Uma autoria como 

uma função discursiva é pensada a partir de um locutor que se apresenta como eu no discurso 

e o enunciador é a perspectiva que o eu assume, a função discursiva autor é a função que esse 

eu assume enquanto produtor de linguagem, produtor de texto. Das dimensões do sujeito, é a 

que mais está determinada pela exterioridade – contexto sócio-histórico – e mais afetada pelas 

exigências de coerência, na contradição, responsabilidade. Sendo assim, a autoria está mais 

submetida às regras das instituições e mais visível os procedimentos disciplinares. Se o sujeito 

é opaco e o discurso não é transparente, o texto deve ser coerente e seu autor deve ser visível, 

colocando-se na origem de seu dizer. É do autor que se exige: coerência, respeito às normas 

estabelecidas, explicitação, clareza, conhecimento das regras textuais, relevância, unidade, 

não-contradição, progressão e duração de seu discurso, ou melhor, de seu texto. 

Essas exigências tem a finalidade de tornar o sujeito visível, enquanto autor, com suas 

intenções, objetivos, direção argumentativa. Uma vez visível é calculável, identificável, 

controlável. Enquanto autor, o sujeito reconhece uma exterioridade à qual ele deve se referir, 

ao mesmo tempo, se remete a sua interioridade, construindo desse modo sua identidade como 

autor. Na relação exterioridade/interioridade, “aprende” a assumir o papel de autor e o que 

isso implica. Esse processo foi denominado como assunção da autoria. O autor é o sujeito 

que, tendo o domínio de certos mecanismos discursivos, representa pela linguagem esse papel 

na ordem em que está inscrito, na posição em que se constitui, assumindo a responsabilidade 

pelo que diz e como diz. Não é suficiente falar para ser autor. A assunção da autoria implica 



162 

 

uma inserção do sujeito na cultura, uma posição no contexto sócio-histórico. Se representar 

como autor é assumir, diante das instâncias institucionais, esse papel social na sua relação 

com a linguagem. 

O correspondente da função de autor é o leitor. Cobra-se do leitor um modo de leitura 

especificado, pois está, da mesma maneira que o autor, afetado pela sua inserção no social e 

na história. A identidade do leitor está configurada pelo lugar social em que se define “sua” 

leitura, pela qual ele é considerado responsável. Isso varia de acordo com a forma histórica, 

tal qual a autoria: não se é autor (ou leitor) do mesmo modo na Idade Média e nos dias atuais, 

pois a relação com a interpretação é diferente nas diferentes épocas, assim como também é 

diferente o modo de constituição do sujeito nos modos como ele se individualiza, se 

identifica, na relação com as diferentes instituições, em diferentes formações sociais, tomadas 

na história. 

 

Na análise dos textos há a necessidade de reconhecer, em sua materialidade discursiva, 

os indícios dos processos de significação inscritos. A Análise de Discurso (ORLANDI, 

2012:90) constitui-se na relação de pressuposição com a Linguística e numa proximidade com 

as Ciências Sociais, tem de mostrar os meios pelos quais se demarca delas em sua prática 

analítica. Diferencia-se da Linguística, pois não trabalha com as marcas (formais), mas com 

propriedades discursivas (materiais) que referem a língua à história para significar. Trabalha, 

portanto, com as formas materiais que reúnem forma-e-conteúdo. Interessa ao analista como 

as marcas formais se apresentam no texto, como elas se “encarnam” no discurso. Uma marca 

como a negação só interessa enquanto propriedade, por exemplo, do discurso político 

polêmico. 

Não se procura atravessar um texto para se extrair deste um conteúdo, mas estanca-se 

em sua materialidade discursiva para compreender como os sentidos e os sujeitos nele se 

constituem e a seus interlocutores, como efeitos de sentidos filiados a redes de significação.  

A proximidade entre esses campos de conhecimento é que os fatos de linguagem 

tratados por eles referem a linguagem ao seu exterior. A Pragmática tem sido considerada de 

modo mais amplo muitas vezes incluindo a enunciação, a argumentação e o discurso. Do 

ponto de vista dos fatos, estes campos, pela forma como consideram a linguagem, distinguem-

se de uma abordagem linguística imanente (que não se pode encontrar “fora”). Há diferenças 

entre esses campos a se considerar, a maneira como concebem o sujeito (na enunciação, o 

sujeito é um sujeito origem de si; na argumentação o sujeito é o sujeito psicossocial; na 

Análise de Discurso, o sujeito é linguístico-histórico, constituído pelo esquecimento e pela 



163 

 

ideologia) e o modo como definem o exterior (na pragmática o exterior é o fora e não o 

interdiscurso) marcam as diferenças teóricas, de distintos procedimentos analíticos, com suas 

consequências práticas diversificadas. 

 
Em suma, penso que o que faz a diferença é a própria noção de língua 

trabalhada na análise de discurso – como um sistema sujeito a falhas – e o da 

ideologia como constitutiva tanto do sujeito quanto da produção de sentidos, 

resume Orlandi (2012:92). 

 

Partindo desta base, assumindo um papel de analista é possível investir nos 

conhecimentos que poderão expandir o campo de compreensão. À diferença da Pragmática, o 

sujeito discursivo não realiza apenas atos. Ao dizer, nos significamos e significamos o próprio 

mundo, ao mesmo tempo, a realidade se constitui nos sentidos que, enquanto sujeitos, 

praticamos. Considerada dessa forma, a linguagem é uma prática. Pratica sentidos, intervindo 

no real. O sentido é história e o sujeito do discurso se faz na/pela história. Da mesma maneira, 

as palavras não estão ligadas diretamente às coisas, nem são reflexos da evidência. É só pela 

ideologia que torna-se possível a relação palavra/coisa. Para tanto, conta com as condições de 

base (língua) e o processo (discursivo) onde a ideologia torna possível a relação entre o 

pensamento, a linguagem e o mundo. Parafraseando a Psicanálise (LACAN, 2002:139) que 

considera o inconsciente estruturado como uma linguagem, na Análise de Discurso, 

considera-se que a ideologia se materializa na linguagem, lugar de descoberta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 5 

ANÁLISE DO CASO CLÍNICO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Toda a canção quer se multiplicar 

na multidão única se tornar 
 (Multiplicar-se Única – Tom Zé) 



165 

 

5.1 O caso clínico 

 

 Certa vez uma paciente disse a seguinte frase: “Eu falo, mas ele não me ouve!” Só 

mais tarde foi possível entender que esta frase estava dirigida ao analista, este não a ouvia, 

pois aquele que ouvia estava em outro lugar, ele se ouvia. Mesmo buscando a compreensão do 

que estava sendo dito (lugar, certamente, que não passa pelo lugar do analista) o que se ouvia 

era um ruído, uma fala desconexa, confusa, desorganizada. Graças a muitas supervisões e 

discussões, leituras e reflexões, divergência de opiniões e convergência de postura, uma 

análise pode se instaurar. 

 Este trabalho de descoberta se deu numa via de mão dupla, não só a paciente 

encontrou um lugar para falar, mas também pode se construir um lugar para se escutar. Isto 

foi se dando aos poucos. Mas, partindo do pressuposto de que o analista só o é na relação com 

o outro, a busca por uma escuta que fosse além da compreensão não se deu sem certa 

resistência. O trabalho todo de compartilhamento do delírio foi construído nessa relação, 

possibilitando assim, construir uma escuta nessa direção, onde se dirige a fala a esse outro que 

se dispôs, não sem custo, a escutá-la. Cria-se aqui um lugar, com o atrevimento da palavra, 

um lugar de analista. 

M., contava com 61 anos de idade quando decidiu procurar o Centro de Psicologia de 

uma universidade na cidade de São Paulo em meados de 2001. Esta decisão partiu da 

indicação de seus professores. Cursando fonoaudiologia na mesma universidade, M. só foi 

atendida em 2004. Mesmo esperando três anos, vem para as primeiras entrevistas, vem pelo 

simples fato de que seus professores pediram para vir, não havia uma demanda, uma questão, 

uma queixa, um motivo para vir, veio porque lhe pediram.  

Chega falando de questões que geralmente se falam em análise, sobre sua família, suas 

conquistas, dissabores, trabalho, assuntos do passado, presente, perspectivas para o futuro, 

enfim, de sua vida e de como lidava com o mundo. Entretanto, havia algo de estranho na 

forma como este discurso se apresentava. Não havia uma lógica, uma coerência entre os 

assuntos, o que saltava aos olhos era a desorganização das ideias, um assunto que se 

misturava a outro, sem profundidade, sem sentido, mas não sem significação.  

M. é solteira, aposentada, trabalhou como técnico de raio-x num grande hospital 

privado de São Paulo. Trabalhou, pois um dia seu pai lhe disse que devia trabalhar para não 

ter que depender das pessoas. Em sua adolescência viu os pais se divorciarem, o pai saiu de 

casa para ir morar com outra mulher e faleceu algum tempo depois. Na época do atendimento, 

M. morava com a mãe, um irmão e um sobrinho em São Paulo.  



166 

 

Cursou fonoaudiologia durante oito anos, não chegando a se formar. M. se saiu bem 

nos primeiros anos de faculdade, sem muitas reprovações nos exames, o problema se deu no 

último ano do curso, permanecendo neste período por mais quatro anos. As notas eram 

baseadas nos atendimentos e observações, estágios e trabalhos que os alunos faziam no último 

ano do curso. Segundo seus professores (que lhe pediram para procurar o Centro de 

Psicologia), M. apresentava delírios durante a observação dos atendimentos de seus colegas 

de curso. Certa vez, M. se dirige à professora responsável pelo Centro de Atendimento 

dizendo que a estagiária estava mostrando os seios para o paciente. Ao chegar ao local, o 

atendimento estava sendo administrado como previsto, ou seja, nada de seios à mostra. Este e 

outros exemplos foram suficientes para que os professores de M. a reprovassem, até o 

fechamento do curso na universidade em 2005.  

Na maioria de seus relacionamentos predomina um aspecto de complô, tanto da mãe, 

do irmão, vizinhos, colegas de classe e professores. Além da fonoaudiologia, diz ter feito 

outros cursos, como natação, computação, técnico de raio-x, “bombeiro”, entre outros. No 

início dos atendimentos, a paciente relatava sobre a posse de uma fazenda no interior de São 

Paulo, uma fazenda que havia pertencido aos seus avós, mas que havia sido tomada por um 

político da capital paulista. M., já fazia um tempo, estava tentando reaver o bem familiar, pois 

segundo ela, foi nesta fazenda que os avós inventaram a cerveja. Carregava uma pasta com 

vários documentos, escrituras, cartas e muitas outras folhas. Dizia que ali estava tudo o que já 

havia conseguido adquirir em suas viagens ao interior, visitas ao cartório local, à atual fábrica 

que atualmente ocupa a fazenda, conversas com advogados e com os representantes da 

propriedade. M. relata que o ex-prefeito de São Paulo, Paulo Maluf e seu filho, Flávio Maluf, 

eram os responsáveis por tomarem a fazenda de sua família. Estes personagens, mais 

especificamente o filho do político, como veremos, acaba assumindo uma parte fundamental 

nas sessões que se seguem.  

M. dizia manter uma relação com Flávio Maluf, filho de Paulo Maluf, atuais 

“ocupantes” da fazenda de sua família. De acordo com a paciente, esta conheceu o Flávio 

Maluf numa visita sua à fazenda, porém Flávio não se apresenta como Flávio Maluf, e sim 

como Paulo Hilário Valério. Depois deste encontro de nomes trocados, a paciente diz ter 

percebido o interesse do Paulo e inicia assim um relacionamento onde nunca mais houve 

outra conversa frente a frente. M. conta que quando fazia um curso de computação, Paulo 

mandava mensagens que chegavam em sua tela, sem que as outras pessoas soubessem do 

ocorrido. Também houve trocas de mensagens por telefone. Quando Paulo ligava reinava o 

silêncio do lado dele da linha e quando M. ligava só ela falava. Paulo também passava em 



167 

 

frente à casa de M. todos os dias e ia aos lugares onde M. estava, chegando a trocarem 

olhares, mas não se comunicavam. Segundo M., Paulo era também muito paquerado por suas 

vizinhas que o esperavam passar na rua. Quando questionada como sabia que era o Paulo 

quem passava em frente de sua casa, M. responde que o Paulo é muito rico e tem uma agência 

de carros. Desta forma, qualquer carro que passasse em frente a sua casa no tal horário, 

poderia ser o Paulo. 

Pode-se dizer que há linguagem, mas há também comunicação? M. ligava 

praticamente todos os dias para um número de telefone móvel que, supostamente, seja o do 

sujeito, mas toda ligação caía na caixa de mensagens, dirigindo seu discurso para esta caixa. 

O curioso é que a paciente nunca recebia um retorno de suas mensagens. Em uma das sessões, 

o analista pediu para que M. ligasse para o número e este caiu na caixa de recados, nenhum 

número desativado ou cancelado, mas um telefone que chama e ninguém atende. M. num ato 

falhado chamou este discurso de monólogo, não se encontrou termo melhor. 

Levando em consideração a desorganização do pensamento, um discurso que pode ser 

muito bem tomado como delírio, em sua maioria de cunho persecutório, tomou-se este como 

um caso de psicose, mais especificamente um quadro de psicose paranoica. Portanto, ao que 

tudo indica, nunca houve uma crise ou um surto. Um sujeito errante, um quadro estabilizado 

na sua errância. 

 

[...] errante no sentido da errância, não do erro. Um sujeito que pode errar 

[...] Mas errar não na procura de algo que poderia ser encontrado como 

significação final, nada disso. Isso seria mais o “erro neurótico” do que o 

“errar psicótico”. Errar porque não existe um lugar a partir do qual podemos 

medir a significação do que estamos fazendo. Nesta medida é evidente que a 

única coisa que resta é percorrer todos os caminhos (CALLIGARIS, 

1989:12-13, grifos do autor). 

 

 Os atendimentos aconteceram por três anos no Centro de Psicologia da universidade. 

Iniciou-se o atendimento deste caso quando o analista cursava o terceiro ano de psicologia e 

para podermos atender M., criamos em parceria com a universidade e com alguns professores 

um Curso de Extensão sobre Psicose, passando depois para o processo de Psicodiagnóstico e 

por último o atendimento clínico. Por mais dois anos o caso seguiu para um consultório 

particular com o mesmo analista, totalizando cinco anos de atendimento, que acontecia uma 



168 

 

vez por semana com uma hora de duração. Não se recorda sobre uma única falta sequer de M. 

às seções.  

 Conforme os atendimentos avançavam as questões de M. também avançavam, porém 

continuava seu relacionamento com o Paulo Hilário Valério da mesma forma com o Paulo, 

seu analista. Como veremos, o “excesso” de Paulos não se deu à toa. A paciente morava em 

São Paulo, estava em análise onde o analista se chamava Paulo, tinha um relacionamento com 

outro Paulo e, quando precisava comprar medicamentos se dirigia para a Drogaria São Paulo. 

A relação transferencial surgida a partir da análise, tendo o Paulo como seu analista, 

proporcionou que um outro Paulo surgisse para a paciente. A “falsificação” podia ser 

sustentada uma vez que, a própria paciente já advertia que Paulo Hilário Valério era o nome 

trocado de Flávio Maluf. Muitas situações apresentadas pela paciente envolvendo o Paulo 

Valério traziam situações semelhantes vivenciadas com o Paulo (analista).  

M. trazia ainda nos discursos seus cuidados com a mãe, suas brigas com o irmão, com 

os sobrinhos, suas vizinhas e seu atendimento enquanto “fonoaudióloga” com um primo 

deficiente. M. conta que seu irmão recebia todo o dinheiro da aposentadoria da mãe e também 

um dinheiro que pertencia a seu pai, não repassando para elas o necessário para as despesas. 

Desta forma, a paciente recorreu à justiça para que pudesse receber em seu nome todo o 

dinheiro. Quando consegue ocupar, através da lei (Lei), o lugar que um dia pertenceu a seu 

pai (e depois a seu irmão), M. chega ao que foi sua última seção dizendo que não necessitava 

mais “seguir a psicologia sob a orientação do Paulo”.  

 

5.2 As cartas 

 

Ao final do primeiro ano de atendimento, um período que corresponde às férias das 

sessões, foi sugerido à M. para que esta escrevesse cartas ao analista. A estratégia adotada 

aqui era a de manter os atendimentos mesmo em período de férias da faculdade, mantendo 

assim a relação transferencial. A paciente deveria escrever as cartas e entregar na recepção da 

universidade, endereçadas ao Paulo e ao Centro de Psicologia.  

M. produziu um material que nos serve agora de estudo, mas que na época pode 

manter a relação transferencial. Nas cartas, a paciente conta o que já havia dito nos 

atendimentos, desta vez, sustentado não apenas pela oralidade, mas gravado sobre o papel, 

ganhando forma de texto, numa literalidade reveladora do eu, de seu funcionamento, de sua 

organização, de sua estrutura. 



169 

 

Não foi sem resistir que M. aceitou desempenhar esta tarefa. Todos os caminhos para 

que a carta chegasse até o analista era digno de se tornar um elemento persecutório, alguém 

poderia lê-las, e assim descobrir sua verdade. Escrever já era por si mesmo, uma atividade 

penosa. Foi preciso, em conjunto com o analista, encontrar um lugar que M. considerava 

seguro para compor as cartas. O próximo passo foi traçar o percurso desta carta até chegar às 

mãos do analista. Vale ressaltar que não se respondia às cartas, pois não era objetivo 

transformar as sessões em troca de correspondências. A sugestão serviu apenas para que M. 

pudesse manter seu discurso e, consequentemente, manter-se em análise.  

No período que foi de novembro de 2004 a outubro de 2005, M. escreveu um total de 

vinte e quatro cartas, um cartão de natal (em 2004) e um cartão parabenizando o dia do 

psicólogo (também em 2004). Mesmo com o retorno dos atendimentos a paciente continuou 

escrevendo cartas, aumentando a quantidade destas com a proximidade do período das férias 

no meio do ano. Para dados estatísticos:  

 

 No período que foi de novembro de 2004 até março de 2005, ou seja, referente ao final 

dos atendimentos, férias de fim de ano e retorno dos atendimentos, a paciente produziu 

onze cartas, sendo duas em novembro (dias 08 e 25/11/04), uma em dezembro 

(31/12/04), três em janeiro (04, 11 e 19/01/05), quatro em fevereiro (01, 06, 11 e 

23/02/05) e uma em março (dia 07/03/05); 

 Com o retorno dos atendimentos, M. escreveu duas cartas em abril (13 e 28/04/05) e 

três em maio (05/05/05, 12 e 19/05); 

 Quatro cartas foram escritas em junho (fielmente a cada sete dias: 02, 09, 16 e 

23/06/05), duas em julho (05 e 21/07/05) e, uma no início de agosto (01/08/05), 

período que corresponde às férias do meio do ano; 

 A última carta foi escrita quase no final de outubro de 2005 (no dia 20/10/05); 

 

Outro dado interessante diz respeito ao tamanho e tipo de papel escolhido por M. para 

escrever as cartas. A primeira carta foi escrita num pedaço de folha do que parece ser um 

bloco de anotações (65x80mm) e as cartas do período das férias do meio do ano eram maiores 

do que uma folha A4, chegando a medir 217x330mm. As cartas de 06 e 11 de fevereiro de 

2005 foram escritas no verso de uma folha A4 contendo o extrato bancário da paciente e a 

carta de 23 de fevereiro foi escrita na parte de dentro de um envelope usado para se fazer 

depósito bancário nos caixas de autoatendimento. Acrescenta-se ainda que, a carta escrita no 



170 

 

dia 02 de junho de 2005 tem um lado com vários rabiscos, nomes de pessoas, inclusive o 

nome Paulo, nomes de supermercados, estações de metrô e bairros de São Paulo, a planta do 

que parece ser uma casa e, até onde se sabe, o neologismo “Guaurapus”. Trata-se de uma das 

cartas onde M. se mostra mais ansiosa, mais pessimista e com mais erros sintáticos. Segue: 

 

    
                                           Figura 14 - Verso da carta de 02 de junho de 2005 



171 

 

   
                                                      Figura 15 - Carta de 02 de junho de 2005 

 



172 

 

Destas cartas selecionou-se algumas que servem ao nosso propósito, por apresentarem 

uma boa síntese discursiva do que já vinha sendo trabalhado em análise e que agora retornam 

através da escrita. Outra observação acerca das cartas se trata de que todos os nomes de 

pessoas ou localidades foram omitidos, exceto o nome Paulo Hilário Valério e o nome do 

analista (Paulo). Impossível analisar todas as cartas dentro de um pequeno espaço de tempo, 

tanto pela quantidade de assuntos que as cartas contêm ou ainda dependendo da profundidade 

que se pretende dar. Para facilitar a análise, recortes destas cartas foram feitos para que 

pudessem constituir-se em objeto de estudo para a análise de discurso, ou através das teorias 

da linguagem e igualmente, para a psicanálise.  

 

5.3 Análise das cartas 

 

 
Figura 16 - Carta de 06 de fevereiro de 2005 

 



173 

 

 Saussure (2006:104) dizia sobre o jogo de xadrez que as alterações das peças, uma vez 

estabelecida as regras, não modificam o jogo em si. Na ausência de uma torre, por exemplo, 

pode-se usar um pedaço de madeira qualquer como seu representante, desde que este respeite 

as regras de ser uma torre. O jogo prossegue. Da mesma forma, uma vez estabelecidos os 

jogos da linguagem, o discurso acontece mesmo que as substâncias deste discurso apresentem 

alguns “erros”. A comunicação acontece. Orlandi (2012:09) dizia que não temos como não 

interpretar. Liberman (1983:508) é ainda mais categórico ao sustentar de que é impossível não 

comunicar-se. Acreditamos que diga respeito tanto aos discursos neuróticos, psicóticos ou 

quaisquer outros tipos de linguagens que possam ser inseridas no campo do discurso. 

 Como vimos (TEIXEIRA COELHO, 1980:18), a partir da lógica saussureana a 

linguagem constitui-se de uma língua que pode ser dita através de uma fala. Sendo assim, fica 

a cargo da língua aquilo que é essencial, enquanto regra socialmente estabelecida, cabendo à 

fala o recorte sobre o que é acidental, sendo de ordem individual, uma forma particular de 

cada indivíduo em combinar os elementos da língua no ato de se comunicar. Para Jakobson 

(1989:41), duas referências servem para se interpretar o signo, uma correspondente ao código 

(relação interna) e outra correspondente à mensagem, ao contexto (relação externa). O signo, 

neste caso, relaciona-se com outro conjunto de signos linguísticos por uma relação de 

alternação e justaposição.  

 Ao ler a carta de M. de 06 de fevereiro de 2005, podemos dizer que há uma 

comunicação em andamento. Porém, como nos é advertido coisas estão acontecendo. As 

alterações lexicais, em sua condição de substância, não prejudicam a essência da linguagem 

em comunicar. Como se vê estão presentes a arbitrariedade e a linearidade do signo. A análise 

sintagmática e paradigmática do texto torna evidente o acontecimento de algumas destas 

coisas. Substantivo que serve para uma infinidade de significados na língua portuguesa, o 

termo coisas para M. revela as ações de certos personagens específicos de seu discurso, mas 

que em nossa análise aludem os jogos de linguagem. No tabuleiro da língua o valor de cada 

signo depende de sua posição no jogo, de sua oposição e contraste com outros signos. Os 

primeiros contatos da caneta com o papel servem para localizar o discurso no espaço e no 

tempo e, também, para situar aquele que será seu interlocutor. Depois disso, todo o texto 

segue num único e revelador parágrafo. Para Carvalho (1997:139) “o valor resulta sempre de 

uma comparação (relações sintagmáticas) e de oposições funcionais (relações 

paradigmáticas) entre os termos do sistema linguístico” (grifos do autor). 

As três palavras que abrem o parágrafo deveriam ser uma saudação. A arrumação dos 

significantes Como vai bem?, em sua condição sintagmática possuem o valor semântico de 



174 

 

uma saudação, porém há algo da ordem do não-dito endereçado ao Paulo que comprometem o 

significado de cada significante que compõe a frase, justamente caracterizado pelo que não 

está in praesentia. A saudação comumente usada seria:  

 

 
Figura 17 - Trecho da carta de 07 de março de 2005 

 

Neste caso a saudação é composta de duas perguntas: Como vai? e tudo bem?. 

Estando o tudo ausente da frase, o significante bem em sua oposição distintiva 

(paradigmática) assume outros significados, causando outros deslizamentos na significação. 

Para Orlandi (2012:82) o dito traz consigo um pressuposto, não-dito mas presente. Poder-se-ia 

opor bem por mal, deixando a frase Como vai, tudo mal?, na ausência de tudo o bem deixa de 

ser um estado de espírito e passa a ser condição de estima do sujeito. Assim, só podemos opor 

bem por querido, pessoa amada. A ausência da vírgula aproxima ainda mais o outro estimado 

pelo sujeito, no caso de M., os Paulos. 

De acordo com Carvalho (1997:137), o valor de um signo está norteado por aquilo que 

o rodeia, a partir de sua relação tanto ao nível do significante quanto do significado. Este 

valor está sempre a serviço da significação. No caso, o significante bem pode comportar mais 

de um valor semântico, dependendo das relações sintagmáticas estabelecidas com os outros 

signos – Como, vai e ?. O signo como um todo, dizia Saussure (2006:132), só tem valor se 

colocado dentro de um determinado sistema linguístico, do qual é parte integrante. Seguindo 

este raciocínio (TEIXEIRA COELHO, 1980:24), encontramos uma correspondência da 

significação de bem, enquanto fenômeno denotativo como oposição a mal, onde interroga o 

interlocutor sobre sua condição naquele momento, se num bom estado, de bom humor, sem 

grandes preocupações, enfim, se tudo bem. E, considerando a função conotativa da 

significação, encontra-se a evidência de outros significados para a relação do signo com seu 

objeto que, na presente análise tem embasamento no significante bem trazendo outros 



175 

 

significados como querido, amor, ou qualquer outro tipo de nomeação carinhosa trocada entre 

os casais em saudações do tipo: Como vai, querido?, Como vai, amor?, Como vai, chuchu?. 

Como vai, bem?. 

Ao avançarmos nas cartas veremos que a estima de M. pelo Paulo Valério só vai 

aumentar chegando inclusive a supor um noivado. Na carta de 11 de fevereiro de 2005, M. 

anuncia o namoro entre ela e o Paulo: 

 

 
                                            Figura 18 - Trecho da carta de 11 de fevereiro de 2005 

 

E, na carta de 19 de maio de 2005 surge a indagação sobre um noivado entre M. e o 

Paulo. A questão levantada pode se valer tanto para a condição do relacionamento quanto para 

o Paulo. De qual Paulo, M. gostaria de ficar noiva? Qual deles é o Outro que vale para M.? 

 

 
                                               Figura 19 - Trecho da carta de 19 de maio de 2005 



176 

 

 

O uso do ponto e vírgula numa oração apresenta uma pausa maior que a vírgula, 

porém menor que o ponto, acrescenta-se também a indicação de que a sentença ainda não 

terminou, diferentemente se tivesse usado o ponto apenas. O que vem em seguida na carta são 

as reticências, pontuação geralmente usada em hesitações, causando uma interrupção no que 

está sendo dito, mas que tenha seu sentido subentendido, ou ainda, usa-se as reticências 

justamente para apresentar maior emoção ao leitor, que é justamente o Paulo. As pontuações 

juntas conforme apresentadas no trecho soam quase como um suspiro antes de anunciar o 

status do relacionamento da paciente com o Paulo Valério, para o Paulo. As reticências 

ocultam a sequência da frase, ocultam o Paulo, se o Valério ou o analista, sobressai a 

entonação emotiva, numa junção das Funções Emotiva e Conativa propostas por Jakobson 

(1989:123-5). Para quem a carta está sendo endereçada? Esta, não é uma questão simples de 

ser respondida.  

Continuando com a leitura do trecho nota-se que os significantes e e o estão juntos. O 

e teria a função de distinguir os dois sujeitos da frase, no caso, M. e o Paulo Valério, mas é 

quase encoberto pelo artigo que define o Paulo, sendo este, na verdade, indefinido, pois falta 

seu representante no simbólico. Revelam que o Paulo Valério e o sujeito da frase são a mesma 

pessoa. Dita de outro modo, com diferentes pausas, a frase ficaria assim: “Paulo;... eu, o 

Paulo Valério. Estamos noivos?”. 

Erro que vai retornar num outro trecho da carta de 23 de junho de 2005: 

 

 
                                                   Figura 20 - Trecho da carta de 23 de junho de 2005 



177 

 

 

A separação que deveria haver entre os significantes com e o, são inexistentes, 

formando o significante como. Se a paciente se questiona quando vai poder falar com o Paulo, 

o que torna evidente é quando M. vai poder falar como Paulo, do lugar deste Outro que ouve 

de si, para si. Confusão que retorna na continuação da frase causando outro erro: talvez eu vai 

na escola de Informática. Ou teria que dizer talvez eu vou, ou ainda talvez ele vai. Eu vai 

junta as duas sentenças. Eu-ele, se tornam uma coisa só. 

No cenário analítico as relações entre paciente e analista são fundamentadas pelo 

conceito de transferência.  

 
Designa em psicanálise o processo pelo qual os desejos inconscientes se 

atualizam sobre determinados objetos no quadro de um certo tipo de relação 

estabelecida com eles e, eminentemente, no quadro da relação analítica 

(LAPLANCHE, 2001:515).  

 

Neste sentido, o paciente repete certos protótipos vividos na infância que são 

atualizados na figura atual do analista. Freud levantou muitas questões para a transferência, ao 

passo em que é uma resistência para o processo terapêutico, também se trata, nas mãos do 

analista, de um poderoso instrumento na dinâmica e condução do processo. O sentido, se é 

que podemos dizer assim, da transferência pode se apresentar negativamente, através de 

sentimentos hostis contra a figura do analista, ou ainda, de maneira positiva, onde o paciente 

demonstra sentimentos de afeição e ternura para com o analista. Sentimentos, segundo 

Laplanche (2001:516-8), uma vez vivenciados com as figuras parentais. A relação de M. com 

o Paulo (analista) é uma relação de transferência, porém atualizada na figura do Paulo 

Valério.  

Jakobson (1989:30) advertia que tanto a identificação quanto a diferenciação são as 

duas faces de um mesmo problema. O jogo aqui está presente numa análise tanto nas relações 

sintáticas, por exemplo, compostas por Como, vai, bem e a interrogação (Fig.16), assim como 

a partir do contexto. Como sabemos, “a concatenação implica a substituição” (JAKOBSON, 

1989:31). O signo linguístico exige no ato da interpretação, um interpretante que vai além dos 

dois protagonistas do ato da fala. A função deste interpretante é realizado por outro signo que 

é dado juntamente com o signo em questão ou que lhe poderia ser substituído. Desta forma, o 

sentido de um signo é um outro signo pelo qual ele pode ser traduzido. De acordo com Lacan 



178 

 

(1999:100), não há uma garantia de que a significação seja unívoca, a equivocação 

(maldonne) e o desconhecimento são um caráter fundamental da linguagem. 

Ação feita com o significante bem, da carta de 06 de fevereiro (Fig.16). Tem se ouvido 

muito as pessoas dizerem Eu estou bem triste, ou Eu fiquei bem ansiosa. Num bate-papo não 

perceberíamos o que tal frase sustenta, em um processo de análise a ênfase recairia sobre uma 

formulação da mesma frase com outra entonação, ficando Eu estou bem, triste. A hiância que 

se produz na nova formulação da frase, acentua o caráter do significante bem como um 

marcador lexical de intensidade. Bem, nestes casos é um oximoro, figura de linguagem que 

possui dois significantes que se contrapõem, mas que se fundem numa mesma frase. Uma 

terceira interpretação fica a cargo do paciente em se haver com o seu dito.  

Antes de prosseguir precisamos considerar ainda a hipótese de que em toda língua 

existem as palavras-frases, que são grupos de palavras codificadas onde a soma das partes não 

é igual ao todo (JAKOBSON, 1989:38-9). Para que se possa compreender a maioria dos 

grupos de palavras, basta estar familiarizado com as palavras constituintes e com as regras 

sintáticas de suas combinações. Como vai bem?, neste sentido, não pode ser inferido a partir 

da adição dos significados de seus constituintes lexicais. É, portanto, uma palavra-frase 

comumente usada para saudação. Contudo, podemos ir um pouco mais além. 

 Com o mesmo nome do analista, Paulo, ganhando algumas sessões depois um 

segundo nome, Hilário, e o sobrenome, ou o nome do pai, Valério, este personagem acabou 

se tornando um dos personagens centrais da análise de M.. Surgindo no início dos 

atendimentos, M. foi apresentada ao Paulo (Valério) em uma de suas visitas à fazenda e diz 

que alguma coisa aconteceu neste encontro, pois percebeu o olhar do Paulo com interesse. 

Que interesse era este M. nunca pode descobrir, de lá para cá, não houve mais um encontro 

entre os dois em que pudessem ter uma conversa frente a frente.  

 



179 

 

 
                                                         Figura 21 - Trecho da carta de 28 de abril de 2005 

 

 Para M., o Paulo não resolve sua situação com ela, não assume oficialmente o namoro, 

não pega esta causa. A pergunta sobre estar numa situação melhor dirige-se a quem? Para ela 

mesma ou para o Paulo? Provavelmente, uma tentativa de sedução, se o Paulo (analista) 

assumisse um relacionamento além dos atendimentos poderia estar em melhor situação. 

Assumir este lugar seria sair da posição de analista, e como o Paulo (analista) está interessado 

unicamente na análise, M. passa então a construir este namoro impossível, sem encontros, 

sem oficialidades, na tentativa de um relacionamento com um Paulo que vale, o Valério. O 

nome Paulo Hilário Valério é falso, segundo M., pois foi o nome que o Flávio Maluf se 

apresentou para ela no encontro da fazenda. Um “falso” significante que sustenta outro. Seria 

mais evidente concluir que a falsidade está no significado, pois o significante é tão verdadeiro 

quanto qualquer outro. 

 Para M.,  

 



180 

 

  
                                             Figura 22 - Trecho da carta de 07 de março de 2005 

  

As conversas com o Paulo Valério são postas entre aspas, pois ainda precisam ser 

ajustadas para M.. O ajuste trata-se de (re)situar os encontros que tem com o Paulo (analista), 

mas desta vez com certa eficácia, constituindo num Valério digno de respeito. Acrescenta-se 

aqui uma ressalva, tanto analista quanto paciente cursavam psicologia e fonoaudiologia, 

respectivamente, na mesma faculdade, para ser mais exato os dois cursos estavam situados no 

mesmo corredor. Assim, um encontro casual entre os dois, não seria obra do acaso. Apesar de 

serem poucas vezes em que este encontro se deu, talvez por uma questão de horários entre o 

início, intervalos e final das aulas, M. pode construir muitas histórias se valendo desta 

situação. O passar pela rua pode ser substituído por passar pelo corredor. Sabe-se que 

grande parte dos estudantes de psicologia são do sexo feminino, assim para M. ver o Paulo em 

contato com suas vizinhas de sala abriu a possibilidade para as vizinhas de sua casa 

assediarem o Paulo. Hilário? Claro, que sim. Temos um analista que não conversa com M. no 

corredor, apenas a cumprimenta, olha-a, mantém diálogo com suas vizinhas, mas não com ela, 

todos estes buracos faltantes são “ajustados” imaginariamente, via discurso.  

 



181 

 

 
                                                  Figura 23 - Trecho da carta de 19 de maio de 2005 

  

 
                                             Figura 24 - Trecho da carta de 02 de junho de 2005 

 



182 

 

Se tomarmos os conceitos de Peirce (apud TEIXEIRA COELHO, 1980:69) acerca do 

Objeto, pode-se dizer que o objeto imediato, ou seja, o objeto tal como o signo o representa e 

que depende de sua representação, pode envolver uma interpretação errônea do que ele 

realmente é. Uma vez que, o objeto dinâmico fica um tanto distante enquanto conhecimento 

universal. Para formarmos o signo triádico de Peirce, qual seria o objeto Paulo para a mente 

interpretante de M.? Paulo possui um sentido, enquanto interpretante imediato possui uma 

abstração, uma possibilidade. Não pode ser uma mulher, por exemplo. Ainda seguindo Peirce 

(apud TEIXEIRA COELHO, 1980:71-2), Paulo produz 2 significados, enquanto interpretante 

dinâmico, um Paulo para o Paulo (analista) e outro Paulo (Valério) para M.. A significação 

(interpretante final) resulta na junção, via delírio, dos Paulos para M.. Porém, esta separação 

só existe para o analista através de seu esforço enquanto intérprete do discurso. Para M. só um 

Paulo que vale, o Valério. 

Se analisarmos o significante Paulo no trecho que segue, veremos que a proximidade 

de retorno com relação aos atendimentos com o Paulo (analista), aproxima também a paciente 

do Paulo Valério. 

 

 
                                      Figura 25 - Trecho da carta de 01 de agosto de 2005 



183 

 

 

Para Jakobson (1989:92) as diferenças nas categorias gramaticais conduzem 

informações semânticas, sendo que tais relações criam uma sentença dotada de sentido que 

podem ser submetidas a uma prova de verdade. Contudo, como fica a prova de verdade na 

suposta evidência de que o discurso do outro não passa de um delírio? Conforme dizia 

Foucault (2006:10), existe no discurso um princípio de exclusão marcado pela separação e 

rejeição, visto na oposição entre razão e loucura, por exemplo. Desde muito tempo o discurso 

do louco é aquele que não possui um signo válido dentro da cultura.  

Para Teixeira Coelho (1980:56):  

 

O signo utilizado é em parte causado pela referência feita e em parte por 

fatores sociais e psicológicos constatáveis através dos efeitos causados pelo 

signo sobre a atitude do receptor. 

 

O discurso para M., através do enquadre delirante deixa as sentenças inquestionáveis à 

prova da verdade, ao menos para si mesma, fato constatado quando a orientação do discurso 

volta-se para o destinatário, como visto na Função Conativa (JAKOBSON, 1989:125). Sendo 

este destinatário o Outro, por excelência, enquanto presente-ausente. 

Buscar um lugar de escuta, dentro de um processo analítico é sair da condição do 

entendimento cartesiano, da compreensão segundo “A” verdade. Ainda mais, quando lidamos 

com uma cadeia discursiva dispersa, a céu aberto, sem um ponto de referência que a amarra a 

uma historicização. Esse ponto dirige-se ao que Lacan (1999:151) chamou de Nome-do-Pai, 

lugar que autoriza o texto da lei, sendo que na psicose este lugar é representado enquanto 

buraco (LECLAIRE, 1991a:117). Está forcluído. Qualquer tentativa de tampar a metáfora 

paterna é passar um cheque sem fundo, justificativa levantada por M. quando o sobrinho tenta 

falsificar o nome do pai, na carta de 06 de fevereiro de 2005 (Fig.16). Lugar que para o 

discurso delirante só existe enquanto ausência. Possui sentido, mas com sua verdade 

foracluída8. M. não pode mudar as regras estabelecidas pela junção significante mais 

significado. E não é justamente esta a característica do signo linguístico proposto por 

Saussure? Sua arbitrariedade reside na lei da tradição, consagrada ideologicamente pela 

cultura (SAUSSURE, 2006:88).  

                                                        
8 Tanto forclusão quanto foraclusão são traduções aceitas para verwerfung. 



184 

 

Neste sentido preferimos deixar em suspenso àquilo que foi nomeado por Foucault 

(2006:17) como vontade de verdade, ou seja, por um discurso que possui seu estabelecimento 

orientado numa pedagogia de saber normatizado e, consequentemente como forma de 

controle do poder. M. não pode surgir como autor (FOUCAULT, 2006:26; ORLANDI, 

2012:74), da maneira como seria tratada no discurso científico, como um princípio de 

agrupamento do discurso, como unidade e origem de suas significações, e ainda como foco de 

uma coerência (incoerente), pois o que fala não indica a verdade.  

Uma saída geralmente encontrada dentro da psicose caminha para o discurso literário, 

textual, que dá uma maior relevância para o dizer psicótico. Saída, aliás, apresentada por 

Schreber e suas Memórias, além de James Joyce e outros que encontraram na literatura a 

possibilidade de assumir a função autor, de locutor e enunciador, de sujeito do próprio 

discurso. De acordo com Foucault (1992:46) a função autor não passa de uma característica 

do modo de existência, de circulação e funcionamento do discurso estabelecido na sociedade. 

A função autor acrescenta Orlandi (2012:74), estabelece-se ao lado de outras funções, 

enunciativas, que são o locutor e o enunciador. O locutor é aquele que se apresenta como “eu” 

no discurso e o enunciador é a perspectiva que esse “eu” constrói. 

Lacan (2008a:184) retoma em seu seminário de 26 de fevereiro de 1969, a questão 

levantada por Foucault (1992) no que nomeou como um “lugar precário, chamado Sociedade 

de Filosofia”, onde enunciou a pergunta: o que é um autor?9.  Para Lacan (Ibid.), Foucault 

encontrou meios de destacar a ordenação dessa função ao nível de uma interrogação 

semântica. O que leva Lacan a retomar esta conferência de Foucault foi o fato da apreciação 

do filósofo sobre a originalidade de um autor como Freud, trazendo este retorno a, sendo que 

o próprio Lacan deu também uma grande ênfase no retorno a Freud. Foucault ressalta em sua 

conferência qual o ponto-chave que este retorno constitui, em relação a tudo o que acontece 

com o deslizamento, a defasagem, a profunda revisão da função do autor, em especial o autor 

literário. 

Relação dialética entre texto e discurso, autor e sujeito. O sujeito está para o discurso 

assim como o autor está para o texto, a relação entre o sujeito e o texto se caracteriza pela 

dispersão, enquanto que a autoria implica numa certa organização. O autor é o lugar em que 

se constrói a unidade do sujeito, através da coerência e completude oferecidas, 

imaginariamente, pelo texto (ORLANDI, 2012:73). Para M., surge uma verdade no ato da 

escrita que só é possibilitada pelo pronome de primeira pessoa do singular enquanto 

                                                        
9 Foucault pronunciou este discurso na tarde de 22 de fevereiro de 1969. 



185 

 

enunciador dos acontecimentos, afirmando o sujeito que escreve, “[...] todos os discursos que 

são providos da função autor comportam esta pluralidade de ‘eus’”, nos diz Foucault 

(1992:55). Conforme observamos em nossa análise, são muitos os sujeitos que a paciente 

pode representar em seu discurso, enquanto sujeito que escreve as cartas, como enunciador 

dos acontecimentos, sujeito da frase e, até mesmo outros personagens que recaem na própria 

paciente, através dos monólogos, transmissões de pensamentos, e falar no lugar do outro. 

É preciso abandonar a falta de razão do delírio, instância psiquiátrica anunciadora de 

uma patologia. Pensando desta forma, é mais conveniente considerar a verdade segundo a 

lógica peirceana, isto é, uma atividade dirigida para um objetivo capaz de permitir a passagem 

de um estado de insatisfação para um estado de satisfação (TEIXEIRA COELHO, 1980:53). 

Também é necessário abandonar a autoria do ponto de vista daquele que escreve uma obra. 

Afinal, o que é uma obra? Se numa antiguidade as obras vinham a eternizar o autor, 

atualmente o ato de escrever é tomado como um sacrifício. Para Foucault (1992:36), “esta 

relação da escrita com a morte manifesta-se também no apagamento dos caracteres 

individuais do sujeito que escreve”. Para M., escrever a revive, autoriza o discurso, pois terá 

alguém (instalado numa posição simbólica) que lerá sua verdade.  

Voltando à Jakobson (1989:19), qualquer ato de fala envolve uma mensagem, o 

emissor, o receptor, o tema da mensagem e o código utilizado. Apesar da grande ênfase nos 

estudos da linguagem acerca da relação emissor/receptor, é possível observar alguns aspectos 

envolvendo o código ou a mensagem. Esta última, ou seja, a Função Poética (JAKOBSON, 

1989:130), quando o discurso centra seu enfoque para a mensagem, justapondo os eixos 

sintagmáticos e paradigmáticos, é uma das principais funções utilizadas por M.. Na função 

poética percebemos que cada sílaba possui o mesmo valor de qualquer outra sílaba no 

discurso, as sílabas são convertidas em unidades de medida.  

Diferentemente da poesia onde se faz um uso proposital deste recurso para criar os 

versos, esta construção nas psicoses não é “pensada” antes. Apesar de o discurso estar 

marcado no texto escrito, não fica clara a intencionalidade da Função Poética em M., o 

discurso delirante se mostra espontaneamente, como visto na frase da carta de 06 de fevereiro 

de 2005 (Fig.16): [...] mas tenho receio da reação dos filhos das ditas cujas que apoiam a 

vagabundice. 

Mesmo os papéis do emissor e receptor podem vir a confundir-se, alternando-se os 

papéis, por exemplo, ou ainda, tornar-se o tema da mensagem. O ato de comunicar-se é 

impossível na ausência de algumas representações preconcebidas (JAKOBSON, 1989:21), 

assim como descrevia Saussure e a relação entre langue e parole.  



186 

 

 Qual é o receptor dentro do discurso delirante? A priori, podemos afirmar que o 

receptor, a partir da psicanálise, seria sempre o Outro. Mesmo que um sujeito qualquer 

escreva diários para ninguém ler, o Outro está devidamente endereçado dentro do discurso. 

Retomando o esquema L (LACAN, 1999:163-4), tudo o que se realiza no sujeito (S), depende 

do que se coloca de significantes no Outro (A), formando o ziguezague do esquema. Três 

desses quatro pontos são dados pelos três termos subjetivos do complexo de Édipo como 

significantes encontrados no triângulo: Mãe (a), Criança (a’) e Pai (A). O que se passa entre 

os eus do S e do A, sendo a e a’, ou seja, entre a criança (a’) e aquilo que foi nomeado pela 

mãe sobre o que é uma criança, através do “Tu és isso!” (a), é uma relação puramente 

imaginária. Se, como vimos o Outro constituído na função paterna, está ausente na psicose, o 

que se vai encontrar no lugar do A, é sempre o significante foracluído, prevalecendo a linha 

imaginária entre a e a’. 

 A relação imaginária entre os eus do S e do A, é o que torna possível a comunicação, 

ao passo em que quando M. (S) diz algo, deve reconhecer que é ela (a) quem diz (reforçando 

aqui a função autor), endereçando ao Paulo, analista (A). Estando o Paulo (A) foracluído do 

jogo simbólico, o eu (a’) deste lugar do Outro é o que vai se fazer valer como receptor. Para 

M. é o Paulo Valério, que valida o nome do pai. Não se pode dizer que o Outro na psicose não 

existe. Ele existe enquanto falta, enquanto hiância. O excluído está incluído do lado de fora, 

por isso, foracluído. Nesta confusão, M. ao representar o Paulo (A) na cortesia da saudação 

(Fig.16), Como vai, o que aparece é o Paulo Valério (a’), seu amante, um bem imaginário.  

 Confusão, aliás, sustentada por M. por um fazer/desfazer: 

 

 
Figura 26 - Trecho da carta de 05 de julho de 2005 

 



187 

 

Nas neuroses, o sujeito faz ressurgir a realidade emprestando-lhe uma significação 

particular, com um sentido simbólico. As projeções na psicose fazem voltar de fora o que está 

posto como ausente da simbolização estruturante (verwerfung), os signos continuam a serem 

usados como signos, mesmo dissociado de seus elementos constitutivos, o significante e o 

significado. Estando o significante Paulo, desarticulado de seu significado inscrito no 

simbólico, o resultado disto, ou seja, a significação faz confundir o Paulo, desta vez, 

imaginário. “[...] Podemos dizer que o sujeito não controla mais o sentido da linguagem que 

fala, que ao invés de conduzí-la e escolhê-la, encontra-se possuído por ela” (LECLAIRE, 

1991a:111). O privilégio das psicoses é tomar a falta, a frustração, sempre na tentativa do 

tamponamento via delírio. Ato realizado com um sucesso muito maior do que quando tentado 

pelas neuroses, que só encontra no objeto (causa do desejo) um gozo parcial. 

Estas articulações refletem muito bem o encadeamento do inconsciente que está 

estruturado como linguagem (LACAN, 2002:139). A linguagem do inconsciente dito através 

dos discursos delirantes evidencia o discurso interior do sujeito, numa espécie de monólogo 

(LACAN, 2002:133). Para Jakobson (1989:22), todo discurso supõe uma troca, não podendo 

haver emissor sem receptor, mesmo quando se tem uma linguagem interior. Para M., ao 

dialogar com o Paulo, o que ocorre é ter que delatar seu monólogo com os eus imaginários, 

como pode ser visto no trecho que segue:  

 

 
                                           Figura 27 - Trecho da carta de 31 de dezembro de 2004 

 

A lógica do discurso psicótico está muito mais orientada para a ordem da metonímia 

do que para a metáfora. A interpretação da frase Como vai bem? (Fig.16) não se dá pela 

similaridade, pela semelhança presente nos processos metafóricos. Admitir isto cairia na 

possibilidade da saudação, como palavra-frase. Jakobson (1989:51), ao analisar os casos de 

afasia, dizia que o sujeito, palavra-núcleo, é o primeiro a desaparecer no caso de afasias por 



188 

 

similaridade e, o menos destrutível nas afasias de contiguidade. Se o sujeito é o que mais 

persiste nas afasias de contiguidade, o contexto, tão prejudicado nos distúrbios de metáfora, é 

também ligado ao sujeito, pois seu contexto é, essencialmente, interno, mais do que externo.  

A semelhança da palavra bem tem seu atributo metafórico como estado, bem estar, a 

metáfora supõe que a significação comanda o uso do significante (LACAN, 2002:249). Os 

significados estariam condensados. Entretanto, devemos admitir que o significante bem 

desloca os Paulos. O Paulo (analista) estaria bem? Esta é a pergunta metafórica, porém o 

Paulo (Valério) é também o bem querer de M., seu amante. É quase uma equação:  

 

Paulo (analista) + bem = Paulo Valério → namorado = bem → Paulo (Valério + analista) 

 

O significante bem une-se ao Paulo (analista), ao Paulo Valério e de novo ao Paulo 

(grafado no texto), por laços de contiguidade. Para Lacan (2002:252), “o que ele (Freud) 

chama o deslocamento é a metonímia”. 

 Há um potencial enorme nos discursos psicóticos em fazer da fala, através do 

remanejamento dos signos, uma reinvenção da língua. Para Lacan (1999:80) “[...] a 

metonímia é a estrutura fundamental em que se pode produzir esse algo novo e criativo que é 

a metáfora”. Temos que, há um Paulo falso, pois seu nome real seria Flávio, por ser falso, 

pode vir a ser o outro Paulo; as mulheres que rivalizam com M. são suas vizinhas, mas 

vizinhas de casa e não mais vizinhas de salas de aula. É como se, cada significante tivesse seu 

significado remanejado no discurso “interior” do delírio, nos ajustes (Fig.22) que M. diz ser 

necessário fazer antes de comunicar. Ao escrever este monólogo para o Paulo sobre o Paulo, 

este segundo Paulo, já deve estar sabendo das aflições da paciente sobre seus sentimentos, 

uma vez que o Paulo enquanto analista se encontra numa posição de saber. Escrevendo um 

monólogo, este passa a ser um diálogo, e como diálogo subentende-se uma comunicação ao 

outro, é possível assim, contar ao Paulo Valério escrevendo o monólogo ao Paulo (analista). 

São duas afirmações que geram uma interrogação - !!?. Será mesmo que tudo vai melhorar? 

(Fig.27). 

 A questão sobre os ditos do Paulo Valério via telefone abrem algumas brechas para 

que M. possa ouvi-lo. Quando o Paulo, enquanto Outro lhe fala, o outro que M. ouve é 

simplesmente da ordem do delírio. Sendo imaginário apenas, não encontra correspondência 

no simbólico. Ouve, aquilo que de outra forma diria. Diz, aquilo que de outra maneira, 

ouviria. Katz (1991:28) argumenta que o delírio encontra sua fonte na libido. Freud (1894a, 

Carta 21 à Fliess) no caso da jovem que passou por uma cena de sedução, sugere que a 



189 

 

recriminação das vizinhas contra a moça se devia ao fato dela ter se excitado com a situação. 

Cada vez que se excitava, ouvia as vizinhas dizerem coisas contra ela, contra sua decência, 

ouvia aquilo que dizia sobre si mesma. Para Freud, a paranoia é um modo patológico de 

defesa, que se vê às expensas com os conflitos entre o ego e o id, projetando seu conteúdo no 

mundo externo. Paralelamente, Lacan (2002) no texto “Eu venho do salsicheiro”, trabalha 

com o caso de uma paciente que ouviu de um homem na rua a expressão “Porca”. Esta 

admite que ao cruzar com tal homem, havia dito: “Eu venho do salsicheiro”. “A projeção na 

psicose [...] é o mecanismo que faz voltar de fora o que está preso na Verwerfung, ou seja, o 

que foi posto fora da simbolização geral que estrutura o sujeito” (LACAN, 2002:58, grifos do 

autor).  

Num trecho da carta de 11 de janeiro de 2005, a paciente chega a ouvir o Paulo 

Valério dizer algumas coisas para ela: 

 

 
                                          Figura 28 - Trecho da carta de 11 de janeiro de 2005 

 

E, mais adiante: 

 



190 

 

 
                                           Figura 29 - Verso da carta de 11 de janeiro de 2005 

 

Alguns dias depois, na próxima carta que a paciente enviou, com data de 19 de Janeiro 

de 2005, M. reforça como se dão as conversas pelo telefone com o Paulo, ao menos com 

aquele que vale uma conversa: 

 



191 

 

 
                                           Figura 30 - Trecho da carta de 19 de janeiro de 2005 

 

Tratando-se de um monólogo, fica claro quando a paciente relata sua conversa com o 

Paulo Valério. Este chega a fornecer as dicas de quem é o eu, sujeito-enunciador da frase: Sou 

eu, Estou sendo eu, venha me buscar (Fig.28 e 29) Novamente, voltamos para a função autor. 

Sendo monólogo, os eus imaginários vistos no Esquema L (a e a’) são uma só e mesma 

pessoa. Presentifica no texto a imutabilidade do ser reforçada pela transitoriedade do estar. 

Isso nos traz a tese lacaniana (2002:37) de que se encontra no texto do delírio uma verdade 

desmascarada, não no sentido de desmistificação uma vez que tal máscara nunca foi posta, 

mas sim de uma verdade que lá não se encontra escondida, como acontece nas neuroses, de 

uma verdade explícita, quase teorizada. Motivo, que nos levava, nos grupos de estudos, a 

supor que M. estivesse estudando psicanálise, ou que houvesse qualquer encenação dos 

atendimentos.  

A possibilidade do monólogo, enquanto discurso interior abre caminho para as 

descobertas via pensamento. 

 



192 

 

 
                                                                Figura 31 - Carta de 04 de janeiro de 2005 

 

 
                                                     Figura 32 - Trecho da carta de 05 de maio de 2005 

 



193 

 

 
                                                    Figura 33 - Trecho da carta de 12 de maio de 2005 

 



194 

 

 
                                           Figura 34 - Trecho da carta de 20 de outubro de 2005 

 

As condições de ser e, posteriormente, ter, são fundamentais na estruturação do 

sujeito, que por sua vez, dependem do desejo da mãe. Todo o discurso possui sua âncora a 

partir desta configuração. Voltando para as cartas de M., nos diálogos deveríamos encontrar 

um correspondente no plano simbólico. O analista dialoga com M. fornecendo um aparato 

metafórico de seu discurso para a paciente, organizando a cadeia de significantes barra 

significado igual à significação (Ste/sdo = Sgn). Segundo Soler (2007:196), a metáfora é 

justamente o que permite fixar a significação. Porém, não se trata de qualquer metáfora que, 

na clínica do sujeito seja suficientemente capaz de metaforizar um “significável” especial. 

Quando M. não encontra seu correspondente enquanto símbolo recorre à imagem do Paulo 

criando um monólogo. Permanecem os significantes, mas com outros significados e 

consequentemente outras significações. Quando o Paulo, que se encontra no nível do 

imaginário, lhe dirige a palavra só pode dizer que ele é, na verdade a própria paciente: Sou eu, 

Estou sendo eu (Fig.28). Ao questionar o me presente no pedido Venha me buscar, não 

encontra seu correspondente no plano simbólico, ou seja, no Paulo (analista), fazendo com 

que tome o dito como uma brincadeira. É o Paulo falando, mas o Hilário. 



195 

 

Soler (2007:198) chama a atenção para o fato de que o delírio não deve ser lido como 

uma metáfora, pois se trata do significante no real, isto é, quando se rompe a cadeia 

significante que concatena os significantes para produzir significação. A falta da metáfora 

paterna, do Nome-do-Pai, abre um furo no significado dando início  

 

[...] à cascata de remanejamentos do significante de onde provém o desastre 

crescente do imaginário, até que seja alcançado o nível em que significante e 

significado se estabilizam na metáfora delirante (LACAN, 1998:584). 

 

Mesmo que M. se encontre com o Paulo Valério, passagem que não ocorreu em suas 

falas durante as seções, isso só pode ser tomado como uma defesa sua enquanto sujeito. O 

curso de D.Pessoal (Fig.30) em uma aula que participaram seria então, um delírio.  

Uma tese muito simples deve ser organizada: a de que uma metáfora pode substituir 

outra (mesmo que esta outra se encontra foracluída) como princípio de estabilização (SOLER, 

2007:202). Neste caso, teríamos uma pseudometáfora, mas que seja capaz de oferecer uma 

estabilização na cadeia significante: uma metáfora delirante. Foi nesse sentido que se 

caminhou para o fim da análise de M., ou seja, ao buscar através da lei receber os benefícios 

de seu pai, em seu nome e não mais no nome do irmão, foi que a paciente encontra um ponto 

de estabilização. Não apenas financeiramente, mas enquanto sujeito. Se tomarmos que o 

Nome-do-Pai seria o princípio da Lei simbólica, função organizadora da cadeia discursiva, M. 

toma o caminho inverso, ou seja, busca através das leis assumir a Lei do nome do pai.  

A carta a seguir será reproduzida na íntegra para exemplificar as considerações 

psicanalíticas freudianas (1894a, Carta 21 à Fliess) de que o que foi abolido do lado de dentro 

retorna do lado de fora, onde Lacan (2002:22) retoma esta consideração para articular que o 

que está foracluído do simbólico retorna no real.  

 



196 

 

 
                                                  Figura 35 - Carta de 20 de outubro de 2005 



197 

 

 

Numa relação inversa, ou seja, se ao falar com o Paulo (analista) fala-se também ao 

Paulo Valério, M. se diz decepcionada com o Paulo – qual deles? – pois este desconhece a 

mensagem que ela lhe dirige. A possibilidade de transmissão de pensamentos é sustentada 

antes através da vizinha que conversa mentalmente com o Paulo Valério. L. Zolty (apud 

NASIO, 2001:37) retoma o conceito de foraclusão localizada, ou seja, para o autor, no lugar 

de uma realidade simbólica abolida, o que se tem é uma nova realidade, alucinada, 

coexistindo no mesmo sujeito juntamente com outras realidades psíquicas não afetadas pela 

foraclusão. Para M. a junção de todas as vozes (mentais) é descrita na frase se eu não fosse 

eles. 

Para Lacan (2008a:192), o que se articula de uma configuração de significantes não 

significa que se possa totalizar o universo constituído como uma totalidade. Ao contrário, esse 

universo deixa de fora tal conjunto, como não podendo ser situado como uma de suas partes, 

mas apenas articulado como elemento numa referência a outros conjuntos. Não 

necessariamente, haverá coincidência entre a afirmação intuitiva de que um dado elemento faz 

parte desse universo e a articulação formal dessa perspectiva. A partir desta articulação, 

constata-se que a função do significante fundamenta-se por ele ser uma diferença absoluta, 

lembrando que, para Saussure (2006:139), na língua só o que existem são justamente as 

diferenças. Isso nos leva à concepção aforística lacaniana (2008a:186) de que a verdade tem 

uma estrutura de ficção, na medida em que seu lugar só pode ser aquele em que se produz a 

fala, pois passa por uma linguagem e a linguagem tem também uma estrutura de ficção. Ela só 

pode se semi-dizer. Nesta carta (Fig.35) que exibimos por completo, é notável ainda como os 

discursos vão se intercalando. Como a cadeia de significantes se encontra aberta a inúmeras 

possibilidades, pois são muitos assuntos sem uma organização entre estes, mas cada assunto 

tem sua coerência textual, sustentados numa relação sintaticamente organizada.  

Nesta linha de produzir metáforas de suplência, além da relação com o Paulo Valério, 

M. pode trazer através das cartas uma direção, uma saída para todos os anos que passou 

estudando fonoaudiologia.  

 



198 

 

 
                                      Figura 36 - Trecho da carta de 23 de fevereiro de 2005 

 

De acordo com Foucault (2006:36), as disciplinas são também formas de controle do 

discurso, fixando os limites do que pode e do que não pode ser dito. Não à toa M. tinha 

problemas com as disciplinas de seu curso de fonoaudiologia. Não era capaz de reproduzir a 

verdade do discurso das disciplinas, sendo estas uma forma de controle, que por sua vez, 

emaranhava-se numa nova trama do discurso delirante. Quando solicitada a reproduzir o dizer 

da disciplina nas provas, o caráter objetivo destas, não abria espaço para os delírios. Era 

reprodução de significantes, nada mais. De outra maneira, ao ser interrogada a reproduzir 

aquilo que aprendia com as disciplinas de forma aplicada, esta atividade, por demandar uma 

ressignificação subjetiva do discurso, convidava M. a inserir algo seu, neste discurso que 

agora deixava de pertencer à disciplina.  

Freud (1924) já adiantava sobre o caráter projetivo evidenciado pela psicose. Dizia ele 

no texto A perda da realidade na neurose e psicose que, a neurose não repudia a realidade, 

mas a ignora, enquanto que, a psicose não só repudia a realidade como também tenta 

substituí-la. O que vem a ser significante neste discurso disciplinar de M. é marcado por uma 

modificação. Alguns de seus elementos se isolam, ganham uma força, desta vez particular, 

carregando-se de significação (LACAN, 2002:67).  

 Aceita-se melhor o controle exercido pelo discurso disciplinar nas neuroses do que na 

psicose. Está, o neurótico, a todo o momento checando a veracidade de seu discurso, justifica-



199 

 

se no ritual, nas doutrinas, enfim, naquilo em que o prende: na Lei. Esta lei é 

fundamentalmente simbólica. Jakobson (1989:126) vai afirmar que a tendência para o contato, 

é uma característica da Função Fática do discurso, evidenciada pela troca de fórmulas 

ritualizadas. Ou, ainda, as dúvidas quanto ao código utilizado pelo dizer neurótico podem ser 

questionadas por um simples o que você está querendo dizer?, através da Metalinguagem 

(JAKOBSON, 1989:127). Para M. a possibilidade de aplicação do saber universitário pode ser 

reproduzida com seu sobrinho, uma vez que este toma as palavras de um outro lugar, diferente 

das neuroses. Não há metalinguagem, já que a fonoaudiologia entre M. e o sobrinho é sempre 

polissemia ou, o que Orlandi (2012:36) chamou de deslocamento de processos de 

significação. A censura imposta pelos professores de M. implica em não autorizá-la a dizer o 

que aprendia nas disciplinas de fonoaudiologia. Sempre há silêncio acompanhando as 

palavras. Ora, o que está censurado na psicose é justamente a razão.  

A função do analista nos casos de psicose não se trata de uma busca de verdade, uma 

vez que, quando se questiona um significante, o que vemos surgir são sempre novas 

significações. Podemos dizer, sustentados por Orlandi (2012:59), que se trata do real do 

sentido em sua materialidade linguística e, porque não acrescentar, a materialidade histórica. 

Pois, como pode-se perceber há no dizer delirante um sujeito articulado com a linguagem e 

com a ideologia. 

Todo enunciado é linguisticamente descritível como uma série de possibilidades 

abertos à interpretação, suscetível de ser e/ou tornar-se outro, no Outro. Diferentemente de 

uma análise com um sujeito encerrado em sua neurose, onde se busca a desmetaforização de 

seu discurso, nos casos de psicose o analista cumpre a função de compartilhamento do dizer, 

fundamentalmente metonímico, deslocado, delirante. Aqui a função é metaforizar.  

O equívoco tem no processo polissêmico, na metáfora, o seu ponto de articulação. A 

proposta da psicanálise a partir da óptica lacaniana é oferecer ao discurso delirante uma 

escuta, é colocá-lo sob efeito do simbólico, do analista, sem dúvida, mas que agora pode ser 

compartilhado por mais-um. A proposta que se apresenta para um dispositivo de análise passa 

pela construção de um dispositivo de interpretação. Para a Análise de Discurso o psicótico 

pode vir a ser sujeito, pois se encontra inscrito na ideologia, mesmo que essa ordem 

imaginária seja tomada como real e não simbolicamente como seria nos casos de neuroses. 

 



200 

 

 
                                              Figura 37 - Trecho da carta de 28 de abril de 2005 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



201 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

Como foi dito, os pássaros não entendem o sentido das palavras que falam; mas, ao 
que parece, eles têm uma sensibilidade natural para a assonância. 

(Memórias de um Doente dos Nervos – Daniel Paul Schreber) 



202 

 

Aquele que fala não é livre na sua escolha de palavras, a seleção deve ser feita a partir 

do repertório lexical que ele próprio e o destinatário da mensagem possuem em comum, assim 

sintetiza Jakobson (1989:37) sobre a relação do sujeito com as palavras. Tais escolhas de 

palavras seguem uma orientação, salvo os casos de neologismos. Em toda sociedade, nos diz 

Foucault (2006:08-9), o discurso é controlado e organizado de acordo com um certo número 

de procedimentos que tem a específica função de invocar e exercer seus poderes e perigos.  

Durante a história, pudemos acompanhar as consequências quando um mal dito, um 

dizer fora da regra, uma alteração consonantal, ao se encontrar com o poder, tiveram seu 

destino obliterado, traçado, tratado e excluído do convívio social. Mesmo que tais discursos 

não cheguem ao cárcere, fora dele também estará aprisionado, mas desta vez encerrado em si 

mesmo, com sua verdade não compartilhada. Dir-se-á que esses discursos perderam o teste da 

realidade. Porém, quais discursos fazem parte de uma realidade de fato sem que haja qualquer 

inserção de uma outra realidade subjetiva, plausível apenas devido à sua particularidade que 

pode ser compartilhada? 

Para Orlandi (2012:10), o discurso enquanto ritual da palavra trata-se justamente do 

movimento dos sentidos, da errância dos sujeitos, de lugares provisórios de conjunção e de 

dispersão, de unidade e de diversidade, de indistinção, de trajetos, de ancoragem e de 

vestígios. O discurso, concluirá Foucault (2006:10), não é aquilo que traduz as lutas ou os 

sistemas de dominação, mas aquilo pelo que se luta. Quando M. foi indicada por seus 

professores para acompanhamento psicológico devido aos seus delírios, já adiantávamos que 

suas palavras não eram mais ouvidas, seriam até o final, interpretadas de acordo com sua 

loucura. Em nossos atendimentos, precisávamos desenvolver uma outra clínica, uma que 

fosse possível uma escuta específica. Encontramos a psicanálise lacaniana e por ela 

avançamos. Com dedicação e coragem precisávamos tornar o delírio legível. Um delírio, de 

acordo com Lacan (2002:141), deve ser julgado como um campo de significação que 

organizou um certo significante, da mesma forma como em todo discurso. Neste sentido 

devia-se buscar aquilo que Soler (2007:187) nomeou como uma metáfora de suplência. A 

possibilidade de metaforizar na loucura trata-se de um princípio de estabilização, ou seja, cria 

um ponto de parada no deslizamento do significado sob o significante, produz, portanto, um 

ponto de basta. Mas, não se trata de qualquer tipo de metáfora para que se cumpra a 

estabilização da psicose, somente aquelas passíveis de metaforizar um significável, continua 

Soler (2007:196). 

Nosso guia neste caso foi o Paulo, mas o Hilário e o Valério. Estes “ajustavam” a troca 

do real articulando o imaginário e o simbólico através da relação transferencial entre M. e o 



203 

 

Paulo (analista). Seus monólogos com o Paulo Valério, transformados em diálogo com o 

outro Paulo levaram M. a encontrar na lei, a Lei que se mostrou falha na situação edípica. 

Uma possibilidade de estabilização via significante. Uma possibilidade sempre falha, porém 

com capacidade de levar M. para “mares nunca dantes navegados” – parafraseando Camões 

(2002:13), mas fazendo referência também às naus citadas por Foucault (2004) que serviam 

para levar os loucos para longe de seu lugar de origem. Para Lacan (2002:12), o significante, 

o verdadeiro significante é aquele que não significa nada. Leclaire (1991b:143) reforça 

dizendo que “na psicose, alguma coisa da função da letra se demonstra impossível ou falha”. 

 Neste jogo de palavras a participação da linguística foi fundamental. Através da 

análise sintagmática e paradigmática das cartas, pudemos articular os signos presentes no 

texto em suas associações com outros signos, quer seja, in praesentia ou in absentia, 

percebendo como M. utiliza o signo, muitas vezes amputado de sua função de significante ou 

de seu valor de significado. Oferecendo uma escuta diferenciada, pudemos perceber o delírio 

tendo também parte enquanto função da linguagem, na linguagem. Ao invés da mensagem o 

que se propôs aqui foi pensar o discurso. Desse modo, não se trata de transmissão de 

informação apenas, pois no funcionamento da linguagem, que põe em relação sujeitos e 

sentidos afetados pela língua e pela história, tem-se um complexo processo de constituição 

desses sujeitos e produção de sentidos, não simplesmente transmissão de informação. São 

processos de identificação do sujeito, afirma Orlandi (2012:21), de argumentação, de 

subjetivação, de construção de realidade.  

Não há discurso sem sujeito, da mesma forma em que não há sujeito sem ideologia, o 

indivíduo é sempre interpelado em sujeito pela ideologia e é assim que a língua adquire 

sentidos. Há na base de todo discurso um projeto totalizante do sujeito, projeto que o converte 

em autor. O autor é o lugar em que se realiza esse projeto totalizante, lugar em que se constrói 

a unidade do sujeito. O sujeito se constitui como autor ao constituir o texto em unidade, com 

sua coerência e completude (ORLANDI, 2012:73). Para a psicanálise o sujeito, o sujeito do 

inconsciente, grafado como $, é fruto de um complexo de Édipo “bem sucedido”, ou seja, 

coloca o sujeito dentro de uma cadeia de significantes, com uma amarração, equacionado 

desde a estrutura da linguagem como efeito desta, sendo sujeito da enunciação e não do 

enunciado. Como fica o psicótico que só chega ao final do Édipo a partir de um buraco, uma 

hiância no simbólico? Ainda pode ser sujeito? Questão que divide analistas. Trabalhamos com 

M. e seus textos usando a óptica da autoria segundo propõe Foucault (1992:46): “A função 

autor é, assim, característica do modo de existência, de circulação e de funcionamento de 



204 

 

alguns discursos no interior de uma sociedade”. E, mais adiante o autor (1992:56) vai articular 

que a função autor,  

 

[...] não se define pela atribuição espontânea de um discurso ao seu 

produtor, mas através de uma série de operações específicas e complexas; 

não reenvia pura e simplesmente para um indivíduo real, podendo dar lugar a 

vários “eus” em, simultâneo, a várias posições-sujeitos que classes diferentes 

de indivíduos podem ocupar. 

 

Vamos assim, distinguir entre real e imaginário. O que se tem, em termos de real do 

discurso é a descontinuidade, a dispersão, a incompletude, a falta, o equívoco, a contradição, 

constitutivas tanto do sujeito como do sentido. Já ao nível das representações, na instância do 

imaginário, o que se tem é a unidade, a completude, a coerência, o claro e o distinto, a não 

contradição. O discurso, para Orlandi (2012:74) funciona nessa articulação necessária entre 

real e imaginário, também dessa natureza é a relação entre discurso e texto, sujeito e autor. 

Trata-se de considerar a unidade (imaginária) na dispersão (real), de um lado a dispersão dos 

textos e do sujeito e, de outro, a unidade do discurso e a identidade do autor. Mesmo se um 

discurso e o sujeito sejam da ordem da incompletude, da dispersão, e que um texto seja 

heterogêneo, pois pode ser afetado por distintas formações discursivas, por diferentes 

posições de sujeito (se eu não fosse eles – Fig.35), este discurso é regido pela força do 

imaginário da unidade, estabelecendo-se uma relação de dominância de uma formação 

discursiva com outras, na sua constituição, o que lhe dá uma direção ideológica, uma 

ancoragem política. Para Foucault (2006:49), o discurso trata-se então de um jogo, de 

escritura, no primeiro caso, de leitura, no segundo, de troca, no terceiro, e essa troca, essa 

leitura, essa escritura, jamais põe em jogo senão os signos. 

A clínica das psicoses, entendida aqui como uma vicissitude do sujeito, na medida em 

que este sujeito não passa de um efeito da linguagem (SOLER, 2007:194), vai ouvir no delírio 

a articulação que o sujeito realiza com o Outro fazendo retornar no real o que ficou de fora do 

simbólico (LACAN, 2002:22), simbolizando-o. Nesse sentido pode-se dizer que há psicose na 

linguagem, uma vez que o discurso delirante revela a estrutura do sujeito tomado, possuído 

pela linguagem (LECLAIRE, 1991a:111). O ponto de estabilização para esta cadeia de 

significantes a céu aberto da psicose pode surgir através do compartilhamento do delírio, 

através da relação transferencial entre paciente e analista e ainda através da possibilidade 

textual que reforça a noção de autoria defendida por Foucault (1992) e Orlandi (2012), 



205 

 

função, aliás, encontrada por Schreber, James Joyce e muitos outros que através da escrita 

criaram uma metáfora de suplência, um ponto de basta no deslizamento do significado sob o 

significante.  

O presente trabalho nos leva a concluir que as significações articuladas – de forma 

poética, que fique bem claro – através dos delírios de M. devem ser postas ao lado das 

considerações sobre o desejo, uma vez que os desejos são propriamente falando, loucos, 

deveríamos assim, incluir em sua definição, em sua articulação primeira, a possibilidade da 

estrutura psicótica, ou então nunca passaremos de alienistas. Para os mais céticos que talvez 

digam que não se trata de um caso de poesia, encerramos com as palavras de Lacan 

(2002:94): 

 
Há poesia toda vez que um escrito nos introduz num mundo diferente do 

nosso, e, ao nos dar a presença de um ser, de uma certa relação fundamental, 

faz com que ela se torne também nossa [...] A poesia é criação de um sujeito 

assumindo uma nova ordem de relação simbólica com o mundo”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



206 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFERENCIAL BIBLIOGRÁFICO 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Seja do peito que me dói, Herói 
Se o seu olhar você me nega, Me cega 

Deixa que eu aja como louco, Que é pouco 
No mais horroroso castigo, Te sigo 

(Cedotardar – Tom Zé) 



207 

 

AULAGNIER, Piera. Observações sobre a estrutura psicótica. In: Psicose: uma leitura 

psicanalítica/Chaim S. Katz. 2.ed. rev. e ampl. São Paulo: Escuta, 1991. 

 

BARRET, Syd. No good trying. Tradução disponível em http://letras.mus.br/syd-

barrett/179296/traducao.html. Último acesso em 09 de julho de 2013. 

 

BARRET, Syd. She took a long cold look. Tradução disponível em 

http://www.vagalume.com.br/syd-barrett/she-took-a-long-cold-look-traducao.html. Último 

acesso em 09 de julho de 2013. 

 

CALLIGARIS, Contardo. Introdução a uma clínica diferencial das psicoses. Porto Alegre: 

Artes Médicas, 1989. 

 

CAMÕES. Luís de. Os Lusiadas. São Paulo: Editora Nova Cultural, 2002. 

 

CARVALHO, Castelar de. Para compreender Saussure: fundamentos e visão crítica. 7 ed. rev. 

e ampl. com exercícios e um estudo sobre as escolas estruturalistas. Petrópolis, RJ: Vozes, 

1997. 

 

ESTAMIRA. Direção: Marcos Prado. Rio de Janeiro: Zazen Produções, 2005. 1 DVD (115 

min). 

 

FOUCAULT, Michel. O que é um autor? Trad. de António Fernando Cascais e Eduardo 

Cordeiro. 3 ed. Lisboa: Editora Vega – Passagens, 1992. 

 

________________. História da loucura na idade clássica. 7ª ed., trad. de José Teixeira 

Coelho Netto. Coleção Estudos, dirigida por J. Guinsbrug. São Paulo: Editora Perspectiva, 

2004. 

 

________________.  A ordem do discurso. Aula inaugural no Collége de France, pronunciada 

em 02 de dezembro de 1970. Trad. de Laura Fraga de Almeida Sampaio. Leituras Filosóficas, 

13 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2006.  

 



208 

 

FREUD, Sigmund (1894a). Carta 21. Rascunho H: Paranóia. Extratos dos documentos 

dirigidos a Fliess (1950[1892-1899]). Vol. I: Publicações pré-psicanalíticas e esboços 

inéditos. In: Edição Eletrônica Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund 

Freud. Trad. José Luís Meuer. Rio de Janeiro: Imago Editora. CD-ROM. 

 

______________ (1894b). As neuropsicoses de defesa. Vol. III: Primeiras publicações 

psicanalíticas. In: Edição Eletrônica Brasileira das Obras Psicológicas Completas de 

Sigmund Freud. Trad. José Luís Meuer. Rio de Janeiro: Imago Editora. CD-ROM. 

 

________________ (1911). Notas psicanalíticas sobre um relato autobiográfico de um caso de 

paranóia (Dementia Paranoides). Vol. XII: O caso Schreber, artigos sobre técnica e outros 

trabalhos. In: Edição Eletrônica Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund 

Freud. Trad. José Luís Meuer. Rio de Janeiro: Imago Editora. CD-ROM. 

 

______________ (1924[1923]). Neurose e Psicose. Vol. XIX: O ego e o id e outros trabalhos. 

In: Edição Eletrônica Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud. Trad. 

José Luís Meuer. Rio de Janeiro: Imago Editora. CD-ROM. 

 

______________ (1924). A perda da realidade na neurose e na psicose. Vol. XIX: O ego e o 

id e outros trabalhos. In: Edição Eletrônica Brasileira das Obras Psicológicas Completas de 

Sigmund Freud. Trad. José Luís Meuer. Rio de Janeiro: Imago Editora. CD-ROM. 

 

JAKOBSON, Roman. Linguística e Comunicação. 10ª ed., trad. e org. de Izidoro Blikstein e 

José Paulo Paes. São Paulo: Editora Cultrix, 1989.  

 

JOYCE. James. Dublinenses. Trad. de Hamilton Trevisan. 11 ed. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2006. 

 

JOYCE, James. Finnegans Wake / Finnicius Revém. Livro1. Trad. de Donaldo Schüler. 

Cotia: Ateliê Editorial, 1999.  

 

JULIEN, Philippe. Psicose, perversão, neurose: a leitura de Jacques Lacan / Julien Philippe. 

Rio de Janeiro: Companhia de Freud, 2002. 

 



209 

 

KADOTA, Neiva Pitta. A construção da linguagem: introdução à linguística, semiótica, 

comunicação. São Paulo: Wisdom Books, 2004. 

 

KAPLAN, Harold I. Manual de psiquiatria clínica / Harold I. Kaplan e Benjamin J. Sadock; 

trad. de Dayse Batista, 2 ed.. Porto Alegre: Artes Médicas, 1998. 

 

KATZ, Chaim Samuel. O caso Schreber: Algumas questões acerca da teoria das psicoses na 

obra de Freud. In: Psicose: uma leitura psicanalítica/Chaim S. Katz. 2.ed. rev. e ampl. São 

Paulo: Escuta, 1991. 

 

LACAN, Jacques. De uma questão preliminar a todo tratamento possível da psicose. In: 

Escritos. Trad. de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1998. 

 

_____________. O seminário, livro 5: as formações do inconsciente, 1957-1958/Jaques 

Lacan; texto estabelecido por Jacques Alain-Miller. Tradução de Vera Ribeiro; revisão de 

Marcus André Vieira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1999. 

 

_____________. O seminário, livro 3: as psicoses, 1955-1956/Jaques Lacan; texto 

estabelecido por Jacques Alain-Miller; [versão brasileira de Aluisio Menezes]. 2.ed. revista. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2002. 

 

_____________. O seminário, livro 16: de um Outro ao outro; texto estabelecido por Jacques 

Alain-Miller; [trad. de Vera Ribeiro; preparação de textos de André Telles; versão final de 

Angelina Harari e Jésus Santiago]. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2008a. 

 

______________. Escritos. Trad. de Inês Oseki-Depré. Coleção Debates; 132, dirigida por J. 

Guinsburg. São Paulo: Perspectiva, 2008b.  

 

LAPLANCHE. Jean. Vocabulário de psicanálise / Laplanche e Pontalis; sob a direção de 

Daniel Lagache. Trad. de Pedro Tamem, 4 ed.. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

LECLAIRE, Serge. Em busca dos princípios para uma psicoterapia das psicoses. In: Psicose: 

uma leitura psicanalítica/Chaim S. Katz. 2.ed. rev. e ampl. São Paulo: Escuta, 1991a. 

 



210 

 

_______________. As palavras do psicótico. In: Psicose: uma leitura psicanalítica/Chaim S. 

Katz. 2.ed. rev. e ampl. São Paulo: Escuta, 1991b. 

 

LIBERMAN, David. Lingüística, interacción comunicativa y proceso psicoanalítico; Tomo II. 

Buenos Aires: Ediciones Kargieman, 1983. 

 

NASIO. Juan-David. Os grandes casos de psicose. Colaboração de Annie-Marguerite 

Arcangioli...[et al.]. Trad. De Vera Ribeiro; revisão técnica de Marco Antonio Coutinho 

Jorge. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001. 

 

NIETZSCHE. Friedrich. O anticristo: maldição contra o cristianismo. Trad. de Renato Zwick. 

V. 721. Porto Alegre: Coleção L&M POCKET, 2011. 

 

OMS (Organização Mundial de Saúde). CID-10; trad. Centro Colaborador da OMS para a 

Classificação de Doenças em Português, 9 ed. rev.. São Paulo: Editora da Universidade de 

São Paulo, 2003. 

 

ORLANDI, Eni Puccinelli. Análise de discurso: princípios e procedimentos. 10 ed. Campinas: 

Pontes Editores, 2012. 

 

QUINET. Antonio. Psicose e laço social. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006. 

 

SANTAELLA, Lucia. O que é semiótica. São Paulo: Ed. Brasiliense, Coleção Primeiros 

Passos, 1983. (Versão digitalizada disponível em http://www.4shared.com/office/TEE-

ttaZ/Coleo_Primeiros_Passos_-_O_Que.html. Último acesso em 30 de junho de 2013). 

 

SARAMAGO, José. O homem duplicado. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

 

SAUSSURE, Ferdinand de. Curso de Linguística Geral; organizado por Charles Bally, Albert 

Sechehaye; com a colaboração de Albert Riedlinger. Trad. de Antônio Chelini, José Paulo 

Paes, Izidoro Blikstein. 27 ed. São Paulo: Cultrix, 2006. 

 

SCHREBER. Daniel Paul. Memórias de um doente dos nervos. Trad. de Marilene Carone. 

Rio de Janeiro: Edições Graal, 1984. (Versão digitalizada disponível em 



211 

 

http://www.youblisher.com/p/74818-Please-Add-a-Title. Último acesso em 08 de julho de 

2013). 

 

SOLER, Collete. O inconsciente a céu aberto da psicose. Trad. de Vera Ribeiro; consultoria 

de Marco Antônio Coutinho Jorge. Rio de Janeiro, Jorge Zahar Ed., 2007. 

 

TEIXEIRA COELHO NETTO, J. Semiótica, Informação e Comunicação. Diagrama da 

Teoria do Signo. Coleção Debates; 168 / dirigida por J. Guinsburg. São Paulo: Editora 

Perspectiva, 1980.  

 

TOM ZÉ. Cedotardar. Letra disponível em  http://letras.mus.br/tom-ze/338205/. Último 

acesso em 09 de julho de 2013. 

 

TOM ZÉ. Multiplicar-se única. Letra disponível em http://www.radio.uol.com.br/#/letras-e-

musicas/tom-ze/multiplicar-se-unica/885395. Último acesso em 09 de julho de 2013. 

 


