Maria Rejane Araujo Tito

A PSICOSE EM LAVOURA ARCAICA,
DE RADUAN NASSAR: UMA LEITURA

Curso de Psicologia
Faculdade de Ciéncias Humanas e da Saude
Pontificia Universidade Catdlica de S&o Paulo
Sao Paulo
2010



Maria Rejane Araujo Tito

A PSICOSE EM LAVOURA ARCAICA,
DE RADUAN NASSAR: UMA LEITURA

Trabalho de Concluséo de Curso como exigéncia
parcial para a graduacao no curso de Psicologia,
sob orientacdo da Prof? Dra.Talitha Ferraz de Sousa.

Curso de Psicologia
Faculdade de Ciéncias Humanas e da Salde
Pontificia Universidade Catdlica de S&o Paulo
Séo Paulo
2010



A memoéria de Socorro e de José,
meus pais.



AGRADECIMENTOS

A minha sobrinha, Ana Jilia, pela alegria de sua presenca.

As minhas irmas Geane, Vilma, Cida, pela generosidade de sempre.

As minhas amigas, Claudete, Salete, Silvia Helena, Fran, Nati, Cris, pela inconfundivel
amizade de todas e de cada uma.

Ao Jodo César, meu amigo, pelo afeto contido e irreverente.

Ao Mauricio Troiano, meu amigo, com quem compartilhei as primeiras inquietacdes que
deram origem a esse trabalho.

Ao Geraldo Florsheim, que me apresentou a Psicanalise, subversiva pela ética e pelo
compromisso com a assuncdo do sujeito.

Ao Iso Ghertman, pela escuta sensivel e precisa da clinica da psicose.

A Profa. Silvana Rabello, pela transmissdo de uma pratica psicanalitica a servico do outro.

A Profa. Talitha Ferraz, pela dedicada orientacdo e pela confianca e apoio indispensaveis para
realizacéo deste trabalho.

Aos pacientes que acompanho como AT, razdo de ser de tudo isso.



Traduzir-se

Uma parte de mim

é todo mundo:

outra parte é ninguém:
fundo sem fundo.

Uma parte de mim

é multidao:

outra parte estranheza
e solidao.

Uma parte de mim
pesa, pondera:
outra parte

delira.

Uma parte de mim
almoca e janta:
outra parte

se espanta.

Uma parte de mim
é permanente:
outra parte

se sabe de repente.

Uma parte de mim
€ sO vertigem:
outra parte,
linguagem.

Traduzir uma parte
na outra parte

_ (ue é uma questao
de vida ou morte _
sera arte?

(Ferreira Gullar)



Autora: Maria Rejane Araujo Tito
Titulo: A psicose em Lavoura Arcaica, de Raduan Nassar: Uma leitura ~ Ano: 2010
Orientadora: Profa. Dra. Talitha Ferraz de Sousa

RESUMO

Este trabalho consiste numa leitura analitico-interpretativa, & luz da Psicanélise,
sobretudo dos postulados de Freud e de Lacan, dos discursos de André, o personagem-
narrador de Lavoura Arcaica, de Raduan Nassar. Tenho por objetivo investigar a psicose
como modo de organizagdo psiquica do sujeito, as voltas, na sua infancia, e em toda a sua
vida, com o lugar ocupado pelas figuras parentais em sua constituicdo. Concentro-me na
analise de André, personagem-narrador, e um dos filhos de uma familia conservadora, cuja
fala paterna se funde a Lei, restando pouco para vivéncias subjetivas e particulares nagquela
casa onde tudo ja parece estar definido. A hipdtese de psicose é defendida a partir da
foraclusdo do Nome-do-pai, categorias propostas por Lacan, que se manifesta no romance, por
exemplo, na relagdo incestuosa com a mée, que pervaga a adolescéncia do personagem, com a
irmd Ana e com o0 irmdo mais novo, bem como na erotizacdo na natureza. Além disso, o
discurso do personagem é marcadamente delirante, e assustadoramente lGcido, além das
construcdes alucinadas, em que o corpo real abriga sua légica da exclusdo da familia, da
cultura, do simbdlico. Para tanto, estruturamos o trabalho em trés capitulos, além da
Introducdo e das Consideragdes finais. O primeiro capitulo, intitulado “Psicandlise e
Literatura”, trata da relacdo entre as duas areas de saber a Psicanalise e a Literatura,
explicitando, sobretudo o interesse daquela pela obra literaria. Além disso, nesse capitulo, a
partir da hermenéutica de Paul Ricouer e de criticos literarios, fez-se uma aproximacéo entre
essas areas pelo simbolo e pelo trabalho de interpretagdo. Em “Notas teoricas”, segundo
capitulo, tem-se uma compilagéo de textos e conceitos de Freud e de Lacan sobre o0 Complexo
de Edipo; o pai e a mée, e suas fungdes na constituicdo do sujeito; a psicose e o fetichismo. No
terceiro capitulo, fago um breve relato do enredo do romance. E no quarto, realizo uma leitura
analitico-interpretativa da obra Lavoura Arcaica. Na conclusdo, pontuo, sobretudo, as
questdes que, ao longo da realizacéo do trabalho, foram sendo elaboradas e que ndo puderam
ser contempladas, ora pelos limites de um TCC ora por demandarem um repertdrio de

articulacdo de conceitos que ndo fizeram parte do trabalho.

Palavras-chave: Raduan Nassar - Psicose - Sexualidade — Psicanalise — Literatura



SUMARIO

INEFOTUGED. ...ttt 1

I, PSicanalise @ Literatura.........cccoivrirererieiieieisese et 5

[T, NOLAS TEOIICAS. ... cveveiieieieiisie sttt 13
2.1. COMPIEX0 08 EAIPO......vvvereieeeeieee ettt 13
2.2. O Pai,aLei, 0 Desejo... 6 aMEB.......cccevreiieiieiie e 22
2.3, PSICOSE. ...ttt bbb 28
2.4, O FELIChISIMO. ...t 33
[11. Relato d0 eNFEAO.......cveiiiiiiie i 38
V. Analise de Lavoura AFCAICA.........couuerirereerierieisieee st 43
CoNnSIderagOes fINAIS........ccveieieiieieie e 66

BIDHOGIafia.....c.ooveeiee e s 68



INTRODUCAO

Em “O ensaio como forma”, Adorno (2003) defende que 0 ensaio apresenta uma
autonomia estética, uma autonomia de forma, embora trabalhe, fundamentalmente, com
conceitos e aspire a uma verdade. Assim, contrariando as premissas puristas positivistas, o
filésofo defende o “impulso expressivo” ndo como uma ameaca a objetividade do trabalho
nem a integridade do objeto, mas como “espontaneidade da fantasia subjetiva”, condenada em
nome da disciplina objetiva. Para Adorno,

Em vez de alcancar algo cientificamente ou criar artisticamente alguma
coisa, seus esforcos ainda espelham a disponibilidade de quem, como
uma crian¢a, ndo tem vergonha de se entusiasmar com 0 que 0S outros
ja fizeram. O ensaio reflete o que é amado e odiado, em vez de
conceber o espirito como uma criagdo a partir do nada, segundo o
modelo de uma irrestrita moral do trabalho. Felicidade e jogo Ihe sao
essenciais. Ele ndo comeca com Adao e Eva, mas com aquilo sobre o
que deseja falar; diz o0 que a respeito Ihe ocorre e termina onde sente
ter chegado ao fim, ndo onde nada mais resta a dizer: ocupa, desse
modo, um lugar entre os despropositos. (2003, p.16-7)

Este texto de Adorno ajuda-me a pensar no percurso e historia deste trabalho sobre
Lavoura Arcaica, mas também contribui na definicdo de uma estrutura final para o texto que
foi sendo construido em movimentos talvez pouco sistematicos para um trabalho académico de
concluséo de curso. Ainda na esteira das consideracdes de Adorno, esta leitura sobre Lavoura
Arcaica ndo se objetiva ser uma construcdo fechada no rigor e na ordem dos conceitos, quer
porque ndo ha defesa possivel para o definitivo, quer porque se fundamenta e deriva da
experiéncia pessoal com esta obra literaria, e também de uma reflex&o sobre conceitos trazidos
da psicanalise.

Busquei, na realizagdo do TCC, uma experiéncia de reflexdo e escrita sobre uma obra

de que gosto muito, e que, a partir da psicanalise — como teoria, método e ética -, de algum

modo, pudesse esbocar idéias, sentimentos e percepgdes; assim, ler Lavoura Arcaica foi se



configurando também numa atencéo e desvelamento de um jeito particular de experimentar
uma articulacao possivel de alguns aspectos tocantes da obra.

Lavoura Arcaica, romance de Raduan Nassar (1989), escritor paulista, desde a
primeira leitura, me mobilizou. A primeira vez que a li estava fazendo o curso do Prof.
Franklin Goldgrub sobre Lacan® — cultura, natureza, constituicdo do sujeito, funcéo paterna,
autismo, psicose... A vivéncia com o livro foi intensa: ficava perplexa e angustiada com a fala
do personagem André, personagem-narrador do livro, e, em sala, muita coisa parecia fazer
sentido, poder ser compreendida. Tudo era uma grande interrogacdo: a intensidade da historia;
a angustia vivenciada pelos personagens, sobretudo pelo André; a fala do pai, transmissora
inelutavel de uma verdade, de Leis rigidas, e a presenca inconteste dos ancestrais no destino
de todos os personagens; a mée e a irmd Ana, neste lugar fundante e ao mesmo tempo
marginal do lugar de transgressdo; a natureza, a espera do trabalho transformador do homem,
mas também de refugio e acolhimento das pulsdes mais arcaicas. Esta obra me instigou a
pensar a sexualidade, constitutiva do sujeito, o lugar desse pai que se mantém colado a Lei, 0
lugar da mae, de ternura e perversdo, e, sobretudo, do André (porque nao dizer também dos
outros filhos?), profundamente angustiado e desorganizado com a inser¢ao e percepgéo desse
funcionamento familiar.

Mas eram muitas questdes, talvez muitas idéias, compreensdes e enigmas para um
trabalho de TCC. Qual o problema de pesquisa? Que pergunta pretendo perseguir e até tentar
responder? Definir essas instancias técnico-formais do projeto simplesmente demandaria dar
uma ordem, ainda que provisoriamente, ao turbilhdo de sentimentos, emogdes e reflexdes que
a obra desencadeava. Decidi, entdo, fazer uma leitura de fendmenos da perversdo no
personagem André, nas suas relagdes com a mae, a natureza, 0s animais, 0 irmdo mais novo, e

com sua irma Ana.

! Trata-se da disciplina “Psicanalise 1V”, do curso de graduag&o em Psicologia da PUCSP.

2



No entanto, numa releitura da obra, e a partir de reflexGes sobre a psicose, derivadas
sobretudo de meu trabalho como acompanhante terapéutica, o discurso de André aponta outra
questdo: o personagem, em muitas passagens da obra, parecia construir seu delirio, fazer esse
trabalho de constituicdo de sua subjetividade por meio de metéaforas delirantes. Redefinia,
assim, o caminho de leitura da obra.

E preciso, entdo, comecar a escrever. Fazer o relato do enredo da obra foi uma tarefa
fundamental para o desenvolvimento do trabalho. N&o sem resisténcias nem um certo
estranhamento, derivado, sobretudo, de minha formacdo em letras, da pratica de outras formas
de estudo de um texto literario, a partir da sugestdo da orientadora Talitha Ferraz, empreendi o
relato de Lavoura Arcaica. Para minha surpresa, de fato, o livro se abriu e fui me deparando
com outras percepcOes, intuicbes, compreensdes, associagcbes, e o0 relato, enquanto
recontagem da historia, foi cedendo lugar a uma leitura entremeada de referéncias ou alusdes
tedricas — um instigante didlogo entre Psicanalise e Literatura. Vale aqui retomar as
consideracdes de Paul Ricoeur sobre o sonho como uma das “zonas de emergéncia do
simbolo”, como estrutura do duplo sentido, e que, portanto, demanda interpretacéo:

Enquanto espetaculo noturno, o sonho nos é desconhecido. Sé nos €
acessivel pelo relato do despertar. E € esse relato que o analista
interpreta. E ele que o analista substitui por outro texto, que é, a seus
olhos, o pensamento do desejo, 0 que diria 0 desejo numa prosopopéia
sem constrangimento. (1977, p. 24)

Com isso, no entanto, tinha um outro problema: sem um capitulo teérico sequer
esbocado, o trabalho ja tinha um texto que parecia ser uma leitura da obra, o que foi motivo
de preocupacéo e de agrado, pois tinha vontade de escrever algo mais livre, talvez um pouco
fora dos padrbes académicos de TCC. Minha intengdo foi se definindo como uma leitura da
fala do personagem Andreé e de sua constelagdo familiar, num didlogo com instancias tedricas

propostas pela psicanalise que langassem luz sobre a complexa constitui¢do do sujeito, o lugar

das funcdes parentais e a psicose.



Nesta perspectiva, decidi ndo enveredar por questdes apontadas pela critica da obra,
como a presenca biblica e islamica, e da mitologia grega, as discusses sobre a mistura de
géneros literdrios, o romance moderno, a linguagem poética, dentre outros aspectos que
anunciam sua complexidade e densidade, e sobre os quais se debrucou André Luiz Rodrigues
(2006), o que resultou no igualmente denso e sensivel trabalho intitulado Ritos da paixdo em
Lavoura arcaica, no qual articula categorias da Antropologia, da Sociologia, da Psicanalise e
de Critica e Teoria literarias.

Para tanto, estruturamos o trabalho em trés capitulos, além da Introducdo e das
Consideragdes Finais. O primeiro capitulo, intitulado “Psicanalise e Literatura”, trata da
relagdo entre as duas areas de saber a Psicandlise e a Literatura, explicitando, sobretudo o
interesse daquela pela obra literaria. Além disso, nesse capitulo, a partir da hermenéutica de
Paul Ricouer e de criticos literarios, fez-se uma aproximacéo entre essas areas pelo simbolo e
pelo trabalho de interpretacdo. Em “Notas tedricas”, segundo capitulo, tem-se uma
compilacio de textos e conceitos de Freud e de Lacan sobre o Complexo de Edipo; o pai e a
mae, e suas funcBes na constituicdo do sujeito; a psicose e o fetichismo. No terceiro capitulo,
faco um breve relato do enredo do romance. E no quarto, realizo uma leitura analitico-
interpretativa da obra Lavoura Arcaica. Na conclusdo, pontuo, sobretudo, as questfes que, ao
longo da realizacdo do trabalho, foram sendo elaboradas e que ndo puderam ser contempladas,
ora pelos limites de um TCC ora por demandarem um repertorio de articulacdo de conceitos

que ndo fizeram parte do trabalho.



| - PSICANALISE E LITERATURA
A literatura alimenta, por assim dizer, a vocagéo
de muitos dos analistas; nela, muitos encontram forcas,
motivos palavras ou inspirac¢des, seguindo a esteira de Freud,
para se manterem e desenvolverem como analistas.
(Camila Pedral)

Discutir a relacdo entre Literatura e Psicanalise ndo nos parece tarefa facil de ser
empreendida, embora muito promissora e elucidativa dos processos de subjetividade, como
nos mostra Freud em suas incursdes, nao raras, pela literatura, “esse lugar de exercicio radical
da Palavra, e que, como a Psicanalise, fornece uma leitura do homem, propicia um
conhecimento da alma humana” (Menezes, 1995, p. 13). Minha proposta de trabalho ndo diz
respeito a abordagem da literatura como instrumento de investigacdo e legitimacdo de
conceitos da psicanalise - uma psicanalise aplicada -, ou de colocar a literatura no lugar de
assunto de interesse puramente clinico, nem tampouco proponho-me fazer critica literaria.
Volto-me para a literatura, no caso o romance Lavoura Arcaica, de Raduan Nassar (1995),
com uma postura de escuta, escuta de subjetividades, de saberes ndo sabidos. Assim, literatura
e psicandlise encontram-se na utilizacdo da palavra como matéria-prima, estruturacdo de
discursos que fundam os sujeitos.

A psicanalise e a literatura, para Adélia B. de Menezes, tém como matéria prima o
trabalno com o verbal, que, sobretudo a partir do achado lacaniano — “inconsciente
estruturado como linguagem” (Lacan apud Menezes, 1995) — reivindica para si um lugar
fundante na constituicdo do sujeito. Essa autora ainda aponta, como amostra dessa relacdo, o
complexo de Edipo, um dos principais conceitos da psicanalise, para cuja elaboracdo Freud
retoma o0 mito grego contado por Sofocles. Na concepcdo de Menezes (1983), a psicanalise

atua nessa relacdo como instrumento de leitura do texto literario, exercendo, no processo

interpretativo, um papel revelador e desmascarador.



Essa concepcdo parece compreender o trabalho interpretativo como de des-
metaforizacdo do texto literario - uma construcdo de sentido do texto e ndo uma traducdo. A
psicanalise, assim, como técnica de investigacdo, fundada na interpretacdo, e como teoria que
compreende o homem, juntamente com o trabalho interpretativo, também se repensa e se
refaz a cada novo encontro com a palavra — do paciente e do texto literario. Ou seja, neste
caso que de perto me interessa, de ser um instrumento interpretativo, a psicanalise pode
pensar suas formulagBes conceituais a partir do encontro com o texto literério, esse “outro”
“coadjuvante da constituicdo de um eu”. (Sampaio, 2000, 154).

Nas palavras de Sampaio, retomando Freud, sobretudo em “Psicologia das massas e
analise do eu” (1921), na constituicdo do eu, o outro ocupa, fundamentalmente, quatro
posicdes: a de “objeto”, a de “auxiliar”, a de rival”, ou a de “modelo”. A literatura, para a
autora, pode ocupar, no pensamento freudiano, essas posicoes referentes ao outro:

Poder-se-ia dizer que o poeta e, de forma geral, os escritores seriam,
para o psicanalista, seus “outros”, enquanto participes da formacdo do
discurso psicanalitico e da estruturacdo de sua préatica, fundada na
interpretacdo. (Sampaio, 2000, p.154)

Sampaio pde-se a considerar as quatro posigdes ocupadas pela literatura na obra de
Freud. Em favor de uma concepcdo e estilo cientificos diferentes do vigente na época, Freud
aproxima seus “historiais clinicos” a romances; aqueles tém como modelos a narrativa
literaria romanesca: “(Freud) cria um estilo de abordagem cientifica da vida psiquica que
envolve a retomada, a ressignificacdo da histéria de um sujeito, aquele que se conta no
processo de livre associac¢do.”. (Sampaio, 2000, p.155)

Como objeto de investigacdo do funcionamento psiquico, a literatura ocupa esse lugar
de outro para Freud na construcdo de seu pensamento. Conforme Sampaio,

As narrativas literarias parecem oferecer, em sua interpretacdo da
experiéncia humana, ingredientes capazes de alimentar a compreensao

clinica. Da mesma forma, a escuta clinica é capaz, se for de seu
interesse, de interrogar a literatura em seu sentido. Estabelece-se uma



colaboracdo reciproca entre esses dois campos, de modo que a
interpretacdo literaria, produziria — em seus pontos de fuga — seu néo-
dito, ou quase dito, seu absurdo, suas irrelevancias; isso tudo, enfim, de
que é capaz a literatura por seu estofo de palavras -, efeitos de sentido
na escuta e na interpretacdo psicanaliticas.(2000, p.156)

Além de modelo para um estilo cientifico e de objeto de investigacdo, a literatura,
como esse outro na constituicdo do eu, apresenta-se, para Freud, como uma “aliada valiosa”,
“uma auxiliar” (apud Sampaio, 2000), no sentido de situar-se no dominio das formas de
expressao e funcionamento do inconsciente.

Por altimo, conforme Sampaio, Freud evidencia diferencas fundamentais entre
literatura e psicanalise, a despeito de tantas afinidades desta relacdo. Para Freud, elas
apresentam movimentos opostos, sdo rivais: a literatura busca, prioritariamente, fruicéo,
prazer intelectual e estético, e, valendo-se da verossimilhanca e da licenca poética, nédo
reproduzem a realidade como ela é; ao passo que a psicanalise, como ciéncia, compreende a
“rendncia mais completa ao principio do prazer de que é capaz nossa atividade mental”
(Freud apud Sampaio, 2000, p. 157). Nesse sentido, ainda conforme a autora, € “com o outro,
em sua alteridade e diferenca fundamentais”, que a psicanalise freqlenta a literatura. Na
literatura, a “palavra contorna, disfarca o recalque; ndo o penetra. Ndo o revela.” Ao passo
que, para o psicanalista, “o trabalho consiste numa espécie de elucidacdo cuja mira é a
verdade” — a “verdade do inconsciente”:

Seu horizonte (do texto de Freud) é essa espécie de revelacdo de
sentido que caracteriza a forma literaria de seu estilo, mas que insiste
tanto sobre a palavra bruta — brutal, por vezes — do analisando, quanto
sobre aquela elaborada na literatura. (Sampaio, 2000, p. 160)
Pode-se dizer, entdo, que a palavra, que simboliza a verdade do inconsciente, € o0 que interessa

a psicanalise, no discurso dos pacientes ou no discurso literario em sua diferenca radical em

relacdo a literatura. VVolta-se para esta interessada em olhar os arranjos das palavras e seus



efeitos — 0 contetdo manifesto — que sinalizam uma verdade latente inconsciente, resistente a
representacdo pela palavra e por ela constituida.
O valor da literatura, para o psicanalista, ndo esta na verdade que
supostamente revela, mas no contorno de palavras feito em redor da
verdade que, em cada um de nés, mantém-se resistente a palavra.
(Sampaio, 2000, p.160)

Considerando que o “poeta nada sabe daquilo que pGe a mostra”, o trabalho de des-
metaforizacdo pela anélise e pela interpretacdo volta-se para o chamado contetudo latente.
Laplanche assim define “contetdo latente”: “um conjunto de significacdes a que chega a
analise de uma producdo do inconsciente, particularmente do sonho. Uma vez decifrado, o
sonho deixa de aparecer como uma narrativa em imagens para se tornar uma organizagédo de
pensamentos, um discurso, que exprime um ou varios desejos.” (2004, p.99)

Interessa-nos aqui essa idéia de ser o conteldo latente os sentidos, a “verdade
inconsciente” que o trabalho de interpretacdo vai elucidando, a partir do contedo manifesto.
Este, por sua vez, segundo Laplanche, “designa o sonho antes de ser submetido a investigacdo
analitica, tal como aparece ao sonhante que o relata. Por extensdo, fala-se do contetido
manifesto de qualquer producdo verbalizada — desde a fantasia a obra literaria — que se
pretende interpretar segundo o método analitico.” (2004, p.100)

Paul Ricoeur, mobilizado pelo interesse pela “nova compreensdo do homem
introduzida por Freud” (1977, p.11), para realizar este percurso de interpretacdo da obra e do
pensamento freudiano, parte do titulo escolhido pelo fundador da psicanalise para sua obra
inaugural: Interpretacdo de Sonhos (1900), chamando a atencdo para o carater elucidativo
deste titulo no que se refere a inscricdo da psicanalise nos estudos da linguagem, e a
amplitude do projeto freudiano de articulagdo da teoria da cultura com a do sonho e da
neurose — projeto esse que ja nos autoriza dialogar com a literatura, como foi explicitado.

Conforme o estudioso francés, “E em A Interpretacdo de Sonhos (1900) que se eshoca a



aproximacdo com a mitologia e com a literatura. O que a traumdeuntung propunha, desde
1900, era que o sonho é a mitologia privada daquele que dorme, que 0 mito é o sonho
desperto dos povos, que o Edipo de Séfocles e o Hamlet de Shakespeare dependem da mesma
interpretacdo que o sonho.” (1977, p.16)

Ricoeur esclarece que ndo é o sonho sonhado que pode ser interpretado, mas seu
relato, o texto que o conta; ndo o desejo em si mesmo, mas a palavra que o representa, que o
diz, a linguagem: “as vicissitudes das pulsdes s6 podem ser atingidas nas vicissitudes do
sentido”. Assim como o sonho, a literatura, com suas particularidades, também se coloca
como uma producdo psiquica que pertence ao dominio do sentido e aponta, segundo Ricoeur,
para a questdo de como “a palavra surge no desejo”. Além disso, também como o sonho, a
literatura se inscreve numa regido da linguagem determinada pelo duplo sentido, pelas
significacBes complexas, que o tedrico francés chamara de “simbolo”, para cuja compreensao
faz-se necessario o trabalho de interpretacdo. Segundo o hermeneuta, “a interpretacdo é a
inteligéncia do duplo sentido.” (1977, p.18)

Para definicdo de simbolo, Paul Ricoeur estabelece uma diferenca entre sua
compreensdo do termo e a de outros tedricos, como E. Cassirer. Para este, o simbolo tem a
amplitude de ser a “mediacdo universal do espirito entre nos e o real”, ou seja, entende-se por
simbolo, nesta perspectiva, todo instrumento cultural de apreenséo e expressao da realidade.
Para Ricoeur, importa distinguir essa funcéo significante da linguagem e 0s signos que tém
como propriedade a intencionalidade de apelo a outro(s) sentido. Assim,

N&o direi que interpreto o signo sensivel quando compreendo o que ele
diz. A interpretacdo se refere a uma estrutura intencional de segundo
grau que supde que um primeiro sentido seja constituido onde algo é

visado em primeiro lugar, mas onde esse algo remete a outra coisa
visada apenas por ele. (1977, p.21)



Dai, podemos entender que, assim como 0 sonho, o discurso literario funda-se no simbolo,
ambos utilizam a palavra num sentido que foge a l6gica formal, e escapam as possibilidades
da consciéncia.

Nesta perspectiva, A. Bosi, em “A interpretacdo da obra literaria”, também a partir do
método hermenéutico de P. Ricoeur e de outros representantes desse método, considera a
necessidade do trabalho de interpretacdo ante as “formas simbolicas”, sentido duplo das
palavras, que lhes garante densidade e opacidade e deriva de um fendmeno estrutural,
segundo o critico literario. Referindo-se ao texto literario, Bosi assim se refere a palavra no
texto literario: “O processo em que se gesta a escrita percorre caminhos de forca
contraditorios, em parte subtraidos a luz da consciéncia vigilante e sempre dona de si
mesma.” (2003, p.461) O trabalho interpretativo se legitima nessa “poténcia simbolizante” da
linguagem realizada no discurso.

Ainda na esteira do pensamento de Paul Ricoeur, é preciso definir interpretacdo.
Considerada exercicio da suspeita, a interpretacdo, para Marx, Nietzsche e Freud, segundo
Ricoeur, volta-se para a “verdade como mentira”, e considera a consciéncia, em seu conjunto,
uma consciéncia falsa; a duvida se estende para além do objeto/coisa, e volta-se também para
a consciéncia:

Ora, todos trés limpam o horizonte para uma palavra mais auténtica,
para um novo reino da Verdade, ndo somente mediante uma critica
“destruidora”, mas pela invencdo da arte de interpretar. Descartes
vence a duvida sobre a coisa atraves da evidéncia da consciéncia. Eles
vencem a duvida sobre a consciéncia através de uma exegese de
sentido. A partir deles, a compreensdo se torna uma hermenéutica:
doravante, procurar o sentido, ndo significa mais soletrar a consciéncia
do sentido, mas decifrar suas expressfes. Portanto, o que se deveria
confrontar, ndo é somente uma triplice suspeita, mas uma triplice
asticia. Se a consciéncia ndo é tal como acredita ser, deve ser
instaurada uma nova relacéo entre o patente e o latente. (1977, p. 37)

Nesse sentido, considerando que a categoria fundamental da consciéncia consiste na

relacdo oculto-revelado ou simulado-manifesto, os trés autores criam, guardadas as suas

10



particularidades e diferencas, “uma ciéncia mediata do sentido, irredutivel a consciéncia
imediata do sentido”, procedimentos de desmistificagcdo.(Ricoeur, 1977, p.38) Ou seja, ao
processo de falsa consciéncia, de ilusdes da consciéncia, um método de decifracdo:
coincidiram “seus métodos ‘conscientes’ de decifracdo com o trabalho ‘inconsciente’ da
cifracdo que atribuiam a vontade de poder, ao ser social e ao psiquismo inconsciente”. A
“astlcia da decifragdo” garante uma extensdo da consciéncia, e ndo sua destruicdo/negacéo.
No caso de Freud, Ricoeur considera:
Assim, 0 mesmo duvidador que pinta 0 ego como um “pobre diabo”,
submetido a trés senhores, o Id, o Superego e a realidade e a
necessidade, também é o exegeta que reencontra a l6gica do reino
il6gico e que ousa, com um pudor e uma discri¢do sem iguais, concluir
seu ensaio sobre o Futuro de uma llusdo, invocando o deus Logos,
com uma voz fraca mas infatigavel, ndo o deus onipotente, mas que sé
se torna eficaz com o tempo. (1977, p. 39)
Segundo Alfredo Bosi (2004, p.465), “o intérprete €, por exceléncia, um mediador”.
Né&o é dificil reconhecer aqui a presenca do hermeneuta francés. Ao praticar uma “ciéncia
mediata do sentido”, o intérprete elabora um discurso de compreensdo, de desmistificacdo, de
decifracéo:
Ele trabalha rente ao texto, mas com 0s olhos postos em um processo
formativo relativamente distante da letra. (...) A interpretacdo opera
nessa consciéncia intervalar, e ambiciona traduzir fielmente 0 mesmo,
servindo-se dialeticamente do outro. O outro é o discurso proprio do
hermeneuta.
Né&o usei ligeiramente os verbos pretender e ambicionar quando me
referi ao projeto do intérprete. De fato, 0 que este deseja é tocar um
alvo dificil: elaborar um discurso de compreensdo. E segurar com a
sua palavra o que ja é, em si, resultante formalizada de operaces
complexas de projecéo, deslocamento, condensacao,
desmascaramento, harmonizacdo, ideologizacdo...(2004, p. 465)
Neste trabalho, evitei abordar a literatura como alibi para confirmacéo e aplicacdo de
conceitos psicanaliticos, ou como caso clinico, cuja andlise se volta quase sempre para 0s

mecanismos psiquicos dos personagens ou a relacdo entre biografia e obra. Como foi dito, a

literatura parece ser esse outro fundamental para a constituicdo da psicanalise como ciéncia,

11



fundada na hermenéutica da suspeita, para retomar Ricoeur, como discurso de interpretacao.
O duplo sentido, a palavra densa e opaca, 0 simbolo, registros discursivos de qualquer
produgdo psiquica confirmam o lugar do trabalho interpretativo para desmistificacdo e
instituicdo dos sujeitos como autores do proprio discurso, mas também esse trabalho funciona
como um “projeto cultural aberto”, que refaz a experiéncia simbolica singular do outro com a

qual compartilha enquanto sujeito de cultura.

12



Il. NOTAS TEORICAS

2.1. Complexo de Edipo
Quem é essa voz?
Que assombracéo
Seu corpo carrega?
Tera um capuz?
Serd o ladréo?
Que horas vocé chega?
(“Vocé, vocé”, de Chico Buarque)

O Complexo de Edipo é um conceito central na obra de Freud, e nuclear na
constituicdo do sujeito psiquico descoberto e elaborado pela psicandlise, revelando-se, assim,
um dos eixos da teoria psicanalitica. Freud, em “Esbogco de Psicanalise”, considera:
“Aventuro-me a dizer que, se a psicanalise ndo pudesse gabar-se de mais nenhuma realizacao
além da descoberta do complexo de Edipo recalcado, s6 isso Ihe daria o direito a ser incluida
entre as preciosas novas aquisi¢cdes da humanidade.” (1940, p. 206)

Para Freud, o Complexo de Edipo, numa concepcdo ainda referente a 12 tdpica,
poderia ser entendido como o desejo amoroso pelo progenitor do sexo oposto e o desejo hostil
em relacdo ao progenitor do mesmo sexo. Nesta concepcdo, o complexo de Edipo é
estruturante, contribui para a formacdo do inconsciente, este fundado pela repressdo primaria.
Segundo Bleichmar,

Este Edipo es estructurante del sujeto en un sentido: como
consecuencia de esta sexualidad que se desarrolla en el seno de una
situacion edipica, como consecuencia de estos deseos de tipo
incestuosos y hostiles que entran en contradiccion con lo que Freud
Ilamaria las corrientes dominantes de la vida animica del sujeto — en
sintesis la cultura -, todos estos sentimientos repugnan al sujeto,
entonces Freud estabelece la concepcion de la represion, de la
censura, como el mecanismo que constituye un tratar de colocar

fuera de la conciencia del sujeto aquello que lo repugna. (1978,
p.15)

13



Na 22 t6pica, por sua vez, o C. de Edipo passa a ser entendido como constituinte do
sujeito, na medida em que atua na formacao do supereu e do carater, e que agora Freud esta
interessado em compreender a saida do Edipo com as identificacdes, na medida em que ndo
ha sujeito que preexista a relacdo com os pais, agora marcada pela ambivaléncia. Ainda na
esteira do pensamento de Bleichmar, na 22 topica, “la identidad sexual ja no se da por dada,
por natural, sino que la identidad sexual es algo que se debe asumir, es algo que puede no
ocurrir, o puede ocurrir en una direccion distinta de lo que la biologia estaria determinando,
como es el caso de la homosexualidad por ejemplo.” (1978, p.15) Freud considera o supereu o
herdeiro do C. de Edipo, uma formacio derivada das identificacdes que marcam a saida do
Edipo.

As catexias de objeto sdo abandonadas e substituidas por
identificacGes. A autoridade do pai ou dos pais € introjetada no ego e ai
forma o nlcleo do superego, que assume a severidade do pai e
perpetua a proibicdo deste contra o incesto, defendendo o ego do
retorno da catexia libidinal. As tendéncias libidinais pertencentes ao
complexo de Edipo sdo em parte dessexualizadas e sublimadas (...) e
em parte sdo inibidas em seu objetivo e transformadas em impulsos de
afeicdo. Todo o processo, por um lado, preservou o 6rgao genital —
afastou o perigo de sua perda — e, por outro, paralisou-o — removeu sua
funcdo. Esse processo introduz o periodo de laténcia, que agora
interrompe o desenvolvimento sexual da crianga. (Freud, 1924, p.196)

Assim, nos meninos, sob a ameaca da perda do pénis, a saida do C. de Edipo se da
com o abandono da mée, primeiro objeto de amor, tanto para 0 menino quanto para a menina,
e identificacdo com o pai. O Edipo nos meninos é resolvido, e a saida dele determinada pela
ameaca de castracao. Para Freud,

“se a satisfagdo do amor no campo do complexo de édipo deve custar a
crianca 0 pénis, estad fadado a surgir um conflito entre seu interesse
narcisico nessa parte de seu corpo e a catexia libidinal de seus objetos
parentais. Nesse conflito, triunfa normalmente a primeira dessas

forcas: 0 ego da crianca volta as costas ao complexo de édipo.” (1924
196)

14



Faria, assim, considera:

Segundo Freud, uma das teorias infantis € a da universalidade do falo, a partir da qual
é possivel para a crianca ndo se confrontar com a falta, com a possibilidade de que o pénis
possa faltar. O complexo de castracdo revela o carater ilusorio dessa teoria, € leva a crianca a
re-significar seu saber, agora em funcdo da dialética presenca-auséncia marcada pelo

complexo de castracdo. A respeito da sexualidade infantil compreendida por Freud, Faria

esclarece:

Nos meninos, o confronto com a castracdo marca a saida do complexo de Edipo, ao
passo que, nas meninas, anuncia sua entrada, mas com a diferenca de que, com elas, a
castracdo ndo esta ligada ao temor da perda do pénis, mas a constatacdo de ndo possui-lo,

constatacao essa que, segundo Freud, tem como conseqiiéncia promover a inveja do pénis. A

Afirmar que a visdo dos genitais femininos re-significa a ameaca real,
ou gque a ameaca re-significa a visdo, ou mesmo que o fator de re-
significacdo seja a castracdo materna, adquire, assim, menos
importancia do que a consequéncia que podemos extrair do conjunto
dessas afirmagdes, ou seja, a de que o complexo de castracdo
apresenta, para a crianca, uma dialética até entdo inexistente de
castracdo do par presenca-auséncia. Trata-se de uma dialética que é
introduzida sobre uma questdo que, nesse momento, ndao € apenas de
central interesse para a crianca, mas também fundamentalmente
organizadora de seu mundo. (2010, p. 34)

E, portanto, por meio desse contato inicial com a mae, marcado pela
experiéncia de satisfacdo das necessidades, que o corpo da crianga se
torna fonte de prazer, e é esse prazer que define o campo da
sexualidade para Freud. Nesse sentido, ele afirma que “(...) de inicio, a
atividade sexual se liga a funcBes que atendem a finalidade de
autopreservacao e ndo se torna independente dela sendo mais tarde.”
N&o sendo seus fins, necessariamente, 0s da procriacdo, e porque seu
objeto admite inUmeras variagdes, assim como sd8o muitas as zonas
erdgenas do corpo, Freud define a sexualidade infantil como perverso-
polimorfa. (2010, p. 28)

menina, sabendo-se sem o pénis, ndo teme perdé-lo, mas teme a perda do amor.

Assim, nas meninas, Freud entende que o C. de Edipo é uma formacdo secundaria;

assim, a menina abandona a mée, primeiro objeto de amor, interpretando a auséncia de pénis

15



como um castigo individual, o que da origem, como foi dito, a inveja do pénis. A menina
volta-se para o pai, renunciando o pénis, e transformando-o num desejo de ter um filho (do
pai). Assim, ao deslocar o amor da mae para o pai, ocorre outro deslizamento — do pénis para
o filho. Na menina, da-se um duplo abandono, e o desejo de ter um filho do pai se apdia numa
identificagdo com a mée, como uma reposicéo falica. (Freud, 1924)

Tanto para a menina quanto para 0 menino, a mée é o primeiro objeto libidinal, ao
qual devem renunciar. Maria Lucia Violante, a esse respeito, explicita:

“O menino assim o faz devido ao temor da castracdo,
promovendo a dissolucdo do complexo de Edipo completo.
Deve-se ressaltar que, nessa fase, a crian¢a ndo tem nocao do
que é feminino e masculino, ou seja, do que é ser homem e
mulher; a oposicdo fantasmaética € entre falico e castrado, tendo
sido antecedida pela oposicdo entre passivo e ativo, nas
(des)organizacBes pré-genitais da libido. Por isso, no caso da
menina, considerar-se castrada é o que a introduz no complexo
de Edipo. A castracdo ja teve seu efeito, que consistiu em forcar
a crianca a situacdo do complexo de Edipo.” (2004, p.93)

Bleichmar (1978) explicita a diferenca entre uma concepcdo que entende o C. de
Edipo como estruturante, tal como se vé em Freud, e aquela que o considera estrutural. Em
Freud, o Edipo esta centrado no que se passa com a crianca/filho, seus sentimentos, afetos,
atitudes, constituido pela sexualidade cuja evolugdo de natureza bioldgica e predeterminada se
dirige aos pais. Nesta compreensdo do Edipo ndo se considera ainda como se constrdi os
desejos nem o papel que exercem os pais na constituicdo desta sexualidade.

Em Lacan, o C. de Edipo é uma estrutura intersubjetiva que constitui o sujeito; e como
estrutura é caracterizado por posi¢cdes ou lugares ocupados por diferentes pessoas, posices
que se definem na relacdo e ndo tém valor em si mesmas. Segundo Bleichmar, “o Edipo
lacaniano € a descricdo de uma estrutura e dos efeitos de representacdo que essa estrutura

produz nos que a integram”. (1976, p.26) O que determina a posi¢do dos integrantes da

estrutura edipica € o falo, significante da falta.

16



O Edipo, para Lacan, funda-se na relacio de alienacdo do bebé no Outro materno, e
por isso encontra-se associado ao que denominou de “estadio do espelho”.Funcionando como
espelho, o Outro materno produz na crianca a “unificacdo da imagem do corpo”, a
“experiéncia do corpo proprio como unidade”. A mae com seus cuidados e satisfacdo das
necessidades da crianga oferece a esta uma unidade da imagem corporal. Inserida num
contexto simbdlico, a mde promove o encontro do bebé com a realidade — nas palavras de
Lacan, “com aquilo que é propriamente uma realidade e, a0 mesmo tempo, ndo o é” (apud
Faria, 2010, p.46). Faria assim explicita essa relagdo mae/crianca, a partir da teoria lacaniana:

O que se estabelece inicialmente entre mée-crianca, é uma relacdo na
qual a crianca encontra-se em posi¢do de completo assujeitamento ao
Outro materno, pois a satisfacdo de suas necessidades depende
completamente da forma como seu grito é recebido e significado pela
mae. Nao h4, nesta etapa, satisfacdo que ndo passe pela significacao
atribuida a seu grito pelo Outro materno. (2010, p.47-8)
Ou ainda:

E nesse sentido que Lacan afirma que “a estrutura da onipoténcia nao
esta, contrariamente ao que se acredita, no sujeito, mas na mae, isto é
no Outro primitivo. E o Outro quem é todo-poderoso.” O Outro é
todo-poderoso porque € dele que depende a satisfacdo da crianga.
(2010, p. 48)

Assim, nessa relacdo triade, mae — falo — filho, do primeiro momento do Edipo, o filho
é o falo da mae que o possui, convertendo-o na maxima valoracdo. Na teoria lacaniana, o falo
¢ assim considerado: “um elemento que pertence ao imaginario quando € algo em si mesmo; e
ao simbdlico quando adquire valor em relacdo a outros elementos, de modo que um elemento
em si ndo € simbdlico ou imaginario, mas depende do tipo de relacdo em que se encontre.”
(Faria, 2010, p. 56) O que caracteriza o falo simbélico, préprio do segundo tempo do Edipo,
ndo € apenas a oposicado presenca/auséncia, mas o fato de que o ausente pode ser substituido

por outra coisa que o represente, ndo havendo, portanto, valor fixo para o falo simbdlico.

(Bleichmar, 1976)

17



Neste primeiro tempo, para a mae, o falo é um objeto simbolico, inscrito na ordem da
linguagem, ao passo que para a crian¢a ocorre uma identificagdo imaginaria ao falo, numa
relagdo alienada, imaginaria com o Outro materno. Neste sentido, o psicanalista argentino
considera:

Todo o problema das perversdes consiste em conceber como um
menino, em sua relagdo com sua mée, relacdo constituida na analise
ndo por sua dependéncia vital mas de amor, quer dizer pelo desejo de
seu desejo, se identifica com o objeto imaginario desse desejo
enguanto que mae o simboliza no falo. (Bleichmar, 1976, p.39)

Para Freud, o falo consiste naquilo que completa, no narcisismo satisfeito, no ego
ideal; a castracdo, por sua vez, representa a perda do ego ideal, da identificagdo com a
méaxima valoracdo. Ainda conforme Bleichmar,

O Edipo freudiano esta centrado em torno da satisfacdo da pulsio; o
lacaniano, em torno da satisfagédo do narcisismo. Na medida em que o
falo vai circulando, outorgando valor maximo, pode-se entender como
os distintos personagens véo se posicionando frente ao falo cuja posse
outorga uma determinada satisfacdo narcisica.” (1976, p. 32)

Dai que o segundo tempo do Edipo lacaniano é marcado pela entrada da figura paterna
como falo: o filho deixa de ser o falo e a mae deixa de té-lo. No terceiro tempo, por sua vez, o
pai é alguém que tem o falo, mas ndo o é; “o falo esta na cultura”. Bleichmar esclarece que o
Edipo consiste em superar o falo como aquilo que se é, para fazé-lo surgir como aquilo que se
tem; consiste em separar o falo de suas representacdes.

O segundo tempo do Edipo é caracterizado pela introducdo da figura paterna no
sentido de atrair o desejo da mée, deslocando-o do filho, seu objeto falico no primeiro tempo.
O filho é destituido do lugar de objeto de desejo da mae, lugar agora ocupado pelo pai, mas
com a diferenca de que este ndo atualiza a relacdo dual com a mée do filho, a relacédo
narcisista; ou seja, a perda do valor narcisico vale tanto para o filho, ao ser destituido da

posicdo de falo da mée, quanto para a prépria mae, que perde sua posi¢do de mae falica, e se

ver submetida ao desejo do Outro.

18



Na castracdo simbdlica, o filho reconhece que algo falta a mae, cuja satisfacdo nédo
esta nele préprio nem na possibilidade de a mée instaura-la, mas que faz parte de uma ordem
exterior, a Lei, o desejo do Outro. Trata-se do reconhecimento da castracdo da mae. Nas
palavras de Bleichmar,

A castracdo simbdlica ndo é a passagem da dominacdo da mae a
dominacdo do pai, mas consiste na instauracdo do falo como algo que
ndo pertence a alguém, seja a mae ou o pai, € que ndo se pode possuir
apenas por sua propria vontade. E por isso que o falo se institui na
cultura como uma entidade a partir da qual todos ocupam uma posi¢ao
de castrados simbolicamente. (1976, p.67)

No segundo tempo, 0 pai se apresenta como o outro com o qual o filho rivaliza pelo
desejo da mée, e tem os atributos da mée do primeiro tempo, o de ditar a lei imperativamente;
ou seja, o pai é o que o filho ndo é, o falo, completude e perfeicdo imaginarias. Como “pai
ideal”, e que remonta ao pai onipotente da horda primitiva, € interditor que encarna a Lei e
ndo apenas a representa. No caso do mito, é a morte do pai tirano que promove a instauracao
da lei e que existe para além de um sujeito em particular. Trata-se, portanto, da castracdo
simbolica, que consiste no corte, na separacdo entre mae e filho, ambos vivenciando
perda/falta. Para o filho, refere-se a perda da identificacdo com o falo, e para a mée, a perda
do falo.

O pai simbolico, por sua vez, exercera esta funcdo de realizar a castracdo simbdlica, e
ndo equivale necessariamente ao pai real, mas a alguém/algo que exerca a funcao de romper a
unidade narcisica méae-falica/filno-falo. Trata-se da introducdo da Lei, a que o sujeito esta
submetido independentemente de sua vontade, de seu desejo. A interdi¢do do incesto consiste
nesta Lei fundante da cultura.

Nome-do-pai, conforme a teoria lacaniana, designa o significante que inscreve no

sujeito a funcdo do pai simbdlico, a separacao entre mée e filho que promoveu a limitagdo do

poder da mée, e a substituicdo de sua lei onipotente pela lei exterior a qualquer pessoa, da

19



ordem da cultura. Assim, o falo passa a ser ndo 0 que se € mas 0 que Se tem, passa a se
constituir como falo simbdlico.

Segundo Bleichmar, dois equivocos podem ocorrer em relagdo ao pai simbélico. Um
primeiro deles refere-se ao fato de condicionar a castracdo simbolica a presenca fisica de uma
pessoa real. A funcdo de pai simbdlico pode ser desempenhada por algo/alguém, como
dissemos, desejado pela mée, que lhe aponta a falta e marca a destituicdo de seu lugar falico
onipotente. O segundo equivoco, segundo o psicanalista argentino, defende que um pai forte,
autoritario e dominante esta mais apto a exercer a fungdo simbélica do corte.

Se um pai € o poder onipotente, arbitrario e despético em sua familia,
atua como aquele que chamamos a funcdo mée da relacdo dual. Entdo
ndo realiza a funcdo simbolica; tanto o filho como a mée real se
colocam diante dele como escravos de seus desejos, 0 pai ao invés de
representar a lei, o é. Ou seja, mantém a esséncia da relacdo dual. O
caso exemplar disso € o pai de Schreber.” (Bleichmar, 1976, p. 74)
E ainda:

O decisivo ndo é, portanto, que o pai substitua a mae em seu lugar de
amo absoluto, de onipotente, pois isso deixa o sujeito em igual posicao
na relacdo dual frente a uma pessoa que é a lei, mas que o pai venha
como um terceiro a indicar que o outro ndo € o amo absoluto, que o
outro tem que aceitar uma lei. O pai, por sua vez, no terceiro tempo do
Edipo, deve também ser alguém que aceite a lei, seja castrado. (Idem,
p.75)

O terceiro tempo do Edipo, segundo a concepcdo de Lacan, caracteriza-se pela
instauracao da Lei e do falo como instancias que existem para além de qualquer pessoa, que
ndo estda nem com a mde, no primeiro tempo, nem com o pai, como falo imaginario no
segundo tempo. Aqui, o filho deixa de ser o falo, assim como o pai também perde essa
posicdo, e tanto ele quanto a made deixam de ser a Lei, esta passa a ser uma instancia
representada por uma pessoa, mas que ndo é ela mesma a Lei. A crianca, neste momento,
deixa a identificacdo com o Eu Ideal e passa a se identificar com o Ideal de Eu.

Vale retomar aqui a diferenca entre Eu ideal e Ideal de eu para Lacan, e o faremos a

luz das consideracdes de Bleichmar. O Eu ideal consiste na imagem de perfeicdo narcisica,

20



plenitude e onipoténcia. Ao passo que o ldeal de Eu apresenta-se, para Lacan, como uma
“constelacdo de insignias”, estas como distintivos das funcbes e papéis exercidos pelos
sujeitos. Trata-se, portanto, de um elemento material significante que localiza quem o possui.
Conforme Lacan, “La identificacion que produce el Ideal Del Yo es una puesta en relacion del
sujeto no con la persona del padre sino con ciertos elementos significantes de los que es el
soporte, digamos las insignias del padre. El sujeto se presentera pues bajo la mascara, bajo las
insignias de la masculinidad” (apud Bleichmar, 1978, p.86). Bleichmar, assim, esclarece: “lo
permanente es el personaje, mientras el sujeto que ocupa ese pernonaje es contingente, es
simplemente el soporte de una determinada funcion.” (Idem)

O trago/marca particular, material e visivel é distintivo tanto do Eu ideal quanto do
Ideal de Eu, e 0 que os diferencia, entdo, € sua natureza, sua qualidade. O Ideal de Eu se
apresenta nas marcas de ordem do sexual, do assumir a feminilidade ou a masculinidade; no
terceiro tempo do Edipo, a crianca é convocada as identificacdes sexuadas. Mas esta diferenca
entre as marcas do Eu Ideal e do Ideal de Eu se inscreve na diferenca entre a ordem do
imaginario e a ordem simbdlica, ou seja, em como o0s tragos se articulam com outros
elementos. Assim, perde-se a condicdo de ser o falo, em que a marca converte a pessoa no Eu
Ideal, mas também de ter o falo: a insignia apenas localiza o sujeito como pertencente a uma
classe de elementos, no caso da sexualidade, a dos homens ou a das mulheres. Segundo
Bleichmar, para Lacan, o Ideal de Eu “estd orientado hacia lo que en el deseo del sujeto
representa un papel tipificante, el hecho de asumir la masculinidad o la feminidad”. (1978,
p.87)

Do terceiro tempo do Edipo, deriva a aceitacdo da lei, da proibicdo do incesto. A
entrada do pai simbdlico, no terceiro tempo, promove ndo apenas a interdicdo da mae, ja
apresentada pelo pai real, proibidor e terrivel, no segundo tempo, mas a ascensdo do filho a

identidade de ser sexuado, e o direito a sexualidade. Dai que a aceitacdo da lei proibe a

21



relacdo sexual com a mée e o possibilita com outras mulheres. Ou seja, fala-se, neste
momento do Edipo, numa normativizagio, no sentido de que promove a entrada do sujeito
numa norma, numa lei, que regula os intercambios sexuais.

A identidade de ser sexuado se da em funcdo da natureza anatbmica do sujeito, ndo
por observacgdo dessa anatomia, mas a ser aquilo que se é: “a través de la evolucion del Edipo
se llega a tener como identidad sexual aquéllo que anatomicamente se es.” (Bleichmar, 1976,

p.84)

2.2. O Pai, a Lei, 0 Desejo... e a Mée
Pra quem vocé tem olhos azuis
E com as manhds remoca
E a noite, pra quem
Vocé é uma luz
Debaixo da porta?
No sonho de quem
Vocé vai e vem
Com os cabelos
Que vocé solta?
Que horas, me diga que horas, me diga
Que horas vocé volta?
(“Vocé, vocé”, de Chico Buarque)

A psicanalise considera a sexualidade humana independente da possibilidade de
reproducdo, e ndo inscrita no registro da necessidade, mas no do desejo; a sexualidade, assim,
sai do ambito da necessidade para o da lei, instaurada pela cultura e derivada da linguagem,
como elaborou Lacan: “A lei do homem ¢ a lei da linguagem”, ou ainda “a lei e 0 desejo
recalcado sdo uma sé e mesma coisa.”

Neste sentido, para a psicanalise, a proibicao do incesto ndo se refere a proibicao do
ato sexual entre pais e filhos, ou entre irmaos, mas a nao separacao entre a crianca e aquele
gue exerce a funcdo materna. O incesto € metaforico, no sentido de ndo promover a separacao

entre os atores da relacdo primaria, de modo que a crianca nao fique presa ao desejo dos pais,

22



mas, enquanto sujeito desejante, se vincule ao desejo de outros sujeitos. A exogamia
representa, nestes termos, o investimento em objetos fora da prépria crianca ou desta relacéo
primaria, e a possibilidade de constituir a propria identidade enquanto sujeito desejante e, por
isso, ser de linguagem. O autismo e a psicose infantil expressam a ndo superacao da condicéo
de objeto de desejo do outro (no caso, das figuras parentais), em que ndo se da a constituicdo
como sujeito, pela introducdo na/da lei e na/da linguagem, e, portanto, a existéncia do proprio
desejo e a responsabilidade pessoal por isso.

De acordo com o campo conceitual da Psicanalise, neste sentido, o pai e sua funcéo
tém importancia crucial na constituicdo psiquica dos sujeitos, e consiste num operador
simbdlico a-histérico, na medida em que se localiza fora da histéria cronolégica, inscreve-se
na origem de toda historia, numa historia mitica universal. Este pai simbdlico também néo
remete exclusivamente a existéncia do pai encarnado, empirico, mas trata-se de uma
“entidade simbdlica que ordena uma fungdo”. Ou seja, “é porque o Pai simbdlico é apenas o
depositario legal de uma lei que Ihe vem de outro lugar, que nenhum Pai real pode se
vangloriar de ser seu detentor e fundador. Mas em compensacéo recai sobre ele o ter que se
fazer valer de ser seu representante.” (Dor, 1991, p.16)

O pai simbdlico representa um terceiro, mediador do desejo da mae e do filho, que se
sustenta em sua atribuicdo imaginaria do objeto falico. A entrada do pai simbdlico altera a
localizacédo do falo; antes se referindo ao filho como falo da mae, agora a atribuicéo falica
recai sobre o pai de simbdlico, “lugar terceiro na logica da estrutura”, que remete a condicdo
de significante do Nome-do-Pai.

O C.de Edipo diz respeito a essa estrutura que permite e promove o ingresso do sujeito
na ordem simbdlica, na ordem da cultura e da linguagem, retirando-o do lugar de ser

bioldgico e de necessidade, e constituindo-o como ser de demanda, produto da condicéao

23



dialética do desejo - alienado e representado pela incondicionabilidade dos objetos de
demanda.
E por isso que, para Lacan, “ a verdadeira funcio do pai € unir (e ndo
opor) um desejo a lei.” Ou seja, a interdicdo paterna ndo é a proibicédo
do desejo proferida pelo pai, mas um efeito da articulacao do desejo -
que a teoria do Edipo mostra ser, em primeiro lugar o desejo materno
— & lei. (Faria, 2010, p.164)

A nocao de pai, para a psicanalise, retoma o mito simbolico da horda primitiva, que,
em Freud, a partir de exaustivas pesquisas antropologicas, culminou na obra Totem e Tabu
(1912-13). Mesmo reconhecendo o possivel carater inverossimil desta narrativa mitica, Freud
explicita sua contribuicdo “para nos aproximar de uma realidade desaparecida, e tdo dificil de
ser reconstituida.”, mas que sobrevive e se manifesta durante o desenvolvimento dos
individuos. (Freud, 1912, p. 51) O mito da horda primitiva figura um bando de irmaos que
vive sob o despotismo paterno, sob a tirania sexual forcada pelo pai violento, enciumado,
cruel. Os filhos, excluidos e privados das mulheres, assassinam o pai € 0 consomem numa
festa canibalesca, de modo a “absorver” as caracteristicas desse pai com as quais se
identificavam. Mas todo o ato de contestacdo e assassinato da onipoténcia do pai se da
movido por sentimentos contraditérios, ambiguos, de amor e ddio, culpa e arrependimento.

O que o pai havia impedido antes, pelo proprio fato de sua existéncia,
os proprios filhos se impediam agora em virtude dessa “obediéncia
retrospectiva”, caracteristica de uma situacdo psiquica com a qual a
psicanalise nos familiarizou. Eles renegavam seu ato proibindo a
morte do totem, substituto do pai, e renunciavam a recolher os frutos
de seus atos recusando-se a manter relagfes sexuais com as mulheres
que haviam libertado.” (Freud, 1912, p. 63)
O assassinato instaura a Lei. O assassinato do pai real promove a instituicdo do pai simbdlico.

Conforme Joel Dor (1991), esse sentimento de culpa do qual derivam os dois interditos —

“proibicdo da morte do totem” e “recusa a manter relagcdes sexuais com as mulheres que

24



haviam libertado” — é atualizado na situacdo edipica diante de dois desejos reprimidos: “a

morte do pai e as exigéncias sexuais dirigidas a mae”.
A necessidade sexual, longe de unir os homens, os divide. Se 0s
irmdos estavam associados quando se tratava de suprimir o pai,
tornaram-se rivais desde que se tratou de se apossar das mulheres.
Cada um deles teria querido, a exemplo do pai, té-las todas para si, e a
luta geral que dai resultaria teria acarretado a ruina da sociedade. N&o
havia mais um homem que, superando 0s demais por seu poder,
pudesse assumir o papel do pai. Assim, 0s irmaos, se quisessem viver
juntos, sé tinham uma coisa a fazer: depois de ter, talvez, superado
graves discordias, instituir a interdicdo do incesto, pela qual todos
renunciavam a posse das mulheres cobicadas, quando era
principalmente para assegurar essa posse que haviam assassinado o
pai. (Freud, 1912, p.67)

A interdicdo do incesto representa essa renlncia ao gozo absoluto e infinito do pai da
horda, e institui o pacto social. Freud (1913, p.24), em Totem e Tabu, a respeito do significado
desta proibicdo considera: (A violacdo da proibi¢do) “é vingada da maneira mais enérgica por
todo o cla, como se fosse uma questdo de impedir um perigo que ameaca toda a comunidade
ou como se se tratasse de alguma culpa que a estivesse pressionando.” Assim, conforme Hélio
Pellegrino (1983, p. 5), “civilizar €, portanto - e por um lado -, reprimir ou suprimir”; a
cultura é gerada pela expressao de uma falta.

Na estruturacédo edipiana, o pai entra na relacdo mée—filho como um terceiro elemento
que renegocia a incidéncia falica das posicdes: “a funcdo paterna sera estruturalmente
identificada a funcgdo falica.” (Dor, 1991, p. 34)

Tanto para Freud quanto para Lacan, o pai, ao lado da mée, assume lugar central na
configuracdo do C. de Edipo. Para Freud, o pai marca a saida do menino do Edipo pela
identificacdo com ele, ao passo que nas meninas ele é portador do falo desejado, e nédo

encontrado na méde. Para Lacan, a funcdo do pai estd relacionada a castracdo, ao corte, a

separacdo entre filho e mde. Funcdo aqui se diferencia de pessoa empirica, ou seja, a

25



existéncia simbolica do pai ndo necessariamente esta relacionada a presenca fisica/empirica
do pai.

A funcdo do pai inscreve-se como o que localiza o desejo da méde em relagdo a Lei, e
configura a possibilidade de o filho legitimar-se como sujeito desejante, constituido por uma
falta. Assim, Faria (2010, p.164) esclarece que “a interdi¢cdo paterna ndo € a proibi¢do do
desejo proferida pelo pai, mas um efeito da articulagdo do desejo — que a teoria do Edipo
mostra ser, em primeiro lugar, o desejo materno — a lei.” O pai, nesse sentido, ndo funda a lei
da interdicdo, mas representa-a, como “vetor de uma encarnagdo da Lei no desejo” (Lacan
apud Faria, 2010, p.164). E como mediador da Lei, o pai precisa ocupar um lugar no discurso
materno, este que funda esta funcdo do pai.

A funcéo do pai, no complexo de Edipo, passa pelo desejo da mae, na medida em que,
por exemplo, apresenta-se enderecado a um homem, que é também o pai, e que marca a
separagdo méae-crianca. Faria discute essa articulagdo, no Edipo, entre a entrada do pai, como
funcdo simbdlica, e a lei que existe como uma anterioridade l6gica no discurso materno:

Se a entrada do pai depende da possibilidade de abertura a um terceiro,
da possibilidade de uma mediacdo que lhe cabe normalmente assegurar,
entdo ela ndo pode ser articulada a nenhum momento, cronologicamente
situavel, do desenvolvimento de uma criancga. (...) Essa possibilidade de
abertura a um terceiro esta dada antes mesmo que o pai efetivamente se
revele operante para a crianga. Da mesma forma que a presenca da
linguagem é um fato concreto para uma crianga que nasce cercada de
seres falantes, mas € um fato cuja eficacia depende da inscricdo do
sujeito na ordem simbdlica, o pai € presenca no desejo e no discurso
materno antes mesmo que possa ser comprovada sua entrada na légica
edipica. Entretanto, se por um lado ndo se trata de situar
cronologicamente a entrada do pai enquanto fungédo simbdlica, por outro
lado essa ndo é uma questdo que se possa evitar, uma vez que nao se
pode afirmar que essa funcdo simbdlica tenha valor efetivo desde o
inicio da vida da crianga. (2010, p.165)
Essa possibilidade de abertura a um terceiro, anterior a efetiva ordem simbodlica,

Faria denomina de “entrada potencial” do pai, que depende do desejo materno. Além da

entrada potencial do pai, Faria propde a ”presenca potencial” do pai, nos aspectos imaginario

26



e real da paternidade. A entrada potencial do pai esta relacionada ao fato de ser a crianca

reconhecida como ser de desejo ou como ser de demanda.
No caso da crianca sobre a qual recai a suposicdo de um ser de
demanda, é essa entrada de um terceiro que fica comprometida, devido
a0 nao assujeitamento da mae a uma exterioridade que condiciona sua
relacdo com a crianca. Nesse caso, a lei aparece como a lei materna, e
a mae € onipotente no exercicio dessa lei. Ainda que haja a presenca
potencial do pai, sua entrada potencial fica comprometida.
Assim, é na suposicdo na crianga de um ser de desejo que
encontramos a possibilidade da entrada potencial do pai, na medida
em que essa suposic¢ao deixa aberta a hiancia que, no campo do Outro,
indica que essa relacdo se encontra mediada por uma alteridade a qual
a mae é também assujeitada.” (Faria, 2010, p.170)

A substituicdo do desejo da mée pela metéfora paterna, pela presenca efetiva do pai na
ordem simbolica, ndo depende, segundo Faria, de caracteristicas especificas e empiricas do
pai, mas “do lugar da lei na singularidade do vinculo de cada mde com cada crianca”, do fato
de a mde fazer dele o mediador daquilo que esta para além dela, de seus caprichos e
demandas, o mediador da Lei, a qual ela se assujeita.

A passagem do pai onipotente e interditor do segundo tempo do Edipo para o pai que é
representante da lei, uma instancia simbdlica, portanto, aponta para a forma com que cada
sujeito assume a paternidade e se relaciona com a lei, e que, por isso, como Faria reconhece,
ndo parece descabido pensar que, em certa medida, as caracteristicas empiricas e concretas do
pai geram conseqléncias para a estruturacdo psiquica da crianca. Assim, ha pais que se
posicionam ndo como aquele que representa a lei, mas como aquele que a faz, encarnando-a.
Diante da ordem do pai tirdnico, apenas resta ou submeter-se inquestionavelmente as suas leis
ou ocupar o seu lugar e ser detentor de todas as mulheres. Bleichmar esclarece:

[un] equivoco a disipar es el de suponer que un padre fuerte, en el
sentido de dominante y autoritario, es mas apto para producir la
castracion simbolica. Por lo que se vera es todo lo contrario. Si un
padre es el poder omnimodo, arbitrario, despético en su familia, actda
como aquello que llamamos la funcién madre de la relacion dual.

Estonces no realiza la castracion simbolica; tanto el hijo como la
madre real se colocan frente a él como esclavos de sus deseos, el padre

27



en vez de representar la ley, lo es. O sea mantiene la esencia de la
relacion dual. (1978, p.74)

A partir das consideracGes de Marie-Jean Sauret, que inclusive retoma o caso de
Schreber, cujo pai era severo e educador rigido, Faria aponta a possibilidade de uma
estruturacdo psicotica diante do pai identificado a lei: “a presenca potencial ndo conta com a
ordenacdo do pai simbdlico”.

Ao marcar a importancia do discurso materno, Lacan marca também a
importancia de ndo adjetivar o pai, uma vez que ndo ha, como afirmar,
a priori, que um pai possa assegurar sua funcdo porgue é severo ou
amavel, castrador ou permissivo, simplesmente porque ndo ha como
determinar, a priori, 0 que seria a posicao paterna na singularidade de
cada triangulacdo edipica. Procuramos ressaltar, assim, a importancia
do universal da funcdo paterna enquanto funcdo simbdlica, ao lado da
necessidade de situar, em cada caso particular, a singularidade de sua
posicdo, de que forma um pai opera, ou em que sentido ele pode ser
considerado carente para determinado sujeito. Afinal, o que orienta
sua funcdo ndo é o personagem que a encarna, mas o desejo que lhe da
um lugar. (Faria, 2010, p.174)

Considero importante destacar essa idéia de reconhecer a universalidade da funcao
paterna, enquanto condicdo para ingresso do sujeito na ordem simbdlica, da cultura e da
linguagem, mas também e necessariamente situd-la na singularidade de cada caso, de cada

triangulacdo edipica. Em ambos 0s casos, trata-se do lugar que ocupam os sujeitos desejantes,

e ndo apenas seres de demanda ou de necessidade.

2.3. Psicose

Em “Notas psicanaliticas sobre um relato autobiografico de um caso de parandia”
(1911), Freud discute suas idéias sobre a psicose, e considera o delirio uma “tentativa de
cura”, distinto, portanto, do olhar psiquiatrico de eliminacdo do sintoma e de patologizacéo do
delirio.

A psicose, segundo Lacan, caracteriza-se por aquilo que falta ao sujeito: a metafora

paterna, a “castracdo enquanto ordenadora do campo simbdlico”, a intervencdo do pai como

28



lei. A metafora paterna diz respeito a fungdo simbdlica exercida pelo pai como um terceiro
mediador da relagdo mée-crianca, situando o desejo materno como submetido a uma ordem
simbdlica. Para Contardo Calligaris, a metafora paterna refere-se a “operagdo pela qual o
neurdtico institui, no campo dos significantes do seu saber, uma referéncia privilegiada que
distribui neste campo as significacbes e ao mesmo tempo lhe promete uma significagdo.”
(1989, p.22) A auséncia da metafora paterna produz, diante de uma injuncéo, o retorno, no
real, do que ficou foracluido. Segundo Calligaris, o delirio se definiria como o trabalho de
constituir uma metéafora paterna, mas que fracassa, e se constitui como uma metéfora
delirante, em que ha primazia da significacdo sobre o significante. E nesse sentido que o
sujeito psicotico situa-se numa “errdncia metonimica”, uma errancia infinita na linguagem,
uma vez que tem ele mesmo é sustentacdo para um saber infinito sem amarracao central do
significante: “O sujeito psicético tem uma significacdo, mas, a medida que ndo dispde de uma
metafora fixa, este tipo de significacdo é perfeitamente singular e enigmatica.” (Calligaris,
1989, p.26)

Essa operacdo de substituicdo do desejo materno pelo Nome-do-pai fracassa na
psicose: na neurose, a castracdo sofre recalcamento; na perversao, ela é denegada, ao passo
que na psicose tem-se o que Lacan chamou de foraclusio. “E (...) na foraclusdo do Nome-do-
pai no lugar do Outro, e no fracasso da metafora paterna, que apontamos a falha que confere a
psicose sua condi¢do essencial, com a estrutura que a separa da neurose.” (Lacan apud Faria,
2010, p.113) Ou, como considera Calligaris,

Qualquer tipo de estruturacdo do sujeito, seja neurdtico ou psicotico, é
uma estruturacao de defesa, no sentido freudiano, no sentido em que
Freud fala de psiconeurose de defesa. E uma estruturacdo de defesa na
medida em que se subjetivar, existir como sujeito (barrado pela
castracdo, como na neurose, ou ndo, cCOMo na psicose), obter algum
estatuto simbdlico, alguma significacdo, € necessario para que 0

sujeito seja algo distinto do Real do seu corpo, algo Outro e mais do
que alguns quilos de carne. (1989, p.13)

29



Assim, Lacan defende que a psicose decorre da caréncia do pai enquanto funcéo
simbdlica, que, como foi visto, passa pelo discurso e pelo desejo da mae. Além disso, 0
processo da metafora do Nome-do-Pai estd subordinado ao recalque originario do desejo da
mae, que, se ndo ocorre, compromete ou até faz fracassar a metafora paterna.

Dizer que quando o Nome-do-Pai € foracluido a metafora paterna
fracassa € inferir igualmente que a etiopatogenia das psicoses esta
submetida a dimensdo do acecsso ao simbdlico. Em outras palavras,
neutralizando a emergéncia do recalque originario, a foraclusdo do
Nome-do-Pai compromete gravemente a assungcdo da castracdo
simbolica. (...) Portanto, a problematica da foraclusdo esta diretamente
dependente da sorte que cabe ao significante falico no decorrer da
dialética edipiana. (Dor, 1991, p. 103)

Diante do fracassado acesso ao simbolico, € embargado para a crianga um novo registro
da dindmica do desejo, levando-a a permanecer na relagdo arcaica com a méde e como seu
objeto de desejo, como seu falo, portanto. Com isso, a crianca fica impossibilitada de poder se
referir ao pai simbolico. Segundo Dor, uma condicdo fundamental pode invalidar a emergéncia
do pai simbolico e, assim, a instauracao da castracdo simbdlica: o significante do Nome-do-Pai
é renegado no discurso materno; ou seja, cabe aqui pensar qual o lugar que a mée reserva a fala
do pai. Além disso, Joel Dor ainda questiona: “sob que condi¢Ges pode uma méae se apresentar
como mée psicotizante?” A problematica clinica a que esta questdo alude, Dor aponta “o
investimento materno da crianca quanto ao problema de seu nascimento” como um dos sinais
desses contextos de potencialidade psicotica. Assim, segundo Dor, em tais “investimentos
fantasisticos” da crianca pela mae, como ser dependente do seu corpo, é possivel ter sinais de
uma potencialidade psicética. Neste sentido, a vivéncia do luto pela mée ap6s o nascimento do
bebé fica comprometida, e esta separacdo/perda é neutralizada por uma relacédo fusional, sem
abertura para mediacéo de terceiros. “A partir da concepgdo, 0 sujeito desempenha para a mée

um papel muito preciso no plano fantasistico; seu destino ja esta tracado; ele sera esse objeto

sem desejos proprios, cujo unico papel serd preencher o vazio materno.” (Mannoni, M. apud

30



Dor, 1991, p.109) A crianca, nesta trama fantasistica da méae, vai representar essa “outra
coisa™:
A crianca é destinada a preencher a falta-a-ser da mée, ndo ha outra
significacdo sendo existir para ela e ndo para si...
A toda pretensdo da crianca a autonomia vai corresponder
imediatamente o desaparecimento, para a mae, desse suporte
fantasistico do qual ela precisa. (Mannoni, M. apud Dor, 1991, p.110)

Nesta relacional fusional, fica impossibilitada a intervencdo da funcdo paterna, cuja
renegacao pela mée pode sinalizar que esta mae perdeu “o sentido do alcance significativo da
Lei”, e parece pretender ela mesma ser a Lei para a crianga, ndo a Lei do pai, “aquela que se
funda na diferenca dos sexos”. Dor enfatiza aqui a aproximacdo com a perversdo no que se
refere a esta mae falica que representa sua propria Lei.

Para essas mdes “psicotizantes”, a Lei de que se trata € uma lei
perfeitamente pessoal, de pura conveniéncia individual (...). Ela é
fadada a uma mobilidade imaginaria, imprevisivel, o que &,
precisamente, contraditorio com a esséncia de toda lei simbolica. Para
retomar a formula de Lacan, essas méaes estdo, falando propriamente,
“fora-da-lei”, j& que nenhum lugar vago é jamais deixado a intercessao
de uma Lei terceira, que viria mediatizar a fusdo entre a mée e a
crianga. (Dor, 1991, p. 111)

Condenada a onipoténcia materna, a crianca se mantém como o Unico objeto de desejo
do outro, seu falo imaginario, e sofre “uma falta de filiacdo”, a impossibilidade de ser
reconhecida ou designada como a filha ou filho de um pai. A condi¢édo de assujeitamento pode
ser de algum modo modificada no segundo tempo do Edipo, quando se introduz a passagem do
Outro onipotente para o Outro desejante, condicdo necessaria para gque a crianca saia de sua
posicdo inicial de identificacdo com o falo, como ja foi visto aqui, do que se pode concluir que,
antes da crianca, é a propria mée que se vé castrada.

No Seminario 11, Lacan ira desenvolver essa questdo da relacdo do
sujeito com o campo do Outro através das operacdes de alienacéo e
separacdo, com as quais mostra que, se a constituicdo subjetiva

depende da alienacdo no Outro enquanto campo significante, ha, nessa
alienacdo, uma perda, algo que ndo € passivel de ser situado do lado

31



do sentido, e que remete a pulsdo. Se, pela alienacdo, o ser adquire

consisténcia no campo do Outro como sentido, aquilo que é da ordem

da pulsdo exige admitir um furo nesse campo de sentido, o que faz

necessario situar a segunda operacao, a separacao. Esse furo no campo

do sentido é a propria barra que atravessa o Outro, fazendo do campo

da linguagem, A (Grande Outro barrado).O objeto a € o resto ndo

simbolizavel, produto da operacdo de separacdo, que atesta o fato de

que nem tudo é linguagem, de que had algo do sujeito ndo

completamente redutivel ao significante. (Faria, 2010. p.148)
Como se vé, a mée assume funcdo fundamental, estruturante e Unica na constituicdo de um
sujeito, ora como primeiro objeto de amor, nos primeiros anos de vida da crianga, como
considera Freud, ora como Outro primordial, ao significar gritos, choros, introduzindo-a no
campo da linguagem, ainda que ndo a partir de uma funcdo simbdlica.

Na psicose, a crianca encontra-se na posicao de saturar o desejo materno, na medida em
que a prépria mae também situa seu desejo para além da relacdo coma crianca. Por “desejo
materno”, Faria entende, a partir de Lacan: “indica, ao mesmo tempo, um investimento
desejante na crianca e a ndo saturacdo desse desejo”, ou seja a mae situa-se na relacdo como
sujeito desejante, faltante, dividido entre mde e mulher. E esclarece: “nos casos em que a
crianca satura o desejo materno, ela se torna uma espécie de ‘fetiche’, no sentido de que ocupa,
por um mecanismo semelhante ao que encontramos na perversao, o lugar de objeto capaz de
recobrir a falta.” (2010, p. 150)

Tendo em vista 0 que se passa na psicose, e o fato de que a presenca-auséncia materna
poderia, em algum momento, promover uma fratura da ilusdo de unidade com a mae, e que,
por isso, toda mae seria potencialmente marcada pela falta, o que caracteriza, entdo, o vinculo
mée-crianca diante da possibilidade de saturar a falta do desejo materno? (Faria, 2010). Aqui,
ainda segundo Faria, a mde parece ndo realizar o “acolhimento desejante” da crianca,

considerando-a e vinculando-se a ela apenas como um ser de necessidade a ser satisfeita, o que

ocorre, segundo a autora, com pais de criangas autistas. O investimento libidinal da crianca

32



pela méde conta com um “mais-além” que leva a reconhecer a crianga como um ser de
demanda, demandas enderegadas a mée e para as quais esta supde um sentido.

A suposicdo, na crianca, de um ser de demanda €, portanto, 0 que

podemos definir como um dos passos fundamentais no sentido da

articulacdo de uma logica — sustentada pela particularizacdo do

interesse da mée pela crianca — da qual depende o primeiro tempo da

constituicdo subjetiva. (Faria, 2010. p. 156)

Assim, diante da crianca assujeitada a significagdo dada pelo Outro a suas demandas, a

mae coloca-se como Unico decodificador da demanda enderecada a ela.

O enigma do desejo materno, ou a hiancia no campo do Outro, s

pode ser apreendido pela crianca a partir da impossibilidade de

resposta provinda do Outro (0 que ndo é 0 mesmo que ndo responder),

impossibilidade que aponta uma divisdo, um mais-além da resposta

que o Outro tenha a oferecer, 0 que exige da mde um recuo, uma

retificacdo em sua posicdo inicial. (...) E um “recuo ativo”, que

implica responder & demanda em uma certa medida, mas também

supor sua impossibilidade em fazé-lo completamente (talvez nesse

sentido a presenca-auséncia materna possa ser melhor esclarecida).

Entendemos que sejam essas as condi¢cdes que devem estar presentes

para que seja dado um novo passo, no qual o que é suposto na crianga

é um ser de desejo. “Ele ndo quer isso, entdo o que ele quer?” (Faria,

2010, p.157)

A responsabilidade da mée nesta funcdo de Outro ndo deve ser confundida com sua

culpabilizacdo, nem considerada o Unico determinante para a posi¢cdo assumida pela crianca.

2.4. O Fetichismo

Freud, nos “Trés ensaios para uma teoria sexual”, declina duas categorias de
observacao para suas investigacdes sobre a sexualidade humana: objeto sexual e alvo sexual,
referindo-se, com o primeiro, a pessoa/animal a que se dirige a pulsdo; ao passo que o
segundo diz respeito a acdo com que se Visa satisfacao.

N&o tratarei da perversao, como estrutura psiquica, mas considero importante para o
trabalho introduzir alguns aspectos sobre o fetichismo, sobretudo quanto a sua

fenomenologia. Em “Consideracdes gerais sobre as perversées”, nos “Trés ensaios...” (1905),

33



Freud enfatiza o fato de a maioria das transgressdes sexuais serem comuns na vida sexual das
pessoas, e ndo constituirem patologias — “e qudo imprdprio é a utilizagdo reprobatéria da
palavra perversdo. Quando a perversao nédo se apresenta ao lado do alvo e do objeto sexuais
normais (...) e quando ha nela as caracteristicas de exclusividade e fixa¢do, entdo nos vemos
autorizados, na maioria das vezes, a julga-la como sintoma patoldgico”. (Freud, 1905, p.153)

Do estudo das perversdes, neste texto, Freud chega a algumas postulagdes que
interessam aqui: as pulsdes sexuais lutam contra as resisténcias como a vergonha e 0 asco,
que contribuem para manutengdo dos limites considerados normais. Algumas perversdes séo
constituidas numa convergéncia de diversos fatores.

Deste primeiro ensaio, vale destacar o carater reconhecidamente de perversao,
segundo Freud, da escolha de criangas ou animais como objetos sexuais, neste Gltimo caso, a
despeito do fato de ndo ser incomum, entre camponeses, a relacdo sexual com animais.
Assim, embora possam ocorrer também com qualquer pessoa que tenha facil acesso a criangas
e a animais ou que encontrem neles uma satisfacdo sexual de “emergéncia”, Freud considera
patologia quando tais objetos atendem a uma préatica exclusiva e em substituicdo de uma
“satisfacdo sexual normal”.

Freud estabelece a diferenca entre condicdo fetichista e fetichismo. O primeiro diz
respeito a condicdo para que o objeto sexual se institua como tal, ou seja, 0 objeto de desejo
assim o € considerado para determinado sujeito em funcdo de determinados tracos
particulares. Na condicdo fetichista, mantem-se o fim sexual normal: o ato sexual. Ha aqui um
deslocamento de algo do objeto de desejo e que é significativo para o sujeito, mas que,
diferentemente do fetichismo, ndo tem um carater defensivo: da-se a estimulacdo genital do
sujeito e a efetivagdo do ato sexual. Freud aponta o fetichismo como uma *“substituicdo

imprépria” do objeto.

34



Freud, em “Fetichismo” (1927), diz que o significado e a finalidade do fetiche s&o os
mesmos, 0 de substituto do pénis materno, apds a constatacdo de que a mulher ndo o possui.
Com essa constatacdo, o proprio pénis também teria sofrido ameaca de extin¢do e para rejeitar
essa possibilidade o sujeito busca um substituto. No entanto, a despeito da “agdo para manter
a rejeicdo”, a percepcao da mae destituida de pénis se mantém, ao mesmo tempo em que é
abandonada, em funcdo de algo que substitui o pénis e que herda seu valor e interesse para 0
menino — proporcional, segundo Freud, ao horror a castragdo. Nesse sentido, triunfo sobre a
ameaca de castracdo e uma protecdo contra ela. Como substituto do pénis materno, segundo
Bleichmar, o fetiche tem por finalidade: renegar a castracdo e ser uma prova de sua afirmacéo
e superacao: “el fetiche, sustituto del pene materno — por contiguidad témporo-espacial o por
analogia — permite seguir creyendo que aquél existe y por lo tanto que la castracién no es uma
eventualidad que pueda ocurrirle al sujeto.” (1976, p.96).

Em relagdo a evidéncia da castracdo, segundo Clavreul, em seu texto “O casal
perverso”, mais importante do que o objeto da descoberta, coloca-se o lugar subjetivo da
crianga, um lugar em que o proprio Saber descobre-se que ndo sabe, que 0 Saber é enganador,
ilusério, o que ela sabia estava fundado num equivoco. Ainda segundo Clavreul, o centro da
castracdo estd nesta descoberta: “assim, além de sua descoberta, a crianca tem de aprender
que convém deixar um espaco para um ‘N&o-Saber’ cuja importancia € no entanto primordial,
ja que recobre o campo de seus investimentos libidinais”. (1990, p.125). O antes e o0 depois
tratam de uma retomada do texto “O fetichismo”, de Freud (1927), a que o psicanalista
francés assim se refere:

a crianca deve também descobrir que antes era ignorante no que
se refere a realidade da diferenca dos sexos, e essa descoberta é
plena de ensinamentos a respeito do que é a fragilidade de uma
posicdo subjetiva, pois se trata ndo apenas de ter de conhecer
uma particularidade anatémica singular mas contingente mas

também de ter de integrar o fato de que apenas a auséncia pode
ser causa do desejo. Ora, é exatamente sobre este ponto que recai

35



a recusa do perverso: ndo ¢ uma falta que é a causa do desejo,
mas uma presenca (o fetiche). (Clavreul, 1990, p.127)
E a crianga pode assumir um lugar de recusa de ndo Saber e de desejo de saber, por se
pretender verdadeiro, portador de um saber rigido e “inapto para ser revisado diante do
desmentido dos fatos”. Para sustentar esse lugar, vale-se do fetiche, como reconstrugéo
constante do campo da iluséo do Saber absoluto. Para Freud,
O fetichista sente desfrutar de ainda outra vantagem de seu substituto
de um érgdo genital. O significado do fetiche ndo € conhecido para
outras pessoas, de modo que ndo € retirado do fetichista; é facilmente
acessivel e pode prontamente conseguir a satisfacdo sexual ligada a
ele. Aquilo pelo qual os outros homens tém de implorar e se esforcar
pode ser tido pelo fetichista sem qualquer dificuldade. (1996, p.157)

Quanto aos objetos ou 6rgdos escolhidos para substituir o falo, Freud considera que
pode ocorrer certo processo que remete a interrupcdo da memdoria na amnésia traumatica; ou
seja, o fetiche declina dessa ultima memoria cindida, ainda ndo traumética. Freud aponta
algumas condigdes possiveis para a constituicdo do objeto fetiche: diante da auséncia do pénis
na mae, nua, a crianca elege como fetiche alguma parte do corpo ou objeto contiguo espacio-
temporalmente, e a esse deslocamento acrescenta-se uma operagdo de renegagdo, o que de
fato institui o fetiche. O deslocamento produzido néo se refere a uma pessoa em particular,
mas apenas do objeto sexual: “el fetiche es excitante, sobrevalorado, em reemplazo del
genital.” (Bleichmar, 1977, 95) O genital passa a ser substituido, e fique desconhecido para o
sujeito, tal sua funcdo defensiva no sentido de evitar o desencadear da angustia. O fetichista
modifica o objeto de desejo, supervalorizando-lhe algo, em substituicdo aos genitais.

O fetichista mantem-se assim numa cisdo quanto a castracdo feminina: a rejeicdo e a

afirmacdo sdo constitutivas do préprio fetiche, “derivado de idéias contrarias”, e, as vezes,

tratado com afeicdo e hostilidade, predominando um ou outro sentimento, mas de modo a

36



manter “as duas asser¢des mutuamente incompativeis: ‘a mulher ainda tem um pénis’ e ‘meu
pai castrou a mulher’”. (Freud, 1927, p.159)

O carater de defesa do substituto consiste em que a auséncia de pénis na mulher
representa uma ameaca de que a castracdo também pode recair sobre ele, enquanto homem
dotado de pénis, o que o deixaria em constante angustia. Para o fetichista, no entanto, segundo
Bleichmar, opera sobre esta defesa uma transformacdo em que afirma que a mde nédo é
castrada: a mée tem falo, e a castracdo ndo existe. Esta renegacdo da castracdo se produz no
inconsciente, uma vez que pela consciéncia se reconhece que a mulher ndo tem pénis. Assim,
de acordo com Freud, o fetiche tem o duplo significado inconsciente de renegar e afirmar a
castracao.

El fetiche al significar inconscientemente que no existe la castracion
guarda una similitud con aquellas otras fantasias inconscientes que
contrarrestan a otras fantasias también inconscientes. Por ejemplo el
sentido de las fantasias megaldmanas inconscientes es precisamente el
compensar a otros pensamientos también fantasticos, aterrorizantes.
(1977, p.100)

Como presenca fantéstica, o fetiche preenche uma auséncia; e como realizacdo do desejo ndo
se d& pela alucinacdo do falo, auséncia de um objeto real, mas como uma “auséncia vivida
sobre um presenca ilusoria.” Assim, para constituicdo do objeto fetiche, tem-se:

a) um desplazamiento, algo se ha conectado asociativamente com el
genital, y se ha extendido a esse algo la sobrevaloraciéon. b) la
castracién, ha quedado renegada y afirmada, el yo esta escindido. c)
Relacionado con lo anterior se ha producido uma transformacion,
realizacion de deseos: lo que era una ausencia — el falo — ha quedado
transformado en una presencia, el fetiche. Se ha realizado un deseo
que no es la alucinacion del falo como sucede en el modelo
paradigmatico de la realizacion alucinatoria de deseos, pero que
guarda con ésta un punto en comdn: una presencia fantastica viene a
Ilenar una ausencia. La diferencia es que la ausencia en la realizacion
alucinatoria de deseos es ded un objeto real, en el caso del fetichismo
es una ausencia vivida sobre la base de una presencia ilusoria.
(Bleichmar, 1977, p.101.)

37



Il. RELATO DO ENREDO
Eram esses 0s nossos lugares a mesa na hora das
refeicBes, ou na hora dos sermdes: 0 pai a cabeceira; a
sua direita, por ordem de idade, vinha primeiro Pedro,
seguido de Rosa, Zuleika, e Huda; a sua esquerda, vinha
a mde, em seguida eu, Ana, e Lula, o cagula. O galho da
direita era um desenvolvimento espontaneo do tronco,
desde as raizes; ja o da esquerda trazia o estigma de uma
cicatriz, como se a mée, que era por onde comecava 0
segundo galho, fosse uma anomalia, uma protuberancia
morbida, um enxerto junto ao tronco funesto,
pela carga de afeto; (Nassar, p. 156)

Lavoura arcaica trata de uma historia narrada em primeira pessoa pelo personagem
André. Por meio de suas longas, densas e angustiantes falas, conhecemos sua familia, pai,
mée, irmaos e irmas, sobretudo a Ana. O rigor e a ordem da tradicdo dos ancestrais dessa
familia chegam pelo discurso biblico do pai, cuja autoridade apresenta-se inconteste. André
ocupa um lugar de rompimento dessa ordem autoritaria e descomprometida com o destino dos
individuos como sujeitos. Lanca-se e € tomado por uma “clarividéncia de um pressagio
escuro”: “liberado na loucura, eu que sé estava a meio caminho dessa lucida escuriddo”.
Neste ambiente de soberania da autoridade inelutavel do pai se d& a paixdo do protagonista
pela irmd Ana, que leva ao rompimento deste com a familia, e ao seu retorno, com a
inevitavel desestruturacdo da ordem imposta, que culmina com o tragico assassinato de Ana
pelo pai, desmentido em sua verdade, sua forca e sua soberania absolutas, mas também
confirmado em seu poder sobre a vida e a morte de todos da “horda”.

O romance esté dividido em duas partes: “A Partida” e “O Retorno”, que estruturam o
enredo, este ndo segue rigorosamente uma ordem cronoldgica dos acontecimentos; sdo as
lembrancgas e o proprio pensamento do personagem/narrador que articulam um momento a
outro em seu discurso entregue a um fluxo quase sem pausas. A primeira parte, do capitulo 1
ao 21, se passa no quarto de pensdo onde André é procurado pelo irmdo mais velho para leva-

lo de volta para a casa paterna. Nessa parte, André conta sobre sua infancia, ja de recluséo na

38



natureza, das relagcdes entre pai, mae e filhos, e dele, André, com os demais membros da
familia; fala de sua adolescéncia atormentada, de suas experiéncias sexuais e de sua paixao
pela irmd Ana. A partir do capitulo 22 (até o capitulo final 30), tem-se a segunda parte do
romance, que narra a chegada dos irmdos em casa a noite e a discussdo que André tem com o
pai; o dia seguinte, com a festa de boas vindas do filho “prédigo”, e o assassinato da irma pelo
pai.

Lavoura Arcaica é inaugurada num quarto de pensédo, que parece condensar 0 mundo
para o personagem, esfacelado, fragmentado, sem conexdo com a realidade, senéo pela luz do
sol que entra pela janela. O encontro com o irmdo mais velho, que vem para leva-lo de volta
para casa, € tenso e quase sem palavras, condensando em cada gesto, em cada olhar que
langavam um para o0 outro o que sabiam e o que desconheciam de si mesmos e da familia. O
irm&o representa o olhar ancestral — e superegdico - da familia sobre seus integrantes. Os dois
conversam e bebem vinho, inicialmente, recusado pelo irmdo mais velho, que vai cedendo
conforme ouve André.

Aos dezessete anos, € como filho da natureza que André se constroi em seus delirios e
alucinag6es, desmentindo as leis da interdi¢do, da cultura, da linguagem, das possibilidades de
significagdo da propria experiéncia, a ndo ser por meio da imediatez e concretude do corpo e
da satisfacdo sem limites mas também sem rumo promovida pela natureza. No primeiro
capitulo do livro, uma das primeiras falas do irmdo mais velho refere-se a roupa: “abotoe a
camisa, André”, o que pode nos remeter, guardadas as conotagdes de rigor, de fechamento e
controle moral, a idéia de que a roupa significa e também media a relacdo entre os sujeitos,
sdo signos da cultura. A nudez e exposicdo do corpo convergem, no romance, para este
mundo da natureza e ndo da cultura, sugerida pelas vestes, pelo que contorna e media a

relacdo entre o corpo e 0 mundo, 0 corpo e 0 outro.

39



Ao falar de sua paixdo por Ana e da relacdo também incestuosa com a mae,
convulsionando, André pede ao irmdo primogénito que Ihe traga o banho da infancia, o “ritual
de ternura”. O irm&o “cobria o rosto com as maos”, para ver o que sabe ser também seu, mas
ndo se quer ver — tal o principio do recalque; e tenta valer-se da sabedoria ancestral,
reiteradamente proferida em casa pelo pai, buscando manter-se paciente e altivo. Mas André
ndo sucumbe as rea¢des do irméao, e sente a necessidade de gritar sua prépria sabedoria.

Em sua narracdo, André volta a casa velha. Esta nu, deitado na palha num quarto da
casa, e fala de uma hora crepuscular, em que os seres se recolhem, repousam tranquilamente,
e refere-se “as maes que embalam os filhos”, hora em que “os rebanhos procuram o po¢o”,
“0s passaros buscam seu pouso”; André entrega-se a percep¢do e fantasia desse momento
personificando a natureza, as nuvens, o céu, o dia, a noite, até colocar-se como filho da
natureza, esta um figura feminina, maternal, protetora e com ternuras incestuosas,
reproduzindo prazeres e satisfagdes da mais remota infancia, ainda marcadamente
indiscriminada da existéncia materna, 0 que muito se evidencia nesta imagem enigmaética e
profundamente sugestiva: “uma bola amarela boiando no seio imenso da atmosfera,
provocando um afago doido nos meus labios”.

Na casa velha da fazenda, André personifica o tempo e atribui-lhe falas imaginarias,
fantasias, acfes e sensacfes: “era um tempo também de sobressaltos, me embaralhando
ruidos, confundindo minhas antenas, me levando a ouvir claramente acenos imaginarios, me
despertando com a gravidade de um julgamento mais aspero, eu estou louco!” Num
determinado dia, estando na casa velha, entregue ao delirio e a masturbacdo, ouve passos na
escada, mas ndo encontra ninguém, até que da janela vé Ana, aqui comparada e confundida as
pombas brancas que amava e com as quais brincava na infancia. Ana parece-lhe assustada, e
ele ao vé-la pde-se numa agitagéo, corre para a porta de entrada e questiona o tempo sobre 0

“momento da transposi¢do”, o “instante que marca o salto”, o “limite”. Encontram-se na

40



entrada, e ela na soleira da porta, compondo um quadro que ele diz ndo saber se pendura no
“corre-corre da vida®“ ou se na “corrente da morte”: “mas bastava que ela transpusesse a

soleira, era uma ciéncia do menino, mas ja era uma ciéncia feita de instantes, a linha numa das

méos, 0 corac¢do na outra” (Nassar, p.100) (Grifo meu)

Quando do encontro com Ana, na casa velha, André, perplexo diante das excita¢fes do
corpo, apos a construgdo de suas fantasias, da-se conta da auséncia da irmd, que ndo mais
estava deitada na “palha”. Ele sai, entdo, pelo interior da casa velha a sua procura numa
aflicdo que, ao ser ver, se contrapunha ao sono rigido e paralisante dos bois e dos arbustos,
que Ihe apresentava seu “sentimento de impoténcia”.

E ele a encontra na capela, para onde segue — “0s pés descalcos, € no véo das minhas
pernas” - , e que, para ele, difere daquela dos “tempos claros da infancia”. La encontra a irma
de joelhos a rezar um terco, atrds de quem se pbs a falar em desespero que a amava, sem
provocar-lhe qualquer movimento ou reagdo. Todas as agdes do André diante de Ana
respondem a literalidade do corpo que demanda satisfacdo, ndo ha, assim, lugar para as
escolhas, um querer inscrito na histéria do sujeito, o que ele confirma ao atestar que “desde
menino, eu ndo era mais que uma sombra feita & imagem do destino”.

Assim, ao considerar um “milagre” a paixdo entre ele e Ana, que se repete na
expressdo “foi um milagre...”, André, ao mesmo tempo em que tenta “aliciar e trazer para seu
lado toda a capela”, sinalizando para a irma a ordem sagrada do que aconteceu, ele também
aponta para a auséncia desse lugar na ordem da cultura que André inscreve na impossibilidade
de legitimar a paixdo incestuosa pela Lei, pelas relagdes para além da ordem da familia.

André volta ao “seio da familia”. E recebido pela mde emudecida em sua tristeza,
pelas irmas que Ihe preparam o banho e a festa de boas vindas, pelo pai com quem tem uma
conversa tensa e, talvez, de acerto de contas. Na festa, que André observa do “bosque atras de

casa, debaixo das arvores mais altas”, Ana aparece usando 0s objetos que foram das

41



prostitutas com quem André esteve e de quem os recebeu; a irma sensual e se pde a dancar no
meio da roda formada pelos homens que tocavam e dangavam, atraindo a ira do pai, que a

mata. Todos gritam pelo pai, pela “lei incendiada” e a mae “perde o juizo”.

42



IV. ANALISE DE LAVOURA ARCAICA

“Como ultimo recurso, querida Ana, te chamo ainda a
simplicidade, te incito agora a responder sé por reflexo e
ndo por reflexdo, te exorto a reconhecer comigo o fio
atavico desta paixao: se o pai, no seu gesto austero, quis
fazer da casa um templo, a mae, transbordando no seu
afeto, s6 conseguiu fazer dela uma casa de perdigdo.”
(André — Lavoura Arcaica)
Este primeiro capitulo se inicia com a descri¢do de si mesmo pelo personagem
num quarto de pensdo, a se masturbar, antes da chegada do irmdo: “objetos do corpo” sao
apresentados fragmentados e dispersos, quase autbnomos. Sao os olhos que abrem o capitulo
inicial e parece ter a concretude e o distanciamento do corpo de que faz parte — “os olhos no
teto”: o recurso metonimico parece criar um efeito de alheamento, de exterioridade. O
capitulo se desenvolve nesta tbnica da apresentacdo de um corpo fragmentado, esfacelado,
objeto. Além disso, neste momento, neste passeio pelos objetos do corpo, suas partes vao
adquirindo existéncia prépria e autbnoma, num movimento de revelacdo e estranhamento. O
quarto de pensdo vai se constituindo como o elemento que unifica, que retne os “objetos do
corpo”; é nesse espaco de intimidade que os objetos do corpo sdo recolhidos e ganham
existéncia, ainda que precaria e em mosaico:
Os olhos no teto, a nudez dentro do quarto; réseo, azul ou violaceo, o
quarto € inviolavel; o quarto € individual, ¢ um mundo, quarto catedral,
onde, nos intervalos da angustia, se colhe, de um &spero caule, na

palma da mao, a rosa branca do desespero, pois entre 0s objetos que o
quarto consagra estdo primeiro os objetos do corpo (...) (Nassar, 1989,

2
p.9)
E num quarto de pensdo que se contempla o corpo nu e fonte de prazer e de angustia
de André. A experiéncia com o corpo parece nao ser simbolizada, um gozo que ndo pdde ser

significado pela linguagem, mas opera na concretude do Real: “eu estava era escuro por

2 Trabalhei com esta edic&o de Lavoura Arcaica (S&o Paulo: Companhia das Letras, 1989). Nas préximas
citagBes, explicitarei apenas o autor e a pagina de referéncia.

43



dentro, ndo conseguia sair da carne dos meus sentimentos (...)” (Nassar, p.16). Esta cena
inicial, em que André se masturba, pode nos remeter as questdes postas pelo e no Complexo
de Edipo com relacdo a sexualidade, a identidade sexual: a masturbacio, segundo Freud
(1924), consiste numa “descarga genital da excitagdo sexual pertinente ao complexo”. Como
foi visto, o complexo de Edipo, para Freud, ainda em “A dissolucdo do Complexo de Edipo”,
ofereceu a crianca duas possibilidades de satisfacdo: ter a mae e hostilizar o pai, ou ocupar o
lugar da mée e ser amada pelo pai. No caso dos meninos, ambas implicariam a perda do pénis.

No caso do personagem André, a masturbacdo (“na palma da méo, a rosa branca do
desespero”) parece ser extensdo indiscriminada do auto-erotismo, e de negagdo da diferenca
sexual, na medida em que o sujeito ocupa os dois lugares, prescindindo do outro, ele é a
prépria lei — no caso, algo talvez da ordem perversa. Além disso, ndo parece haver lugar para
ameaca de castracdo, e a mae mantem-se como agente na erotiza¢do do corpo do filho, numa
espécie de confirmacéo perversa de que o menino é o falo que a completa.

Segundo Bleichmar, para Lacan, como foi visto, o primeiro tempo do Edipo é marcado
pela relacdo entre mée, filho e falo, o filho como objeto de desejo da mae. Nesta primeira
relacdo primordial, a mae representa o Outro, com o qual a crianca se identifica e acredita que
esse outro é ele: “O menino e mae formam uma unidade narcisista em que cada um possibilita
a ilusdo no outro de sua perfeicdo e produz narcisismo satisfeito. A mée converte a crianga no
falo para poder ser a mae falica” (Bleichmar, 1976, p.41).

Dai que o personagem parece nao abandonar este lugar de ser o falo da mée, por ndo
vivenciar nesta relagdo nenhuma ameaca de castracao, tal como defendeu Freud como aquilo
que dissolveria 0 complexo de Edipo nos meninos, e promoveria a identificagdo com pai, que
também possui 0 mesmo 6rgdo genital. O falo ndo circula, e, portanto, ndo promove

mudangas de posicéo nas relacGes intersubjetivas nem introducdo da cultura, da lei, do corte.

44



A relacdo de André com a mae € marcadamente erotizada, cujos corpos pareciam ndo
ter as marcas do corte, da separacao:

E s6 esperando que ela entrasse no quarto e me dissesse muitas vezes
“acorda, coracdo” e me tocasse muitas vezes suavemente o corpo até
que eu, que fingia dormir, agarrasse suas maos num estremecimento, e
era entdo um jogo sutil que nossas mdos compunham debaixo do
lencol, e eu ria e ela cheia de amor me asseverava num cicio “ndo
acorda teus irmédos, coracgdo, e ela depois erguia minha cabeca contra a
almofada quente de seu ventre e, curvando 0 corpo grosso, beijava
muitas vezes meus cabelos, e assim que eu me levantava Deus estava
do meu lado em cima do criado-mudo, e era um deus que eu podia
pegar com as maos ... (Nassar, p.27)

Neste trecho, pode-se perceber a posicao passiva de obter satisfacdo através da mae.
Assim, mesmo sendo um trago mais caracteristico do primeiro tempo do Edipo, parece-me
possivel reconhecer na figura da mée certa onipoténcia que a aproxima de Deus, tal como
reconhece Lacan no primeiro tempo do Edipo.

Nesse lugar de Grande Outro, a mae teria feito a crianga gozar, ainda sem demandar.
A mde, com seus cuidados e carinhos, marca o corpo da crian¢ca como zonas de obtencéo de
prazer, escava zonas erogenas.

A partir do relato do personagem, percebe-se que 0s encontros com a mée revelam
esse sentimento de completude, de plenitude, em que ndo ha lugar para a falta, para a
castracdo, para a interdicdo, constitutiva do desejo e responsavel pela insercdo do sujeito na
ordem simbolica, na ordem da cultura. Assim, penso que, paralela a lei absoluta imposta pelo
pai — também numa relacdo dual com os filhos -, que parece ndo comparecer como
significante do Nome-do-Pai, o Desejo da Mée, na intimidade do quarto, parece se sobrepor.

Na fala de André, explicita-se uma dramaética elaboracdo dos saberes constituidos na
infancia, esse “conjunto de teorizagfes”, que Freud denominou de sexualidade infantil,

fundada na apreensdo do mundo externo por uma experiéncia perversa-polimorfa — e que aqui

parecem comparecer na ordem do real do corpo fragmentado:

45



...que culpa temos nos dessa planta da infancia, de sua seducao,
de seu vico e constancia? que culpa temos noés se fomos
duramente atingidos pelo virus fatal dos afagos desmedidos?
que culpa temos nos se tantas folhas tenras escondiam a haste
morbida desta rama? que culpa temos nds se fomos acertados
para cair na trama desta armadilha? temos os dedos, 0s n6s dos
joelhos, as maos e 0s pés, e 0s nos dos cotovelos enroscados na
malha deste visgo, entenda que, além de nossas unhas e de
nossas penas, teriamos com a separagdo nNOSSOS COrpos
mutilados (...) (Nassar, p.131)

A erotizacdo do corpo do menino pela mée, a natureza erotizada ou como meio de
obtencdo indiscriminado de prazer, além da auséncia de limites para 0 gozo de André, que se
volta para Ana, mas também para o irmdo mais novo, na noite do retorno para casa, tais fatos
apontam para uma sexualidade, do ponto de fenomenoldgico, que desconhece o0 antes e 0
depois. Estou me referindo as consideracBes de Jean Clavreul (1990), anteriormente
mencionadas, sobre 0 momento em que a crianca descobre a auséncia de pénis na mae.
Segundo o psicanalista, mais importante do que o objeto da descoberta, coloca-se o lugar
subjetivo da crianga, um lugar em que o proprio Saber descobre-se que ndo sabe, que o Saber
é enganador, ilusério, o que ela sabia estava fundado num equivoco. Ainda segundo Clavreul,
0 centro da castracdo estad nesta descoberta. E a crianca pode assumir um lugar de recusa de
ndo Saber e de desejo de saber. Para sustentar esse lugar, vale-se do fetiche, como
reconstrucdo constante do campo da ilusdo do Saber absoluto.

N&o estou, com isso, fundamentando uma organizacdo estrutural perversa do
personagem André, mas apenas situo aspectos que possam elucidar ou problematizar um
funcionamento que, ndo raro, parece lancar mdo de uma fenomenologia da perversao.
Perversa parece também ser o funcionamento da familia, que o proprio André assim a
descreve: “se 0 pai, no seu gesto austero, quis fazer da casa um templo, a mée, transbordando
no seu afeto, s6 conseguiu fazer dela uma casa de perdicdo”. (Nassar, p.136).

Em seu relato, André recupera, falando ou ndo para o irmdo, lembrancas, perguntas,

vivéncias, sensacfes de sua vida na fazenda, tracada a margem da familia e refugiada na

46



natureza, na terra, nas folhas, nas plantas, na cabra Sudanesa, com quem da “os primeiros
passos fora do meu recolhimento”. Antes do quarto, € a natureza que exerce esta funcdo de
acolher e recolher a inquietacdo de um corpo estranho a si mesmo e sem lugar na casa, para 0s
“olhos apreensivos da familia”. Este corpo, sem o olhar constituinte e do outro, desintegra-se
na indiferenciacdo da natureza onde poderia neutralizar as pulsoes:

amainava a febre dos meus pés na terra Umida, cobria meu corpo de

folhas e, deitado a sombra, eu dormia na postura quieta de uma planta

enferma vergada ao peso de um botéo vermelho(Nassar, p.13)

Aqui Andreé relata como “escapava aos olhos apreensivos da familia”, refugiando-se
na natureza. Destaco este movimento de saida da familia - no caso desta narrativa,
extremamente fechada em si mesma e na tradicao inelutavel dos ancestrais — para o interior da
natureza. Este movimento parece ndo ameacar a dinamica familiar, como poderia acontecer
se esta saida se desse para 0 mundo, para a realidade do outro, do outro social. O personagem
se apresenta como “uma planta enferma vergada ao peso de um botdo vermelho”, em que se
destaca a metafora de sua sexualidade “a flor da pele” e restrita ao corpo real: este “botdo
vermelho” que pende de uma “planta enferma”. O personagem parece ja falar aqui de seu
adoecimento.

No capitulo 8, de Lavoura Arcaica, hd uma passagem exemplar sobre essa relacao de
gozo encontrada por André na natureza:

Onde eu tinha a cabeca? que feno era esse que fazia a cama, mais
macio, mais cheiroso, mais tranquilo, me deitando, no dorso profundo
dos estabulos e dos currais? que feno era esse que me guardava em
repouso, entorpecido pela lingua larga de uma vaca extremosa, me
ruminando caricias na pele adormecida? que feno era esse que me
esvaia em calmos sonhos, sobrevoando a queimadura das urtigas e me
embalando com o vento no lengol imenso da floracdo dos pastos ? que

sono era esse tdo fragil, tdo imberbe, s6 sugando nos mamilos o caldo
mais fino dos pomares? (Nassar, p. 50)

47



A natureza parece representar um espaco em que se garante um certo “repouso”,
removendo a tensdo interna, o que, segundo Freud (1920, p.66), se configura como uma
tendéncia dominante do psiquismo, o que o levou a pensar na pulsdo de morte. Neste trecho
do romance, a natureza é personificada numa figura feminina e materna, que ao mesmo tempo
em que o acolhe também o erotiza. A natureza como mae que acolhe seu bebé em seu corpo —
“dorso profundo” -, que embala e vela o sono “fragil” da crianca que se alimenta em seu seio;
esta mae, simbolicamente inscrita como “vaca”, parece também estar nos limites entre
natureza e cultura, e, como ja apontei, figurar essa onipoténcia césmica, de inscrever com
seus toques no corpo do filho as marcas do prazer — imaginariamente, infinito, sem limites —
mas também do repouso, da morte, de indiscriminacdo com a natureza.

André se questiona “onde eu tinha a cabeca?”, sem saber a quem perguntar, sem ter
respostas; como ele proprio diz, ele “confessa” ao irmdo e a si mesmo. Esta pergunta seguida
de tantas outras feitas por um *“madrugador enlouquecido” revela a perplexidade do
personagem diante das demandas de seu corpo adolescente e marcado perversamente pelas
caricias da mae, corpo esse que (re?)encontra na natureza muitas vezes a satisfacdo de suas
pulsdes, sem lugar na linguagem, na ordem cultural. Freud, nos “Trés Ensaios”, como foi
visto no capitulo tedrico, define pulsdo como o “representante psiquico de uma fonte
endossomatica e continua excitacdo”. No caso do André, o personagem parece aprisionado ao
desejo materno numa relacdo fusional, no sentido de que seu corpo entrega-se a uma
experiéncia de satisfacdo imediata, quase sem a mediacdo significante. Neste sentido, a
pergunta “onde eu tinha a cabeca?” pode também remeter ao lugar, desconhecido para o
sujeito, da simbolizacdo, da significacdo dessas demandas reais do corpo; a cabeca parece ser
parte estranha em seu corpo inteiramente entregue as demandas de satisfacdo incondicional.

Como representante da familia, o irmao parece ocupar a posi¢do que sustenta o lugar

imaginario do pai, detentor da Lei e interditor severo; e tenta convencer André da ilusoria

48



“felicidade que eu pudesse ter vislumbrado para além das divisas do pai”. Tal como na horda
primitiva, todos estdo submetidos ao despotismo paterno, é este pai que determina o destino
dos membros da familia, inclusive da mée, uma das mulheres do cl&, também condenada ao
siléncio derivado desta tirania. Talvez ndo seja forcado afirmar também que, de acordo com
os tempos do Edipo lacaniano, a relagdo entre André e seu pai configura uma relacio dual,
marca do segundo tempo, em que este ocupa o lugar da onipoténcia materna do primeiro
tempo, e apresenta-se como rival tirano e onipotente. Ou, arrisco dizer, a méde devastadora
atua em simbiose com esse pai interditor, e para o qual ela também parece ser s6 mée e ndo
mulher; reconhecé-la mulher poderia coloca-la num outro lugar em funcdo de seu desejo, no
caso, desejo de homem por uma mulher. Assim, numa dindmica perversa, 0 pai ndo entra no
discurso materno a ndo ser como encarnacdo da Lei, que a mée dribla instaurando a propria
lei, reconhecendo-se, ela mesma, a lei, capaz de responder as demandas do filho, inscritas e
circunscritas ao corpo dele.

No encontro, o irmdo mais velho ndo faz referéncia alguma as causas da partida de
André — o ndo-dito que a familia ndo “ousa” revelar -, apenas aos siléncios e auséncias
deixados por este na familia. Esse ndo-dito, que o irmado logo diz ser “o comeco da desunido
da familia” (comentario que nos remete a Freud, em Totem e Tabu, quando diz que “a
necessidade sexual longe de unir os homens, os divide”), André o associa, em sua
narrativa/memoria, as lembrangas da mée, de sua presenca absoluta que erotizava seu corpo; a
“claridade luminosa da casa” e da infancia que vai cedendo a escuriddo solitaria; as festas da
familia com parentes e amigos, que acompanhava recolhido e longe; a Ana, que, nestas festas,
chamava-lhe a atengdo pois, como ele préprio, “trazia a peste no corpo”, e provocava-lhe
fantasias, que, muitas vezes, em sua narracdo, se confundem ou se estendem a presenca

materna.

49



O irmdo mais velho conta a André sobre a reacdo da mée ao dizer a esta que ia buscar
0 irmdo; uma reacdo ambigua de medo, alegria e tristeza, o que desencadeia em André outras
lembrancas da presenca da méde em sua vida. O irmdo conta-lhe também sobre as mudancas
preocupantes de Ana, depois que o irmdo foi embora. André continua falando sobre a
presenca morbida das palavras do pai, “pedra amorfa que ele ndo sabia tdo modelavel nas
maos de cada um”, sobre o ndo-dito, os siléncios e os desmentidos da familia, absolutamente
ausentes nas palavras do pai e na indiscutivel presenca fantasmagdrica do avo.

Aqui André apresenta essas questdes familiares na concretude das roupas usadas
dentro do cesto — numa exposi¢cdo na ordem do real daquilo que parece ndo ter sido
simbolizado: conhecer a familia se efetiva na investigacdo das roupas usadas de todos e
contidas no cesto — “Era preciso conhecer o corpo da familia inteira” (p.45). Cada peca fala-
Ihe sobre o que ndo pode ser dito em casa a respeito de seu dono, seu usuério, de homens e
mulheres silenciados pela voz imperativa e absoluta do pai. Aqui, numa cisao, as roupas falam
das marcas de vida silenciadas e abafadas no cesto de roupas sujas. No impulso de conhecer a
familia, amorfa e homogénea nas palavras do pai, André busca a coisa mesma, 0s concretos
sinais da existéncia do corpo de cada um e entrega-se a fantasia de seus usos e significados.
Ao longo de seu relato, André repete a respeito do que fala e de como se sente: “é 0 meu
delirio” - expressdo que vai sendo substituida por “escuriddo”, “transe”, “epiléptico”,
“vertigem”, “crise”, “acesso louco”. Nesta fala, André, em surto e em pleno delirio - de
concreta lucidez -, considera: “ndo se preocupe, meu irmdo, ndo se preocupe que sei COMO
retomar meu acesso”, afinal, que importéncia tinha ainda dizer as coisas? o mundo pra mim ja
estava desvestido, bastava tdo so puxar o félego do fundo dos pulmdes...” (Nassar, p. 47).
André parece colocar-se a questdo: qual o lugar da palavra, da linguagem, diante do real do

corpo? Qual o lugar do simbolico para o ser de necessidade, para o qual basta “puxar o félego

50



do fundo dos pulmdes”? E sem a mediacao da palavra, a intervencdo da metafora paterna, é o
mundo todo que se “desveste”.

Noutro momento da narrativa, André recorda o discurso do pai sobre o tempo,
proferido a mesa com todos em volta dela — “rostos adolescentes ... coalhados”. O discurso
compreende as leis irremediaveis do tempo e o castigo ou puni¢do aqueles que o desafiarem
ou desobedecerem a sua ordem; defende o equilibrio e o controle das paixdes, sobretudo pelo
trabalho, pela ocupacdo; fala da presenca solida e inabalavel do avd na construgdo da solidez
da familia, e da virtude da paciéncia. Neste momento da familia, o pai solenemente também &
textos, no caso, a histdria do faminto, cuja narracdo € questionada por André, que diz ter o pai
omitido a indignacdo do faminto diante do anciéo.

André descreve o funcionamento da casa e dindmica da familia por meio de objetos
dispersos que construiam sua arquitetura, por meio de fragmentos de um “cenério irreal”. Sdo
também objetos que constroem a densidade dramatica de sua subjetividade inquieta e
atormentada com os ditames de seu préprio corpo sem lugar na significacdo cristalizada da
familia.

(... e é enxergando os utensilios, e mais o vestuario da familia, que
escuto vozes difusas perdidas naquele fosso, sem me surpreender
contudo com a &gua transparente que ainda brota & do fundo; e recuo
em nossas fadigas, e recuo em tanta luta exausta, e vou puxando desse
feixe de rotinas, um a um, os 0ssos sublimes do nosso cédigo de
conduta: o excesso proibido, o zelo uma exigéncia (...) e reencontro a
mensagem morna de cenhos e sobrolhos, e as nossas vergonhas mais
escondidas nos traindo no rubor das faces, e a angustia acida de um
pito vindo a propdsito, e uma disciplina as vezes descarnada, e
também uma escola de meninos-artesdos, defendendo de adquirir fora
0 que pudesse ser feito por nossas proprias maos, e uma lei ainda mais
rigida, dispondo que era la mesmo na fazenda que devia ser amassado
0 péo (...) (Nassar, p.78)
Vale destacar, nesta fala do André, a alusdo a “lei” que rege as relagdes internas da

familia, e que determina seu fechamento em si mesma, como “escola de meninos-artesdos” e

por meio de uma “disciplina descarnada”, que devem produzir e obter entre eles mesmos

51



aquilo de que necessitam. E interessante apontar ainda o uso do verbo “amassar”, também
presente em outras passagens da narrativa, e que, com isso, aproxima as acoes de fazer o péo,
pisar nas folhas secas, abracar e acariciar, 0 que converge para a auséncia de limites desse
corpo erotizado.

(...) e eu sO dava pela sua presenca quando ela [a mae] ja estava por

perto, e eu entdo abaixava a cabeca e ficava atento para 0s seus passos

que de repente perdiam a pressa e se tornavam lentos e pesados,

amassando distintamente as folhas secas sob 0s pés e me amassando

confusamente por dentro (...) (Nassar, p. 33) (Grifo meu)
Ou ainda:

“ela ainda pbde dizer eu vou agora amassar 0 pao doce que ele gosta

tanto, ela disse me apertando como se te apertasse, André” e meu

irmdo sorria, os olhos lavados, cheios de luz, e tinha ternura mais

limpa do mundo no seu jeito de me olhar, mas isso ndo me tocava

propriamente, continuei calado (...) (Nassar, p. 38) (Grifo meu)

Neste ultimo trecho, evidencia-se a configuracdo de um campo semantico do uso das
mdos, das maos que tocam, apertam, amassam O pdo, O coOrpo, a natureza
indiscriminadamente.

“Passado o primeiro alvorogo que sua presenca tinha provocado naquele quarto de
pensdo”, André fala para o irmédo sobre o dia em que saiu de casa, a despedida da mae, ndo
acontecida, apenas pressentida por esta, a quem, segundo palavras do narrador, ele pensou
dizer a causa de sua partida: ela propria — “eu e a senhora comegamos a demolir a casa”.
André situa a participacdo da mae em todo o processo de adoecimento, responsabiliza-a por
sua excessiva presenca, que o impediu de constituir-se como ser diferente e separado dela
mesma — 0 que remete ao que foi visto nas explicitagdes tedricas sobre o lugar da mée na
psicose:

quando fui procurar por ela, eu quis dizer a senhora se despede de

mim agora sem me conhecer, € me ocorreu que eu pudesse também
dizer ndo aconteceu mais do que eu ter sido aninhado na palha do teu

52



utero por nove meses e ter recebido por muitos anos o toque doce das
tuas maos e da tua boca (...) (Nassar, p. 67)

A despedida da mée, nesta fala do narrador, configura-se como uma separacao, o corte
que ainda ndo se deu entre mée e filho, e que, por isso, deixou suas marcas profundas — aqui
talvez uma exposicdo estética do mecanismo da foraclusdo. Nesse encontro de despedida da
mée, ndo ha fala nem do André nem da mae, ambos parecem se entender por meio de uma
compreensdo arcaica, imaginaria, na qual parece ndo haver intervencdo da ordem do
simbolico. Aqui, evidencia-se também a idéia lacaniana de que o que ndo foi simbolizado
retorna no real, no caso, numa solucéo delirante:

e ela queria dizer alguma coisa, e eu pensei a mae tem alguma coisa
pra dizer que vou talvez escutar, alguma coisa pra dizer que deve
guem sabe ser guardada com cuidado, mas tudo o que pude ouvir, sem
que ela dissesse nada, foram as trincas na louca antiga de seu ventre,
ouvi dos seus olhos um dilacerado grito de mde no parto, senti seu
fruto secando com meu hélito quente, mas eu ndo podia fazer nada
(...), seria agora 0 momento de atirar com todos 0s pratos e moscas
pela janela o0 nosso velho guarda-comida, raspar a madeira, agitar 0s
alicerces, por em vibracdo as paredes nervosas, fazendo tombar com
nosso vento as telhas e as nossas penas em alvorogo como se caissem
folhas (...) (Nassar, p. 68)

A unidade fusional, ndo recalcada, com a mae parece retornar nas “trincas na louca
antiga de seu ventre”, no “dilacerado grito de mae no parto”, no “fruto secando com meu
halito quente”, e no impulso do personagem angustiado de desfazer no real essa fusdo: “atirar
com todos os pratos e moscas pela janela o nosso velho guarda-comida, raspar a madeira,
agitar os alicerces, por em vibracdo as paredes nervosas”. A despedida ndo se efetiva como
uma experiéncia inscrita na linguagem, na cultura, mas se d& como uma separa¢do, um corte
real entre mée e filho, ambos estilhacados em seus corpos, e em suas realidades subjetivas.
Esta passagem do romance, assim como em outras, fornece elementos para se pensar a

constituicdo do André como um ser sem contornos proprios, de certo modo assujeitado a mée

—ao seu desejo -, a casa, a natureza, ao mundo externo, enfim.

53



O personagem pega uma caixa e prossegue em sua narracdo, mas agora nao mais sobre

a mae, mas sobre outras mulheres que conheceu nas noites longe da casa, na vila, e de quem
guardou aqueles objetos — “volipia de um colecionador de ligas de mulheres”. O
personagem/narrador vai mostrando 0s objetos e relembrando suas historias; pde-se a fazer
perguntas com conteudo delirante e alucinado, que mais se dirigiam a si mesmo, sobre o que
seu “corpo adolescente” vivencia e chama de sono, de torpor, de pesadelo, dentre outros
epitetos. Aqueles objetos, segundo André, foram guardados para falar de sua “longa
adolescéncia”. André se exaspera e diz, em grito, para o irmao levar aquela caixa e contar sua
historia para todos, além de, numa “noite bem quente”, fazer as irmés se enfeitarem com os
objetos e adotarem posturas e gestos languidos e sensuais, que exibam seus corpos e falem de
seus desejos. André fala com fdria e escarnio, grita para seu irmdo o que deve ser feito com
aquela caixa, como deve apresenta-la em casa e a quem distribuir os objetos 1& guardados; o
irm&o, espantado, chora a loucura que vivencia André, sua “ldcida escuridao”.

pegue, Pedro, pegue na mae e pese este objeto infimo” eu disse

erguendo uma fita estreita de veludo roxo, esquiva, uma gargantilha de

pescoco; “este trapo ndo é mais que o desdobramento, € o sutil

prolongamento das unhas sulferinas da primeira prostituta que me deu,

as mesmas unhas que me riscaram as costas exaltando minha pele

branda, patas mais doces quando corriam minhas partes mais

pudendas, é uma doida pena ver esse menino trémulo com tanta

pureza no rosto e tanta limpeza no corpo, ela me disse, é uma doida

pena um menino de penugens como Vocé, de peito liso, sem

acabamento, se queimando na cama feito graveto; toma o que vocé me

pede, guarda essa fitinha imunda com vocé e volta agora pro teu

nicho, meu santinho, ela me disse com carinho, com rameirices, com

gargalhadas, mas era 14, Pedro, era 14 que eu, escapulindo da fazenda

nas noites mais quentes, e banhado em fé insolente, comungava quase

estremunhado, me ocultando da frequéncia de senhores, assim como

da desenvoltura de muitos mogos, desajeitado no aconchego viscoso

daquelas casas (...) (Nassar, p. 71)

Como desdobramento, prolongamento das unhas, do corpo da prostituta a “fita estreita

de veludo roxo”, bem como 0s outros objetos guardados na caixa, parecem se constituir

objetos fetiche, que, em alguma medida, funciona como substituto da mulher que o possuia.

54



Tais objetos revelam essa significacdo propria e autbnoma quando, por exemplo, Andre, ainda
em surto e em delirio, diz para o irm&o leva-los para casa e “convocar” as irméas para usa-los:
encomende depois uma noite em quente ou simplesmente uma lua
bem prenhe; espalhe aromas pelo patio, invente nardos afrodisiacos;
convoque entdo nossas irmés, faga vesti-las com musselinas cavas,
faca calca-las com sandalias de tiras; pincele de carmesim as faces
placidas e de verde as sombras dos olhos e de um carvao mais denso
suas pestanas; adorne a alba dos seus bracos e 0s pescoc¢os despojados
e seus dedos tdo piedosos (...); e ndo esqueca 0s gestos, elabore
posturas langorosas, escancarando a fresta dos seios, expondo pedacos
de coxas, imaginando um fetiche funesto para os tornozelos (...)

(Nassar, p.74-5)

Nesta passagem, evidencia-se 0 ndo recalcamento da castragéo, sobretudo no sentido de
que as irmds, mulheres igualmente interditadas como a méae, aqui sdo convocadas a cena
voyeur, sendo elas mesmas os objetos de atracdo sexual. André rivaliza com o pai tirano,
interditor — mas também, o pai da horda - o destino e 0 dominio das mulheres da casa: “Pedro,
meu irmdo, engorde os olhos nessa memoria escusa, nesses mistérios roxos, na cole¢cdo mais
ludica desse escuro pogo (...), nessas quinquilharias todas que eu sempre pagava com moedas
roubadas de meu pai”. A divida com o pai ndo é simbdlica, mas apresenta-se no real, com o
que ndo foi dado ou transmitido, mas roubado.

Ao longo de sua narragdo, André entrega-se a lembrancas, a fantasias, a delirios e
alucinagdes, mas também a muita reflex&o sobre a dindmica de seu corpo, de sua vida, de sua
familia, do lugar e dos discursos do pai, da presenca da mde em seu tormento. Ha diversas
passagens do seu relato em que o personagem produz falas delirantes, como neste momento
em que fala ao irmé&o de suas errancias sexuais:

ah, meu irmdo, ndo me deitei nesse chdo de tangerinas incendiadas,
nesse reino de drosofilas, ndo me entreguei feito menino na orgia de
amoras assassinas? ndo era acaso uma paz precaria essa paz que
sobrevinha, ter meu corpo estirado num colchédo de erva daninha? ndo
era acaso um sono provisorio esse outro sono, ter minhas unhas sujas,
meus pés entorpecidos, piolhos me abrindo trilhas nos cabelos, minhas

axilas visitadas por formigas? ndo era acaso um sono provisorio esse
segundo sono, ter minha cabeca coroada de borboletas, larvas gordas

55



me saindo pelo umbigo, minha testa fria coberta de insetos, minha
boca inerte beijando escaravelhos? (Nassar, p. 72)

Refiro-me a “errdncias” como auséncia de direcdo, de sentido, de relacdo, de
amarracdo as experiéncias sexuais do personagem, entregue ao infinito das relaces possiveis
da satisfacdo das necessidades do corpo, de seu corpo adolescente. Em sua fala delirante, ha
significantes que expressam a pulsdo de morte desse corpo sem lugar na cultura, nas relacdes
humanas marcadas pela Lei:

afinal, que pedra é essa que vai pesando sobre meu corpo? ha uma
frieza misteriosa nesse fogo, para onde estou sendo levado um dia?
que lousa branca, que p6 anémico, que campo calado, que copos-de-
leite, que ciprestes mais altos, que lamentos mais longos, que elegias
mais multiplas plangendo meu corpo adolescente! muitas vezes,
Pedro, eu dizia muitas vezes existe um siléncio fanebre em tudo que
corre, vai uma alquimia virtuosa nessa mistura insélita, como é
possivel tanto repouso nesse movimento? (Nassar, p.72)

Depois de recuperar a pardbola do faminto lida pelo pai & mesa, que trata da virtude da
paciéncia, André declara o direito a impaciéncia e, em delirio, diz fundar sua propria igreja e
ser profeta de sua prépria historia — delirio de autonomia ou foraclusao?

pela primeira vez senti o fluxo da vida, seu cheiro forte de peixe, e 0
passaro que voava tracava em meu pensamento um linha branca e
arrojada, da inércia para o eterno movimento; e mal saindo da &gua do
meu sono, mas ja sentindo as patas de uma animal forte galopando no
meu peito, eu disse cegado por tanta luz tenho dezessete anos e minha
salde é perfeita e sobre esta pedra fundarei minha igreja particular, a
igreja para 0 meu uso, a igreja que freqlentarei de pés descalcos e
corpo desnudo, despido como vim ao mundo, e muita coisa estava
acontecendo comigo pois me senti num momento profeta de minha
propria historia, ndo aquele que alca os olhos pro alto, antes o profeta
que tomba o olhar com seguranca sobre os frutos da terra, e eu pensei
e disse sobre esta pedra me acontece de repente querer, e eu posso!
(Nassar, p. 89)

Numa espécie de delirio cdsmico, em que André entrega-se a uma superestimacao de
si mesmo, o “profeta” parece ser um substituto paterno, uma reconstru¢do do mundo e da
realidade cujo sentido esta para além de sua possibilidade de resposta, de significacdo. Tal

como Schreber, para quem a figura de Deus centraliza a reconstru¢do do mundo e equivale ao

56



pai simbdlico, André, em seu delirio, como profeta, restitui um sentido para experiéncias que
escapam a sua possibilidade de compreender e responder a elas, inserindo-as numa
temporalidade em que se vislumbra um presente prenhe de futuro. No entanto, diferentemente
de Schreber, o fracasso da experiéncia de castracdo ndo retorna, dentre outros fatores, como
transformacdo real em mulher, mas como aquele ndo castrado, de livre acesso a todas as
mulheres, a todas as formas de obtencdo de prazer, aquele que “quer” e, logo, “pode”. André,
com seu “corpo desnudo, despido como vim ao mundo”, expresso no real, encontra no
registro delirante aquilo que ndo o delimitou como ser de desejo, ser da cultura, mas o
manteve na ordem das necessidades e do assujeitamento ao Outro, ao desejo materno; no
delirio que o faria sair da “inércia para o eterno movimento” e da “agua do meu sono”,
inscreve-se como profeta cujos poderes ndo resultam da mediacdo divina, a que deve se
submeter — “olhar pro alto” -, mas que gera seus proprios poderes.

O significante “pedra” é bastante recorrente na fala do André, significando, por
exemplo, ora a palavra inelutavel do pai (“essa pedra que nos esfolava a cada instante™), ora 0
estranhamento em relacdo a seu proprio corpo e ao que lhe acontece, como 0s impossiveis
apelos da cultura, do simbolico (“se pde descalco em jejum a arrumar blocos de pedra numa
prateleira™), ora o proprio real do corpo ou, as vezes mais especificamente, do proprio pénis
intumescido (os laivos de sangue das nossas pedras”; “que pedra € essa que vai pesando sobre
meu corpo”), ora 0 amor perverso aprendido e praticado na familia (“essa indecisao fez dele
um valor ambiguo, ndo passando hoje de uma pedra de tropeco™).

E em meio a mais uma construcdo delirante que André introduz a casa velha da
fazenda como seu refugio, seu esconderijo, lugar onde pode recolher-se e acolher seu
desespero e sua angustia, sua loucura. A exploracdo que vai fazendo do espaco sinaliza o
estranhamento que lhe provoca este espaco conhecido, ao mesmo tempo em que fala da busca

constante pela intimidade silenciada da familia, mas presente nas coisas e naquele ambiente.

57



Ou seja, a familia, o pai, a mae, as irmds, os irmaos e a irma Ana parecem ndo ter um registro
simbdlico, mas inscreverem-se na concretude do real; cujas presencas nao podem ser referida
pela auséncia, pela falta, mas inelutdvel e ameacadoramente esta em tudo — “e inflando
minhas narinas para absorver a atmosfera mais remota da familia”.

Reconhecer e vivenciar a interdicdo, e marcar a vida do sujeito, ou entregar-se a
repeticdo das primeiras vivéncias de prazer no proprio corpo? Repetir o Unico caminho de
satisfacdo das pulsdes aprisionado ao desejo da mde ou elaborar as pulsdes, refina-las,
organiza-las, ampliando os proprios recursos para ativar a presenca do outro? Estas parecem
ser as questdes aqui colocadas no encontro entre André e Ana, de algum modo, ja anunciada
em relacdo a outras passagens da obra, sobretudo quando da indistin¢do entre Ana e a mae
para o personagem/narrador.

Ainda sob a analogia da pomba, Ana transpde a soleira da porta e segue pelo corredor,
André fecha a porta e entra em desvario a procura da irma. Ele, em vertigem, a encontra
deitada sobre a palha e de olhos fechados, langa-se ao seu lado e segura-lhe sua méo. Ana
parece-lhe morta, imovel, em repouso, sem alma, “um passaro morto”, 0 que parece
desencadear no personagem a cisdo entre seu “eu” e sua “fé” (seu delirio?!), a consciéncia da
separacdo, contra a qual grita alucinado uma prece a Deus, pede o milagre de viver aquela
“paixdo singular”: “fui suplicando enquanto a polpa feroz de meus dedos tentava revitalizar a
polpa fria dos dedos dela, que esta mao respire com a minha, 6 Deus”. Como fundador de sua
propria igreja, dito em outro momento da narrativa, André dirige-se a Deus em funcéo dessa
impossibilitada paixdo, e propde-lhe, tal um demiurgo onipotente, servigos, atos, sacrificios, e
a restituicdo da existéncia em troca dessa paixdo; em seu delirio, Deus ganha formas, feicdes e
fisico adolescentes.

André revela, em seu relato delirante, 0 motivo de sua angustia, de seu desespero: sua

“fome” era sua irmd Ana. Algo de arcaico volta nesta colocacdo: seu desejo por Ana parece

58



estar inscrito nas necessidades mais elementares do corpo, ndo é possivel situa-la num lugar
simbdlico, significado na/pela cultura; apresenta-se como algo que sé podera ser mantido fora
das leis da interdi¢do, no plano do corpo ainda sem lei. E o faz com a violéncia, a doenca e a
loucura do corpo desconhecido para o sujeito e destituido de unidade. Neste momento da
narra¢dao, Como em outros, volta com muita evidéncia este corpo despedacado: testiculos, boca
escancarada, lingua exuberante, dentes, coagulos de sangue, pele, poros, axilas, corpo imundo.
Essa “palavra de nojo trancada sempre em siléncio”, recalcada e que, por isso, promove a
insercdo dos sujeitos na cultura, na linguagem, aqui, na experiéncia de André, volta nua, num
jato sem filtro e sem significacéo, volta na carne, na concretude do corpo, como um “carnegéo
maduro e pestilento”.

Em seu acesso convulsivo, André, fundador de sua propria Igreja que substitua a
fundacdo do pai, mostra-se impossibilitado de estabelecer trocas com o mundo, diz reconhecer
em si mesmo o “animal”, e assim se descreve, 0 que aponta para sua posi¢cdo mais afinada com
o0s instintos do que com as negociacgdes, adiamentos e transformacgdes das pulsbes exigidas
para vida na cultura.

que a minha loucura era mais sébia que a sabedoria do pai, que a
minha enfermidade era mais conforme que a saude da familia, que os
meus remédios ndo foram jamais inscritos nos compéndios, mas que
existia uma outra medicina (a minha!), e que fora de mim eu nao
reconhecia qualquer ciéncia, e que era tudo sé uma questdo de
perspectiva, e 0 que valia era 0 meu e s6 0 meu ponto de vista, e que
era um requinte de saciados testar a virtude da paciéncia com a fome
de terceiros. (Nassar, p. 111)

Em seu relato delirante, André irrompe-se em caricias no corpo de Ana, até entregar-se
a declarada fantasia de préaticas incestuosas entre eles, de indiscriminacdo dos corpos, um
sendo extensdo do outro, ndo num encontro erdtico, mas numa fusdo pre-genital, sem

discriminagdo dos sujeitos. Nao é dificil pensar aqui mais uma vez na relacdo entre mae e

filho, mais precisamente entre mée e bebé. Vale transcrever este trecho:

59



e fiquei pensando que muitas vezes, feito meninos, haveriamos o0s dois

de rir ruidosamente, espargindo urina de um contra o corpo do outro, e

nos molhando como ha pouco, e trocando sempre através de nossas

linguas laboriosas a saliva de um com a saliva do outro, e sé pensando

que nés éramos de terra, e que tudo o que havia em nds sé germinaria

em um com a agua que viesse do outro, o suor de um pelo suor do

outro. (Nassar, p. 115)
O carater ludico das trocas excrementicias atualiza o entredevorar-se ou entrebeber-se
vivenciados por mae e bebé, como esclarece Frangoise Dolto, em seu “O caso Dominique”.
Assim o aparente dinamismo do trecho acima metaforiza a auséncia de vida simbdlica; o estar
vivo, vivenciado por André, parece o tempo todo ameacado pela anulacdo da morte, do
tornar-se natureza, ou ndo conseguir sair dela: “...s6 pensando que nés éramos de terra”.

Apo6s a “fuga” da irma, André entrega-se a uma fantasia de desorganizacao estabanada
e agressiva contra si mesmo, impossibilitado de estabelecer qualquer troca simbdélica com o
mundo diante da impossibilidade de satisfacdo real. Esta cena é bastante elucidativa do fato de
André ndo dispor de recursos psiquicos para representar o que Ihe foi negado, o prazer pleno e
inominavel junto & mae. E dificil para o personagem renunciar as proprias pulsbes e
simbolizar a *“auséncia” da irma vivenciada como “desamparo”: “convencido da sua fuga,
pensei em arranhar o rosto, cravar-me as préprias unhas, sangrar meu corpo, que desamparo!”
(Nassar, p.117).
O personagem, ao declarar sua paixdo por Ana, fala de seu “cansago”, do cansaco de

sua errancia, e diz querer voltar a participar do trabalho da familia, mas a condicédo para isso é
0 amor da irm&. De acordo com o mito da horda primitiva, o pai, que goza sem limites, seria
vencido por um filho mais forte, que o substituiria, segundo as leis da natureza. Ndo ha
alianca simbolica, entre os filhos com a morte do pai, que fundaria o lugar do pai, como lugar
inacessivel, e dos irmdos como fratria. O assassinato do pai pelos filhos € o ato que instaura o

social. No romance, o pai seria substituido em sua tirania, no gozo infinito: “preciso estar

certo de poder apaziguar a minha fome neste pasto exético, preciso do teu amor, querida Ana,

60



e sei que ndo exorbito, é justo 0 que te peco, é a parte que me compete, o quinhdo que me
cabe, a racdo a que tenho direito” (Nassar, p. 125). Na ldgica do pai que exerce sua tirania e
detém o poder sobre todos, para o André € justo, como recompensa pelo seu trabalho, também
vivenciar esse gozo sem lei.

Sem a lei e a interdig&o, a paixao por Ana e o apelo por viver essa paixao como forma
de continuar na familia, de viver o amor incondicional, expresso na fala do pai, s&0 meios no
registro do real de fazer parte da estrutura familiar: “me ajude a me perder no amor da familia
com o teu amor, querida irma, sou incapaz de dar um passo nesta escuriddo, quero sair das
minhas trevas, quero me livrar deste tormento” (Nassar, p.129)

Em outra passagem da longa fala do André a Ana, quando estdo na capela, ele aponta
0s cuidados excessivos da mée, uma mae primordial, cosmica, onipotente:

entenda, Ana, que a mée ndo gerou so os filhos quando povoou a casa,
fomos embebidos no mais fino caldo dos nossos pomares, enrolados
em mel transparente de abelhas verdadeiras, e, entre tantos aromas
esfregados em nossas peles, fomos entorpecidos pelo mazar suave das
laranjeiras; que culpa temos nds dessa planta da infancia, de sua
seducdo, de seu vico e constancia? que culpa temos nds se fomos
duramente atingidos pelo virus fatal dos afagos desmedidos? que
culpa temos nés se tantas folhas tenras escondiam a haste mdrbida
desta rama? que culpa temos nos se fomos acertados para cair na
trama desta armadilha? temos os dedos, os nés dos joelhos, as méos e
0s pés, e os nos dos cotovelos enroscados na malha deste visgo,
entenda que, além de nossas unhas e de nossas penas, teriamos coma
separacdo nossos corpos mutilados; me ajude, portanto, querida irmé,
me ajude para que eu possa te ajudar, é a mesma ajuda a que eu posso
levar a vocé e aquela que vocé pode trazer a mim, entenda que quando
falo de mim é o mesmo que estar falando sé de vocé, entenda ainda
que nossos dois corpos sdo habitados desde sempre por uma mesma
alma” (Nassar, p.130-1)

André exalta a paixdo por Ana como algo que se da no interior da familia, e, mais,
legitima-lhe a unidade, a identidade, os arranjos internos para dar conta e satisfazer, ao
mesmo tempo que silenciar as demandas de todos; a familia como este lugar de

autosatisfacdo, de reproducdo incessante da mesma e sélida tradicdo, sem possibilidade de

diferenciacdo subjetiva:

61



..0 mesmo tronco, 0 mesmo teto, nenhuma traicdo, nenhuma
deslealdade...”;

“...descobrirmos que somos tdo conformes em nossos corpos, e que
vamos com nossa unido continuar a infancia comum, sem magoa para
nossos brinquedos, sem corte em nossas memorias, sem trauma para a
nossa historia”;

“... descobrirmos acima de tudo que nos bastamos dentro dos limites de
nossa propria casa, confirmando a palavra do pai de que a felicidade s6
pode ser encontrada no seio da familia... (Nassar, p. 120)

Em “O mal-estar da civilizacdo”, Freud considera uma incompatibilidade entre sexo e
civilizacdo/cultura, seja pelas ameacas sofridas por aquele pela cultura, seja se colocar em
oposicao aos interesses desta. Para Freud, “um dos principais esfor¢cos da civilizacao é reunir
as pessoas em grandes unidades. Mas a familia ndo abandona o individuo. Quanto mais
estreitamente os membros de uma familia se achem mutuamente ligados, com mais freqiiéncia
tendem a se apartarem dos outros e mais dificil lhes € ingressar no circulo mais amplo da
cidade.” (1929, p.108) Em Lavoura Arcaica, assiste-se a uma dinamica que parece atualizar a
horda primitiva, sobretudo no sentido de que tanto Eros quanto Ananke, que seriam, para
Freud, os pais da civilizacdo, parecem estar a servico do ajuste interno da familia. Trabalho e
amor sdo perversamente restritos aos limites da casa, da fazenda e estdo submetidos a Lei
tirdnica do pai ou da mée.

André fala do perverso funcionamento familiar que ndo discrimina seus membros, que
se pretende “sem traumas” e “sem cortes”. Ainda conforme Freud, em “O mal estar na
civilizacdo”, “um amor que ndo discrimina me parece privado de uma parte de seu proprio
valor, por fazer uma injustica ao seu objeto, e, em segundo lugar, nem todos 0s homens séo
dignos de amor.” Em consonancia que tais consideracdes de Freud, André, em outro momento
de sua fala, afirma ao pai: “O amor que aprendemos aqui, pai, s6 mais tarde fui descobrir que

ele ndo sabe o0 que quer, essa indecisao fez dele um valor ambiguo, ndo passando hoje de uma

pedra de tropeco”. (Nassar, p.167)

62



André parece falar de um gozo sem barreiras, sem o limite da interdigdo que organiza
0 sujeito e legitima sua entrada no mundo simbdlico. Parece referir-se a uma relacdo direta
com a coisa, sem subjetividade, sem significacéo, que elimina a dimensao do outro em funcgéo
das proprias pulsbes. Assim, apaixonar-se pela irmd, sentir o corpo da mae a lhe acariciar, ter
relacbes sexuais com uma cabra, masturbar-se ou fazer caricias no irmao mais novo
apresentam-se com valores e significados indistintos e que o mobilizam de modo semelhante.
Ou seja, qualquer um deles pode ser um caminho possivel para satisfacdo de suas pulsdes, tal
como foi visto, no capitulo tet6rico, a partir de Calligaris, sobre a “errancia infinita”
vivenciada pelo sujeito na psicose, cujo saber ndo se organiza em torno da metafora paterna.
Sem a interdicdo do incesto, nd psiquico estruturante, André parece ocupar essa pPosi¢cdo
errante, de significacfes de seu proprio corpo, e de seu “lugar a mesa da familia”. A mae, a
irmd Ana, ou 0 irmao mais novo parecem existir como estes “caminhos sem parada”, sem
contornos de significacdo propria, mas extensao do corpo “faminto” do personagem.

Nesse sentido, vale retomar a conversa entre André e seu irmdo mais novo, o Lula,
depois do retorno daquele.

S6 foi vocé partir, André, e eu ja vivia empoleirado 14 na porteira,
sonhando com estradas, esticando os olhos até onde podia, era s6 na
tua aventura que eu pensava... Quero conhecer muitas cidades, quero
correr todo este mundo, vou trocar meu embornal por uma mochila,
vou me transformar num andarilho que vai de praga em praca cruzando
as ruas feito vagabundo; quero conhecer também os lugares mais
proibidos, desses lugares onde os ladrdes se encontram, onde se joga
sO a dinheiro, onde se bebe muito vinho, onde se cometem todos 0s
vicios, onde 0s criminosos tramam 0s seus crimes: vou ter a companhia
das mulheres, quero ser conhecido nos bordéis e nos becos onde 0s
mendigos dormem, quero fazer coisas diferentes, ser generoso com
meu préprio corpo, ter emocdes que nunca tive; e quando a intimidade
da noite me cansar, vou caminhar a esmo pelas ruas escuras, vou sentir
o orvalho da madrugada em cima de mim, vou ver o dia amanhecendo
estirado num banco de jardim; quero viver tudo isso, André, vou sair
de casa para abracar o mundo, vou partir para nunca mais voltar, ndo
vou ceder a nenhum apelo, tenho coragem, André, ndo vou falhar
como voce... (Nassar, p.180)

63



A fala do “cacula” apresenta uma significacdo que tem como modelo a “aventura”
malograda de André. Além disso, diante das caricias praticadas por André, o irmao mais
novo protesta: “Que é que vocé esta fazendo, André?”, e a reacdo do protagonista foi de
entorpecimento, auséncia ou corte com a realidade compartilhada na casa:

N&o respondi ao protesto dubio, sentindo cada vez mais confusa a
subita neblina de incenso que invadia o quarto, compondo giros,
espiras e remoinhos, apagando ali as ressonancias do trabalho amado e
ruidoso em torno da mesa la no patio, a que alguns vizinhos acabavam
de se juntar. Minha festa seria no dia seguinte, e, depois, eu tinha
transferido s6 para a aurora 0 meu discernimento, sem contar que a
madrugada haveria também de derramar o orvalho frio sobre os belos
cabelos de Lula, quando ele percorresse o caminho que levava da casa
para a capela. (Nassar, p.182)

A partir de uma imagem lacaniana, ndo h4 marco zero, uma amarragem central a
partir da qual seja trilhado um caminho subjetivo. Dai, como foi visto, segundo Calligaris, na
psicose, a angustia “esta relacionada com o carater idealmente infinito do saber psicético” —
“um amor que nado sabe 0 que quer” -, uma vez que ndo foi constituida uma metafora paterna.
O delirio poderia ser compreendido como o trabalho de constituir uma metéfora paterna, mas
que fracassa, sustentando o sujeito numa significagdo viavel.

Para além do dado da paixdo erotica entre os irmdos André e Ana, 0 romance
problematiza o dificil e impossivel lugar da singularidade dos sujeitos nesta familia, cuja voz
que ecoa € a do pai e de seus ancestrais masculinos, identificados com a Lei. A paixdo entre
André e Ana parece apontar para a faléncia do desejo que se dirige a outro, que poderia retirar
André - e minar o lastro inabalavel da familia — da condicdo de objeto de desejo da mae, da
nulidade em relagdo ao Pai, encarnacdo da Lei e da Tradicdo, e lanca-lo para a vivéncia
angustiante e mas também prazerosa de ser autor do préprio discurso:

Imaturo ou ndo, ndo reconheco mais os valores que me
esmagam, acho um triste faz-de-conta viver na pele de terceiros,
e nem entendo como se V& nobreza no arremedo dos
desprovidos; a vitima ruidosa que aprova seu opressor se faz

duas vezes prisioneira, a menos que faga essa pantomima atirada
por seu cinismo. (Nassar, p.35)

64



Mas a Lei, encarnada pelo pai, € vulneravel e ndo se sustenta como Lei simbdlica
valida para todos e fundadora do lago social. A cena final do assassinato da Ana pelo pai é
antoldgica neste sentido — “era a lei que se incendiava”. Inclusive a mae “perde o juizo”, ao
assistir o ato barbaro do marido:

e vi a mée, perdida no seu juizo, arrancando punhados de cabelo,
descobrindo grotescamente as coxas, expondo as cordas roxas das
varizes, batendo a pedra do punho contra o peito
lohé&na! lohana! lohéana!l

e foram inuteis todos os socorros, e recusando qualquer consolo,
andando entre aqueles grupos comprimidos em murmurio como se
vagasse entre escombros, a mae passou a carpir em sua propria lingua,
puxando um lamento milenar que corre ainda hoje a costa pobre do
Mediterraneo: tinha cal, tinha sal, tinha naquele verbo é&spero a dor
arenosa do deserto. (Nassar, p.194)

Nesta configuragdo familiar, em que a Lei, 0 saber sobre a vida e a morte dos

membros, é propriedade de um, a loucura existe em todos.

65



CONSIDERACOES FINAIS

Lavoura Arcaica é uma obra desestabilizadora e extremamente densa. Ela mobiliza o
leitor pelo estranhamento e pela angustia, a partir, sobretudo, de um discurso que encarna o
sofrimento do sujeito que o diz. O corpo atormentado, marcado por cicatrizes e fendas, se
inscreve com palavras obscuras e obscenas, e o trabalho interpretativo se faz (e refaz) como
uma quadratura do circulo, com aproximacdes possiveis.

Este trabalho de leitura e analise de Lavoura Arcaica representou a elaboracdo de um
percurso de interesse, reflexdo e trabalho como AT com a psicose, com os sofrimentos
psiquicos intensos. O TCC foi se definindo a partir da vivéncia com o André, personagem-
narrador, com sua historia, seu sofrimento, seu delirio, mas também da reflexdo e analise de
sua fala, a luz da abordagem psicanalitica de Freud e de Lacan, cujo método, como foi visto
com Paul Ricouer, inscreve-se como “hermenéutica da suspeita”, e para a qual a palavra,
como simbolo, € lugar de caréncia e de supléncia, de auséncia e de presenca, do latente e do
manifesto, e demanda interpretacéo.

Busquei ndo considerar o personagem um caso clinico e investigar seus mecanismos
psiquicos, embora, em muitos momentos, passagens do romance me remontassem a
experiéncia de acompanhamento terapéutico, e vice-versa; nem tampouco pretendi analisar a
obra como produto da biografia do autor, Raduan Nassar. Lavoura Arcaica, como obra
literaria, pode ocupar o lugar de outro fundamental para constituicdo da psicanalise, como
teoria, método e discurso distintos, e tal encontro, por sua vez, ser fundamental para a
constituicao do préprio analista.

Tendo em vista a idéia inicial de fazer uma leitura mais livre e pouco presa ao formato
académico de TCC, optei por ndo historiar a fortuna critica da obra ou do autor, embora tenha

lido alguns estudos criticos. A partir da definicdo da psicose como questdo central a ser

66



investigada, também foi se definindo um olhar para a obra (em especial para 0 personagem
André), voltado para a relacdo deste com a mae e com a irma, personagens que, como foi
visto na andlise, muitas vezes se equivalem para o André, relacdo esta da ordem do primeiro
ou do segundo tempo do Edipo.

Analisei, entdo, a psicose (ou psicotizacdo) do André a partir desse Vviés, ou seja, do
fato de que a entrada do pai enquanto funcdo simbdlica, que realiza o corte da relacdo dual
entre mée e filho, se da pelo discurso materno. Com isso, fez bastante sentido investigar as
marcas do Outro materno, quase sem fala ao logo da narrativa, cuja presenca se faz nos
limites do corpo. Assim, o pai tiranico dividia espa¢o, na dinamica perversa da familia, com a
mae incestuosa. Ambos atuando como representantes das proprias Leis.

Em todo o romance € possivel identificar esta ligacdo incestuosa na familia e com a
familia: na apropriacdo incestuosa do corpo do André pela mae, com seus toques, carinhos e
caricias; no gozo obtido por André no contato com a Natureza, este lugar destituido de Lei,
em que o corpo real exerce sua soberania; na soberania do pai/Lei, que define com discurso
profético-parandico o destino de toda a familia; na impossibilidade, enfim, de rompimento do
protagonista com esta familia, como sujeito de um discurso que ndo seja por meio um
discurso delirante.

Ao final do trabalho, ficaram algumas questdes, quer pelos limites do TCC, quer por
terem surgido no final do percurso. Ndo foi contemplada, por exemplo, uma analise do
narcisismo no personagem, que diz estar “sobrevivendo a custa das minhas proprias viceras”.
Também considero valida uma leitura que desse conta da perversdo — da casa, do pai tirnico,
da mae, da natureza, do André, da Ana, ou seja como forma de organizacdo desse nucleo

familiar.

67



BIBLIOGRAFIA

ADORNO, T. W. O ensaio como forma. Notas de literatura |. Sdo Paulo: Duas
Cidades/Editora 34, 2003.

BARBIERI, Alessandra C. L. “A Legido Estrangeira”: uma metafora da construcdo da
subjetividade. Sdo Paulo. 1997. Monografia. (Trabalho de Conclusdo de Curso). Faculdade de
Psicologia, Pontificia Universidade Catdlica de So Paulo.

BLEICHMAR, Hugo. Introduccion al Estudio de las Perversiones — La Teoria del Edipo en
Freud e Lacan. Buenos Aires: Helguero Editores, 1976.

BOSI, Alfredo. A Interpretacdo da Obra Literaria. In: Céu, Inferno. Sdo Paulo: Duas Cidades/
Editora 34, 2003.

CALLIGARIS, Contardo. Introducdo a uma clinica diferencial das psicoses. Porto Alegre:
Artes Médicas: 1989. (Série Discurso Psicanalitico).

CLAVREUL, Jean (et al.). O desejo e a perversdo. Campinas: Papirus, 1990.

CORTEZ, Vera. A psicose na obra “O Estrangeiro”, de Camus — a visao psicanalitica de um
personagem literario. Sdo Paulo. 1996. Monografia. (Trabalho de Conclusdo de Curso)
Faculdade de Psicologia, Pontificia Universidade Catolica de Sdo Paulo.

COSTA, Ana M. Medeiros da. Autoridade e legitimidade. In: KEHL, M. R. (Org.) Func¢ao
Fraterna. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 2000.

DANTAS, Heloisa de Souza. Literatura e Psicandlise: Aproximacgdes. S0 Paulo. 1995.
Monografia. (Trabalho de Conclusdo de Curso) Faculdade de Psicologia, Pontificia
Universidade Catolica de S&o Paulo.

DOLTO, Francgoise. O caso Dominique. Rio de Janeiro: Zahar, 1981.

. No Jogo do Desejo. S&o Paulo: Atica, 1981.

. Tudo é linguagem. S&o Paulo: Martins Fontes, 1999.

DOR, Joel. O Pai e sua Fun¢@o em Psicandlise. Rio de Janeiro: Zahar Ed., 1991.

FARIA, Michele Roman. Constituicao do Sujeito e Estrutura Familiar - O complexo de
Edipo de Freud a Lacan. 2ed. Taubaté: Cabral Editora, 2010.

FERRAZ, Flavio C. Perversdo. Sao Paulo: Casa do Psicologo, 2000.

FREUD, Sigmund (1927). Fetichismo. In: Edicdo Standard Brasileira das Obras
Psicoldgicas Completas. Rio de janeiro: Imago, 2006. Vol. XXI.

(1929). O mal-estar na civilizagéo. In: Edicdo Standard Brasileira das
Obras Psicologicas Completas. Rio de janeiro: Imago, 2006. Vol.XXI.

68



(1905) Trés Ensaios sobre a Teoria da Sexualidade. In: Edi¢ao Standard
Brasileira das Obras Psicoldgicas Completas. Rio de janeiro: Imago, 2006. Vol. VII.

(1907). Delirios e sonhos na Gradiva de Jensen. In: Edicdo Standard
Brasileira das Obras Psicoldgicas Completas. Rio de janeiro: Imago, 2006. Vol. IX.

(1911). Notas Psicanaliticas sobre um Relato Autobiografico de um
Caso de Paranoia. In: Edicdo Standard Brasileira das Obras Psicol6gicas Completas. Rio de
janeiro: Imago, 2006. Vol. XII.

(1924). A Dissolucdo do Complexo de Edipo. In: Edicdo Standard
Brasileira das Obras Psicoldgicas Completas. Rio de janeiro: Imago, 2006. Vol.XIX.

(1925). Algumas Consequéncias Psiquicas da Distingdo Anatdmica entre
os Sexos. In: Edicdo Standard Brasileira das Obras Psicoldgicas Completas. Rio de janeiro:
Imago, 2006. Vol.X1X.

GENTIL, Hélio Salles. Narrativas de ficcdo como fabulas sobre o tempo: 0s romances em
Temps et réci In: Para uma poética da modernidade. Uma aproximacéo a arte do romance
em Temps et Récit de Paul Ricoeur. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, s/d.

KEHL, Maria Rita. Existe uma funcdo fraterna? In: KEHL, M. R. (Org.) Funcéo Fraterna.
Rio de Janeiro: Relume Dumard, 2000.

. Sonhos do avesso. Folha de Sao Paulo, Caderno Mais, 06/09/2002.

LACAN, Jacques. O Seminario. Livro 3: As Psicoses. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008.

LAPLANCHE, J. e PONTALIS. Vocabulario da Psicanalise. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2001.

LEVI-STRAUSS, C. As Estruturas Elementares do Parentesco. Petropolis: Vozes, 2003.

MENEZES. A. B. de. Do poder da palavra — Ensaios de literatura e Psicanalise. S&o Paulo:
Duas Cidades, 1995.

NASIO, J. D. (org.) Os grandes casos de psicose. Rio de Janeiro: Zahar, 2001.
NASSAR, Raduan. Lavoura Arcaica. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1989.

PELLEGRINO, H. Pacto edipico e pacto social. Folha de Sao Paulo, Suplemento Folhetim,
09/1983.

RICOEUR, Paul. Da Interpretacédo: Ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977.

RODRIGUES, André Luiz. A casca e a gema: reunido. O anseio pelo absoluto em Lavoura
arcaica, de Raduan Nassar. In: Literatura e Sociedade (USP), Séo Paulo, p. 140-157, 2003.

69



. Ritos da paixdo em Lavoura arcaica. Sdo Paulo: Editora da
Universidade de S&o Paulo, 2006.

SAFOUAN, Moustapha. Estudos sobre o Edipo. Rio de Janeiro: Zahar, 1979.

SAMPAIO, Camila Pedral. A incidéncia da literatura na interpretacdo psicanalitica. In:
BARTUCCI, G. Psicanalise, arte e estéticas de subjetivacdo. Rio de Janeiro: Imago, 2000.

. O cinema e a poténcia do imaginario. In. BARTUCCI, G.
Psicanalise, cinema e estéticas de subjetivacdo. Rio de Janeiro: Imago, ????.

TARDIVO, Renato Cury. Da literatura a psicanalise implicada em Lavoura Arcaica. In:
Mudancas — Psicologia da Saude. Sdo Paulo: 16(1), jan-jun 2008.

VIOLANTE, Maria Lucia Vieira. Ensaios Freudianos em Torno da Psicossexualidade. Sdo
Paulo: Via Lettera, 2004.

ZILLY, Berthold. Lavoura Arcaica — Lavoura poética — Lavoura tradutéria: Historicidade e
transculturalidade da obra-prima de Raduan Nassar. In: Matraga. Revista do Programa de
Po6s-Graduacdo em Letras, anon, n° 17, Universidade do Estado do Rio de Janeiro; Editora
Caetés, 2005, pgs. 119-140.

70



