Karen Messas Cicuto

QUANDO OCIDENTE E ORIENTE SE ENCONTRAM: APROXIMACOES
ENTRE A PSICOLOGIA ANALITICA DE CARL GUSTAV JUNG E A
MEDICINA TRADICIONAL CHINESA

Curso de Psicologia
Faculdade de Ciéncias Humanas e da Saude
Pontificia Universidade Catdlica de S&o Paulo
Séo Paulo
2011



Karen Messas Cicuto

QUANDO OCIDENTE E ORIENTE SE ENCONTRAM: APROXIMACOES
ENTRE A PSICOLOGIA ANALITICA DE CARL GUSTAV JUNG E A
MEDICINA TRADICIONAL CHINESA

Trabalho de conclusdo de curso como
exigéncia parcial para a graduacao no
curso de Psicologia, sob orientacéo da
Profa. Dra. Ida Kublikowski

Curso de Psicologia
Faculdade de Ciéncias Humanas e da Saude
Pontificia Universidade Catodlica de Sdo Paulo
Séo Paulo
2011



DEDICATORIA
Dedico este trabalho ao meu namorado, melhor amigo e companheiro
Francisco, por compartilhar comigo o sonho de uma nova era e por ser a

forgca que me impulsionou ao objetivo.

A minha querida mae Marilis, pela forca e amor que sempre

permearam minha vida.

A meu pai Airton, pelo carinho e confianga.

A meu irméo Erick pela fé e amor depositados em mim.

Finalmente, dedico este trabalho ao futuro, Unica razdo por ele ter sido

feito, e a todos que lutam por um novo mundo, unido e em paz.



AGRADECIMENTOS

Agradeco a minha orientadora Ida Kublikoswki por ter alimentado meu

desejo por conhecimento e ter me incentivado a dar o melhor de mim;
A Fumie Kurebayashi pelo carinho e inesgotavel paciéncia ao discutir os
conceitos de MTC, e por compreender minhas deficiéncias e excessos ao longo

desses anos de estudo;

A meu querido Paco, pela paciéncia e amor, tdo necessarios ao longo
deste trabalho;

A minha familia, Marilis, Airton e Erick por me alimentarem, fisica,

espiritual e emocionalmente;

A Luciana, por ser minha querida amiga, presente em todas as horas;

A Silvia, pelas ricas conversas e querida amizade,;

A Rafaela, simplesmente, por ser minha amiga,

A Valen e Isabel, pelo carinho e incentivo ao longo de tantos anos;

A Isabela, pela amizade e gostosos momentos;

As minhas queridas mestras Gentila e iris, pelo amor e ensinamentos;

As minhas queridas Vera Siqueira e Vavi, por me manterem no eixo, para

alcancar meus objetivos;

Ao Giggo, pelos beijos carinhosos, e Bobby, pelas tardes de soneca;

A Deus, amigos e guias espirituais, por sempre me indicarem o caminho;

e a todos que indiretamente me ajudaram nesse trabalho, que Deus os abencoe!



CICUTO, Karen Messas. Quando Oriente e Ocidente se encontram:
aproximacdes entre a Psicologia Analitica de Carl Gustav Jung e a Medicina
Tradicional Chinesa. 2011, 63f. Orientadora: Profa. Dra. Ida Kublikowski.
Trabalho de Conclusé&o de Curso (Graduacdo em Psicologia). Pontificia
Universidade Catdlica de S&o Paulo — PUC/SP, S&o Paulo, 2011.

RESUMO

Trata-se de um trabalho tedrico que busca construir pontes entre a
Psicologia Analitica de Jung, a Psicossomatica Junguiana e a Medicina
Tradicional Chinesa, com vistas a ampliar nossas concepg¢des de homem,
psique e principios terapéuticos. O trabalho apresenta os principais conceitos
de ambas as abordagens, uma analise comparativa entre seus principais
conceitos, e a andlise, segundo a visdo da MTC, de um caso de Ramos
(2006) ja analisado segundo a abordagem junguiana, a fim de exercitar uma
nova maneira de enxergar um caso clinico e encontrar alternativas

complementares a Psicologia.

Palavras chave: Medicina Tradicional Chinesa, Psicologia Analitica,

tratamento psicoterapico, acupuntura.



SUMARIO

Pagina

O [ 011 oo [F oz Lo S PO OPPPPPPPPPPPPPPP 6
2. No Oriente — A Medicina Tradicional Chinesa (MTC) ................... 11
2.1 Breve HiStOrCO ......ooovvveeiiiicee e 11
2.2 Qi e ——————— 12
2.3 YIN € YANG .ttt 13
2.4 OsCIinCOEIEMENtOS .......oviiiiiii e 17
2.5 Patologia pela MTC ... 21
26 APSIQUENAaMTC .o 21

T N\ (o I @ Tor o 1] o) (= PP PPN 24
3.1 A Psicologia AnalitiCa ..........ccooeiiviviiiiiiiieeee 24
3.2 A Psicossomatica JUNQUIANA ..........ccuueeeieieiiiiiieeeeeeeeenneeee s 30

4. Quando o Oriente e Ocidente se encontram ...........cceeeeeevevvireerenenns 34
5. Andlise do caso — UMa NOVA VISAO .........cceuveerurniiieeeeneeaneeeeneeennnnnnnns 40
5.1 0 CASO .iiitiiiiiiiie et 41
B.2 ANALISE ... e 44
5.3 Possivel tratamento .........ccoooeeeiiiiiiiiieee e 53

6. Consideracdes fiNAIS ..........uvvviiiiiiiiii e 57

7. Referéncias Bibliograficas ..........ccccccoeeiieiiiiiiiiiii e 61



1. INTRODUCAO

“O Oriente penetra implacavelmente
por todos os poros, atingindo a Europa
em seu ponto mais vulneravel. Poderia
ser uma perigosa infec¢do, mas talvez

seja um remédio” (JUNG, 1996, p. 9).

Vivemos um momento de crise no mundo, na economia, na saude,
com as famosas “doencas da modernidade”, no meio ambiente e na ciéncia.
Estamos nos deparando com a necessidade do novo, do diferente. E sobre
iIsso que trata este trabalho. Mesmo que falando de apenas uma nova
possibilidade (“hova” para nds ocidentais), ele tem como objetivo incentivar a
busca por conhecimento em lugares distintos, como em outras culturas e

modelos.

Capra (2006) fala sobre a crise atual em seu liviro O Ponto de
Mutacdo, analisando seus significados e outras crises por quais outras
sociedades ja passaram. Conta-nos que 0s chineses usam um termo
especifico para a palavra “crise”, que € wei-ji, composto pelos caracteres
“perigo” e “oportunidade”, que apontam a dinamica visao chinesa de mundo e
de sua consciéncia da profunda conexdo entre crise e mudanca. O autor
analisa, assim, o momento de crise usando como base 0s conceitos de
movimento natural de transformacéo do livro chinés | Ching, ressaltando que
guando o antigo € desconstruido, o0 novo € introduzido de forma natural e
espontanea, ja que esse € um ciclo natural.

Capra (2006) analisa a crise do paradigma de ciéncia, nos contando a
trajetéria de nossa ciéncia atual, trazendo propostas para uma nova forma de
se produzir conhecimento, através do holismo e do dialogo entre as

diferentes ciéncias. Segundo o autor vivemos:

uma situacao tado paradoxal que beira a insanidade. (...)
Sao esses 0s resultados da exagerada énfase dada ao
nosso lado yang, ou masculino — conhecimento racional,
analise, expanséo -, e da negligéncia a que ficou sujeito
nosso lado yin, ou feminino — sabedoria intuitiva, sintese
e consciéncia ecoldgica (CAPRA, 2006, p. 39).



O autor faz essa afirmacdo jA que, apesar de podermos controlar
coisas como 0 pouso de uma espagonave, ndo conseguimos controlar a
fumaca expelida por nossos carros e fabricas.

Outro autor que nos fala sobre a crise do paradigma atual da ciéncia é
Santos (2010), que em seu livro Um Discurso Sobre as Ciéncias, aponta a
necessidade de pensarmos uma nova forma de produzir conhecimento e de

pensar qual é o papel desse conhecimento cientifico produzido por nos.

Estamos de novo regressados a necessidade de
perguntar pelas relagdes entre ciéncia e a virtude, pelo
valor do conhecimento dito ordinario ou vulgar que ndés,
sujeitos individuais ou coletivos, criamos e usamos para
dar sentido as nossas praticas e que a ciéncia teima em
considerar irrelevante, ilusorio e falso; e temos
finalmente de perguntar pelo papel de todo o
conhecimento cientifico acumulado no enriquecimento
ou no empobrecimento pratico das nossas vidas, ou
seja, pelo contributo positivo ou negativo da ciéncia para
a nossa felicidade (SANTOS, 2010, p. 18).

Segundo Santos (2010) o modelo do paradigma dominante é totalitario
na medida que “nega o carater racional a todas as formas de conhecimento
gue se nao pautarem pelos seus principios epistemologicos e pelas suas
regras metodoldgicas” (p. 21). Devido as herancas da matematica, nesse
modelo “conhecer significa quantificar” (p. 27), e “o que nédo € quantificavel é
cientificamente irrelevante. (...) Conhecer significa dividir e classificar para
depois poder determinar relacdes sistematicas entre o que se separou” (p.
28).

Neste sentido, Penna (2006, p. 17) afirma:

a partir do século XIX, a ciéncia adquire estatuto de
promotora exclusiva de conhecimento sério, confiavel e
verdadeiro na cultura ocidental. (...) Desta forma, uma
ampla gama de expressfes culturais — producdo de
conhecimento — foi classificada como artistica e
pejorativamente qualificada como especulativa ou
fantasiosa pelo fato de ndo se adequar aos principios
epistemoldgicos e metodoldgicos prescritos pela ciéncia
moderna.



A autora, da perspectiva do paradigma junguiano, observa que a
ciéncia moderna vem sendo orientada pelas fun¢des cognitivas e sensorias e
por um ponto de vista extrovertido ao abordar os fenébmenos.

Santos (2010) afirma que a busca por uma causa e pela formulacao de
uma lei, que preveja o comportamento de futuros fendmenos é também uma
caracteristica importante desse modelo. No entanto as coisas estdo mudando
pois, segundo ele:

(-..) a nocédo de lei tem vindo a ser parcial e
sucessivamente substituida pelas nocBes de sistema,
de estrutura, de modelo e, por ultimo, pela nocdo de
processo. O declinio da hegemonia da legalidade é
concomitante do declinio da hegemonia da causalidade
(SANTOS, p. 52).

Santos (2010) afirma entdo, que a causalidade, enquanto categoria de
inteligibilidade do real, ja em algumas areas vem perdendo terreno para o
finalismo.

A ciéncia moderna ndo é a unica explicacao possivel da
realidade e ndo ha sequer qualquer razao cientifica para
considerar melhor que as explicacdes alternativas da
metafisica, da astrologia, da religido, da arte ou da
poesia (SANTOS, 2010, p. 83).

O autor, na mesma obra se refere ao paradigma emergente como um
‘paradigma para uma vida decente”, ja que “hoje nado se trata tanto de
sobreviver como de saber viver” (2010, p. 85), considerando que a producédo
cientifica deve visar a se tornar, sim, senso comum, um conhecimento que
alcance a todos. Ele descreve esse novo paradigma da seguinte forma: “a
ciéncia pés-moderna ndo segue um estilo unidimensional, facilmente
identificavel; o seu estilo € uma configuracdo de estilos construida segundo o

critério e a imaginacéo pessoal do cientista” (SANTOS, 2010, p. 79).

Para Penna (2006, p. 19) o paradigma junguiano pode ser abordado
com a mesma viséo de ciéncia:

A relatividade do conhecimento humano diante da
infinitude do inconsciente coletivo, a busca de
integracdo e harmonizagdo dos opostos sem anular as
diferencas, a aceitacdo de paradoxos e contradi¢bes
inerentes a diversidade e complexidade da natureza



humana s&o alguns dos aspectos do paradigma
junguiano, afinados com as caracteristicas da ciéncia
pés-moderna.

Segundo Penna (2006) Jung € considerado um dos formadores da
mentalidade pds-moderna, e um dos pioneiros da abordagem “holistica” do
ser humano.

Com relacdo a essa nova forma de se produzir conhecimento, Capra
(2006) também prop6e uma forma diferente de enxergarmos a saude, nos
mostrando o que a fisica moderna tem a nos oferecer para essa nova
abordagem da vida, como o conceito de equilibrio dinAmico, a concepcao
sistémica dos organismos vivos e, também, a necessidade e o beneficio de

aprendermos com outras culturas e modelos.

Para desenvolvermos uma abordagem holistica da
saude que seja compativel com a nova fisica e com a
concepcao sistémica dos organismos Vivos, né&o
precisamos abrir novos caminhos, mas podemos
aprender com os modelos médicos existentes em outras
culturas (CAPRA, 2006, p. 299).

O autor nos alerta para o fato de que as comparacdes entre sistemas
médicos de diferentes culturas devem ser feitas com todo o cuidado, ja que
cada um desses sistemas é um produto da histdoria do lugar e existe dentro

de um certo contexto cultural e ambiental. No entanto:

(...) sera util estudar sistemas médicos tradicionais; nao
tanto porque podem servir como modelo para nossa
sociedade, mas porque o0s estudos transculturais
ampliardo nossa perspectiva e nos ajudardo a ver sob
nova luz as idéias atuais acerca da saude e dos
métodos de cura (CAPRA, 2006, p. 29).

Com relagcédo a busca conhecimento em outros lugares Santos (2010,

p. 76) afirma:

Ao contrario do que sucede no paradigma atual, o
conhecimento avanca a medida que o seu objeto se
amplia, ampliacdo que, como a da arvore, precede pela
diferenciacdo e pelo alastramento das raizes em busca
de novas e mais variadas interfaces.



Esta emergéncia de uma nova forma de se fazer ciéncia possibilita a
busca por conhecimento em outros lugares e, queremos, com este trabalho
utilizar esta visdo de mundo, tendo como objetivo a construgdo de pontes
entre 0 conhecimento produzido na psicologia ocidental por Carl Gustav
Jung, e o conhecimento milenar produzido em uma cultura oriental, que € a
Medicina Tradicional Chinesa (MTC).

Desta forma, buscamos com este trabalho abordar o processo saude-
doenca por uma nova perspectiva, com vista a refletir sobre a eficacia de
diferentes estratégias terapéuticas. Para tanto, fizemos uso de conceitos
gerais da MTC e os aproximamos de alguns dos principais conceitos da
Psicologia Analitica por meio de diferentes autores e da Psicossomatica
Junguiana, conforme compreendida por Ramos (2006).

Utilizamos, portanto, um caso descrito por Ramos (2006) em seu livro
A Psique do Corpo, e o0 analisamos segundo a visao da Medicina Tradicional
Chinesa. Usamos como dados para a analise sintomas fisicos e
comportamentais descritos pela autora, buscando entender como eles se
conectam com a visdo da MTC. A Medicina Tradicional Chinesa faz seu
diagnostico com base em diversos aspectos. Primeiramente, pelos sintomas
fisicos e psiquicos apresentados pelo paciente, depois, pelos sinais
(alteracBes observaveis em seu corpo) apresentados, como observagcao da
lingua e pulsologia. Apesar de ndo termos algumas informacdes importantes
da perspetiva da MTC no caso apresentado por Ramos (2006), temos dados
sintomaticos valiosos para levantar uma hipotese diagnostica. Desta forma,
nossa analise foi apenas um exercicio a fim de ampliarmos nossa concepcéao
de tratamento e de homem. Para tanto, levantamos hipdteses sobre os
principais elementos que estdo alterados no caso, a que sintomas estao

ligados, e como seria um tratamento feito pela MTC.

10



2. NO ORIENTE - A MEDICINA TRADICIONAL CHINESA

2.1. Breve historico

A medicina na China, da mesma forma que em outros lugares do
mundo, comecou ligada a religido. Ela se estabeleceu dentro de um sistema
de crencas magicas e demonoldgicas. Por volta de 480 a. C., durante a
Dinastia Zhou, isso comec¢ou a mudar. As teorias do Yin e Yang e dos Cinco
Elementos comecaram a ser aplicadas na medicina e marcaram o inicio do
que podemos chamar de medicina “cientifica”. Os médicos pararam de
buscar a razdo das doencas no sobrenatural e, ao observarem a natureza,
combinando os métodos indutivo e dedutivo, comecaram a achar padrbes e
aplicad-los a interpretacdo das doencas. Além disso, o surgimento do
confucianismo e taoismo, na mesma época, muito influenciou a MTC (BIRSH
& FELT, 2004; MACIOCIA, 2007).

Durante a Dinastia Han (de 206 a.C. a 220) a cultura chinesa
floresceu. Na medicina foram publicados importantes textos, o Nei Jing e 0
Nan Jing. De 590 a 617, na Dinastia Sui, a MTC e a acupuntura se
aperfeicoaram nos detalhes clinicos, e se espalharam por toda a Asia. No
periodo entre 1264 a 1368 foi fundada na China a primeira faculdade de
Medicina independente (BIRSH & FELT, 2004).

A MTC difundiu-se pelo mundo principalmente através da técnica da
acupuntura, sendo que muitas pessoas até confundem a Medicina Chinesa
com a técnica acreditando que a medicina baseia-se apenas na acupuntura.
No entanto:

A acupuntura e a moxibustado formam apenas uma area
especializada dentro do programa de medicina
tradicional que engloba remédios de ervas (incluindo
também o uso de minerais e produtos animais),
massagem e manipulacao, terapia dietética e exercicios
terapéuticos (incluindo gigong ou terapia da respiracao)
(MAO-LIANG, 2001, p. XIV).

Hoje grande parte dos ocidentais utiliza-se da MTC e da acupuntura
de forma mecanicista e reducionista, apenas traduzindo conceitos chineses

para conceitos ocidentais cartesianos, utlizando-os de forma que nao

11



abrangem sua concepc¢édo fundante como a integracao entre o0 organismo e o

mundo em que vive.

2.2. Qi

O termo Qi ndo pode ser traduzido em apenas uma palavra. Seu
conceito é basico na MTC embora seja muito profundo. Podemos falar que o
Qi esta em tudo, em nosso corpo, na natureza, em tudo o que podemos tocar
ou nao. Tudo é feito de Qi.

Qi é a energia que circula nos meridianos, € a chama
gue mantém a vida e pde 0s seres em movimento. Qi é
0 proprio movimento, é a forca vital, € um fio condutor
(CAMPIGLIA, 2004, p. 17).

Alguns autores como Birsch & Felt (2004, p. 111) abordam o tema
utilizando o termo “paradigma do Qi” pois “a nogao de Qi esta mais proxima
de ser um modelo do que de ser uma entidade estavel”’. Segundo eles a
nocéo de Qi é tdo antiga que € quase impossivel conceber a cultura asiatica
sem ela.

As traducdes atuais para o termo sao: gas, ar, alento, tempo, maneira,
espirito, disposicdo de animo, energia vital, energia da vida, entre outros. A
idéia mais aceita sobre Qi € que o termo estéa ligado aos conceitos de vapor,
respiracdo e fumaca. O caractere de Qi evoluiu a partir das “imagens dos
vapores que subiam durante o cozimento do arroz”. “(...) A imagem é
acessivel a todos; € s6 imaginar o arroz cozinhando em um caldeirdo. Sinta o
cheiro agradavel'! O aroma nédo da pra ser visto, s6 tendo a experiéncia de
senti-lo” (BIRSCH & FELT, 2004, p. 113).

O Qi é associado ao mundo invisivel, pode ser
comparado as particulas subatdbmicas, pois é um
principio béasico de todo universo, que rege seu
funcionamento. O Qi penetra em todas as dimensdes da
existéncia e participa de todas as funcdes do ser vivo. E
responsavel pela formacdo e transformacédo de toda a
vida (CAMPIGLIA, 2004, p. 7).

Na MTC o Qi se apresenta de diversas formas e tem diversos nomes.
Existe o Qi dos alimentos, o Qi ancestral (ou energia herdada dos pais, ou

ainda nosso DNA), o Qi de defesa (que podemos identificar como nosso

12



sistema imune), o Qi do ar (que adquirimos através de nossa respiracao)
entre outros. No entanto, todos estes sao aspectos do mesmo Qi.

Qi é o material (ou quem sabe o imaterial) com que trabalha a
acupuntura. Na técnica, tudo se baseia em Qi. Em sua auséncia ou estase, 0
Qi é sempre a primeira coisa a se trabalhar.

O conceito de Qi é a base para toda a teoria da MTC. N&do podemos
compreender nenhum outro conceito se ndo tivermos o conceito de Qi

entendido.

2.3.Yin e Yang

O conceito de Yin e Yang é mais proximo de nossa cultura ocidental. E
comum vermos seu simbolo (Tao) em muitos lugares, como em pinturas e
tatuagens. Seu significado € bastante simples, ainda que profundo.

Yin e Yang sdo polaridades do universo, que é o
conjunto de tudo que existe. A origem da palavra
universo esta em um, unir, tornando um. Todavia, 0
universo dividiu-se em dois e depois em milhbes e
bilhdes de partes, originando a diversidade. A primeira
divisdo: Yin e Yang, segundo a tradicdo chinesa,
encerra 0s principios opostos e complementares do
universo (CAMPIGLIA, 2004, p. 8).

Tudo pode ser dividido entre yin e yang. Nao saberiamos o que € a
noite se ndo soubéssemos o que é o dia, ndo conheceriamos 0 bom se nao
conhecessemos 0 mau, e ndo saberiamos o que é claro se nao fosse o
escuro. Assim, todos os fenbmenos podem ser classificados como yin ou
yang quando comparados (jA que nada é yin em esséncia ou yang em
esséncia, mas sim em comparacgao a outra coisa).

Alguns exemplos de oposicdo entre Yin e Yang sao estes

(CAMPIGLIA, 2004, p. 10):

Yin Yang
Feminino Masculino
Terra Céu

Lua Sol
Quietude Movimento

13



Frio Calor

Contragéo Expansao
Soma (corpo) Psique
Matéria Energia

Além disso, também podemos dividir nosso corpo entre yin e yang, por
exemplo: a parte anterior de nosso corpo € yin se comparada com a
posterior, que é yang. A parte de dentro de nosso corpo € yin se comparada
com a parte de fora, que é yang. As partes mais altas do nosso corpo, como
nossa cabeca, sdo consideradas mais yang, se comparadas com as partes
mais baixas, como nossos pés, que sao considerados yin.

Assim, uma das principais propriedade de yin e yang é a oposi¢cao
entre eles, ou seja, “0 yin € oposto a0 yang e vice-versa, mas apenas
relativamente, pois nada & completamente yin ou completamente yang”
(CAMPIGLIA, 2004, pag. 10).

Além disso, vemos também a interdependéncia entre eles ja que nao
€ possivel conhecer o yin se ndo conhecermos o yang. Podemos dizer que
um n&o existe sem o outro.

O consumo entre yin e yang também € uma de suas propriedades. Yin
e yang estdo em estado constante de equilibrio dinamico, se ajustando
continuamente. Quando ambos estdo em desequilibrio, eles afetam-se
mutuamente modificando sua propor¢éao e encontrando um novo equilibrio.

Além do estado normal de equilibrio entre yin e yang, existem outras
guatro possibilidades de desequilibrio: preponderancia do yin (quando o yin
estd em excesso consumindo o yang), preponderancia do yang (quando o
yang esta em excesso consumindo o yin), debilidade do yin (quando
aparentemente o yang estd em excesso) e debilidade do yang (quando
aparentemente o yin esta em excesso). O desequilibrio energético durante
longo periodo é o grande causador de doencas (MACIOCIA, 2007).

Yin e yang também se relacionam de outra forma, além destas, que &
a intertransformacdo. Como ndo sdo estaticos, mas estdo constantemente
em movimento, um realmente se transforma no outro, yin transforma-se em
yang e yang transforma-se em yin. Tal mudanga ocorre em determinados

estagios de desenvolvimento de algo. “O verao transforma-se em inverno, o

14



dia, em noite, a vida, em morte, a felicidade, em tristeza, o calor em frio, e
vice-versa” (MACIOCIA, 2007, p. 7).

Wang (2001, p. 49), no livro Principios de Medicina do Imperador
Amarelo descreve yin e yang:

O Yin corresponde a falta de movimento e sua energia
simboliza a terra; o Yang corresponde ao movimento e
sua energia simboliza o céu, portanto, o Yin e 0 Yang
sdo caminhos da terra e do céu. Como 0 nascimento,
crescimento, desenvolvimento, colheita e
armazenamento de todas as coisas sao levados a efeito
de acordo com a regra de crescimento e declinio de Yin
e do Yang, entdo o Yin e o Yang sdo 0s principios que
norteiam todas as coisas. Na mutua vitoria ou queda do
Yin e do Yang, a situacdo sera de variacdes inumeras,
portanto o yin e 0 yang sao pais das variacdes. O Yin
cresce enquanto o Yang esta vigoroso o Yin se torna
deficiente enquanto enquanto o Yin esta enfraquecido.
Do nascimento a morte, todas as coisas seguem o
principio do Yin e do Yang, por isso, 0 Yin e 0 Yang sao
o fundamento do nascimento e da morte. Quando o Yin
e 0 Yang estdo em harmonia, o espirito desabrocha,
portanto o Yin e o Yang sdo as moradas do espirito.

Yin e yang, juntos, formam o simbolo do Tao, que tem como um de

seus significados o termo “caminho”:

Figura 1: Tao

O Tao contém yin e yang em equilibrio. No simbolo, a parte preta
representa o yin, e a branca o yang. Os pontos preto e branco dentro da
outra cor representam a semente yang que existe em yin, e a semente yin
gue existe em yang. Além disso, vemos que no apice de um deles, o outro ja
esta nascendo.

Para o taoista, o Tao € o todo. Ele esta além da mente racional. E o

Nao-Manifesto, € algo que sempre existiu por toda a eternidade (COOPER,

15



1999). Nao temos um termo ideal para traduzir o Tao. Em chinés ele é
representado por dois sinais: “cabe¢a” e “caminhar”, podendo ser entendido
como “caminho consciente”. Wilhelm o traduz como “sentido” (JUNG &
WILHELM, 1996).

O termo Tao pode ser também traduzido por caminho, trilha ou
estrada. Ele € um caminho que veio de um passado, que nao teve inicio e se
estenderd para um futuro infinito. Ele abrange todas as coisas, desde as
menores, quantos as maiores, desde as mais nobres, as mais despreziveis.
Ele é tdo grande que apreende todas as coisas e tdo pequeno que pode
caber dentro de um grao de poeira. O Tao estd em todas as coisas que
podemos imaginar, nomear, sentir, olhar, tudo o que possui uma forma ou
uma imagem. O Tao esta em tudo. Tanto as coisas concretas como as

abstratas séo suas manifestacdes (CHERNG, 2000).

Antes do Céu e da terra,

Ja havia um ser indeterminado em sua Perfeicao.
Silencioso! Imaterial!

Permanece s0, imutavel, onipresente e imperecivel.
Pode ser considerado a Mae dos dez mil seres.

N&do conhecendo seu nome, designo-o pela palavra
Tao.

Esforcando-me para dar-lhe nome, chamo-o Grande.
Sendo Grande, escapa.

Escapando, afasta-se.

Afastando-se, retorna.

O Tao é grande, o Céu é grande, a terra € grande,

E o rei também é grande.

Essas sdo as quatro Grandezas do Universo, e o rei €
uma delas.

O homem segue a lei da terra.

A terra segue a lei do Céu.

O Céu segue a lei do Tao.

O Tao segue a si mesmo (LAO TSE, 2001, p. 25).

O Tao é absoluto; assim é a Verdade. Se é algo que
estd em toda parte, se pode abranger tanto o
manifestado quanto o ndo manifestado, o Tao poderia
ser compreendido como a consciéncia que esta em
todas as particulas, em todas as coisas. Quem
encontra o Tao descobre a ligacdo de todas as coisas

16



e, assim, pode ter a visdo verdadeira e real da
totalidade. Consegue enxergar a realidade
simplesmente como ela é. Por isso o Tao é a verdade
(CHERNG, 2000, p. 21).

Esses sdo conceitos importantes da MTC. Existem crencas de que
podemos tratar de alguém sé com o conhecimento sobre yin e yang, ja que
todos os fenbmenos, inclusive o funcionamento de nosso organismo,
acontecem através do equilibrio entre essas duas forcas.

Por isso, quando tratar uma doenca, deve-se ter como
base o Yin e o Yang, isto &, buscar a orientacdo e o
desenvolvimento da doenca a partir da variagdo do Yin
e do Yang, a fim de determinar os principios que
norteiam o tratamento (WANG, 2001, p. 49).

2.4. Os Cinco Elementos

Desenvolvida pela mesma escola filoséfica que desenvolveu a teoria
do Yin e Yang, a teoria dos Cinco Elementos foi marcante na cultura e
medicina chinesas. Alguns autores discutem sobre a traduc&do do termo em
chinés Wu Xing para “Cinco Elementos” ja que Xing significa “movimento”,
“processo”, acreditando que o termo nao pode indicar “elemento” como
constituinte basico da Natureza (MACIOCIA, 2007).

Os Cinco Elementos, ou Cinco Movimentos sdo Madeira, Fogo, Terra,
Metal e Agua. Eles “simbolizam cinco qualidades inerentes diversas e
expressam o fendbmeno natural. (...) Os Cinco elementos n&o séo cinco tipos
de material fundamental, mas cinco tipos de processos”. Eles também
correspondem a cinco direcfes diferentes de fendbmenos naturais, como a
Madeira que representa 0 movimento expansivo e exterior, o Metal
representa 0 movimento contraido e interior, a Agua o movimento para baixo,
o Fogo corresponde ao movimento para o alto, e a Terra representa a
estabilidade (MACIOCIA, 2007, p. 17).

Os Cinco Elementos estdo dentro de um ciclo de geracdo e
dominancia e suas correspondéncias podem ser vistas em muitos lugares,
como ao longo da vida de um individuo ou nas mudancas das estacdes de

um ano. O elemento Madeira é considerado o inicio do ciclo, quando o yang

17



estd em crescimento, assim como na infancia ou na primavera. O elemento
Fogo ja corresponde ao 4pice do yang, como quando € verdo ou quando um
jovem adulto estda no auge de seu desenvolvimento, ja podendo se
reproduzir. O proximo elemento, a Terra, corresponde a um equilibrio entre
yin e yang, que é considerado pelos chineses um periodo que existe entre as
mudancas de estacdo e relacionado a metade da vida. O elemento Metal,
inicio do yin, corresponde ao outono e a maturidade, e o elemento Agua é o

mais yin deles, correspondendo ao inverno e a velhice.

Figura 2: Os 5 elementos

Vemos na figura os ciclos de geracéo e controle. A madeira da energia
ao fogo, sendo considerada sua mée, o fogo da energia a terra, e esta, por
sua vez, gera o metal, que da energia a agua, que recomeca o ciclo doando
energia a madeira. Este é o ciclo de geracéo (setas em volta do desenho).

Além disso, podemos ver como a agua domina o fogo, que domina o
metal que, por sua vez, domina a madeira, que domina a terra, que domina a
agua. Este € o ciclo de dominancia (setas centrais que formam uma estrela),
gue pode se inverter no ciclo de contra-dominéancia, onde os elementos
dominados contra-dominam seus dominantes, desta forma, o fogo dominaria
a agua e assim por diante.

Toda esta explicacdo é dada de forma mais simples e também

filosofica na linguagem do chineses:

18



Madeira queima, produzindo fogo, de cujas cinzas se
forma a terra, e dentro dela se condensa o metal que
expulsa de si a 4gua, da qual brota a Madeira. Ou seja:
Madeira nutre fogo, que gera Terra, que engendra
Metal, que gera Agua, que nutre Madeira, ou seja ainda:
uma ponta dé energia para outra, permite que a outra
aconteca. Este é o ciclo de geracao de energia.

Mas a Agua apaga o Fogo, que funde o Metal, e Metal
corta a Madeira, que esgota a Terra, e Terra absorve
Agua, ndo é? Pois entdo, heroi, este é o ciclo de
dominagdo da energia. Signifia que Madeira controla
Terra, Terra controla Agua, Agua controla Fogo, Fogo
controla Metal, Metal controla Madeira (HIRSCH, 2008,
p. 15).

Héa entre os Cinco Elementos um sistema de correspondéncia que é

tipico do pensamento chinés, que une o micro e 0 macrocosmo conectando

fendmenos e qualidades a um elemento. Com relacdo a isso Maciocia (2007,

pag. 20) diz:

Os antigos chineses encontraram uma relacdo entre
fendbmenos aparentemente ndo conectados, como um
tipo de “ressonancia” entre eles. Varios tipos de
fendbmenos estariam unificados por uma qualidade
comum indefinida, assim como dois fios vibrariam em
unissono.

No sistema de correspondéncias os elementos estao ligados a muitas

outras coisas, como Orgaos e visceras, cores, sabores, sentimentos etc.

Na tabela abaixo podemos ver algumas dessas relacdes (HIRSCH, 2008):

Madeira Fogo Metal Agua
Cor Verde Vermelho Branco Azul e
Preto
Orgéo Figado Coracéo Pulmao Rim
Viscera Vesicula Intestino Intestino Bexiga
Biliar Delgado Grosso
Meridianos | Figado e | Coracéo, Pulmdo e |Rim e
Vesicula Intestino Intestino Bexiga

19




Biliar Delgado, Grosso
Pericardio e
Triplo
Aquecedor
Sabor Acido Amargo Picante Salga-
do
Sentimen- | Raiva, Alegria, Melancolia, | Medo
tos Irritacdo, euforia, Depresséao
principais Impaciéncia | hiperexcitagao
Orgéo Olhos Lingua Nariz Ore-
Sensivel lhas
Horario 23 as 3|11 as 15 3 as 7|15 as
Privilegiado | horas horas e 19 as horas 19
23 horas horas
Partes Tendoes, Vasos Pele Osso,
Governa- Ligamentos | Sangulineos Medula
das e Musculos e Cére-
bro
Desta forma, cada um desses elementos tem diversas

correspondéncias.

Para a MTC os 6rgdos e as visceras sao as

correspondéncias mais importantes, ja que o desequilibrio energético
acontecera em seus meridianos (canais de energia espalhados ao longo de
todo o corpo com pontos de maior energia), e através deles a energia sera
reequilibrada.

Wang (2001, p. 147) no Principios de Medicina Interna do Imperador
Amarelo descreve as relacdes e as funcdes dos cinco 6rgao solidos:

As diversas funcfes dos 6érgdos solidos sdo: o coracao
promove a circulacdo do sangue, portanto, o coracao se
encarrega dos vasos; o pulmédo espalha a energia pela
superficie da pele, por isso o pulmdo se encarrega da
pele; o figado armazena o sangue e dispersa sua
esséncia para nutrir os tenddes, por isso o figado se
encarrega dos tenddes; o bago transporta e converte a
agua e 0s cereais para nutrir os masculos, por isso 0

20



baco se encarrega dos masculos; o rim armazenaa
esséncia e gera a medula para nutrir oS 0SS0S, por iSso
0 rim se encarrega dos 0ssos. Estas sdo as cinco
funcdes dos 6rgéos solidos.

2.5. Patologia pela MTC

A MTC tem como essencial para a saude o equilibrio da vida. Segundo
a visao chinesa, devemos ter equilibrados nossa alimentagcédo, atividades
fisicas, esforco mental, atividades sexuais e também nossas emocdes. Este
equilibrio ndo é rigido, j& que cada pessoa € um ser diferente, e 0 que é
muita comida para uma, por exemplo, é pouca para outra. No entanto, hd um
equilibrio que deve ser mantido, e assim, evitam-se as doencas, ja que estas
surgem apos um longo peiodo de desequilibrio.

As doencas podem ter diversas causas, pelo olhar da MTC. Elas séo
causadas por desarmonias energéticas que podem ter vindo geneticamente
(através da energia recebida dos pais), ou terem sido causadas por excessos
ou faltas durante a vida do individuo. De qualquer forma, para se tratar o
doente em MTC € preciso que se descubra qual € a desarmonia energética
gue esta acontecendo e que desequilibrio estd causando essa desarmonia.
Deve-se investigar seus habitos de vida, sua alimentacdo e sentimentos
predominantes a fim de se descobrir seus desequilibrios, e assim orienta-la a
melhora-los. “Se dermos tratamento sem explicar a causa da doenca,
estaremos simplesmente como vertendo agua em um recipiente com
vazamento no fundo” (MACIOCIA, 2007, pag. 195).

2.6. A psique na MTC

N&o existe na MTC um conceito de psique parecido com o0 nosso. Para
0 chineses, a psique e o0 corpo sdo indissociaveis, ndo podendo ser
concebidos de forma separada. Segundo Maciocia (2007, pag. 82):

O mesmo Qi que € a base de todos 0s processos
fisiol6égicos, também o é para os processos mental e
emocional, uma vez que o Qi, como ja vimos, existe em
diversos estados de agregacéo e refinamento. Ao passo
gue no ocidente a fisiologia emocional e os processos
mentais sdo atribuidos ao cérebro, na medicina chinesa
eles s&o parte da esfera de aco dos Orgaos Internos.

21



Existe uma relagdo entre cada 6rgdo interno com uma emocéo, e esta
relagdo é mutua, ou seja, um afeta o outro. Desta forma, um acesso de raiva
(emocéo ligada ao figado), por exemplo, afeta diretamente a energia do
figado. O contrario também acontece, quando um desequilibrio da energia do
figado afeta o emocional aumentando o sentimento da raiva. As emogdes se
tornam prejudiciais e causadoras de desequilibrios e doencas quando séo
excessivas e prolongadas. Quando esse € o caso Maciocia (2007, pag. 83)
diz: “Por meio do tratamento de um érgéo especifico, podemos influenciar
determinada emocao relacionada ao 6rgdo em questéo e auxiliar a pessoa a
alcancar um estado de equilibrio emocional”.

Na MTC existe o conceito de mente, que também estd ligado aos
orgaos internos. Para eles Shen é a mente, e esta reside no Coragao. Isto
significa que o estado do coracdo e também do sangue (xue) estarédo
diretamente afetando as atividades mentais e o estado emocional
(MACIOCIA, 2007).

Se o0 coracao estiver forte e o Sangue for abundante,
havera uma atividade mental normal, uma vida
emocional equilibrada, uma consciéncia clara, boa
memoria, pensamento agucado, e bom sono. Se o
coracao estiver fraco e o Sangue deficiente, podem
ocorrer problemas mentais-emocionais (tais como
depressdo), memoria pobre, pensamento obscuro,
insbnia ou sonoléncia e, em casos extremos,
inconsciéncia (MACIOCIA, 2007, p. 91).

O coracéo, além das suas outras funcdes fisiologicas, também tem a
grande funcdo de governar a mente, assim, € um 6rgdo muito importante
para o que poderiamos considerar uma “psique chinesa”.

Além desse, Shen também pode ter outro significado, representando
todos os aspectos mentas e espirirtuais do ser humano e, nesse caso, nao
estd apenas ligado ao coracdo, mas também aos fenbmenos mentais e
espirituais de todos os outros 6rgados. Neste caso, nos referimos aos cinco
aspectos espirituais dos 6rgaos: a mente (Shen) relacionada ao coracao, a
alma etérea (Hum) relacionada ao figado, a alma corporea (Po) relacionada
ao pulméo, a forca de vontade (Zhi) relacionada ao rim e o pensamento (Yi)

relacionado ao baco.

22



Muitos outros conceitos estdo ligados ao conceito de mente.
Poderiamos dizer que todos os outros 6rgdos estdo, ja que para a MTC todos
eles estdo profundamente relacionados. Podemos ver, como exemplo desta
interrelacéo, o exemplo da visdo da MTC do sono e dos sonhos. Para ela,
como a mente esta relacionada ao coracdo e ao sangue, que por sua vez,
também estéo relacionados ao figado, que ainda, por sua vez é considerado
a morada da alma etérea, o sono e os sonhos dependem de todos esses
para terem boa qualidade. Além disso, para a MTC o contetddo do sonho é
importante e estd relacionado a um possivel desequilibrio de algum
elemento. Por exemplo, uma pessoa que estd com o elemento terra
desequilibrado pode sonhar que esta com fome ou sede, que seu corpo esta
pesado, ou sonhar com a imagem de ruinas ou ainda sonhar com musica
(HIRSCH, 2008).

Vemos, entdo, que nao existe um conceito estreito de psique para a
MTC, mas que seu conceito de mente esta relacionada aos 6rgaos internos,

principalmente ao coracdo, mas também ligado ao sangue (xue) e outros.

23



3. NO OCIDENTE

3.1. Psicologia Analitica

Neste capitulo voltamo-nos a alguns conceitos da Psicologia Analitica
e da Psicossomética Junguiana que sao importantes para nosso trabalho,
ndo s6 porque se assemelham a muitos conceitos da MTC, mas também
porque serdo relevantes para fazermos a analise do caso segundo o olhar
das duas abordagens.

Jung foi discipulo de Freud, chegando a ser o presidente da
Sociedade Psicanalitica da época. Rompeu com Freud ao discordar de sua
teoria, desenvolvendo a partir dai sua propria teoria, a qual chamou de
Psicologia Analitica. Ele discordou de Freud, por exemplo, com relacdo a
concepcao de energia psiquica, que segundo Freud era sexual, e para Jung
poderia ser de qualquer natureza. Ou ainda, ao enxergar uma finalidade nos
sintomas de seus pacientes, ao invés de apenas uma causa, como fazia
Freud. Jung adquiriu essa concepcao de Adler, para quem tudo caminhava
para um fim (JUNG, 2007, OC v VII/1).

Para Jung (2007, OC v XVIII/1) a consciéncia € como se fosse uma
pelicula cobrindo a vasta éarea do inconsciente, cuja extensdo ¢é
desconhecida. A consciéncia é estreita e € sobretudo produto da percepcao e
orientacdo no mundo externo. A consciéncia € tudo o que conhecemos, o

restante € inconsciente. No centro dela esta o ego que é:

(...) um dado complexo formado primeiramente por uma
percepcao geral de nosso corpo e existéncia e, a segui,
pelos registros de nossa memoria. (...) E sempre o
centro de nossas atencdes e de nossos desejos, sendo
o cerne indispensavel da consciéncia (JUNG, 2007, OC
v XVIII/L, p. 7).

O ego possui raizes no inconsciente, e assim, é responsavel por
permitir ou ndo a conscientizacdo de contetdos do inconsciente, escolhendo

0 que deve ou nédo ir a consciéncia.

24



Para Jung o inconsciente esta teoricamente dividido em camadas mais
ou menos profundas (por questdes didaticas, j& que na realidade eles estédo
em movimento e didlogo continuo). Nas camadas mais superficiais se
encontram contetdos adquiridos ao longo de nossas vidas que, por terem
sido reprimidos ou esquecidos pelo ego, se encontram inconscientes. Ha
outra camada mais profunda que nao possui conteudo pessoal algum, onde
existem conteddos pertencentes a humanidade no geral. Jung explica essas

camadas do inconsciente da seguinte forma:

Uma camada mais ou menos superficial do inconsciente
€ indubitavelmente pessoal. Nés a denominamos
inconsciente pessoal. Este porém repousa sobre uma
camada mais profunda, que ja ndo tem sua origem em
experiéncias ou aquisicdes pessoais, sendo inata. Esta
camada mais profunda é o que chamamos inconsciente
coletivo. Eu optei pelo termo “coletivo” pelo fato de o
inconsciente ndo ser de natureza individual, mas
universal; isto é, contrariamente a psique pessoal ele
possui conteudos e modos de comportamento, 0s quais
sdo ‘cum grano salis’ os mesmos em toda parte e em
todos os individuos. Em outras palavras, sdo idénticos
em todos os seres humanos, constituindo portanto um
substrato psiquico comum de natureza psiquica
suprapessoal que existe em cada individuo (JUNG,
2008, OC v. IX/1, p. 15).

Os conteudos do inconsciente pessoal ja foram conscientes e foram
reprimidos ou esquecidos, ja os conteudos do inconsciente coletivo nunca
foram conscientes, e portanto ndo foram adquiridos individualmente, mas
“‘devem sua existéncia apenas a hereditariedade. Enquanto o inconsciente
pessoal consiste em sua maior parte de complexos, o conteudo do
inconsciente coletivo € constituido essencialmente de arquétipos” (JUNG,
2008, OC v. IX/1, p. 53).

Os arquétipos sdo conteudos do inconsciente coletivo. Eles séo
padrdes ou forcas universalmente predominantes. Todos nds, seres
humanos, temos 0s mesmo arquétipos, ou seja, 0sS mesmos padrbes e
potencialidades (STEIN, 2006). “Temos os mesmos arquétipos, bem como
todos possuimos figado, olhos e coragao” (JUNG, 2007, OC v. XVIII/1, par.

93, p. 42).

25



Determinados arquétipos sdo ativados ao longo de nossas vidas de
acordo com cada momento. Uma mulher que esta gravida, por exemplo, tem
seu arquétipo da Grande Mée ativado. “Este €& a configuracdo da
maternidade, ou seja, representa a maneira tipica como as experiéncias da
maternidade foram acumuladas na psique humana desde tempos imemoriais”
(GRINBERG, 2003, p. 139).

Ja& os complexos sdo conteudos do inconsciente pessoal. Eles tém em
seu centro um nucleo arquetipico, composto por uma rede de imagens,
lembrangas reprimidas, associadas a uma emogao. Um exemplo de
complexo que todos nds temos € o complexo materno, que tem como nucleo
o0 arquétipo da mée (do inconsciente coletivo), no entanto, todas as
associacOes feitas a ele vém da nossa experiéncia individual (inconsciente
pessoal) com nossas maes ou figura materna. Dependendo de nossa relacéao
com nossas maes, 0 complexo pode se configurar positivamente ou
negativamente.

Quando um complexo é tocado, ele aparece sempre acompanhado de
uma emocao, e também de alteracdes fisioloégicas. Os complexos podem ser
vistos também como fragmentos de personalidade, jA que quando vém a
tona, podem tomar o lugar do ego por alguns momentos.

Na teoria de Jung, todos os sintomas, fisicos ou psiquicos, estao

associados aos complexos.

Além de o inconsciente pessoal ter como contetdos os complexos, ele
também contém nossa sombra. Existe para Jung dois conceitos importantes
gue sdo sombra e persona, estruturas opostas e complementares que
existem em toda a psique humana.

O termo persona foi trazido do grego e representava a mascara que
era usada pelos atores para interpretar um papel. “A persona diz respeito
principalmente ao que é esperado socialmente de uma pessoa e a maneira
como ela acredita que deva parecer ser. Trata-se de um compromisso entre o
individuo e a sociedade” (GRINBERG, 2003, p. 142). O desenvolvimento da
persona se d4 simultaneamente ao desenvolvimento do ego, que escolhe
guais conteudos ficam na consciéncia e quais conteldos vao para o

inconsciente pessoal. Podemos dizer que a persona € a forma que nossa

26



psique encontrou de melhor se adaptar ao mundo externo, ao que € exigido
pela sociedade, no entanto, nem tudo o que fazemos para sermos aceitos &
consciente.

No outro pélo existe a sombra, que é formada por contetdos dolorosos
gue 0 ego manteve no inconsciente. Ela pode ser vista como uma
subpersonalidade que quer tudo o0 que a persona ndo permite, sendo
completamente oposta a ela.

De modo geral, a sombra possui uma qualidade imoral
ou, pelo menos, pouco recomendavel, contendo
caracteristicas da natureza de uma pessoa que sao
contrarios aos costumes e convengdes morais da
sociedade (STEIN, 2006, p. 98).

Por mais que o ego tenha escolhido esconder esses conteudos
dolorosos e imorais no inconsciente, eles ainda aparecem em forma de
projecbes, ou seja, uma transferéncia para o outro de um conteudo
inconsciente. Desta forma, uma pessoa que, por exemplo, vé em outra algo
gue a incomoda muito, como egoismo, provavelmente tem em sua sombra a
mesma caracteristica. A projecéo é o primeiro passo para tornar um conteudo
consciente.

Jung também fala de outros contetdos do inconsciente que sdo anima
e animus, outras polaridades complementares que existem na psique
humana. Como ja disse Jung em 1916, “Nao ha homem algum tao
exclusivamente masculino que nao possua em si algo de feminino.” (JUNG,
2006, O.C. VII/2, par. 297, p. 65). O contrario também é verdade, ndo existe
uma mulher que seja exclusivamente feminina, jA que ela sempre possui

aspectos masculinos.

Algumas caracteristicas fisicas e horménios do homem
estdo presentes no corpo da mulher e vice-versa. Esse
fato biolégico expressa-se também psicologicamente:
ambos 0s sexos contém elementos um do outro.
Assim, no inconsciente de cada homem encontra-se
uma personalidade feminina, e no de cada mulher, uma
personalidade masculina (GRINBERG, 2003, p. 150).

27



Segundo STEIN (2006) anima e animus sao personalidades
subjetivas, que assim como a sombra, ndo combinam com a representagéo
de si e a identidade de si refletidas pela persona. Eles também representam
um nivel do inconsciente mais profundo do que a sombra. Da mesma forma
gue a persona é um complexo funcional que tem como objetivo a adaptacdo
ao mundo externo, anima e animus € um complexo funcional, cujo objetivo é
a adaptacdo ao mundo interno.

Como anima e animus tém como funcdo principal ficar entre o
inconsciente coletivo e o pessoal, atuando como uma ponte, que conduz
imagens do inconsciente coletivo, eles permitem que 0 ego penetre e tenha
experiéncia das profundidades da psique (STEIN, 2006). Anima e animus tém

também uma funcdo compensatoria:

A anima, sendo feminina, é a figura que compensa a
consciéncia masculina. Na mulher, a figura
compensadora é de carater masculino e pode ser
designada pelo nome de animus (JUNG, 2006, VII/2,
par. 328, p. 81).

O Animus é a personificacdo dos aspectos masculinos
nos inconsciente da mulher. Do mesmo modo que a
Anima, condensa experiéncias vivenciadas ao longo
dos milénios, tratando-se, porém, das experiéncias da
mulher na sua relacdo com o homem. Esse arquétipo
corresponde ao modelo de homem que a mulher
almeja encontrar (GRINBERG, 2003, p. 151).

O Processo de individuacao

Segundo Jung o caminho a ser seguido na vida € o caminho da
individuacdo, em direcdo ao Self ou Si-mesmo. O conceito de Self (ou Si-
mesmo) é o centro da teoria de Jung. O arquétipo do Self representa a
totalidade do sistema psiquico, a unidade entre consciente e inconsciente,
funcionando ao mesmo tempo como centro regulador e totalidade da psique.
E para o Self que caminhamos ao longo de nossas vidas, ele é o objetivo do

Processo de Individuacdo, o processo de tornar-se 0 si-mesmo, tornar-se o

28



gue j& €, de tornar-se um “individuo”, ou seja, aquele que nao se divide
(GRINBERG, 2003).

Individuacao significa tornar-se um ser unico, ha medida
em que por ‘individualidade” entendemos nossa
singularidade mais intima, Ultima e incomparavel,
significando também que nos tornamos 0 Nosso proprio
si-mesmo. Podemos traduzir “individuacdo” como
“tornar-se si-mesmo” ou “0 realizar-se de si-mesmo”
(JUNG, 2006, OC v. VII/2, par. 266, p. 49).

A individuagdo acontece ao longo de todo ciclo vital, no entanto, o
processo de individuagao se concentra na segunda metade da vida, quando
o individuo passa a olhar para si mesmo e tenta encontrar um significado
para sua vida.

Quando nascemos somos uma totalidade indiferenciada, ou seja,
todas as nossas estruturas psiquicas se misturam. Ao longo da infancia e
juventude, nosso ego, consciéncia e persona se formam. Nessa primeira
metade da vida acontece uma adaptacdo do ego ao mundo externo, ou seja,
a formacdo da persona e a sua posicdo no mundo. A partir da segunda
metade da vida, o ego volta-se para ele mesmo, e a partir dai passa a se
adaptar ao meio interno, e isto € mais propriamente chamado de processo de
individuacdo. Com o processo de individuagéo, entdo, nos tornariamos uma
totalidade diferenciada e organizada (GRINBERG, 2003).

O processo de individuacao acontece através da compensacéo. O ego
tende a ter atitudes unilaterais e a ficar excessivamente confiante em si
mesmo. O mecanismo de compensacao através dos simbolos (funcéo
transcendente) promove entdo um reequilibrio da psique (STEIN, 2006).

Os simbolos, sdo muito importantes na teoria de Jung ja que € através
deles que consciente e inconsciente conversam. O simbolo tem um carater
dual, j& que é formado através da tensdo entre opostos, como consciéncia e
inconsciente por exemplo, e possui parte dos dois, ou seja, ha no simbolo
uma parte que conhecemos, e outra parte inconsciente, que nao
conhecemos. Através de sonhos, atos falhos, o inconsciente dialoga com o
€ego e consciéncia, e a partir dele existe a possibilidade de conscientizacao

de conteldos.

29



O simbolo é a forma mais clara de o inconsciente dialogar com a
consciéncia. Se compreendéssemos o simbolo totalmente ndo poderiamos
chaméa-lo de simbolo, j& que ndo haveria o aspecto desconhecido e
inconsciente. Ele aparece ao longo da vida empurrando o ego no sentido da
individuacdo, através de imagens unificadoras, como por exemplo a mandala

e imagens do si-mesmo (Self).

O si-mesmo aparece empiricamente em sonhos, mitos e
contos de fadas, na figura de “personalidades
superiores” como reis, herois, profetas, salvadores etc.
ou na figura de simbolos de totalidade como o circulo, o
guadrilatero, a quadratura circuli (quadratura do circulo),
a cruz etc. Enquanto representa uma complexio
oppositorum, uma unidao dos opostos, também pode
manifestar-se como dualidade unificada, como, por
exemplo, no tao, onde concorrem 0 yang e 0 yin, Como
irmaos em litigio, ou como herdi e seu rival (dragdo,
irmao inimigo, arqui-inimigo, Fausto e Mefisto etc.).
Empiricamente, pois, 0 si-mesmo aparece coOmo um
jogo de luz e sombra, ainda que seja entendido como
totalidade e, por isso, como unidade em que se unem 0s
opostos (JUNG, 2008, OC v. VI, par. 902, p. 443).

Desta forma, o processo de individuacdo €, basicamente, a
conscientizagdo de conteudos inconscientes em busca da plena consciéncia.
‘A meta da individuagdo néo € outra sendo a de despojar o si-mesmo dos
involucros falsos da persona (...)" (JUNG, 2008, OC v. VI, par. 269, p. 50). Ela
acontece através da fungcdo compensatoria, e a formacéo de simbolos pela
funcdo transcendente. No entanto, Jung diz que é praticamente impossivel
chegarmos ao ultimo estagio de individuacdo, quando o ego se dissolve e
todo o inconsciente (pessoal e coletivo) é conscientizado.

‘A individuacdo ndo é algo que ocorre passivamente. Exige a
colaboracao ativa do ego consciente, que deve busca-la e conquista-la com

empenho, engajamento, paciéncia e coragem” (GRINBERG, 2003, p. 177).

3.2. A Psicossomatica Junguiana
Jung se utiliza do conceito de sincronicidade para falar da relagéo
entre mente e corpo:

Corpo e psique séo os dois aspectos do ser vivo, e iSso
€ tudo o que sabemos. Assim prefiro afirmar que os dois

30



elementos agem simultaneamente, de forma milagrosa,
e € melhor deixarmos as coisas assim, pois nédo
podemos imagina-las juntas. Para meu proprio uso
cunhei um termo que ilustra essa existéncia simultanea;
penso que existe um principio particular de
sincronicidade ativa no mundo, fazendo com que fatos
de certa maneira acontecam juntos como se fossem um
s6, apesar de ndo captarmos essa integracao (JUNG,
O.C. XVII/1, par. 70, 2007, p. 29).

Ramos (2006) diz o mesmo ao falar da doenga como uma expressao
simbdlica. Para ela, a partir do momento em que psique e corpo formam um
par de opostos, sua relagdo ndo pode ser mais percebida apenas como de
causa e efeito. A autora acredita que ndo devemos falar que um determinado
comportamento “causa” uma doenca fisica, mas que isso ocorreria
sincronicamente, ou seja, que existe uma relacdo de significado entre a
psique e a doenca.

A autora nos fala da relacdo entre psique e corpo através da Teoria
dos Complexos desenvolvida por Jung com base em seu teste de associacao
de palavras, através do qual descobriu que quando um complexo é tocado
existem alteracbes corpéreas, por exemplo na respiracdo, e outras que
podem ser medidas por um aparelho chamado psicogalvanémetro. Assim,
Jung determinou que o corpo é a base tanto do ego quanto dos complexos
secundarios, e que o ego, que é originario do Self, tem tanto uma base

psiquica quanto uma somatica. Desta forma pode-se dizer que:

Os sintomas somaticos ou psiquicos tém origem nos
complexos. A constelacdo de um complexo provoca
alteracbes no nivel fisiologico e  psicoldgico
sincronicamente, tenha o individuo ou ndo percepcao
dessas alterac6es (RAMOS, 2006, p. 76).

Ramos (1990, p. 44) ao invés de entender a doenga como um “efeito”
fisico para uma “causa” psicologica, enxerga a doenga organica como uma

expressado simbdlica com uma finalidade, a compensacao:

A doenca poderia também ser vista como uma
compensacdo a uma atitude unilateral da consciéncia.
Ela seria uma reagao do organismo, uma compensacao,

31



com a finalidade de levar o individuo a integrar o
reprimido na consciéncia.

A autora fala, ainda, da Teoria da Transdugao, que “trata da conversao
ou transformacdo de energia ou informagdo de uma forma em outra”
(RAMOS, 2006, p. 69). Segundo esta teoria 0 corpo seria uma rede de
sistemas informativos, em que cada um desses sistemas tem seu codigo e
gue, para a transmissao de informac¢des de um sistema para outro haveria a
necessidade de um tipo de transdutor que possibilite a converséo de cédigos
de um sistema para outro. O elemento transdutor, entdo, traduziria uma
mensagem para diferentes sistemas. Como exemplo de transducdo temos a
seguinte situacdo: uma garota escuta um som e olha em direcdo a ele.
Descobre que é seu amado e seus batimentos cardiacos se aceleram.
Vemos ai uma corrente de transducdes: o som, recebido pelo sistema
auditivo da garota faz com que ela olhe em dire¢cdo ao barulho, seu sistema
visual recebendo a imagem de seu amado, manda uma mensagem para seus
sistema nervoso central, que por sua vez manda uma mensagem para seu
sistema cardiovascular, aumentando seus batimentos cardiacos. Existe ai o
didlogo entre os diversos sistemas da garota. Outro exemplo de transducéo
seria 0 caso de uma mae que fala para o filho o que ele esta sentindo, por
exemplo fome. Ela atua como o elemento transdutor, transduzindo algo do
nivel fisico (fome da crianca) para o nivel psiquico (crianca tendo consciéncia
da fome).

Desta forma, o simbolo, considerado por Jung como “uma maquina
transformadora de energia” (JUNG apud RAMOS, 2006, p.69), pode ser
compreendido como “a maquina transdutora pela qual a informagao de um
sistema (por exemplo, imunoldgico) pode ser transduzida para o sistema
consciente, e vice-versa” (RAMOS, 2006, pg. 70).

Assim, a doenca organica € uma simboliza¢do que acontece no plano
somatico e que tem a finalidade de compensar uma atitude unilateral da
consciéncia e possibilitar a conscientizagdo de algum conteddo reprimido ou
um de-integrado. Esta transformacéo de energia da psique para soma é feita

através do elemento transdutor que é o simbolo, e também pode ser feita de

32



soma para consciéncia através da significacdo e conscientizacdo desse
simbolo. Desta forma, “a compreensdao e a integracdo do simbolo na
consciéncia levam a uma melhora no quadro de saude geral do paciente”
(RAMOS, 2006, p. 79).

33



4. QUANDO ORIENTE E OCIDENTE SE ENCONTRAM

Jung, diferentemente de outros cientistas de sua época, buscou
conhecimento em &reas distintas das usuais, como em outras culturas e
religides. Devido a isso, foi até desacreditado como cientista e acusado de
ser um “mistico disfarcado”, ja que esses conhecimentos com os quais entrou
em contato ndo eram considerados “cientificos” pela maioria. Sem duvida
podemos dizer que grande parte de sua teoria, senéo ela por inteiro, existe
da forma que € devido a essa sua curiosidade pelo diferente e sua busca
incessante por uma explicacdo sobre o inconsciente coletivo (PEREIRA,
2004).

A cultura chinesa foi um entre os muitos lugares onde Jung buscou
conhecimento e na qual encontrou muitas explicagdes. Entrando em contato
com os textos do | Ching e O Segredo da Flor de Ouro, e por meio de sua
amizade com Richard Wilhelm, grande conhecedor da cultura chinesa, Jung
confirmou muitas de suas teorias acerca do inconsciente coletivo, e destacou
grandes contribuicdes que o Oriente teria para o Ocidente: “O Oriente nos
ensina outra forma de compreensdo, mais ampla, mais alta e profunda — a
compreensao mediante a vida” (JUNG & WHILHELM, 1996, p. 17).

Sao evidentes na teoria de Jung alguns conceitos semelhantes aos da
cultura chinesa, como o0s conceitos de polaridades e totalidade. Esses
conceitos estao presentes nas bases das duas teorias, e mesmo que em uma
analise mais profunda essa comparacao nao seja possivel, uma vez que eles
sdo conceitos de duas teorias diferentes, € um interessante e enriquecedor
exercicio compara-los de forma generalizada, encontrando suas
semelhancas.

Na cultura chinesa ha uma totalidade principal que é o Tao. Ele é
considerado a base e a finalidade de tudo, alcancar o Tao, que € o equilibrio
entre as polaridades yin e yang, € o objetivo de vida do chinés. Jung (2008,
OC v. VI, par. 401, p. 210) define Tao da seguinte forma:

Tao pode ser entendido como: caminho, método,
principio, forca da natureza ou forca vital, processos

34



naturais regidos por leis, idéia do mundo, causa de
todos os fenbmenos, o justo, o bom, o ordenamento
moral do mundo. Alguns traduzem o tao até mesmo por
Deus e ndo sem razao, pois 0 tao tem a mesma
conotacdo de substancialidade concreta, assim como
rita (conceito hindu que significa o sagrado, lei divina e
verdade).

Encontramos semelhancas ao conceito de Tao em alguns conceitos
descritos por Jung. A totalidade do Tao aparece no conceito de Self ou Si-
mesmo. O Self é o centro regulador da psique, a totalidade de nossa psique,
e também o objetivo a ser alcancado pelo ego. Ele € uma totalidade para
onde caminhamos ao longo de nossa vida através do processo de
individuagéo, e equilibra dois opostos que sao inconsciente e consciente.
Podemos compara-lo ao conceito de Tao a partir do momento em que este é
uma totalidade de equilibrio entre opostos, e também o objetivo a ser
alcancado pelos chineses. Alcangar o Tao seria transcender as polaridades
yin-yang. Da mesma forma, alcancar o Si-mesmo pela individuacdo seria
integrar as polaridades (consciente e inconsciente), alcancando-se uma
unidade.

Jung diz:

Se compreendermos o Tao como método ou caminho
consciente, que deve unir o separado, estaremos bem
proximos do conteudo psicolégico do conceito. De
gualqguer modo, a separacdo de consciéncia e vida
podera ser perfeitamente compreendida segundo o que
descrevi acima: como extravio ou desenraizamento da
consciéncia. Trata-se também, sem dlvida, da questao
de conscientizar os opostos da “conversao” para uma
reunificacdo com as leis inconscientes da vida. A meta
dessa unificacdo € obtencdo da vida consciente, ou,
como dizem os chineses: a realizacdo do Tao (JUNG,
1996, p. 29).

Além desse, vemos também semelhancas ao Tao no conceito de
simbolo, que une duas polaridades, assim como o Tao une yin e yang. “Tao é
claramente uma unido irracional dos opostos, um simbolo, portanto, que é e
nao €” (Jung, 2008, OC v. VI, par. 410, pg. 211).

Junto a esses, podemos enxergar também que o conceito de Tao se

assemelha ao conceito de sincronicidade. Jung explica o conceito de

35



sincronicidade, utilizando o exemplo do livro | Ching e analisa o que foi
escrito sobre o Tao por Lao Tse (JUNG, 2007, OC VIII/3).

Tao pode ser tudo. Uso outra palavra para designa-lo,
mas é muito pobre. Chamo-a sincronicidade. A mente
oriental, quando considera um conjunto de coisas,
aceita-o como ele é, mas o ocidental divide-o em
pequenas porcdes, em entidades separadas. Vemos,
por exemplo, esta reunido de pessoas, e pensamos: “De
onde elas vém?” “Por que elas estdo juntas?” O oriental
ndo tem o minimo interesse por essas coisas. Ele se
interroga: “O que significa o fato de essas pessoas
estarem juntas?” problema que nem ocorre a mente
ocidental; o homem do Ocidente esta interessado em
estar junto (JUNG, 2007, OC XVIII/1, par. 143 e 144, p.
64).

No que se refere ao conceito de sincronicidade, Jung demonstra como
ele se assemelha a forma oriental de se entender os fenbmenos. Quanto a
isso Von Franz (2008, p. 281) afirma:

Assim que percebeu que certos tipos de acontecimentos
‘gostam” de acontecer simultaneamente em
determinados momentos, comegamos a entender a
atitude dos chineses, cujas teorias a respeito da
medicina, filosofia e mesmo de construgcdo séao
baseadas em uma “ciéncia” de coincidéncias
significativas. Os textos classicos chineses nao
perguntam o que causa alguma coisa, mas sim que fato
“gosta” de ocorrer juntamente com o outro.

Reconhecemos a sincronicidade na ligacdo dos 6rgaos e das partes
do corpo entendida pela MTC, onde o Rim se liga aos 0ssos, e 0 Figado aos
olhos. Nao enxergamos ai uma relacdo de causa e efeito, mas sim uma
relacdo de sincronicidade, ou seja, de significado. Na linguagem do oriental
poderiamos falar que “eles gostam de funcionar juntos”.

Vemos portanto que, como ja disse o préprio Jung, “Tao pode ser
tudo”, e por isso, pode ser aplicado a varios conceitos junguianos, como

simbolo, Self e sincronicidade.
O conceito de polaridades complementares yin e yang também pode

ser visto na teoria de Jung em muitos conceitos. Inicialmente pode ser visto

NOS opostos consciente e inconsciente, que nNao existiriam um sem o outro.

36



Pode ser visto também nas polaridades sombra e persona, que se
desenvolvem simultaneamente e se complementam. Assim como em yin e
yang, tendemos a classificar uma delas como boa (persona) e a outra como
ruim (sombra). No entanto, assim como em yin e yang ndo existem um bom e
outro ruim, eles sédo simplesmente opostos.

Na MTC também vemos o conceito de enantiodromia entre 0s
opostos, que significa “correr em sentido contrario” (JUNG, 2008, O.C. VI,
par. 790, p. 405). Vemos na MTC por exemplo um sintoma fisico yin, que ao
chegar ao seu extremo de yin, se transforma em um sintoma yang. Por
exemplo um vento frio (yin) se transformando numa febre (yang). Na
psicologia vemos a enantiodromia na inversdo entre sombra e persona. A
historia literaria de Dr. Jekyll e de Mr. Hyde do conto de R. L. Stevenson é o
melhor exemplo disso, nos mostrando essa transformagao entre yin e yang.
Dr. Jekyll era um médico bondoso e respeitavel, que tinha dupla
personalidade e se transformava em Mr. Hyde, que era capaz de todo tipo de
maldade. A excessiva bondade de Dr. Jekyll (unilateralidade da consciéncia)
foi compensada pela tomada do ego pela sombra e sua excessiva maldade.

Assim, 0 yin excessivo se transformou em yang.

Outro exemplo das polaridades yin e yang na teoria de Jung é nos
conceitos de anima e animus. Podemos ver em seu comentéario no livro O
Segredo da Flor de Ouro, que Richard Wilhelm traduziu dois termos chineses
por anima e animus. No entanto, Jung ndo concorda plenamente com a
traducdo do amigo, jA que para ele anima e animus sao mais tangiveis do
qgue os conceitos traduzidos. Wilhelm traduziu a palavra “Hun” por “Animus” -
aspecto yang e masculino - e “Po” por “Anima” — aspecto yin e feminino.
Segundo Maciocia (2007), o Hun corresponde a Alma Etérea (mais imaterial)
e Po traduz-se por Alma Corpérea (mais material). Eles sdo expressdes das
almas dos Zang Fu, em especial comandadas pelo Gan (Figado) e Fei
(Pulmédo) respectivamente. Para Jung a anima ndo seria um ser
transcendental, mas algo que se pode experimentar, tais como os estados
afetivos femininos que sao depdsitos de experiéncias que o homem ja teve

da mulher. A imagem da anima é projetada numa mulher. Por outro lado para

37



melhor definir o sentido de Animus como Hun, Jung preferiu o termo Logos,
gue considerou mais adequada a visdo da Psicologia Analitica (JUNG, 1996).

Podemos ainda, no entanto, ver em anima e animus a mesma relacao
existente entre yin e yang, de oposicao e complementaridade. Nada € tédo yin
gue ndo possa conter o yang, hem nada € tdo yang que ndo possa conter o
yin. Desta forma, nada é tdo exclusivamente masculino que nao possa conter
o feminino, nem nada é tdo exclusivamente feminino que ndo possa conter o
masculino. Além disso, como sdo opostos e proporcionais, a masculinidade
na consciéncia de um homem é proporcional a feminilidade em seu
inconsciente. E a feminilidade na consciéncia de uma mulher € proporcional a
masculinidade do animus em seu inconsciente. “Assim, um homem muito
masculino na persona tera que ser igualmente feminino na anima” (STEIN,
2006, p. 125). E quanto mais feminina for a mulher em sua persona, mais
masculina ela serd em seu animus.

Desta forma, os conceitos de anima e animus se assemelham ao
conceito de yin e yang quando comparamos 0 masculino do animus que se
opbe ao feminino da consciéncia na mulher, e o feminino da anima que se
opbe ao masculino consciéncia no homem, as polaridades yin e yang, e ndo

0S conceitos em sua totalidade.

A interessante relacdo entre os 0rgados e as partes do corpo para o
chinés nos lembra do conceito de transducéo descrito por Ramos (2006).
Podemos pensar em uma sincronicidade (ou seja, existem alteracfes tanto
no o6rgdo quanto em partes relacionadas a ele, como lingua,
sincronicamente), mas também conseguimos enxergar o dialogo de um
sistema com outro, por exemplo um determinado érgéo e a pele, ou ainda um
orgao e os musculos.

N&o estamos aqui afirmando que a relacdo dos 6rgaos e partes do
corpo para a MTC funcionam exatamente como a transducao descrita por
Ramos (2006), embora, aparentemente, ambas acontecam de forma

semelhante.

Veremos no proximo capitulo como as duas abordagens podem se

aproximar de forma mais pratica, por meio da analise de um caso pelo olhar

38



das duas teorias. Entretanto, ja fica para n0s que existem, mesmo que de
forma generalizada e superficial, algumas semelhangas tedricas entre as
duas abordagens, e que talvez o dialogo entre elas seja bastante

interessante.

39



5. ANALISE DO CASO — UMA NOVA VISAO

Vamos, neste capitulo, estudar o caso de Artur, apresentado no livro
de Ramos (2006), A Psique do Corpo. Artur € um grande executivo que sofre
um infarto agudo do miocardio, seu caso ja foi analisado pela autora segundo
a abordagem junguiana, e nés iremos agora analisa-lo segundo a visdo da
MTC.

E importante salientarmos que nosso objetivo com este trabalho no é
criticar a visdo ocidental de homem, ou os principios de tratamento da
psicologia ocidental. Também ndo € nosso objetivo propor a substituicdo de
uma teoria por outra, mas sim pensar outras possibilidades por meio da MTC
para enxergarmos e tratarmos nossos pacientes, assim como pensar de que
maneira a psicologia ocidental junguiana poderia acrescentar a forma de
pensar da medicina chinesa.

Além disso, também é imprescindivel lembrarmos que nossa analise
do caso de Ramos (2006) sera hipotética, ja que nos faltam muitas
informacbes sobre o paciente, informacfes estas importantes para um
diagnostico em medicina chinesa. No entanto, embora faltem essas
informacdes, com os dados ja apresentados pela autora sobre o caso, como
alguns de seus sintomas e estilo de vida, ja nos foi possivel levantar uma

hipétese diagnoéstica possivel para o caso de Artur.

O caso foi escolhido devido a sua importancia epidemioldgica, ja que
casos como este crescem cada vez mais no mundo e no Brasil. Hoje o infarto
agudo do miocérdio (IAM) é a principal causa de morte no pais. No periodo
de 1995 a 2003 houve aumento de 45,7% no numero de internacées por
infarto do miocardio em nosso pais (AVEZUM et al., 2005). Desta forma, se
faz necessario pensarmos outras formas de tratamento para esses casos tao
recorrentes.

Narraremos o caso de forma sucinta, apenas destacando os pontos
gue consideramos essenciais para a analise segundo a MTC. Entretanto, o

caso completo serd anexado ao final do trabalho.

40



5.1. O Caso

Artur € um engenheiro de 57 anos, alto executivo de uma
multinacional. Dedica-se ao seu trabalho por cerca de catorze horas por dia,
guando néo trabalha também aos finais de semana. Tendo alcancado o topo
da carreira, sente-se pouco motivado por ja ndo encontrar tantos desafios.

Ele é filho Unico, diz nunca ter dado problemas aos pais, sendo
sempre um bom aluno, e relata nunca haver sofrido nenhum trauma ou
situacao conflitiva. Vive bem com sua esposa e trés filhos, tem um bom
padrdo de vida e relata ndo ter nenhuma preocupacao além da doenca
recente. Ndo teve doencas anteriores exceto as de infancia. Artur faz
ginastica diariamente e disputa campeonatos de ténis no clube nos finais de
semana. Viaja com frequéncia a trabalho, quando participa de negociacdes
dificeis, mas diz gostar dessa atividade pois ai “pode provar como € bom na
competicao”.

Artur referiu ter sentido “umas pontadas no peito” ha cerca de trés
meses, mas procurou o medico apenas quando as dores aumentaram. Logo
foi internado, ja com o infarto. Descobriu, entdo, que sofria de hipertensao
arterial, o que provavelmente provocou o infarto.

Toma remédios para controlar a pressao arterial, ndo fuma e bebe
moderadamente. Nao ha histérico de doencas cardiovasculares em sua
familia. Foi encaminhado para psicoterapia por ndo seguir as recomendacdes
meédicas de diminuir o ritmo de trabalho e de mudar seu estilo de vida. Foi-lhe
recomendado que tivesse mais horas de lazer, o que foi entendido pelo
paciente como praticar mais esporte. Entrou, entdo, em um torneio esportivo,
0 que agravou seu quadro de hipertensao.

Qualquer descricdo de Artur encaixa-se claramente na personalidade
Tipo A sugerida por Friedman e Rosenman (apud RAMOS, 2006): tracos
agressivos, sempre envolvido em uma luta competitiva cronica, sofrendo de
hostilidade e pressa excessivas.

“E um homem altamente competitivo, anda e fala rapidamente, usando
palavras agressivas e hostis para se referir a seus funcionarios e colegas.
Exige deles o maximo, como se estivessem sempre em um campeonato”
(RAMOS, 2006, p. 113).

41



Quando ndo esté trabalhando ou praticando esporte, Artur esta em
casa estudando. Ele sofre de ins6nia, acorda sempre as 4 horas da manhd, e
fica estudando os relatérios da empresa. As 7 horas ja esta no escritério. “Diz
nao ter amigos porque ndo tem tempo “para conversa mole”. Da esposa e
dos filhos exige disciplina e que cumpram seus deveres, afirmando que é
obedecido nessa exigéncia” (RAMOS, 2006, p. 114).

Tem a mesma atitude na terapia, apos relatar um fato, usualmente ja
escrito em detalhes em sua agenda, pergunta a terapeuta ansiosamente o
gue ela acha daquilo. Como ela ndo corresponde a suas expectativas, apesar
de ele “se esforgar ao maximo para ser o melhor paciente” que ela jamais
teve, Artur fica frustrado.

“A relacao entre nos é intermediada por sua agenda, na
gual anota as interpretacdes. O contato empatico €
dificil, pois Artur se esforca para ndo estabelecer
gualquer contato afetivo. Senta-se na beira na poltrona
como se estivesse pronto para se levantar a qualquer
momento, e assim o faz pontualmente no horario de
termino da sessao” (RAMOS, 2006, p. 114).

Artur tem a filha de 11 anos como predileta, € a Unica pessoa que ele
consegue beijar, ja que ela ndo tem medo dele e se aproxima mais
espontaneamente. Quando ele tinha 11 anos sua avé materna faleceu. Ela
era muito carinhosa e era a Unica que o protegia de seu pai, um homem
“muito correto e honesto”, porém distante, severo, exigente e explosivo. Sua
mée, descendente de alemaes, passava o tempo todo cumprindo tarefas
domeésticas, falava pouco e nunca expressava suas emocdes. Artur aprendeu
com ela como é “vulgar’ a expressao da afetividade.

Em um determinado momento da terapia, na 11° sessao, Artur relatou
gue apesar do controle medicamentoso, sua pressdo arterial ainda estava
perigosamente alta. Foi proposto pela terapeuta, entdo, trabalharem com seu
sintoma através da imaginacao ativa.

“Solicitei que Artur tentasse “enxergar’, de olhos
fechados, aquilo que estava acontecendo dentro de seu
corpo e em que lugar provavelmente se originaria a
pressdo alta. Apos cerca de trinta segundos ele
descreve a seguinte imagem: “Ha um homem correndo
por ruas estreitas. Parecem canais, tudo é muito
vermelho. Acho que sado minhas veias. O homem corre

472



muito e tem uma granada na méao. Ele ndo pode parar,
precisa fugir sempre. Se parar, a granada explode”

Com essa imagem fica claro que Artur tinha que estar
sempre correndo. Se diminuisse a presséo externa (a
pressa), a pressdo interna se tornaria insuportavel. (...)
O homem com a granada na mao foi associado ao pai
severo e “explosivo” que punia (agora ele se lembrava)
pelas menores imperfeigdes” (RAMOS, 2006, p. 116).

Nesse momento houve, de certo modo, uma piora de seu sintoma
cardiovascular, ja que ao tocar nesse complexo carregado de energia e
afetividade, houve uma conscientizacdo de seu conflito e de seu medo,
fazendo com que sua pressao arterial aumentasse. “(...) isto € sem duvida
uma reacgéao de luta ou fuga diante de um perigo qualquer” (RAMOS, 2006, p.
116).

A terapeuta continuou utilizando a técnica de imaginagao ativa para
lidar com o “homem-granada” (HG), e prop6s ao paciente que iniciasse um
dialogo com ele:

“A: O que vocé quer? O que vocé esta fazendo?

HG: Estou aqui para explodir vocé. Acabar com voceé.

A: Mas por qué?

HG: Porque tenho 6dio, muito 6dio, ndo aguento de
tanto odio; quero mais € explodir tudo.

A: Odio de quem?

HG: Estou com medo. Medo de que ele me pegue. Nao
tenho tempo para conversar. Sai da frente.

A (ansioso e ofegante): Pare um pouco. Converse
comigo.

HG: Estou cansado, muito cansado. Queria parar, mas
nao sei como.

A: O gque te assusta?

HG: Ele. Ele que exige tudo de mim, que me obrigou a
ficar como ele, prestes a explodir.

A: O pai?

HG: Ele mesmo.

A: Vocé é o pai?

HG: N&o seu estupido, ndo esta vendo, idiota? E ele e
nao eu. Eu sou a vitima que ele tortura.

A: Mas onde ele esta?

HG: Nao vé idiota? Na porta de seu coracao!” (RAMOS,

2006, pg. 118).

43



Nesse momento, 0 paciente, emocionado, conta do medo que sentia
de contrariar seu pai e de suas explosdes agressivas. A autora interpreta que
podemos entender o “homem-granada” como um aspecto da sombra do
paciente, que emergia na vida diaria do paciente como hostilidade contida e
impulsos competitivos incontrolaveis.

Nas sessdes seguintes a técnica da imaginacao ativa continuou sendo
usada para trabalhar as imagens que apareciam espontaneamente. No
decorrer deste periodo, o paciente apresentou episodios de arritmia e
elevacao da pressao arterial.

Seu ultimo sonho em analise apresentou imagens diferentes:

“‘Eu passeava em um enorme barco dourado por um
longo canal. O barco movia-se de modo harmonioso,
seguindo o movimento das aguas. E, ao mesmo tempo,
as margens do canal se alargavam e se estreitavam,
ajudando o barco a passar “ (RAMOS, 2006, p. 119).

As associacdes feitas foram de que o barco dourado trazia uma
sensacao de prazer que ndo havia sido sentida antes, e o canal que se
movimentava ajudando o barco a passar lembrava o movimento vaginal
durante o parto, e era assim que ele se sentia, nascendo.

Assim, esse sonho revela o nascimento de uma nova consciéncia e de
um novo ritmo na vida psiquica. “Os canais (veias e artérias) agora estao
livres para dar passagem a um ego renovado (barco)” (RAMOS, 2006, p.
119).

Apés esse sonho, aconteceram mais trés sessdes, nas quais 0
processo de Artur foi revisto e confirmado, e o paciente teve alta. Passados
dezessete meses a terapeuta soube pelo médico de Artur que ele ndo tinha
apresentado mais nenhum outro sintoma e que sua pressao arterial estava

normalizada.

5.2. Andlise

Um diagnostico em MTC é feito de acordo com véarias informacdes.
Primeiramente, de acordo com o0s sinais e sintomas apresentados pelo
paciente, ou seja, 0 que ele sente e 0 que podemos observar em seu corpo.
Na medicina oriental sédo utilizados métodos de observacdo diferentes dos

ocidentais, jA que para o chinés o corpo é um grande sistema composto de

44



Varios outros pequenos sistemas. Desta forma, pode-se examinar os 0rgaos
e fazer seu diagnéstico de diversas formas. As mais utilizadas pelo médico
chinés séo: observacao da face e sua compleicédo, observacao dos olhos, por
meio da compressdo de determinados pontos no corpo (pontos Shu e Mo),
mas principalmente pela observacdo da lingua e pela pulsologia. A lingua
para o médico chinés é um pequeno sistema que apresenta todos 0S n0sSsos
orgaos. Pela observacdo da lingua ele consegue diagnosticar o estado
energético e fisico do paciente. O mesmo acontece com nosso pulso,
pegando-se nossa artéria radial, o0 médico chinés consegue sentir pelo seu
pulsar em determinados pontos como esta nosso estado energético.

N6s ndo temos todas essas informacdes sobre Artur, desta forma,
salientamos novamente que nosso diagnéstico sera hipotético. No entanto,
no caso descrito por Ramos (2006) ja conseguimos informagdes sintomaticas
valiosas para levantarmos uma hipétese diagndstica, e esses ja sao o

bastante para desenvolvermos nosso raciocinio.

Hipotese diagndstica:

Vamos nos lembrar inicialmente que para a MTC 0s nossos diversos
sistemas ndo se separam, ou seja, 0 sistema digestorio esta ligado ao
sistema cardiovascular diretamente, assim como ao sistema respiratério etc.
Claro que sabemos que a medicina ocidental também compreende que um
sistema influencia o outro, entretanto para a MTC isso acontece de forma
mais direta, ja que para o chinés um 06rgdo gera energia para 0 outro e
depende, ainda, de outro. Assim, quando um 6rgao esta com um problema, ja
tem-se como principio que algum outro 6rgado também esta em desequilibrio
(ainda que energético).

Assim, vamos tentar observar o caso de Artur como um complexo
sistema de influéncias de geracdo e dominancia energética entre os 6rgaos,

pois € assim que na verdade acontece.

O sintoma do infarto, hipertensao arterial e arritmia:
O chinés entende o infarto como um colapso do yang do coracao
(MACIOCIA, 1996). Para a bomba do coragao funcionar de forma correta, as

energias yin e yang do 0rgdo coracdo devem estar em harmonia. Dizemos

45



gue o yang do coracao esté ligado a sua funcdo de bombear o sangue, ou
seja, 0 movimento de bombear, enquanto o yin esté ligado mais diretamente
ao orgao fisico e concreto. Assim, quando alguma dessas energias esta mais
alta, aparece algum sintoma, sinal do desequilibrio.

No caso de Artur, podemos imaginar que, antes de seu estado de
colapso do yang do coracdo, ou seja, um yang maximo do coracdo
provocando um infarto, houve alguns estagios anteriores de calor do coracao
e fogo do coracéo (estados em que o yang do coragdo esta alto e o yin esta
baixo comparativamente, embora o yang ainda ndo tenha alcancado o
maximo). Estes provavelmente estavam presentes quando Artur apresentava
apenas a hipertensdo. Para Artur ter chegado ao apice do yang (angina,
infarto), ele trilhou um longo caminho de subida de yang do coracéao.

Devemos lembrar que, assim como em todos os fendbmenos da
natureza, no corpo as energias yin (lembrando: associado a frio, calma,
pequeno) e vyang (associada a calor, excesso, quente, grande) se
complementam e dependem uma da outra. No caso de Artur, se a energia
yang de seu coracdo esta alta (veremos mais a frente as razdes), a energia
yin esta comparativamente baixa, assim o yin ndo pode diminuir o yang.

Quando falamos que o yin do coracéo de Artur esta comparativamente
baixo ao yang, queremos dizer que os dois estdo alterados apenas em
comparacao. Existem na MTC diversas sindromes relacionando yin e yang.
Podemos ver um calor de coracédo de diversas maneiras, ja que 0S mesmos
sintomas de calor podem ter surgido de muitas formas, ha a possibilidade de
uma subida do yang do coracdo, sem nenhuma deficiéncia no yin, desta

forma:

- e o - e e s s = -

YIN YANG

46



Neste caso 0 yin se mantém normal, mas estd comparativamente
menor do que o yang, que esta alto, gerando sintomas de calor. Chamamos
esse caso de “calor-cheio”.

Podemos ver também o caso do “calor-vazio”, quando o yang esta alto

comparativamente a yin, que esta baixo:

YIN YANG

Neste caso o yin esta baixo, produzindo um “calor-falso”, gerando,
assim, os mesmo sintomas de calor.

Existe ainda outro caso, em que ha uma deficiéncia de yin e também
um excesso de yang, quando as duas energias estdo desequilibradas, desta

forma:

YIN YANG

Esse ja poderia ser considerado um fogo de coracdo ou colapso do
yang.
Imaginamos que o caso de Artur tenha sido o segundo tipo durante

algum tempo, o de “calor-vazio”, e proximo ao seu infarto tenha se tornado o

47



ultimo caso, de fogo de coracdo (com yin muito baixo e yang muito alto). Mais
adiante entenderemos o porque desta hipotese.

Os sintomas de estresse, irritabilidade e insénia:

Para o meédico chinés os sintomas mais yang como irritagdo, raiva,
odio, estresse, indignacao, frustracao, furia, entre outros, estdo ligado ao
Figado (segundo 6rgdo mais yang depois do coracdo). A emocdao ligada a
esse 6rgdo € a raiva, que em sentido mais amplo abrange a todos esses
citados a cima.

O Figado é filho do Rim e méde do Coracéo, isso significa que ele
recebe sua energia do Rim (elemento agua) e gera energia para o Coracao
(elemento fogo). Desta forma um depende diretamente do outro. Nos

lembremos através da imagem:

Fogo

4
rew .:i. veew .’
\ : ‘-.'" ‘~ %
<_
Agua Metal
—» Gera -+ > ¥ |nibe

Figura 3: Os 5 elementos

A energia yang do Figado tem a tendéncia natural de subir, ja que ele
€ um oOrgao de natureza yang. Quando uma pessoa apresenta esses
sintomas de raiva e irritabilidade, ou ainda, quando ela reprime muito estes
sentimentos, ndo os deixando aparecer, dizemos que ela sofre um calor de
figado, ou ainda uma ascenséo do yang do figado.

O caso de Artur é o primeiro, de quem externaliza sua raiva. “E um
homem altamente competitivo, anda e fala rapidamente, usando palavras
agressivas e hostis para se referir a seus funcionarios e colegas. Exige deles

0 maximo, como se estivessem sempre em um campeonato”.

48



7

Podemos falar que o comportamento de Artur é bastante yang,
expansivo. As caracteristicas apresentados por ele, de falar alto e andar
rapido, usar palavras agressivas, ser exigente, sdo tipicas de alguém com
calor de Figado. Uma pessoa com esses sintomas tem, provavelmente, um
pulso em corda (pulso forte e superficial) em todas as posicoes, além de ter
uma lingua vermelha e sem saburra (camada fina e esbranquicada que fica
superficialmente na lingua). Como ndo temos essas informacfes sobre Artur,
nos limitaremos as suas caracteristicas comportamentais.

Artur apresenta, entdo, alguns indicios comportamentais de um forte
calor de figado. Nao foi usado pela autora a palavra “estresse”, tipica de
alguém com essa sindrome, no entanto, podemos imaginar Artur como sendo
uma pessoa estressada devido a todo o seu comportamento e suas atitudes
(tanto em terapia, como no trabalho).

Além desses, existem varios outros sintomas relacionados a ascensao
do yang do Figado que nao nos foram apresentados no caso, como dores de
cabeca, tontura, face vermelha, sede, zumbido (MACIOCIA, 1996). Talvez
Artur os apresente, mas nao levaremos isso em conta, ja que ndo temos essa
informacé&o. Artur, entretanto apresenta um sintoma importante de calor de
figado, a insonia.

A insdnia pode acontecer por diversos motivos, como por deficiéncia
de sangue (Xue), que é a morada da mente. Ou por deficiéncia de sangue e
de yin de Figado, ja que esses estdo ligados a Alma Etérea (Hum) que sem
uma base adequada para se ligar, vagueia durante a noite, e ainda por
deficiéncia de yin de Coracao.

Acreditamos que Artur sofra de insénia devido a sua deficiéncia de yin
de Figado e de Coracado, ou seja, um calor-vazio (no caso do figado as
energias yin e yang se movimentam da mesma forma que a explicada acima,
no caso do coracéo, existe o calor-cheio e o calor-vazio, ou seja, 0s sintomas
yang do figado podem estar acontecendo devido a uma deficiéncia de yin, a

um aumento do yang, ou aos dois).

Até o momento, entendemos que Artur sofre de um calor de coracéo e
um calor de figado. Vamos agora entender de que tipo de calor ele sofre e

como todos esse elementos se conectam.

49



O excesso de trabalho:

Para o médico chinés o excesso de trabalho é um grande causador de
doencas, jA que ele ndo da o tempo necessario para 0 cOrpo recuperar a
energia gasta. Se o0 corpo ndo recuperar essa energia, ele comeca a gastar
suas reservas, que &, para a MTC, a energia yin do Rim.

O Rim é visto pelo chinés como um dos érgdos mais importantes, ja
gue ele é sede de toda nossa energia. Ele gera energia para o Figado e para
todos os outros 6rgaos, e se ele ndo estiver equilibrado, grandes problemas
podem surgir.

O Rim gera tanto a energia yang quanto a energia yin para o Figado.
Além disso, o Rim também domina as energias yin e yang do coracdo
(lembremo-nos do desenho dos 5 elementos do capitulo de MTC). Se o Rim,
por algum motivo, como excesso de trabalho ou excesso de atividades
sexuais, ficar deficiente de yin, ndo pode gerar uma energia yin para o figado,
gue acaba recebendo apenas energia yang. Da mesma forma, se o Rim nao
tem uma energia yin para dominar o fogo yang do coragdo e “apaga-lo”
(elemento agua apagando elemento fogo), o yang do coracdo aumenta. O
coracao, neste caso, sofre duplamente, ja que nao recebe energia yin nem de
seu gerador, o Figado, que esta deficiente de yin, nem de seu elemento
dominante, o Rim.

Desta forma acontece o “calor-vazio” visto anteriormente, ou seja,
devido a uma deficiéncia de yin, o yang fica aparentemente alto, gerando
sintomas de calor.

Existe a possibilidade de Artur ja ter em sua constituicdo a tendéncia
de aumento do yang do figado, ja que seu pai também apresentava algumas
dessas caracteristicas, sendo um homem “explosivo”. Para a MTC nds
herdamos de nossos pais algumas caracteristicas constitucionais, ja que
recebemos toda nossa energia primordial (Jing Qi) deles.

Vemos, entdo, 0 que acontece com Artur. De natureza ja,
provavelmente, yang, ele gasta com o excesso de trabalho qualquer energia
yin que ele teria para se equilibrar. Desta forma, com a energia yang tao alta,
o coracdo é afetado, ficando, também, acalorado.

“Trabalho mental excessivo, trabalhar longas horas sem
0 adequado repouso, trabalhar sob condicbes de

50



estresse intenso (...) enfraguecem o Yin do Rim.
Quando o Yin do Rim é deficiente durante longo
periodo, falha ao nutrir o Yin do Coragao, de tal forma
gue se desenvolve Calor-Vazio no Coragédo. Tal
situacao acontece especialmente quando o individuo se
preocupa muito. Este padrdo é também chamado de
“Coracéo e Rins ndo harménicos” (MACIOCIA, 1996, p.
288).

E importante salientarmos que quando dizemos que Artur tem um
desequilibrio do Rim ou Figado, ndo queremos dizer Rim e Figado os 6rgaos

fisicos e concretos, mas sim na energia relacionada a eles.

O Coracao de Artur, entdo, sofreu com um excesso de yang gerado
pelo Figado, e uma deficiéncia de yin gerada pelo Rim.

Uma das indicacdes para quem sofre de calor de Figado € o exercicio
fisico. Como o Figado esta ligado também aos tenddes e musculos, acredita-
se que movimentando-se os musculos se movimentaria também a energia
estagnada e excessiva do Figado, no entanto, no caso de Artur esse
exercicio fisico foi exagerado, 0 que piorou seus sintomas de calor. Vemos,
entdo, que Artur apresentava diversos comportamentos, como raiva (em seu
sentido amplo), excesso de trabalho e exercicios fisicos, que prejudicava
ainda mais seu estado.

“O Coragao € particularmente propenso a ser afetado
pela raiva, pois, a partir da perspectiva dos Cinco
Elementos, o Figado é a mde do Coracdo e muitas
vezes 0 Fogo do Figado é transmitido para o Coracéao,
gerando Fogo no Coracdo. A raiva faz o coracdo
encher-se de sangue. Com o tempo isso gera calor no
sangue que afeta o Coracdo e consequentemente, a
Mente. A raiva tende a afetar o Coracéo,
particularmente quando o individuo pratica excesso de
esportes como salto, corrida ou exercicio” (MACIOCIA,
1996, p. 216).

A hipotese diagndstica do caso de Artur, portanto, € um calor-vazio de
coracao, gerado por um calor-vazio de Figado e deficiéncia de yin de Rim,
Coragdo e Figado. Isso significa que o excesso de trabalho e exercicios
fisicos fizeram com que Artur esgotasse a energia yin de seu Rim, gerando

um calor em seu Figado (que talvez ja fosse presente de forma

51



constitucional) e em seu Coragéo. Esse calor foi aumentando na medida que
Artur ndo cedia as recomendacdes médicas e ndo mudava seu estilo de vida,
chegando a um 4pice, ao colapso do yang do coracéo, o infarto.

O caso de Artur poderia ser representado da seguinte forma:

Funcionamento
normal dos
5 elementos

Com o excesso de
trabalho, o Yin do
Rim comeca a ficar
deficiente

52



®

O

Com a deficiéncia
do Yin do Rim, o
Figado nado
recebe energia
Yin, ficando muito
Yang

O mesmo acontece
com o Coracéo. Ele
fica Yang por receber
energia Yang do
Figado e do Rim. Esse
€ 0 quadro de Calor de
Coracéo e Figado, com
deficiéncia de Yin de
Rim, Figado e
Coracao.

Podemos entender o infarto como uma compensacdo também pela

MTC, ja que a morte do tecido cardiaco é o yin extremo. Desta forma, Artur

53




passou de um yang extremo (angina, pontadas, calor) para o yin extremo (a

morte do tecido). Aconteceu aqui uma enantiodromia.

Essa foi nossa hipotese diagnostica para o caso de Artur com as
informacdes que tinhamos. Podemos agora, fazer o exercicio de pensar

como seria um tratamento para Artur na MTC.

5.3. Possivel tratamento:

O objetivo do médico chinés em um tratamento é devolver ao
organismo do paciente o equilibrio. Para tanto, ele se utiliza de exercicios
fisicos, dieta alimentar, fitoterapia, massagens e acupuntura.

No caso de Artur os principios de tratamento deveriam ser: diminuir o
calor de Coracdo e Figado e aumentar a energia yin do Rim, Figado e
Coracao. Para tanto, o tratamento indicado para Artur poderia ser 0 seguinte:

Dieta

Na dieta alimentar, o médico poderia recomendar que Artur evitasse
comidas picantes, gordurosas e bebidas alcodlicas (outro fator que pode ter
aumentado ainda mais seu calor) ja que todas elas aumentam a energia yang
do figado. Pediria também que ele evitasse o consumo de carnes vermelhas
jd& que essas sao toxicas para o Figado. Além disso, recomendaria o
consumo de alimentos frescos, como frutas e verduras, ou seja, alimentos de
natureza neutra ou natureza yin, para equilibrar com seu yang excessivo.

Seria recomendado para Artur que diminuisse a quantidade de
exercicios fisicos, e/ou sua substituicdo por exercicios mais leves, como

caminhadas e alongamentos.

Acupuntura:

Para o tratamento em acupuntura, nos basearemos no tratamento
apresentado por Maciocia (1996) para a mesma sindrome de Artur.

Na acupuntura sao utilizadas agulhas (ou lazer, moxa e ainda ventosa)
em determinados pontos dos meridianos com 0 objetivo de se aumentar
(tonificar) ou diminuir (sedar) sua energia. Os pontos de acupuntura estao

ligados ao 6rgao de seu meridiano (como os pontos do meridiano do Figado

54



gue estdo ligados ao 6rgdo e energia do figado), mas também a outros
orgaos e estruturas. Desta maneira, podemos utilizar um ponto do meridiano
da Bexiga (localizado na parte posterior do corpo, costas e pernas) para
tratarmos o Figado. Assim, no tratamento de Artur ndés ndo utilizariamos
apenas os pontos dos meridianos em que ele tem desequilibrios (Figado,
Coracdo e Rim), mas também em outros pontos de outros meridianos ligados
a eles.

Portanto, de acordo com Maciocia (1996), um possivel tratamento para
0 caso de Artur utilizaria os seguintes pontos:

C7 (Coragao 7) - acalma a mente e promove 0 Sono;

C6 (Coracao 6) - clareia o calor vazio do coracéo;

PC7 (Pericardio 7) - acalma a mente;

VC4 (Vaso Concepgéao 4) - nutre o yin do Rim e do Figado, e acalma a
mente;

BP6 (Baco Pancreas 6), R3 (Rim 3), R6 (Rim 6) - nutrem o yin do Rim;

VC15 (Vaso Concepcéo 15) - nutre o Coracao e acalma a mente;

B15 (Bexiga 15), B23 (Bexiga 23) - harmonizam o Coracao e os Rins;

B18 (Bexiga 18) — regula o Figado e clareia o fogo de Figado;

B44 (Bexiga 44), B52 (Bexiga 52) - harmonizam a mente e a forca de
vontade;

B47 ( Bexiga 47) — enraiza a Alma Etérea para dentro do yin do
Figado a noite, promovendo, portanto, sono;

F2 (Figado 2) - ponto principal para drenar o calor de Figado;

F3 (Figado 3) — possui efeito calmante na mente melhor que F2;

F8 (Figado 8)- nutre o sangue e o yin do Figado.

Cada um desses pontos vai receber uma sedacdo ou uma tonificacao,
aumentando ou diminuindo a energia do meridiano, alcancando-se, assim,

um equilibrio.

E evidente no tratamento apresentado por Maciocia (1996) que a MTC
trata o paciente em seus diversos aspectos através dos pontos de

acupuntura no corpo, tratando tanto o fisico, como o psiquico (como por

55



exemplo o PC7, que acalma a mente), ndo propondo um tratamento para
cada aspecto. Para o medico chinés, entdo, o tratamento de acupuntura, ou
gualquer outro tratamento da MTC, abrange todas as dimensdes do homem.

Tentamos com essa analise mostrar outras possibilidades de enxergar
a dinamica psique-corpo, ampliando nossa compreensao de homem. A visao
da MTC, entdo, pode ser considerada um complemento a concepcdo de
homem e interagdo mente-corpo da psicologia ocidental, ou ainda como uma
ampliacdo dela. Assim como o tratamento proposto poderia ser utilizado em

casos refratarios a psicoterapia, ou como terapia complementar a ela.

56



6. CONSIDERACOES FINAIS

Este trabalho teve como objetivo construir pontes entre a Medicina
Tradicional Chinesa e a Psicologia Ocidental de Carl Gustav Jung, afim de
ampliarmos nossa concepcdo de homem e de abordagens terapéuticas
possiveis.

N6s escolhemos estudar a Psicologia Analitica devido a suas
semelhancas a MTC e também devido ao evidente interesse de Jung pela
cultura Oriental. No entanto, outras pontes podem ser feitas, ndo sé entre a
MTC e a Psicologia Analitica, mas também entre a MTC e outras
abordagens. A visdo da MTC seria também um interessante complemento
para outras linhas de pensamento além da Junguiana, e sem davida se

enriqueceria também com essas comparacgoes.

Sao evidentes algumas semelhancas conceituais entre as abordagens,
MTC e Psicologia Analitica, o que nos indica uma valiosa possibilidade de
didlogo entre elas. Vimos como os conceitos de yin e yang se assemelham
aos conceitos de inconsciente e consciéncia, sombra e pensona e ainda de
anima e animus. Vimos, ainda, semelhancas entre o conceito de totalidade
chamado pelo chinés de Tao, e 0s conceitos de totalidades elaborados por
Jung de Self e simbolo.

Entendemos também a relacdo se sincronicidade existente entre
mente e corpo para a Psicossomatica Junguiana e também de forma
semelhante para a MTC.

Com a analise do caso de Artur nos foi possivel exercitar outra forma
de enxergar uma doenca fisica e seus aspectos psicoldgicos. Desta forma,
ampliamos nossa concepcdo de homem, e também de abordagem
terapéutica. A partir de agora, sabemos que existem outras formas de se

diagnosticar e tratar um paciente, além da ja conhecida por nés.

A Medicina Tradicional Chinesa € entendida como um complemento a
Medicina Tradicional Ocidental e a Psicologia Ocidental aqui no ocidente. De
forma alguma ela deve ser considerada uma medicina “alternativa”, ou seja,

uma medicina que substitua a medicina tradicional ocidental e formas

57



tradicionais ocidentais de tratamento. Assim, a Medicina Tradicional Chinesa
€ vélida quando enriquece nossa concepcdo de homem e amplia nossas
possibilidades terapéuticas, ndo devendo ser simplesmente traduzida e
aplicada de forma mecanica aos tratamentos ocidentais.

A Medicina Tradicional Chinesa é um complexo composto de
conhecimentos milenares acerca do homem que devem ser respeitados
como tal, ndo devendo ser utilizados de forma reducionista pelo ocidental.
Devemos estuda-la com cautela para nao traduzirmos de forma simplificada
as relacOes estabelecidas por ela. Para tanto devemos compreendé-la em
sua totalidade, abrangendo seus aspectos cientificos e filosdficos,
compreendendo sua linguagem profunda, abstrata e poética.

A boa compreensdo da MTC pode nos trazer muitos beneficios,
enriguecendo nossos conhecimentos sobre nGs mesmos e sobre o outro,
estendendo nossos conhecimentos sobre o homem. O conceito de interacao
entre 0s 0rgaos, as emocodes e as partes do corpo, por exemplo, podem nos
ajudar a enxergar além dos sintomas Obvios, nos ajudando a melhor
compreender os problemas que nos sao trazidos. A Medicina Chinesa, além
de ser remediadora, € inicialmente preventiva, assim, o0 chinés, ja
conhecendo suas deficiéncias e excessos constitucionais, procura ter habitos
de vida que previnam seu adoecimento. Essa € uma Visdo que nos
beneficiaria se a adotdssemos, ja que vivemos em uma cultura em que quase

nao existem tratamentos preventivos.

N&do s6 a MTC acrescentaria conhecimentos a Psicologia Ocidental,
mas também a Psicologia Ocidental, mais precisamente a Psicologia
Analitica, e sua Psicossomatica, poderiam enriquecer os conhecimentos do
médico chinés, ao ndo enxergar na doenca uma causa psiquica e/ou
comportamental. A partir do momento que se enxerga uma “causa” psiquica
para a doenga, uma “causa” interna, o paciente tende a, além de sofrer com a
doenca, sofrer com a culpa por ter “causado” sua doenca. Assim, quando se
compreende a sincronicidade ao invés da causalidade no processo de
adoecimento, a culpa passa a nao existir, e 0 prognéstico do paciente é
melhor, ja que ele pode se ater a sua doenca, ao invés de ter que, também,

lidar com a culpa. A concepcdo que a Psicossomatica Junguiana oferece

58



sobre o processo de adoecimento ampliaria a visdo do médico chinés no que
se refere ao tratamento e prognostico de seus pacientes.

Com relagéo as técnicas de tratamento da Medicina Chinesa, é dificil
compreender (sob nossos moldes de ciéncia) como a acupuntura atua sobre
a psigue. Conhecemos seus efeitos no sistema nervoso, jA que a acupuntura
libera serotonina e outros neurotransmissores relacionados a anestesia e
prazer. Mas a partir deste trabalho, imaginamos que ela possa atingir nossa
estrutura psiquica (da forma que a conhecemos segundo a Psicologia
Analitica). Quais seriam, entdo, seus efeitos na nossa psique?

Essas sdo perguntas interessantes que merecem nossa atencao. Nos
levantamos a hipotese de que a acupuntura, de alguma forma, possa atingir
0os complexos, ndo os dissolvendo, mas talvez diminuindo a energia ligada a
eles, diminuindo, assim, o sofrimento do paciente. Portanto, ao sedarmos a
energia yang do figado, por exemplo, estamos “sedando” a energia envolvida
em um determinado complexo, diminuindo, assim, seu poder sobre o ego.
Desta forma o paciente sofreria menos com explosdes de ira, que segundo a
Psicologia Analitica, acontecem pela tomada do ego por um complexo, e
segundo a MTC, acontecem devido ao excesso de yang de figado. Assim, a
MTC, e sua forma de tratar, poderia ser vista como uma facilitadora do
processo psicoterapico, ja que atinge a psique de forma efetiva por outras

vias.

Essas sdo apenas hipoteses, entretanto, levantar hipéteses sobre este
tema é essencial, jA que é o primeiro passo para ampliarmos nossos
conhecimentos, j4 que esse trabalho teve também por objetivo incitar novas
investigacbes sobre o tema de construir pontes entre as culturas oriental e
ocidental.

Desta forma, este trabalho nao se trata da questdo de um “ou” outro,
mas sim de um “e” outro. Entendemos que ambas as formas de enxergar e
tratar o homem séo efetivas separadamente, no entanto, acreditamos que a
ampliacdo de nossos conhecimentos com uma visao unificadora do

conhecimento é muito valida jA que nos possibilita enxergar além do que

sempre vimos. Ndo queremos dizer que a Uunica forma de tratamento

59



completo e adequado seja unindo as duas abordagens, no entanto, a
possibilidade de o psicologo conhecer as duas visbes pode ser muito
benéfica pelos motivos ja apontados no trabalho. Além disso, desde 2002 a
acupuntura se tornou oficialmente uma técnica utilizada pelo psicélogo
através da publicacdo da Portaria nimero 397, de 09/10/2002 no Codigo
Brasileiro de Ocupacdes (CBO 2002), pelo Ministério do Trabalho e Emprego,
0 que acrescentou a ocupacdo do psicologo, o psicélogo acupunturista
(SILVA, 2007). Assim, as portas para os conhecimentos da Medicina Oriental
j& estdo abertas oficialmente para o psicélogo brasileiro, cabe a nés passar

por elas ou néo.

60



7. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
AVEZUM, Alvaro. et al. Aspectos epidemiolégicos do infarto agudo do
miocardio no Brasil. 2005. Disponivel em:

<http://www.moreirajr.com.br/revistas.asp?id_materia=2972&fase=imprime> .
Acessado em: 04/05/2011.

BIRSCH, Stephen J., FELT, Robert L. Entendendo a acupuntura. S&o
Paulo: Roca, 2004.

CAMPIGLIA, Helena. Psique e Medicina Tradicional Chinesa. Séo Paulo:
Roca, 2004.

CAPRA, Fritjof. O ponto de mutag¢é&o. S&o Paulo: Cultrix, 2006.

CHERNG, Wu Jyh. Iniciacdo ao taoismo. Rio de Janeiro: Mauad, 2000.

COOPER, J.C. Yin e Yang: a harmonia taoista dos opostos. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 1999.

GRINBERG, L. P.; Jung, O homem criativo. Sdo Paulo: FTD, 2003

HIRSCH, Sonia. Manual do herdi ou a filosofia chinesa na cozinha.

Petropolis: CorreCotia, 2008.

JUNG, Carl Gustav. Fundamentos da psicologia analitica. OC v. XVIII/1
Petrépolis: Vozes, 2007.

JUNG, Carl Gustav. O eu e o inconsciente. OC v. VII/2 Petrépolis: Vozes,
2006.

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. OC v. IX/1

Petrépolis: Vozes, 2008.

61



JUNG, Carl Gustav. Psicologia do inconsciente. OC v. VII/1 Petropolis:
Vozes, 2007.

JUNG, Carl Gustav. Sincronicidade. OC v. VIII/3. Petropolis: Vozes, 2007.

JUNG, Carl Gustav. Tipos psicolégicos. OC v. VI. Petrdpolis: Vozes, 2008.

JUNG, Carl Gustav, WHILHELM, Richard. O segredo da flor de ouro: um

livro de vida chinés. Petrépolis: Vozes, 1996.

TSE, Lao. Tao Te King: o livro do Tao e sua virtude: versdo integrada e

comentarios. Tradugéo Marcos Martinho dos Santos. Sao Paulo: Attar, 2001.

MACIOCIA, Giovanni. Os fundamentos da medicina chinesa: um texto

abrangente para acupunturistas e fitoterapeutas. Sado Paulo: Roca, 2007.

MACIOCIA, Giovanni. A pratica da medicina chinesa: tratamento de

doencas com acupuntura e ervas chinesas. Sao Paulo: Roca, 1996.

MAO-LIANG, Qiu. Acupuntura Chinesa e Moxibustédo. Sado Paulo: Rocca,
2001.

PENNA, Eloisa. Jung e a pés modernidade. Junguiana, n. 24, p. 15-24. Sao
Paulo, 2006.

PEREIRA, Eduardo Barbosa L. O percurso de Jung e o Oriente. Sdo Paulo,
2004. Trabalho de concluséo de curso (graduacéo) - Pontificia Universidade

Catélica de Sao Paulo.

RAMOS, Denise Gimenez. A psique do Corpo: a dimensdo simbdlica da

doenca. 3 ed. rev. e ampl. Sdo Paulo: Summus, 2006.

RAMOS, Denise Gimenez. A Psique do Corac¢do: uma leitura analitica do

seu simbolismo. Sao Paulo: Cultrix, 1990.

62



SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciéncias. 7. ed.
Sao Paulo: Cortez, 2010.

SILVA, Delvo Ferraz. Psicologia e acupuntura: aspectos histéricos, politicos e
teoricos. Psicologia Ciéncia e Profisséo, v. 27, n.3, p. 418-429, 2007.

STEIN, M. Jung: o mapa da alma, uma introdugdo. 5 ed. S&o Paulo:
Cultrix, 2006.

VON FRAZ, M. L. O processo de individuag&o. In: JUNG, Carl Gustav (org.)
O homem e seus simbolos. 2 ed. Especial. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
2008.

WANG, Bing. Principios de medicina interna do Imperador Amarelo. Sao

Paulo: icone, 2001.

Figura 1: Tao. Disponivel em: <http://tacism.about.com>. Acessado em:
26/03/2011.

Figura 2: Os 5 elementos. Disponivel em: <http://www.innatia.com/s/c-feng-

shui-gratis/a-cinco-elementos.html>. Acessado em: 26/03/2011.
Figura 3: Os 5 elementos. Disponivel em:

<http://calendariun.blogspot.com/2010/08/0s-cinco-elementos-e-

personalidade.html>. Acessado em: 04/05/2011.

63


http://taoism.about.com/
http://www.innatia.com/s/c-feng-shui-gratis/a-cinco-elementos.html
http://www.innatia.com/s/c-feng-shui-gratis/a-cinco-elementos.html
http://calendariun.blogspot.com/2010/08/os-cinco-elementos-e-personalidade.html
http://calendariun.blogspot.com/2010/08/os-cinco-elementos-e-personalidade.html

