
Karen Messas Cicuto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

QUANDO OCIDENTE E ORIENTE SE ENCONTRAM: APROXIMAÇÕES 

ENTRE A PSICOLOGIA ANALÍTICA DE CARL GUSTAV JUNG E A 

MEDICINA TRADICIONAL CHINESA 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

Curso de Psicologia 

Faculdade de Ciências Humanas e da Saúde 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

São Paulo 

2011 



Karen Messas Cicuto 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

QUANDO OCIDENTE E ORIENTE SE ENCONTRAM: APROXIMAÇÕES 

ENTRE A PSICOLOGIA ANALÍTICA DE CARL GUSTAV JUNG E A 

MEDICINA TRADICIONAL CHINESA 

 
 
 
Trabalho de conclusão de curso como 
exigência parcial para a graduação no 
curso de Psicologia, sob orientação da 
Profa. Dra. Ida Kublikowski 
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Curso de Psicologia 

Faculdade de Ciências Humanas e da Saúde 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

São Paulo 

2011 



DEDICATÓRIA 

 

 Dedico este trabalho ao meu namorado, melhor amigo e companheiro 

Francisco, por compartilhar comigo o sonho de uma nova era e por ser a 

força que me impulsionou ao objetivo. 

 

 A minha querida mãe Marilís, pela força e amor que sempre 

permearam minha vida. 

 

 A meu pai Airton, pelo carinho e confiança. 

 

A meu irmão Erick pela fé e amor depositados em mim. 

 

Finalmente, dedico este trabalho ao futuro, única razão por ele ter sido 

feito, e a todos que lutam por um novo mundo, unido e em paz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 Agradeço a minha orientadora Ida Kublikoswki por ter alimentado meu 

desejo por conhecimento e ter me incentivado a dar o melhor de mim; 

 

 A Fumie Kurebayashi pelo carinho e inesgotável paciência ao discutir os 

conceitos de MTC, e por compreender minhas deficiências e excessos ao longo 

desses anos de estudo; 

 

 A meu querido Paco, pela paciência e amor, tão necessários ao longo 

deste trabalho; 

 

 A minha família, Marilís, Airton e Erick por me alimentarem, física, 

espiritual e emocionalmente; 

 

 A Luciana, por ser minha querida amiga, presente em todas as horas; 

 

 A Silvia, pelas ricas conversas e querida amizade; 

 

 A Rafaela, simplesmente, por ser minha amiga; 

 

 A Valen e Isabel, pelo carinho e incentivo ao longo de tantos anos; 

 

 A Isabela, pela amizade e gostosos momentos; 

 

 As minhas queridas mestras Gentila e Íris, pelo amor e ensinamentos; 

 

 As minhas queridas Vera Siqueira e Vavi, por me manterem no eixo, para 

alcançar meus objetivos; 

 

 Ao Giggo, pelos beijos carinhosos, e Bobby, pelas tardes de soneca; 

 

A Deus, amigos e guias espirituais, por sempre me indicarem o caminho; 

e a todos que indiretamente me ajudaram nesse trabalho, que Deus os abençoe! 

 



CICUTO, Karen Messas. Quando Oriente e Ocidente se encontram: 

aproximações entre a Psicologia Analítica de Carl Gustav Jung e a Medicina 

Tradicional Chinesa. 2011, 63f. Orientadora: Profa. Dra. Ida Kublikowski. 

Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Psicologia). Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo – PUC/SP, São Paulo, 2011.  

 

 

RESUMO 

Trata-se de um trabalho teórico que busca construir pontes entre a 

Psicologia Analítica de Jung, a Psicossomática Junguiana e a Medicina 

Tradicional Chinesa, com vistas a ampliar nossas concepções de homem, 

psique e princípios terapêuticos. O trabalho apresenta os principais conceitos 

de ambas as abordagens, uma análise comparativa entre seus principais 

conceitos, e a análise, segundo a visão da MTC, de um caso de Ramos 

(2006) já analisado segundo a abordagem junguiana, a fim de exercitar uma 

nova maneira de enxergar um caso clínico e encontrar alternativas 

complementares à Psicologia. 

 

 

Palavras chave: Medicina Tradicional Chinesa, Psicologia Analítica, 

tratamento psicoterápico, acupuntura.  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



SUMÁRIO 

Página 

1. Introdução ....................................................................................... 6 

 

2. No Oriente – A Medicina Tradicional Chinesa (MTC) ................... 11 

2.1 Breve Histórico ........................................................................11 

2.2 Qi .............................................................................................12  

2.3 Yin e Yang …………………………………………………………13 

2.4  Os Cinco Elementos ……………………………………………. 17 

2.5 Patologia pela MTC ……………………………………………....21 

2.6 A Psique na MTC …………………………………………………21 

 

 3. No Ocidente ....................................................................................24 

      3.1 A Psicologia Analítica ..............................................................24 

      3.2 A Psicossomática Junguiana ...................................................30 

 

 4. Quando o Oriente e Ocidente se encontram ..................................34 

 

 5. Análise do caso – uma nova visão .................................................40 

      5.1 O caso .....................................................................................41 

      5.2 Análise .....................................................................................44 

      5.3 Possível tratamento .................................................................53 

 

 6. Considerações finais ......................................................................57 

 

 7. Referências Bibliográficas  ..............................................................61 



 6 

1. INTRODUÇÃO 
 

“O Oriente penetra implacavelmente 
por todos os poros, atingindo a Europa 
em seu ponto mais vulnerável. Poderia 
ser uma perigosa infecção, mas talvez 
seja um remédio” (JUNG, 1996, p. 9). 

 
 

Vivemos um momento de crise no mundo, na economia, na saúde, 

com as famosas “doenças da modernidade”, no meio ambiente e na ciência. 

Estamos nos deparando com a necessidade do novo, do diferente. É sobre 

isso que trata este trabalho. Mesmo que falando de apenas uma nova 

possibilidade (“nova” para nós ocidentais), ele tem como objetivo incentivar a 

busca por conhecimento em lugares distintos, como em outras culturas e 

modelos.   

 

Capra (2006) fala sobre a crise atual em seu livro O Ponto de 

Mutação, analisando seus significados e outras crises por quais outras 

sociedades já passaram. Conta-nos que os chineses usam um termo 

específico para a palavra “crise”, que é wei-ji, composto pelos caracteres 

“perigo” e “oportunidade”, que apontam a dinâmica visão chinesa de mundo e 

de sua consciência da profunda conexão entre crise e mudança. O autor 

analisa, assim, o momento de crise usando como base os conceitos de 

movimento natural de transformação do livro chinês I Ching, ressaltando que 

quando o antigo é desconstruído, o novo é introduzido de forma natural e 

espontânea, já que esse é um ciclo natural.  

 Capra (2006) analisa a crise do paradigma de ciência, nos contando a 

trajetória de nossa ciência atual, trazendo propostas para uma nova forma de 

se produzir conhecimento, através do holismo e do diálogo entre as 

diferentes ciências. Segundo o autor vivemos: 

 

uma situação tão paradoxal que beira a insanidade. (...) 
São esses os resultados da exagerada ênfase dada ao 
nosso lado yang, ou masculino – conhecimento racional, 
análise, expansão -, e da negligência a que ficou sujeito 
nosso lado yin, ou feminino – sabedoria intuitiva, síntese 
e consciência ecológica (CAPRA, 2006, p. 39). 
 



 7 

O autor faz essa afirmação já que, apesar de podermos controlar 

coisas como o pouso de uma espaçonave, não conseguimos controlar a 

fumaça expelida por nossos carros e fábricas.  

Outro autor que nos fala sobre a crise do paradigma atual da ciência é 

Santos (2010), que em seu livro Um Discurso Sobre as Ciências, aponta a 

necessidade de pensarmos uma nova forma de produzir conhecimento e de 

pensar qual é o papel desse conhecimento cientifico produzido por nós.  

 

Estamos de novo regressados à necessidade de 
perguntar pelas relações entre ciência e a virtude, pelo 
valor do conhecimento dito ordinário ou vulgar que nós, 
sujeitos individuais ou coletivos, criamos e usamos para 
dar sentido às nossas práticas e que a ciência teima em 
considerar irrelevante, ilusório e falso; e temos 
finalmente de perguntar pelo papel de todo o 
conhecimento científico acumulado no enriquecimento 
ou no empobrecimento prático das nossas vidas, ou 
seja, pelo contributo positivo ou negativo da ciência para 
a nossa felicidade (SANTOS, 2010, p. 18). 

 

Segundo Santos (2010) o modelo do paradigma dominante é totalitário 

na medida que “nega o caráter racional a todas as formas de conhecimento 

que se não pautarem pelos seus princípios epistemológicos e pelas suas 

regras metodológicas” (p. 21). Devido as heranças da matemática, nesse 

modelo “conhecer significa quantificar” (p. 27), e “o que não é quantificável é 

cientificamente irrelevante. (…) Conhecer significa dividir e classificar para 

depois poder determinar relações sistemáticas entre o que se separou” (p. 

28).  

Neste sentido, Penna (2006, p. 17) afirma: 

 

a partir do século XIX, a ciência adquire estatuto de 
promotora exclusiva de conhecimento sério, confiável e 
verdadeiro na cultura ocidental. (...) Desta forma, uma 
ampla gama de expressões culturais – produção de 
conhecimento – foi classificada como artística e 
pejorativamente qualificada como especulativa ou 
fantasiosa pelo fato de não se adequar aos princípios 
epistemológicos e metodológicos prescritos pela ciência 
moderna. 
 



 8 

A autora, da perspectiva do paradigma junguiano, observa que a 

ciência moderna vem sendo orientada pelas funções cognitivas e sensórias e 

por um ponto de vista extrovertido ao abordar os fenômenos. 

Santos (2010) afirma que a busca por uma causa e pela formulação de 

uma lei, que preveja o comportamento de futuros fenômenos é também uma 

característica importante desse modelo. No entanto as coisas estão mudando 

pois, segundo ele: 

(…) a noção de lei tem vindo a ser parcial e 
sucessivamente substituída pelas noções de sistema, 
de estrutura, de modelo e, por último, pela noção de 
processo. O declínio da hegemonia da legalidade é 
concomitante do declínio da hegemonia da causalidade 
(SANTOS, p. 52). 

  

Santos (2010) afirma então, que a causalidade, enquanto categoria de 

inteligibilidade do real, já em algumas áreas vem perdendo terreno para o 

finalismo. 

 A ciência moderna não é a única explicação possível da 
realidade e não há sequer qualquer razão científica para 
considerar melhor que as explicações alternativas da 
metafísica, da astrologia, da religião, da arte ou da 
poesia (SANTOS, 2010, p. 83). 

 
O autor, na mesma obra se refere ao paradigma emergente como um 

“paradigma para uma vida decente”, já que “hoje não se trata tanto de 

sobreviver como de saber viver” (2010, p. 85), considerando que a produção 

científica deve visar a se tornar, sim, senso comum, um conhecimento que 

alcance a todos. Ele descreve esse novo paradigma da seguinte forma: “a 

ciência pós-moderna não segue um estilo unidimensional, facilmente 

identificável; o seu estilo é uma configuração de estilos construída segundo o 

critério e a imaginação pessoal do cientista” (SANTOS, 2010, p. 79).  

 

 Para Penna (2006, p. 19) o paradigma junguiano pode ser abordado 

com a mesma visão de ciência: 

A relatividade do conhecimento humano diante da 
infinitude do inconsciente coletivo, a busca de 
integração e harmonização dos opostos sem anular as 
diferenças, a aceitação de paradoxos e contradições 
inerentes à diversidade e complexidade da natureza 



 9 

humana são alguns dos aspectos do paradigma 
junguiano, afinados com as características da ciência 
pós-moderna. 

 
Segundo Penna (2006) Jung é considerado um dos formadores da 

mentalidade pós-moderna, e um dos pioneiros da abordagem “holística” do 

ser humano. 

Com relação a essa nova forma de se produzir conhecimento, Capra 

(2006) também propõe uma forma diferente de enxergarmos a saúde, nos 

mostrando o que a física moderna tem a nos oferecer para essa nova 

abordagem da vida, como o conceito de equilíbrio dinâmico, a concepção 

sistêmica dos organismos vivos e, também, a necessidade e o benefício de 

aprendermos com outras culturas e modelos.  

 

Para desenvolvermos uma abordagem holística da 
saúde que seja compatível com a nova física e com a 
concepção sistêmica dos organismos vivos, não 
precisamos abrir novos caminhos, mas podemos 
aprender com os modelos médicos existentes em outras 
culturas (CAPRA, 2006, p. 299). 

 

 O autor nos alerta para o fato de que as comparações entre sistemas 

médicos de diferentes culturas devem ser feitas com todo o cuidado, já que 

cada um desses sistemas é um produto da história do lugar e existe dentro 

de um certo contexto cultural e ambiental. No entanto: 

 

(...) será útil estudar sistemas médicos tradicionais; não 
tanto porque podem servir como modelo para nossa 
sociedade, mas porque os estudos transculturais 
ampliarão nossa perspectiva e nos ajudarão a ver sob 
nova luz as idéias atuais  acerca da saúde e dos 
métodos de cura (CAPRA, 2006, p. 29).  

 

Com relação à busca conhecimento em outros lugares Santos (2010, 

p. 76) afirma: 

 
Ao contrário do que sucede no paradigma atual, o 
conhecimento avança à medida que o seu objeto se 
amplia, ampliação que, como a da árvore, precede pela 
diferenciação e pelo alastramento das raízes em busca 
de novas e mais variadas interfaces.  



 10 

Esta emergência de uma nova forma de se fazer ciência possibilita a 

busca por conhecimento em outros lugares e, queremos, com este trabalho 

utilizar esta visão de mundo, tendo como objetivo a construção de pontes 

entre o conhecimento produzido na psicologia ocidental por Carl Gustav 

Jung, e o conhecimento milenar produzido em uma cultura oriental, que é a 

Medicina Tradicional Chinesa (MTC).  

Desta forma, buscamos com este trabalho abordar o processo saúde-

doença por uma nova perspectiva, com vista a refletir sobre a eficácia de 

diferentes estratégias terapêuticas. Para tanto, fizemos uso de conceitos 

gerais da MTC e os aproximamos de alguns dos principais conceitos da 

Psicologia Analítica por meio de diferentes autores e da Psicossomática 

Junguiana, conforme compreendida por Ramos (2006).  

 Utilizamos, portanto, um caso descrito por Ramos (2006) em seu livro 

A Psique do Corpo, e o analisamos segundo a visão da Medicina Tradicional 

Chinesa. Usamos como dados para a análise sintomas físicos e 

comportamentais descritos pela autora, buscando entender como eles se 

conectam com a visão da MTC. A Medicina Tradicional Chinesa faz seu 

diagnóstico com base em diversos aspectos. Primeiramente, pelos sintomas 

físicos e psíquicos apresentados pelo paciente, depois, pelos sinais 

(alterações observáveis em seu corpo) apresentados, como observação da 

língua e pulsologia. Apesar de não termos algumas informações importantes 

da perspetiva da MTC no caso apresentado por Ramos (2006), temos dados 

sintomáticos valiosos para levantar uma hipótese diagnóstica. Desta forma, 

nossa análise foi apenas um exercício a fim de ampliarmos nossa concepção 

de tratamento e de homem. Para tanto, levantamos hipóteses sobre os 

principais elementos que estão alterados no caso, a que sintomas estão 

ligados, e como seria um tratamento feito pela MTC. 

 

 

 

 

 

 

 



 11 

2. NO ORIENTE - A MEDICINA TRADICIONAL CHINESA 

 

 2.1. Breve histórico 

 

 A medicina na China, da mesma forma que em outros lugares do 

mundo, começou ligada à religião.  Ela se estabeleceu dentro de um sistema 

de crenças mágicas e demonológicas. Por volta de 480 a. C., durante a 

Dinastia Zhou, isso começou a mudar. As teorias do Yin e Yang e dos Cinco 

Elementos começaram a ser aplicadas na medicina e marcaram o início do 

que podemos chamar de medicina “científica”. Os médicos pararam de 

buscar a razão das doenças no sobrenatural e, ao observarem a natureza, 

combinando os métodos indutivo e dedutivo, começaram a achar padrões e 

aplicá-los à interpretação das doenças. Além disso, o surgimento do 

confucianismo e taoísmo, na mesma época, muito influenciou a MTC (BIRSH 

& FELT, 2004; MACIOCIA, 2007).  

 Durante a Dinastia Han (de 206 a.C. a 220) a cultura chinesa 

floresceu. Na medicina foram publicados importantes textos, o Nei Jing e o 

Nan Jing. De 590 a 617, na Dinastia Sui, a MTC e a acupuntura se 

aperfeiçoaram nos detalhes clínicos, e se espalharam por toda a Ásia. No 

período entre 1264 a 1368 foi fundada na China a primeira faculdade de 

Medicina independente (BIRSH & FELT, 2004). 

 A MTC difundiu-se pelo mundo principalmente através da técnica da 

acupuntura, sendo que muitas pessoas até confundem a Medicina Chinesa 

com a técnica acreditando que a medicina baseia-se apenas na acupuntura. 

No entanto: 

A acupuntura e a moxibustão formam apenas uma área 
especializada dentro do programa de medicina 
tradicional que engloba remédios de ervas (incluindo 
também o uso de minerais e produtos animais), 
massagem e manipulação, terapia dietética e exercícios 
terapêuticos (incluindo gigong ou terapia da respiração) 
(MAO-LIANG, 2001, p. XIV). 

 

 Hoje grande parte dos ocidentais utiliza-se da MTC e da acupuntura 

de forma mecanicista e reducionista, apenas traduzindo conceitos chineses 

para conceitos ocidentais cartesianos, utlizando-os de forma que não 



 12 

abrangem sua concepção fundante como a integração entre o organismo e o 

mundo em que vive. 

  

 2.2. Qi 

 O termo Qi não pode ser traduzido em apenas uma palavra. Seu 

conceito é básico na MTC embora seja muito profundo. Podemos falar que o 

Qi está em tudo, em nosso corpo, na natureza, em tudo o que podemos tocar 

ou não. Tudo é feito de Qi. 

Qi é a energia que circula nos meridianos, é a chama 
que mantém a vida e põe os seres em movimento. Qi é 
o próprio movimento, é a força vital, é um fio condutor 
(CAMPIGLIA, 2004, p. 17). 
 

 Alguns autores como Birsch & Felt (2004, p. 111) abordam o tema 

utilizando o termo “paradigma do Qi” pois “a noção de Qi está mais próxima 

de ser um modelo do que de ser uma entidade estável”. Segundo eles a 

noção de Qi é tão antiga que é quase impossível conceber a cultura asiática 

sem ela. 

 As traduções atuais para o termo são: gás, ar, alento, tempo, maneira, 

espírito, disposição de ânimo, energia vital, energia da vida, entre outros. A 

idéia mais aceita sobre Qi é que o termo está ligado aos conceitos de vapor, 

respiração e fumaça. O caractere de Qi evoluiu a partir das “imagens dos 

vapores que subiam durante o cozimento do arroz”. “(…) A imagem é 

acessível a todos; é só imaginar o arroz cozinhando em um caldeirão. Sinta o 

cheiro agradável! O aroma não dá pra ser visto, só tendo a experiência de 

senti-lo” (BIRSCH & FELT, 2004, p. 113). 

O Qi é associado ao mundo invisível, pode ser 
comparado às partículas subatômicas, pois é um 
princípio básico de todo universo, que rege seu 
funcionamento. O Qi penetra em todas as dimensões da 
existência e participa de todas as funções do ser vivo. É 
responsável pela formação e transformação de toda a 
vida (CAMPIGLIA, 2004, p. 7). 
 

 Na MTC o Qi se apresenta de diversas formas e tem diversos nomes. 

Existe o Qi dos alimentos, o Qi ancestral (ou energia herdada dos pais, ou 

ainda nosso DNA), o Qi de defesa (que podemos identificar como nosso 



 13 

sistema imune), o Qi do ar (que adquirimos através de nossa respiração) 

entre outros. No entanto, todos estes são aspectos do mesmo Qi. 

 Qi é o material (ou quem sabe o imaterial) com que trabalha a 

acupuntura. Na técnica, tudo se baseia em Qi. Em sua ausência ou estase, o 

Qi é sempre a primeira coisa a se trabalhar.  

O conceito de Qi é a base para toda a teoria da MTC. Não podemos 

compreender nenhum outro conceito se não tivermos o conceito de Qi 

entendido.  

   

 

 2.3. Yin e Yang 

 

 O conceito de Yin e Yang é mais próximo de nossa cultura ocidental. É 

comum vermos seu símbolo (Tao) em muitos lugares, como em pinturas e 

tatuagens. Seu significado é bastante simples, ainda que profundo.  

Yin e Yang são polaridades do universo, que é o 
conjunto de tudo que existe. A origem da palavra 
universo está em um, unir, tornando um. Todavia, o 
universo dividiu-se em dois e depois em milhões e 
bilhões de partes, originando a diversidade. A primeira 
divisão: Yin e Yang, segundo a tradição chinesa, 
encerra os princípios opostos e complementares do 
universo (CAMPIGLIA, 2004, p. 8). 
 

 Tudo pode ser dividido entre yin e yang. Não saberíamos o que é a 

noite se não soubéssemos o que é o dia, não conheceríamos o bom se não 

conhecessemos o mau, e não saberíamos o que é claro se não fosse o 

escuro. Assim, todos os fenômenos podem ser classificados como yin ou 

yang quando comparados (já que nada é yin em essência ou yang em 

essência, mas sim em comparação a outra coisa). 

 Alguns exemplos de oposição entre Yin e Yang são estes 

(CAMPIGLIA, 2004, p. 10): 

 Yin      Yang 

 Feminino     Masculino 

 Terra      Céu 

 Lua      Sol 

 Quietude     Movimento 



 14 

 Frio      Calor 

 Contração     Expansão 

 Soma (corpo)    Psique 

 Matéria     Energia 

 

 Além disso, também podemos dividir nosso corpo entre yin e yang, por 

exemplo: a parte anterior de nosso corpo é yin se comparada com a 

posterior, que é yang. A parte de dentro de nosso corpo é yin se comparada 

com a parte de fora, que é yang. As partes mais altas do nosso corpo, como 

nossa cabeça, são consideradas mais yang, se comparadas com as partes 

mais baixas, como nossos pés, que são considerados yin. 

 Assim, uma das principais propriedade de yin e yang é a oposição 

entre eles, ou seja, “o yin é oposto ao yang e vice-versa, mas apenas 

relativamente, pois nada é completamente yin ou completamente yang” 

(CAMPIGLIA, 2004, pág. 10). 

 Além disso, vemos também a interdependência entre eles já que não  

é possível conhecer o yin se não conhecermos o yang. Podemos dizer que 

um não existe sem o outro.  

 O consumo entre yin e yang também é uma de suas propriedades. Yin 

e yang estão em estado constante de equilíbrio dinâmico, se ajustando 

continuamente. Quando ambos estão em desequilíbrio, eles afetam-se 

mutuamente modificando sua proporção e encontrando um novo equilíbrio.  

Além do estado normal de equilíbrio entre yin e yang, existem outras 

quatro possibilidades de desequilíbrio: preponderância do yin (quando o yin 

está em excesso consumindo o yang), preponderância do yang (quando o 

yang está em excesso consumindo o yin), debilidade do yin (quando 

aparentemente o yang está em excesso) e debilidade do yang (quando 

aparentemente o yin está em excesso). O desequilíbrio energético durante 

longo período é o grande causador de doenças (MACIOCIA, 2007).  

 Yin e yang também se relacionam de outra forma, além destas, que é 

a intertransformação. Como não são estáticos, mas estão constantemente 

em movimento, um realmente se transforma no outro, yin transforma-se em 

yang e yang transforma-se em yin. Tal mudança ocorre em determinados 

estágios de desenvolvimento de algo. “O verão transforma-se em inverno, o 



 15 

dia, em noite, a vida, em morte, a felicidade, em tristeza, o calor em frio, e 

vice-versa” (MACIOCIA, 2007, p. 7).  

Wang (2001, p. 49), no livro Princípios de Medicina do Imperador 

Amarelo descreve yin e yang: 

O Yin corresponde à falta de movimento e sua energia 
simboliza a terra; o Yang corresponde ao movimento e 
sua energia simboliza o céu, portanto, o Yin e o Yang 
são caminhos da terra e do céu. Como o nascimento, 
crescimento, desenvolvimento, colheita e 
armazenamento de todas as coisas são levados a efeito 
de acordo com a regra de crescimento e declínio de Yin 
e do Yang, então o Yin e o Yang são os princípios que 
norteiam todas as coisas. Na mútua vitória ou queda do 
Yin e do Yang, a situação será de variações inúmeras, 
portanto o yin e o yang são pais das variações. O Yin 
cresce enquanto o Yang está vigoroso o Yin se torna 
deficiente enquanto enquanto o Yin está enfraquecido. 
Do nascimento à morte, todas as coisas seguem o 
princípio do Yin e do Yang, por isso, o Yin e o Yang são 
o fundamento do nascimento e da morte. Quando o Yin 
e o Yang estão em harmonia, o espírito desabrocha, 
portanto o Yin e o Yang são as moradas do espírito. 
 

Yin e yang, juntos, formam o símbolo do Tao, que tem como um de 

seus significados o termo “caminho”: 

 

                                         Figura 1: Tao 

 

O Tao contém yin e yang em equilíbrio. No símbolo, a parte preta 

representa o yin, e a branca o yang. Os pontos preto e branco dentro da 

outra cor representam a semente yang que existe em yin, e a semente yin 

que existe em yang. Além disso, vemos que no ápice de um deles, o outro já 

está nascendo. 

Para o taoísta, o Tao é o todo. Ele está além da mente racional. É o 

Não-Manifesto, é algo que sempre existiu por toda a eternidade (COOPER, 



 16 

1999). Não temos um termo ideal para traduzir o Tao. Em chinês ele é 

representado por dois sinais: “cabeça” e “caminhar”, podendo ser entendido 

como “caminho consciente”. Wilhelm o traduz como “sentido” (JUNG & 

WILHELM, 1996).  

 O termo Tao pode ser também traduzido por caminho, trilha ou 

estrada. Ele é um caminho que veio de um passado, que não teve início e se 

estenderá para um futuro infinito. Ele abrange todas as coisas, desde as 

menores, quantos as maiores, desde as mais nobres, às mais desprezíveis. 

Ele é tão grande que apreende todas as coisas e tão pequeno que pode 

caber dentro de um grão de poeira. O Tao está em todas as coisas que 

podemos imaginar, nomear, sentir, olhar, tudo o que possui uma forma ou 

uma imagem. O Tao está em tudo. Tanto as coisas concretas como as 

abstratas são suas manifestações (CHERNG, 2000). 

 

Antes do Céu e da terra, 
Já havia um ser indeterminado em sua Perfeição. 
Silencioso! Imaterial! 
Permanece só, imutável, onipresente e imperecível. 
Pode ser considerado a Mãe dos dez mil seres. 
Não conhecendo seu nome, designo-o pela palavra 
Tao. 
Esforçando-me para dar-lhe nome, chamo-o Grande. 
Sendo Grande, escapa. 
Escapando, afasta-se. 
Afastando-se, retorna. 
O Tao é grande, o Céu é grande, a terra é grande, 
E o rei também é grande. 
Essas são as quatro Grandezas do Universo, e o rei é 
uma delas. 
 
O homem segue a lei da terra. 
A terra segue a lei do Céu. 
O Céu segue a lei do Tao. 
O Tao segue a si mesmo (LAO TSÉ, 2001, p. 25). 

O Tao é absoluto; assim é a Verdade. Se é algo que 
está em toda parte, se pode abranger tanto o 
manifestado quanto o não manifestado, o Tao poderia 
ser compreendido como a consciência que está em 
todas as partículas, em todas as coisas. Quem 
encontra o Tao descobre a ligação de todas as coisas 



 17 

e, assim, pode ter a visão verdadeira e real da 
totalidade. Consegue enxergar a realidade 
simplesmente como ela é. Por isso o Tao é a verdade 
(CHERNG, 2000, p. 21). 

 
 
 Esses são conceitos importantes da MTC. Existem crenças de que 

podemos tratar de alguém só com o conhecimento sobre yin e yang, já que 

todos os fenômenos, inclusive o funcionamento de nosso organismo, 

acontecem através do equilíbrio entre essas duas forças.  

Por isso, quando tratar uma doença, deve-se ter como 
base o Yin e o Yang, isto é, buscar a orientação e o 
desenvolvimento da doença a partir da variação do Yin 
e do Yang, a fim de determinar os princípios que 
norteiam o tratamento (WANG, 2001, p. 49). 

 
  
 
 2.4. Os Cinco Elementos 

 Desenvolvida pela mesma escola filosófica que desenvolveu a teoria 

do Yin e Yang, a teoria dos Cinco Elementos foi marcante na cultura e 

medicina chinesas. Alguns autores discutem sobre a tradução do termo em 

chinês Wu Xing para “Cinco Elementos” já que Xing significa “movimento”, 

“processo”, acreditando que o termo não pode indicar “elemento” como 

constituinte básico da Natureza (MACIOCIA, 2007). 

 Os Cinco Elementos, ou Cinco Movimentos são Madeira, Fogo, Terra, 

Metal e Água. Eles “simbolizam cinco qualidades inerentes diversas e 

expressam o fenômeno natural. (…) Os Cinco elementos não são cinco tipos 

de material fundamental, mas cinco tipos de processos”. Eles também 

correspondem a cinco direções diferentes de fenômenos naturais, como a 

Madeira que representa o movimento expansivo e exterior, o Metal 

representa o movimento contraído e interior, a Água o movimento para baixo, 

o Fogo corresponde ao movimento para o alto, e a Terra representa a 

estabilidade (MACIOCIA, 2007, p. 17).  

 Os Cinco Elementos estão dentro de um ciclo de geração e 

dominância e suas correspondências podem ser vistas em muitos lugares, 

como ao longo da vida de um indivíduo ou nas mudanças das estações de 

um ano. O elemento Madeira é considerado o início do ciclo, quando o yang 



 18 

está em crescimento, assim como na infância ou na primavera. O elemento 

Fogo já corresponde ao ápice do yang, como quando é verão ou quando um 

jovem adulto está no auge de seu desenvolvimento, já podendo se 

reproduzir. O próximo elemento, a Terra, corresponde a um equilíbrio entre 

yin e yang, que é considerado pelos chineses um período que existe entre as 

mudanças de estação e relacionado a metade da vida. O elemento Metal, 

início do yin, corresponde ao outono e a maturidade, e o elemento Água é o 

mais yin deles, correspondendo ao inverno e a velhice.          

                     

Figura 2: Os 5 elementos 

 

 Vemos na figura os ciclos de geração e controle. A madeira dá energia 

ao fogo, sendo considerada sua mãe, o fogo dá energia à terra, e esta, por 

sua vez, gera o metal, que dá energia à água, que recomeça o ciclo doando 

energia à madeira. Este é o ciclo de geracão (setas em volta do desenho). 

 Além disso, podemos ver como a água domina o fogo, que domina o 

metal que, por sua vez, domina a madeira, que domina a terra, que domina a 

água. Este é o ciclo de dominância (setas centrais que formam uma estrela), 

que pode se inverter no ciclo de contra-dominância, onde os elementos 

dominados contra-dominam seus dominantes, desta forma, o fogo dominaria 

a água e assim por diante. 

 Toda esta explicação é dada de forma mais simples e também 

filosófica na linguagem do chineses: 



 19 

Madeira queima, produzindo fogo, de cujas cinzas se 
forma a terra, e dentro dela se condensa o metal que 
expulsa de si a água, da qual brota a Madeira. Ou seja: 
Madeira nutre fogo, que gera Terra, que engendra 
Metal, que gera Água, que nutre Madeira, ou seja ainda: 
uma ponta dá energia para outra, permite que a outra 
aconteça. Este é o ciclo de geração de energia.  
Mas a Água apaga o Fogo, que funde o Metal, e Metal 
corta a Madeira, que esgota a Terra, e Terra absorve 
Água, não é? Pois então, heroi, este é o ciclo de 
dominação da energia. Signifia que Madeira controla 
Terra, Terra controla Água, Água controla Fogo, Fogo 
controla Metal, Metal controla Madeira (HIRSCH, 2008, 
p. 15). 

  

 Há entre os Cinco Elementos um sistema de correspondência que é 

típico do pensamento chinês, que une o micro e o macrocosmo conectando 

fenômenos e qualidades a um elemento. Com relação a isso Maciocia (2007, 

pág. 20) diz:  

Os antigos chineses encontraram uma relação entre 
fenômenos aparentemente não conectados, como um 
tipo de “ressonância” entre eles. Vários tipos de 
fenômenos estariam unificados por uma qualidade 
comum indefinida, assim como dois fios vibrariam em 
uníssono.  
  

 No sistema de correspondências os elementos estão ligados a muitas 

outras coisas, como órgãos e vísceras, cores, sabores, sentimentos etc. 

Na tabela abaixo podemos ver algumas dessas relações (HIRSCH, 2008): 

 

 

 Madeira Fogo Terra Metal Água 

Cor Verde Vermelho Amarelo Branco Azul e 

Preto 

Órgão Fígado Coração Baço 

Pâncreas 

Pulmão Rim 

Víscera Vesícula 

Biliar 

Intestino 

Delgado 

Estômago Intestino 

Grosso 

Bexiga 

Meridianos Fígado e 

Vesícula 

Coração, 

Intestino 

Baço 

Pâncreas 

Pulmão e 

Intestino 

Rim e 

Bexiga 



 20 

Biliar Delgado, 

Pericárdio e 

Triplo 

Aquecedor 

e 

Estômago 

Grosso 

Sabor Ácido Amargo Doce Picante Salga-

do 

Sentimen-

tos 

principais 

Raiva, 

Irritação, 

Impaciência 

Alegria, 

euforia, 

hiperexcitação 

Preocupa-

ção 

Melancolia, 

Depressão 

Medo 

Órgão 

Sensível 

Olhos Língua Boca Nariz Ore-

lhas 

Horário 

Privilegiado 

23 as 3 

horas 

11 as 15 

horas e 19 as 

23 horas 

7 as 11 

horas 

3 as 7 

horas 

15 as 

19 

horas 

Partes 

Governa-

das 

Tendões, 

Ligamentos 

e Músculos 

Vasos 

Sangüíneos 

Lábios Pele Osso, 

Medula 

e Cére-

bro 

 

 

 Desta forma, cada um desses elementos tem diversas 

correspondências. Para a MTC os órgãos e as vísceras são as 

correspondências mais importantes, já que o desequilíbrio energético 

acontecerá em seus meridianos (canais de energia espalhados ao longo de 

todo o corpo com pontos de maior energia), e através deles a energia será 

reequilibrada. 

Wang (2001, p. 147) no Princípios de Medicina Interna do Imperador 

Amarelo descreve as relações e as funções dos cinco órgão sólidos: 

As diversas funções dos órgãos sólidos são: o coração 
promove a circulação do sangue, portanto, o coração se 
encarrega dos vasos; o pulmão espalha a energia pela 
superfície da pele, por isso o pulmão se encarrega da 
pele; o fígado armazena o sangue e dispersa sua 
essência para nutrir os tendões, por isso o fígado se 
encarrega dos tendões; o baço transporta e converte a 
água e os cereais para nutrir os músculos, por isso o 



 21 

baço se encarrega dos músculos; o rim armazenaa 
essência e gera a medula para nutrir os ossos, por isso 
o rim se encarrega dos ossos. Estas são as cinco 
funções dos órgãos sólidos. 

 

 
 2.5. Patologia pela MTC 

 A MTC tem como essencial para a saúde o equilíbrio da vida. Segundo 

a visão chinesa, devemos ter equilibrados nossa alimentação, atividades 

físicas, esforço mental, atividades sexuais e também nossas emoções. Este 

equilíbrio não é rígido, já que cada pessoa é um ser diferente, e o que é 

muita comida para uma, por exemplo, é pouca para outra. No entanto, há um 

equilíbrio que deve ser mantido, e assim, evitam-se as doenças, já que estas 

surgem após um longo peíodo de desequilíbrio. 

As doenças podem ter diversas causas, pelo olhar da MTC. Elas são 

causadas por desarmonias energéticas que podem ter vindo geneticamente 

(através da energia recebida dos pais), ou terem sido causadas por excessos 

ou faltas durante a vida do indivíduo. De qualquer forma, para se tratar o 

doente em MTC é preciso que se descubra qual é a desarmonia energética 

que está acontecendo e que desequilíbrio está causando essa desarmonia. 

Deve-se investigar seus hábitos de vida, sua alimentação e sentimentos 

predominantes a fim de se descobrir seus desequilíbrios, e assim orientá-la a 

melhorá-los. “Se dermos tratamento sem explicar a causa da doença, 

estaremos simplesmente como vertendo água em um recipiente com 

vazamento no fundo” (MACIOCIA, 2007, pág. 195). 

 

 2.6. A psique na MTC  

Não existe na MTC um conceito de psique parecido com o nosso. Para 

o chineses, a psique e o corpo são indissociáveis, não podendo ser 

concebidos de forma separada. Segundo Maciocia (2007, pág. 82): 

O mesmo Qi que é a base de todos os processos 
fisiológicos, também o é para os processos mental e 
emocional, uma vez que o Qi, como já vimos, existe em 
diversos estados de agregação e refinamento. Ao passo 
que no ocidente a fisiologia emocional e os processos 
mentais são atribuídos ao cérebro, na medicina chinesa 
eles são parte da esfera de ação dos Órgãos Internos. 

 



 22 

 Existe uma relação entre cada órgão interno com uma emoção, e esta 

relação é mutua, ou seja, um afeta o outro. Desta forma, um acesso de raiva 

(emoção ligada ao fígado), por exemplo, afeta diretamente a energia do 

fígado. O contrário também acontece, quando um desequilíbrio da energia do 

fígado afeta o emocional aumentando o sentimento da raiva. As emoções se 

tornam prejudiciais e causadoras de desequilíbrios e doenças quando são 

excessivas e prolongadas. Quando esse é o caso Maciocia (2007, pág. 83) 

diz: “Por meio do tratamento de um órgão específico, podemos influenciar 

determinada emoção relacionada ao órgão em questão e auxiliar a pessoa a 

alcançar um estado de equilíbrio emocional”. 

 Na MTC existe o conceito de mente, que também está ligado aos 

órgãos internos. Para eles Shen é a mente, e esta reside no Coração. Isto 

significa que o estado do coração e também do sangue (xue) estarão 

diretamente afetando as atividades mentais e o estado emocional 

(MACIOCIA, 2007).  

Se o coração estiver forte e o Sangue for abundante, 
haverá uma atividade mental normal, uma vida 
emocional equilibrada, uma consciência clara, boa 
memória, pensamento aguçado, e bom sono. Se o 
coração estiver fraco e o Sangue deficiente, podem 
ocorrer problemas mentais-emocionais (tais como 
depressão), memoria pobre, pensamento obscuro, 
insônia ou sonolência e, em casos extremos, 
inconsciência (MACIOCIA, 2007, p. 91).  
 

 
 O coração, além das suas outras funções fisiológicas, também tem a 

grande função de governar a mente, assim, é um órgão muito importante 

para o que poderíamos considerar uma “psique chinesa”.  

Além desse, Shen também pode ter outro significado, representando 

todos os aspectos mentas e espirirtuais do ser humano e, nesse caso, não 

está apenas ligado ao coração, mas também aos fenômenos mentais e 

espirituais de todos os outros órgãos. Neste caso, nos referimos aos cinco 

aspectos espirituais dos órgãos: a mente (Shen) relacionada ao coração, a 

alma etérea (Hum) relacionada ao fígado, a alma corpórea (Po) relacionada 

ao pulmão, a força de vontade (Zhi) relacionada ao rim e o pensamento (Yi) 

relacionado ao baço.  



 23 

Muitos outros conceitos estão ligados ao conceito de mente. 

Poderíamos dizer que todos os outros órgãos estão, já que para a MTC todos 

eles estão profundamente relacionados. Podemos ver, como exemplo desta 

interrelação, o exemplo da visão da MTC do sono e dos sonhos. Para ela, 

como a mente está relacionada ao coração e ao sangue, que por sua vez, 

também estão relacionados ao fígado, que ainda, por sua vez é considerado 

a morada da alma etérea, o sono e os sonhos dependem de todos esses 

para terem boa qualidade. Além disso, para a MTC o conteúdo do sonho é 

importante e está relacionado a um possível desequilíbrio de algum 

elemento. Por exemplo, uma pessoa que está com o elemento terra 

desequilibrado pode sonhar que está com fome ou sede, que seu corpo está 

pesado, ou sonhar com a imagem de ruínas ou ainda sonhar com música 

(HIRSCH, 2008). 

Vemos, então, que não existe um conceito estreito de psique para a 

MTC, mas que seu conceito de mente está relacionada aos órgãos internos, 

principalmente ao coração, mas também ligado ao sangue (xue) e outros.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 24 

3. NO OCIDENTE 

  

 3.1. Psicologia Analítica 

 

Neste capítulo voltamo-nos a alguns conceitos da Psicologia Analítica 

e da Psicossomática Junguiana que são importantes para nosso trabalho, 

não só porque se assemelham a muitos conceitos da MTC, mas também 

porque serão relevantes para fazermos a análise do caso segundo o olhar 

das duas abordagens.  

 

 Jung foi discípulo de Freud, chegando a ser o presidente da 

Sociedade Psicanalítica da época. Rompeu com Freud ao discordar de sua 

teoria, desenvolvendo a partir daí sua própria teoria, a qual chamou de 

Psicologia Analítica. Ele discordou de Freud, por exemplo, com relação à 

concepção de energia psíquica, que segundo Freud era sexual, e para Jung 

poderia ser de qualquer natureza. Ou ainda, ao enxergar uma finalidade nos 

sintomas de seus pacientes, ao invés de apenas uma causa, como fazia 

Freud. Jung adquiriu essa concepção de Adler, para quem tudo caminhava 

para um fim (JUNG, 2007, OC v VII/1). 

 

 Para Jung (2007, OC v XVIII/1) a consciência é como se fosse uma 

película cobrindo a vasta área do inconsciente, cuja extensão é 

desconhecida. A consciência é estreita e é sobretudo produto da percepção e 

orientação no mundo externo. A consciência é tudo o que conhecemos, o 

restante é inconsciente. No centro dela está o ego que é: 

 

(...) um dado complexo formado primeiramente por uma 
percepção geral de nosso corpo e existência e, a seguir, 
pelos registros de nossa memória. (...) É sempre o 
centro de nossas atenções e de nossos desejos, sendo 
o cerne indispensável da consciência (JUNG, 2007, OC 
v XVIII/1, p. 7). 
 

 O ego possui raízes no inconsciente, e assim, é responsável por 

permitir ou não a conscientização de conteúdos do inconsciente, escolhendo 

o que deve ou não ir à consciência.  



 25 

 Para Jung o inconsciente está teoricamente dividido em camadas mais 

ou menos profundas (por questões didáticas, já que na realidade eles estão 

em movimento e diálogo contínuo). Nas camadas mais superficiais se 

encontram conteúdos adquiridos ao longo de nossas vidas que, por terem 

sido reprimidos ou esquecidos pelo ego, se encontram inconscientes. Há 

outra camada mais profunda que não possui conteúdo pessoal algum, onde 

existem conteúdos pertencentes a humanidade no geral. Jung explica essas 

camadas do inconsciente da seguinte forma: 

 

Uma camada mais ou menos superficial do inconsciente 
é indubitavelmente pessoal. Nós a denominamos 
inconsciente pessoal. Este porém repousa sobre uma 
camada mais profunda, que já não tem sua origem em 
experiências ou aquisições pessoais, sendo inata. Esta 
camada mais profunda é o que chamamos inconsciente 
coletivo. Eu optei pelo termo “coletivo” pelo fato de o 
inconsciente não ser de natureza individual, mas 
universal; isto é, contrariamente à psique pessoal ele 
possui conteúdos e modos de comportamento, os quais 
são ‘cum grano salis’ os mesmos em toda parte e em 
todos os indivíduos. Em outras palavras, são idênticos 
em todos os seres humanos, constituindo portanto um 
substrato psíquico comum de natureza psíquica 
suprapessoal que existe em cada indivíduo (JUNG, 
2008, OC v. IX/1, p. 15). 

 

 Os conteúdos do inconsciente pessoal já foram conscientes e foram  

reprimidos ou esquecidos, já os conteúdos do inconsciente coletivo nunca 

foram conscientes, e portanto não foram adquiridos individualmente, mas 

“devem sua existência apenas a hereditariedade. Enquanto o inconsciente 

pessoal consiste em sua maior parte de complexos, o conteúdo do 

inconsciente coletivo é constituído essencialmente de arquétipos” (JUNG, 

2008, OC v. IX/1, p. 53).  

 Os arquétipos são conteúdos do inconsciente coletivo. Eles são 

padrões ou forças universalmente predominantes. Todos nós, seres 

humanos, temos os mesmo arquétipos, ou seja, os mesmos padrões e 

potencialidades (STEIN, 2006). “Temos os mesmos arquétipos, bem como 

todos possuímos fígado, olhos e coração” (JUNG, 2007, OC v. XVIII/1, par. 

93, p. 42). 



 26 

 Determinados arquétipos são ativados ao longo de nossas vidas de 

acordo com cada momento. Uma mulher que está grávida, por exemplo, tem 

seu arquétipo da Grande Mãe ativado. “Este é a configuração da 

maternidade, ou seja, representa a maneira típica como as experiências da 

maternidade foram acumuladas na psique humana desde tempos imemoriais” 

(GRINBERG, 2003, p. 139). 

 Já os complexos são conteúdos do inconsciente pessoal. Eles têm em 

seu centro um núcleo arquetípico, composto por uma rede de imagens, 

lembranças reprimidas, associadas a uma emoção. Um exemplo de 

complexo que todos nós temos é o complexo materno, que tem como núcleo 

o arquétipo da mãe (do inconsciente coletivo), no entanto, todas as 

associações feitas a ele vêm da nossa experiência individual (inconsciente 

pessoal) com nossas mães ou figura materna. Dependendo de nossa relação 

com nossas mães, o complexo pode se configurar positivamente ou 

negativamente. 

 Quando um complexo é tocado, ele aparece sempre acompanhado de 

uma emoção, e também de alterações fisiológicas. Os complexos podem ser 

vistos também como fragmentos de personalidade, já que quando vêm a 

tona, podem tomar o lugar do ego por alguns momentos.  

Na teoria de Jung, todos os sintomas, físicos ou psíquicos, estão 

associados aos complexos. 

 

Além de o inconsciente pessoal ter como conteúdos os complexos, ele 

também contém nossa sombra. Existe para Jung dois conceitos importantes 

que são sombra e persona, estruturas opostas e complementares que 

existem em toda a psique humana.  

O termo persona foi trazido do grego e representava a máscara que 

era usada pelos atores para interpretar um papel. “A persona diz respeito 

principalmente ao que é esperado socialmente de uma pessoa e à maneira 

como ela acredita que deva parecer ser. Trata-se de um compromisso entre o 

indivíduo e a sociedade” (GRINBERG, 2003, p. 142). O desenvolvimento da 

persona se dá simultaneamente ao desenvolvimento do ego, que escolhe 

quais conteúdos ficam na consciência e quais conteúdos vão para o 

inconsciente pessoal. Podemos dizer que a persona é a forma que nossa 



 27 

psique encontrou de melhor se adaptar ao mundo externo, ao que é exigido 

pela sociedade, no entanto, nem tudo o que fazemos para sermos aceitos é 

consciente. 

No outro pólo existe a sombra, que é formada por conteúdos dolorosos 

que o ego manteve no inconsciente. Ela pode ser vista como uma 

subpersonalidade que quer tudo o que a persona não permite, sendo 

completamente oposta a ela. 

 

De modo geral, a sombra possui uma qualidade imoral 
ou, pelo menos, pouco recomendável, contendo 
características da natureza de uma pessoa que são 
contrários aos costumes e convenções morais da 
sociedade (STEIN, 2006, p. 98). 

 

Por mais que o ego tenha escolhido esconder esses conteúdos 

dolorosos e imorais no inconsciente, eles ainda aparecem em forma de 

projeções, ou seja, uma transferência para o outro de um conteúdo 

inconsciente. Desta forma, uma pessoa que, por exemplo, vê em outra algo 

que a incomoda muito, como egoísmo, provavelmente tem em sua sombra a 

mesma característica. A projeção é o primeiro passo para tornar um conteúdo 

consciente. 

Jung também fala de outros conteúdos do inconsciente que são anima 

e animus, outras polaridades complementares que existem na psique 

humana. Como já disse Jung em 1916, “Não há homem algum tão 

exclusivamente masculino que não possua em si algo de feminino.” (JUNG, 

2006, O.C. VII/2, par. 297, p. 65). O contrário também é verdade, não existe 

uma mulher que seja exclusivamente feminina, já que ela sempre possui 

aspectos masculinos.  

 

Algumas características físicas e hormônios do homem 
estão presentes no corpo da mulher e vice-versa. Esse 
fato biológico expressa-se também psicologicamente: 
ambos os sexos contém elementos um do outro. 
Assim, no inconsciente de cada homem encontra-se 
uma personalidade feminina, e no de cada mulher, uma 
personalidade masculina (GRINBERG, 2003, p. 150). 

 



 28 

Segundo STEIN (2006) anima e animus são personalidades 

subjetivas, que assim como a sombra, não combinam com a representação 

de si e a identidade de si refletidas pela persona. Eles também representam 

um nível do inconsciente mais profundo do que a sombra. Da mesma forma 

que a persona é um complexo funcional que tem como objetivo a adaptação 

ao mundo externo, anima e animus é um complexo funcional, cujo objetivo é 

a adaptação ao mundo interno.  

Como anima e animus têm como função principal ficar entre o 

inconsciente coletivo e o pessoal, atuando como uma ponte, que conduz 

imagens do inconsciente coletivo, eles permitem que o ego penetre e tenha 

experiência das profundidades da psique (STEIN, 2006). Anima e animus têm 

também uma função compensatória: 

 

A anima, sendo feminina, é a figura que compensa a 
consciência masculina. Na mulher, a figura 
compensadora é de caráter masculino e pode ser 
designada pelo nome de animus (JUNG, 2006, VII/2,  
par. 328, p. 81).  
 
O Animus é a personificação dos aspectos masculinos 
nos inconsciente da mulher. Do mesmo modo que a 
Anima, condensa experiências vivenciadas ao longo 
dos milênios, tratando-se, porém, das experiências da 
mulher na sua relação com o homem. Esse arquétipo 
corresponde ao modelo de homem que a mulher 
almeja encontrar (GRINBERG, 2003, p. 151). 

 

O Processo de individuação 

 Segundo Jung o caminho a ser seguido na vida é o caminho da 

individuação, em direção ao Self ou Si-mesmo. O conceito de Self (ou Si-

mesmo) é o centro da teoria de Jung. O arquétipo do Self representa a 

totalidade do sistema psíquico, a unidade entre consciente e inconsciente, 

funcionando ao mesmo tempo como centro regulador e totalidade da psique. 

É para o Self que caminhamos ao longo de nossas vidas, ele é o objetivo do 

Processo de Individuação, o processo de tornar-se o si-mesmo, tornar-se o 



 29 

que já é, de tornar-se um “indivíduo”, ou seja, aquele que não se divide 

(GRINBERG, 2003). 

Individuação significa tornar-se um ser único, na medida 
em que por “individualidade” entendemos nossa 
singularidade mais íntima, última e incomparável, 
significando também que nos tornamos o nosso próprio 
si-mesmo. Podemos traduzir “individuação” como 
“tornar-se si-mesmo” ou ”o realizar-se de si-mesmo” 
(JUNG, 2006, OC v. VII/2, par. 266, p. 49). 

 

 A individuação acontece ao longo de todo ciclo vital, no entanto, o 

processo de individuação se concentra na segunda metade da vida, quando 

o indivíduo passa a olhar para si mesmo e tenta encontrar um significado 

para sua vida.  

 Quando nascemos somos uma totalidade indiferenciada, ou seja, 

todas as nossas estruturas psíquicas se misturam. Ao longo da infância e 

juventude, nosso ego, consciência e persona se formam. Nessa primeira 

metade da vida acontece uma adaptação do ego ao mundo externo, ou seja, 

a formação da persona e a sua posição no mundo. A partir da segunda 

metade da vida, o ego volta-se para ele mesmo, e a partir daí passa a se 

adaptar ao meio interno, e isto é mais propriamente chamado de processo de 

individuação. Com o processo de individuação, então, nos tornaríamos uma 

totalidade diferenciada e organizada (GRINBERG, 2003). 

 O processo de individuação acontece através da compensação. O ego 

tende a ter atitudes unilaterais e a ficar excessivamente confiante em si 

mesmo. O mecanismo de compensação através dos símbolos (função 

transcendente) promove então um reequilíbrio da psique (STEIN, 2006). 

Os símbolos, são muito importantes na teoria de Jung já que é através 

deles que consciente e inconsciente conversam. O símbolo tem um caráter 

dual, já que é formado através da tensão entre opostos, como consciência e 

inconsciente por exemplo, e possui parte dos dois, ou seja, há no símbolo 

uma parte que conhecemos, e outra parte inconsciente, que não 

conhecemos. Através de sonhos, atos falhos, o inconsciente dialoga com o 

ego e consciência, e a partir dele existe a possibilidade de conscientização 

de conteúdos.  



 30 

 O símbolo é a forma mais clara de o inconsciente dialogar com a 

consciência. Se compreendêssemos o símbolo totalmente não poderíamos 

chamá-lo de símbolo, já que não haveria o aspecto desconhecido e 

inconsciente. Ele aparece ao longo da vida empurrando o ego no sentido da 

individuação, através de imagens unificadoras, como por exemplo a mandala 

e imagens do si-mesmo (Self). 

 
O si-mesmo aparece empiricamente em sonhos, mitos e 
contos de fadas, na figura de “personalidades 
superiores” como reis, heróis, profetas, salvadores etc. 
ou na figura de símbolos de totalidade como o círculo, o 
quadrilátero, a quadratura circuli (quadratura do círculo), 
a cruz etc. Enquanto representa uma complexio 
oppositorum, uma união dos opostos, também pode 
manifestar-se como dualidade unificada, como, por 
exemplo, no tao, onde concorrem o yang e o yin, como 
irmãos em litígio, ou como herói e seu rival (dragão, 
irmão inimigo, arqui-inimigo, Fausto e Mefisto etc.). 
Empiricamente, pois, o si-mesmo aparece como um 
jogo de luz e sombra, ainda que seja entendido como 
totalidade e, por isso, como unidade em que se unem os 
opostos (JUNG, 2008, OC v. VI, par. 902, p. 443). 
 

Desta forma, o processo de individuação é, basicamente, a 

conscientização de conteúdos inconscientes em busca da plena consciência. 

“A meta da individuação não é outra senão a de despojar o si-mesmo dos 

invólucros falsos da persona (...)” (JUNG, 2008, OC v. VI, par. 269, p. 50). Ela 

acontece através da função compensatória, e a formação de símbolos pela 

função transcendente. No entanto, Jung diz que é praticamente impossível 

chegarmos ao último estágio de individuação, quando o ego se dissolve e 

todo o inconsciente (pessoal e coletivo) é conscientizado.  

“A individuação não é algo que ocorre passivamente. Exige a 

colaboração ativa do ego consciente, que deve buscá-la e conquistá-la com 

empenho, engajamento, paciência e coragem” (GRINBERG, 2003, p. 177). 

 

 3.2. A Psicossomática Junguiana  

 Jung se utiliza do conceito de sincronicidade para falar da relação 

entre mente e corpo: 

Corpo e psique são os dois aspectos do ser vivo, e isso 
é tudo o que sabemos. Assim prefiro afirmar que os dois 



 31 

elementos agem simultaneamente, de forma milagrosa, 
e é melhor deixarmos as coisas assim, pois não 
podemos imaginá-las juntas. Para meu próprio uso 
cunhei um termo que ilustra essa existência simultânea; 
penso que existe um princípio particular de 
sincronicidade ativa no mundo, fazendo com que fatos 
de certa maneira aconteçam juntos como se fossem um 
só, apesar de não captarmos essa integração (JUNG, 
O.C. XVIII/1, par. 70, 2007, p. 29). 

 

 Ramos (2006) diz o mesmo ao falar da doença como uma expressão 

simbólica. Para ela, a partir do momento em que psique e corpo formam um 

par de opostos, sua relação não pode ser mais percebida apenas como de 

causa e efeito. A autora acredita que não devemos falar que um determinado 

comportamento “causa” uma doença física, mas que isso ocorreria 

sincronicamente, ou seja, que existe uma relação de significado entre a 

psique e a doença.  

 A autora nos fala da relação entre psique e corpo através da Teoria 

dos Complexos desenvolvida por Jung com base em seu teste de associação 

de palavras, através do qual descobriu que quando um complexo é tocado 

existem alterações corpóreas, por exemplo na respiração, e outras que 

podem ser medidas por um aparelho chamado psicogalvanômetro. Assim, 

Jung determinou que o corpo é a base tanto do ego quanto dos complexos 

secundários, e que o ego, que é originário do Self, tem tanto uma base 

psíquica quanto uma somática. Desta forma pode-se dizer que: 

 

Os sintomas somáticos ou psíquicos têm origem nos 
complexos. A constelação de um complexo provoca 
alterações no nível fisiológico e psicológico 
sincronicamente, tenha o indivíduo ou não percepção 
dessas alterações (RAMOS, 2006, p. 76).  

 

 Ramos (1990, p. 44) ao invés de entender a doença como um “efeito” 

físico para uma “causa” psicológica, enxerga a doença orgânica como uma 

expressão simbólica com uma finalidade, a compensação: 

 

A doença poderia também ser vista como uma 
compensação a uma atitude unilateral da consciência. 
Ela seria uma reação do organismo, uma compensação, 



 32 

com a finalidade de levar o indivíduo a integrar o 
reprimido na consciência. 

 

 A autora fala, ainda, da Teoria da Transdução, que “trata da conversão 

ou transformação de energia ou informação de uma forma em outra” 

(RAMOS, 2006, p. 69). Segundo esta teoria o corpo seria uma rede de 

sistemas informativos, em que cada um desses sistemas tem seu código e 

que, para a transmissão de informações de um sistema para outro haveria a 

necessidade de um tipo de transdutor que possibilite a conversão de códigos 

de um sistema para outro. O elemento transdutor, então, traduziria uma 

mensagem para diferentes sistemas. Como exemplo de transdução temos a 

seguinte situação: uma garota escuta um som e olha em direção a ele. 

Descobre que é seu amado e seus batimentos cardíacos se aceleram. 

Vemos aí uma corrente de transduções: o som, recebido pelo sistema 

auditivo da garota faz com que ela olhe em direção ao barulho, seu sistema 

visual recebendo a imagem de seu amado, manda uma mensagem para seus 

sistema nervoso central, que por sua vez manda uma mensagem para seu 

sistema cardiovascular, aumentando seus batimentos cardíacos. Existe aí o 

diálogo entre os diversos sistemas da garota. Outro exemplo de transdução 

seria o caso de uma mãe que fala para o filho o que ele está sentindo, por 

exemplo fome. Ela atua como o elemento transdutor, transduzindo algo do 

nível físico (fome da criança) para o nível psíquico (criança tendo consciência 

da fome).  

Desta forma, o símbolo, considerado por Jung como “uma máquina 

transformadora de energia” (JUNG apud RAMOS, 2006, p.69), pode ser 

compreendido como “a máquina transdutora pela qual a informação de um 

sistema (por exemplo, imunológico) pode ser transduzida para o sistema 

consciente, e vice-versa” (RAMOS, 2006, pg. 70). 

 

 Assim, a doença orgânica é uma simbolização que acontece no plano 

somático e que tem a finalidade de compensar uma atitude unilateral da 

consciência e possibilitar a conscientização de algum conteúdo reprimido ou 

um de-integrado. Esta transformação de energia da psique para soma é feita 

através do elemento transdutor que é o símbolo, e também pode ser feita de 



 33 

soma para consciência através da significação e conscientização desse 

símbolo. Desta forma, “a compreensão e a integração do símbolo na 

consciência levam a uma melhora no quadro de saúde geral do paciente” 

(RAMOS, 2006, p. 79).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 34 

4. QUANDO ORIENTE E OCIDENTE SE ENCONTRAM 

 

Jung, diferentemente de outros cientistas de sua época, buscou 

conhecimento em áreas distintas das usuais, como em outras culturas e 

religiões. Devido a isso, foi até desacreditado como cientista e acusado de 

ser um “místico disfarçado”, já que esses conhecimentos com os quais entrou 

em contato não eram considerados “científicos” pela maioria. Sem dúvida 

podemos dizer que grande parte de sua teoria, senão ela por inteiro, existe 

da forma que é devido a essa sua curiosidade pelo diferente e sua busca 

incessante por uma explicação sobre o inconsciente coletivo (PEREIRA, 

2004). 

 

A cultura chinesa foi um entre os muitos lugares onde Jung buscou 

conhecimento e na qual encontrou muitas explicações. Entrando em contato 

com os textos do I Ching e O Segredo da Flor de Ouro, e por meio de sua 

amizade com Richard Wilhelm, grande conhecedor da cultura chinesa, Jung 

confirmou muitas de suas teorias acerca do inconsciente coletivo, e destacou 

grandes contribuições que o Oriente teria para o Ocidente: “O Oriente nos 

ensina outra forma de compreensão, mais ampla, mais alta e profunda – a 

compreensão mediante a vida” (JUNG & WHILHELM, 1996, p. 17). 

 

São evidentes na teoria de Jung alguns conceitos semelhantes aos da 

cultura chinesa, como os conceitos de polaridades e totalidade. Esses 

conceitos estão presentes nas bases das duas teorias, e mesmo que em uma  

análise mais profunda essa comparação não seja possível, uma vez que eles 

são conceitos de duas teorias diferentes, é um interessante e enriquecedor 

exercício compará-los de forma generalizada, encontrando suas 

semelhanças.  

Na cultura chinesa há uma totalidade principal que é o Tao. Ele é 

considerado a base e a finalidade de tudo, alcançar o Tao, que é o equilíbrio 

entre as polaridades yin e yang, é o objetivo de vida do chinês. Jung (2008, 

OC v. VI, par. 401, p. 210) define Tao da seguinte forma: 

Tao pode ser entendido como: caminho, método, 
princípio, força da natureza ou força vital, processos 



 35 

naturais regidos por leis, idéia do mundo, causa de 
todos os fenômenos, o justo, o bom, o ordenamento 
moral do mundo. Alguns traduzem o tao até mesmo por 
Deus e não sem razão, pois o tao tem a mesma 
conotação de substancialidade concreta, assim como 
rita (conceito hindu que significa o sagrado, lei divina e 
verdade). 
 

Encontramos semelhanças ao conceito de Tao em alguns conceitos 

descritos por Jung. A totalidade do Tao aparece no conceito de Self ou Si-

mesmo. O Self é o centro regulador da psique, a totalidade de nossa psique, 

e também o objetivo a ser alcançado pelo ego. Ele é uma totalidade para 

onde caminhamos ao longo de nossa vida através do processo de 

individuação, e equilibra dois opostos que são inconsciente e consciente. 

Podemos compará-lo ao conceito de Tao a partir do momento em que este é 

uma totalidade de equilíbrio entre opostos, e também o objetivo a ser 

alcançado pelos chineses.  Alcançar o Tao seria transcender as polaridades 

yin-yang. Da mesma forma, alcançar o Si-mesmo pela individuação seria 

integrar as polaridades (consciente e inconsciente), alcançando-se uma 

unidade. 

 Jung diz:  

Se compreendermos o Tao como método ou caminho 
consciente, que deve unir o separado, estaremos bem 
próximos do conteúdo psicológico do conceito. De 
qualquer modo, a separação de consciência e vida 
poderá ser perfeitamente compreendida segundo o que 
descrevi acima: como extravio ou desenraizamento da 
consciência. Trata-se também, sem dúvida, da questão 
de conscientizar os opostos da “conversão” para uma 
reunificação com as leis inconscientes da vida. A meta 
dessa unificação é  obtenção da vida consciente, ou, 
como dizem os chineses: a realização do Tao (JUNG, 
1996, p. 29). 
 

Além desse, vemos também semelhanças ao Tao no conceito de 

símbolo, que une duas polaridades, assim como o Tao une yin e yang. “Tao é 

claramente uma união irracional dos opostos, um símbolo, portanto, que é e 

não é” (Jung, 2008, OC v. VI, par. 410, pg. 211).  

 
 Junto a esses, podemos enxergar também que o conceito de Tao se 

assemelha ao conceito de sincronicidade. Jung explica o conceito de 



 36 

sincronicidade, utilizando o exemplo do livro I Ching e analisa o que foi 

escrito sobre o Tao por Lao Tse (JUNG, 2007, OC VIII/3).  

Tao pode ser tudo. Uso outra palavra para designá-lo, 
mas é muito pobre. Chamo-a sincronicidade. A mente 
oriental, quando considera um conjunto de coisas, 
aceita-o como ele é, mas o ocidental divide-o em 
pequenas porções, em entidades separadas. Vemos, 
por exemplo, esta reunião de pessoas, e pensamos: “De 
onde elas vêm?” “Por que elas estão juntas?” O oriental 
não tem o mínimo interesse por essas coisas. Ele se 
interroga: “O que significa o fato de essas pessoas 
estarem juntas?” problema que nem ocorre à mente 
ocidental; o homem do Ocidente está interessado em 
estar junto (JUNG, 2007, OC XVIII/1, par. 143 e 144, p. 
64). 

 

 No que se refere ao conceito de sincronicidade, Jung demonstra como 

ele se assemelha a forma oriental de se entender os fenômenos. Quanto a 

isso Von Franz (2008, p. 281) afirma: 

Assim que percebeu que certos tipos de acontecimentos 
“gostam” de acontecer simultaneamente em 
determinados momentos, começamos a entender a 
atitude dos chineses, cujas teorias a respeito da 
medicina, filosofia e mesmo de construção são 
baseadas em uma “ciência” de coincidências 
significativas. Os textos clássicos chineses não 
perguntam o que causa alguma coisa, mas sim que fato 
“gosta” de ocorrer juntamente com o outro.  

   

 Reconhecemos a sincronicidade na ligação dos órgãos e das partes 

do corpo entendida pela MTC, onde o Rim se liga aos ossos, e o Fígado aos 

olhos. Não enxergamos aí uma relação de causa e efeito, mas sim uma 

relação de sincronicidade, ou seja, de significado. Na linguagem do oriental 

poderíamos falar que “eles gostam de funcionar juntos”.  

 Vemos portanto que, como já disse o próprio Jung, “Tao pode ser 

tudo”, e por isso, pode ser aplicado a vários conceitos junguianos, como 

símbolo, Self e sincronicidade. 

 

O conceito de polaridades complementares yin e yang também pode 

ser visto na teoria de Jung em muitos conceitos. Inicialmente pode ser visto 

nos opostos consciente e inconsciente, que não existiriam um sem o outro.  



 37 

Pode ser visto também nas polaridades sombra e persona, que se 

desenvolvem simultaneamente e se complementam. Assim como em yin e 

yang, tendemos a classificar uma delas como boa (persona) e a outra como 

ruim (sombra). No entanto, assim como em yin e yang não existem um bom e 

outro ruim, eles são simplesmente opostos.  

 Na MTC também vemos o conceito de enantiodromia entre os 

opostos, que significa “correr em sentido contrário” (JUNG, 2008, O.C. VI, 

par. 790, p. 405). Vemos na MTC por exemplo um sintoma físico yin, que ao 

chegar ao seu extremo de yin, se transforma em um sintoma yang. Por 

exemplo um vento frio (yin) se transformando numa febre (yang). Na 

psicologia vemos a enantiodromia na inversão entre sombra e persona. A 

história literária de Dr. Jekyll e de Mr. Hyde do conto de R. L. Stevenson é o 

melhor exemplo disso, nos mostrando essa transformação entre yin e yang. 

Dr. Jekyll era um médico bondoso e respeitável, que tinha dupla 

personalidade e se transformava em Mr. Hyde, que era capaz de todo tipo de 

maldade. A excessiva bondade de Dr. Jekyll (unilateralidade da consciência) 

foi compensada pela tomada do ego pela sombra e sua excessiva maldade. 

Assim, o yin excessivo se transformou em yang. 

 

 Outro exemplo das polaridades yin e yang na teoria de Jung é nos 

conceitos de anima e animus. Podemos ver em seu comentário no livro O 

Segredo da Flor de Ouro, que Richard Wilhelm traduziu dois termos chineses 

por anima e animus. No entanto, Jung não concorda plenamente com a 

tradução do amigo, já que para ele anima e animus são mais tangíveis do 

que os conceitos traduzidos. Wilhelm traduziu a palavra “Hun” por “Animus” - 

aspecto yang e masculino - e “Po” por “Anima” – aspecto yin e feminino. 

Segundo Maciocia (2007), o Hun corresponde à Alma Etérea (mais imaterial) 

e Po traduz-se por Alma Corpórea (mais material). Eles são expressões das 

almas dos Zang Fu, em especial comandadas pelo Gan (Fígado) e Fei 

(Pulmão) respectivamente. Para Jung a anima não seria um ser 

transcendental, mas algo que se pode experimentar, tais como os estados 

afetivos femininos que são depósitos de experiências que o homem já teve 

da mulher. A imagem da anima é projetada numa mulher. Por outro lado para 



 38 

melhor definir o sentido de Animus como Hun, Jung preferiu o termo Logos, 

que considerou mais adequada à visão da Psicologia Analítica (JUNG, 1996).  

 Podemos ainda, no entanto, ver em anima e animus a mesma relação 

existente entre yin e yang, de oposição e complementaridade. Nada é tão yin 

que não possa conter o yang, nem nada é tão yang que não possa conter o 

yin. Desta forma, nada é tão exclusivamente masculino que não possa conter 

o feminino, nem nada é tão exclusivamente feminino que não possa conter o 

masculino. Além disso, como são opostos e proporcionais, a masculinidade 

na consciência de um homem é proporcional à feminilidade em seu 

inconsciente. E a feminilidade na consciência de uma mulher é proporcional à 

masculinidade do animus em seu inconsciente. “Assim, um homem muito 

masculino na persona terá que ser igualmente feminino na anima” (STEIN, 

2006, p. 125). E quanto mais feminina for a mulher em sua persona, mais 

masculina ela será em seu animus.  

Desta forma, os conceitos de anima e animus se assemelham ao 

conceito de yin e yang quando comparamos o masculino do animus que se 

opõe ao feminino da consciência na mulher, e o feminino da anima que se 

opõe ao masculino consciência no homem, às polaridades yin e yang, e não 

os conceitos em sua totalidade.  

 

 A interessante relação entre os órgãos e as partes do corpo para o 

chinês nos lembra do conceito de transdução descrito por Ramos (2006). 

Podemos pensar em uma sincronicidade (ou seja, existem alterações tanto 

no órgão quanto em partes relacionadas a ele, como língua, 

sincronicamente), mas também conseguimos enxergar o diálogo de um 

sistema com outro, por exemplo um determinado órgão e a pele, ou ainda um 

órgão e os músculos.  

 Não estamos aqui afirmando que a relação dos órgãos e partes do 

corpo para a MTC funcionam exatamente como a transdução descrita por 

Ramos (2006), embora, aparentemente, ambas aconteçam de forma 

semelhante. 

  

 Veremos no próximo capítulo como as duas abordagens podem se 

aproximar de forma mais prática, por meio da análise de um caso pelo olhar 



 39 

das duas teorias. Entretanto, já fica para nós que existem, mesmo que de 

forma generalizada e superficial, algumas semelhanças teóricas entre as 

duas abordagens, e que talvez o diálogo entre elas seja bastante 

interessante.  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 40 

5. ANÁLISE DO CASO – UMA NOVA VISÃO 

Vamos, neste capítulo, estudar o caso de Artur, apresentado no livro 

de Ramos (2006), A Psique do Corpo. Artur é um grande executivo que sofre 

um infarto agudo do miocárdio, seu caso já foi analisado pela autora segundo 

a abordagem junguiana, e nós iremos agora analisá-lo segundo a visão da 

MTC. 

É importante salientarmos que nosso objetivo com este trabalho não é 

criticar a visão ocidental de homem, ou os princípios de tratamento da 

psicologia ocidental. Também não é nosso objetivo propor a substituição de 

uma teoria por outra, mas sim pensar outras possibilidades por meio da MTC 

para enxergarmos e tratarmos nossos pacientes, assim como pensar de que 

maneira a psicologia ocidental junguiana poderia acrescentar à forma de 

pensar da medicina chinesa. 

Além disso, também é imprescindível lembrarmos que nossa análise 

do caso de Ramos (2006) será hipotética, já que nos faltam muitas 

informações sobre o paciente, informações estas importantes para um 

diagnóstico em medicina chinesa. No entanto, embora faltem essas 

informações, com os dados já apresentados pela autora sobre o caso, como 

alguns de seus sintomas e estilo de vida, já nos foi possível levantar uma 

hipótese diagnóstica possível para o caso de Artur. 

 

 O caso foi escolhido devido a sua importância epidemiológica, já que 

casos como este crescem cada vez mais no mundo e no Brasil. Hoje o infarto 

agudo do miocárdio (IAM) é a principal causa de morte no país. No período 

de 1995 a 2003 houve aumento de 45,7% no número de internações por 

infarto do miocárdio em nosso país (AVEZUM et al., 2005). Desta forma, se 

faz necessário pensarmos outras formas de tratamento para esses casos tão 

recorrentes.  

Narraremos o caso de forma sucinta, apenas destacando os pontos 

que consideramos essenciais para a análise segundo a MTC. Entretanto, o 

caso completo será anexado ao final do trabalho.  

 

 

 



 41 

5.1. O Caso 

Artur é um engenheiro de 57 anos, alto executivo de uma 

multinacional. Dedica-se ao seu trabalho por cerca de catorze horas por dia, 

quando não trabalha também aos finais de semana. Tendo alcançado o topo 

da carreira, sente-se pouco motivado por já não encontrar tantos desafios.  

Ele é filho único, diz nunca ter dado problemas aos pais, sendo 

sempre um bom aluno, e relata nunca haver sofrido nenhum trauma ou 

situação conflitiva. Vive bem com sua esposa e três filhos, tem um bom 

padrão de vida e relata não ter nenhuma preocupação além da doença 

recente. Não teve doenças anteriores exceto as de infância. Artur faz 

ginástica diariamente e disputa campeonatos de tênis no clube nos finais de 

semana. Viaja com freqüência a trabalho, quando participa de negociações 

difíceis, mas diz gostar dessa atividade pois aí “pode provar como é bom na 

competição”. 

Artur referiu ter sentido “umas pontadas no peito” há cerca de três 

meses, mas procurou o médico apenas quando as dores aumentaram. Logo 

foi internado, já com o infarto. Descobriu, então, que sofria de hipertensão 

arterial, o que provavelmente provocou o infarto. 

Toma remédios para controlar a pressão arterial, não fuma e bebe 

moderadamente. Não há histórico de doenças cardiovasculares em sua 

família. Foi encaminhado para psicoterapia por não seguir as recomendações 

médicas de diminuir o ritmo de trabalho e de mudar seu estilo de vida. Foi-lhe 

recomendado que tivesse mais horas de lazer, o que foi entendido pelo 

paciente como praticar mais esporte. Entrou, então, em um torneio esportivo, 

o que agravou seu quadro de hipertensão. 

Qualquer descrição de Artur encaixa-se claramente na personalidade 

Tipo A sugerida por Friedman e Rosenman (apud RAMOS, 2006): traços 

agressivos, sempre envolvido em uma luta competitiva crônica, sofrendo de 

hostilidade e pressa excessivas.  

“É um homem altamente competitivo, anda e fala rapidamente, usando 

palavras agressivas e hostis para se referir a seus funcionários e colegas. 

Exige deles o máximo, como se estivessem sempre em um campeonato” 

(RAMOS, 2006, p. 113). 



 42 

 Quando não está trabalhando ou praticando esporte, Artur está em 

casa estudando. Ele sofre de insônia, acorda sempre às 4 horas da manhã, e 

fica estudando os relatórios da empresa. Às 7 horas já está no escritório. “Diz 

não ter amigos porque não tem tempo “para conversa mole”. Da esposa e 

dos filhos exige disciplina e que cumpram seus deveres, afirmando que é 

obedecido nessa exigência” (RAMOS, 2006, p. 114). 

 Tem a mesma atitude na terapia, após relatar um fato, usualmente já 

escrito em detalhes em sua agenda, pergunta a terapeuta ansiosamente o 

que ela acha daquilo. Como ela não corresponde a suas expectativas, apesar 

de ele “se esforçar ao máximo para ser o melhor paciente” que ela jamais 

teve, Artur fica frustrado.  

“A relação entre nós é intermediada por sua agenda, na 
qual anota as interpretações. O contato empático é 
difícil, pois Artur se esforça para não estabelecer 
qualquer contato afetivo. Senta-se na beira na poltrona 
como se estivesse pronto para se levantar a qualquer 
momento, e assim o faz pontualmente no horário de 
termino da sessão” (RAMOS, 2006, p. 114).  

 

 Artur tem a filha de 11 anos como predileta, é a única pessoa que ele 

consegue beijar, já que ela não tem medo dele e se aproxima mais 

espontaneamente. Quando ele tinha 11 anos sua avó materna faleceu. Ela 

era muito carinhosa e era a única que o protegia de seu pai, um homem 

“muito correto e honesto”, porém distante, severo, exigente e explosivo. Sua 

mãe, descendente de alemães, passava o tempo todo cumprindo tarefas 

domésticas, falava pouco e nunca expressava suas emoções. Artur aprendeu 

com ela como é “vulgar” a expressão da afetividade. 

 Em um determinado momento da terapia, na 11 sessão, Artur relatou 

que apesar do controle medicamentoso, sua pressão arterial ainda estava 

perigosamente alta. Foi proposto pela terapeuta, então, trabalharem com seu 

sintoma através da imaginação ativa. 

“Solicitei que Artur tentasse “enxergar”, de olhos 
fechados, aquilo que estava acontecendo dentro de seu 
corpo e em que lugar provavelmente se originaria a 
pressão alta. Após cerca de trinta segundos ele 
descreve a seguinte imagem: “Há um homem correndo 
por ruas estreitas. Parecem canais, tudo é muito 
vermelho. Acho que são minhas veias. O homem corre 



 43 

muito e tem uma granada na mão. Ele não pode parar, 
precisa fugir sempre. Se parar, a granada explode” 
Com essa imagem fica claro que Artur tinha que estar 
sempre correndo. Se diminuísse a pressão externa (a 
pressa), a pressão interna se tornaria insuportável. (...) 
O homem com a granada na mão foi associado ao pai 
severo e “explosivo” que punia (agora ele se lembrava) 
pelas menores imperfeições” (RAMOS, 2006, p. 116). 

 
 
 Nesse momento houve, de certo modo, uma piora de seu sintoma 

cardiovascular, já que ao tocar nesse complexo carregado de energia e 

afetividade, houve uma conscientização de seu conflito e de seu medo, 

fazendo com que sua pressão arterial aumentasse. “(...) isto é sem dúvida 

uma reação de luta ou fuga diante de um perigo qualquer” (RAMOS, 2006, p. 

116). 

 A terapeuta continuou utilizando a técnica de imaginação ativa para 

lidar com o “homem-granada” (HG), e propôs ao paciente que iniciasse um 

dialogo com ele: 

“A: O que você quer? O que você está fazendo? 
HG: Estou aqui para explodir você. Acabar com você. 
A: Mas por quê? 
HG: Porque tenho ódio, muito ódio, não agüento de 
tanto ódio; quero mais é explodir tudo. 
A: Ódio de quem? 
HG: Estou com medo. Medo de que ele me pegue. Não 
tenho tempo para conversar. Sai da frente. 
A (ansioso e ofegante): Pare um pouco. Converse 
comigo. 
HG: Estou cansado, muito cansado. Queria parar, mas 
não sei como. 
A: O que te assusta? 
HG: Ele. Ele que exige tudo de mim, que me obrigou a 
ficar como ele, prestes a explodir. 
A: O pai? 
HG: Ele mesmo. 
A: Você é o pai? 
HG: Não seu estúpido, não está vendo, idiota? É ele e 
não eu. Eu sou a vítima que ele tortura. 
A: Mas onde ele está? 
HG: Não vê idiota? Na porta de seu coração!” (RAMOS, 

2006, pg. 118). 

 



 44 

 Nesse momento, o paciente, emocionado, conta do medo que sentia 

de contrariar seu pai e de suas explosões agressivas. A autora interpreta que 

podemos entender o “homem-granada” como um aspecto da sombra do 

paciente, que emergia na vida diária do paciente como hostilidade contida e 

impulsos competitivos incontroláveis.  

 Nas sessões seguintes a técnica da imaginação ativa continuou sendo 

usada para trabalhar as imagens que apareciam espontaneamente. No 

decorrer deste período, o paciente apresentou episódios de arritmia e 

elevação da pressão arterial.  

 Seu último sonho em análise apresentou imagens diferentes: 

“Eu passeava em um enorme barco dourado por um 
longo canal. O barco movia-se de modo harmonioso, 
seguindo o movimento das águas. E, ao mesmo tempo, 
as margens do canal se alargavam e se estreitavam, 
ajudando o barco a passar “ (RAMOS, 2006, p. 119). 
 

 As associações feitas foram de que o barco dourado trazia uma 

sensação de prazer que não havia sido sentida antes, e o canal que se 

movimentava ajudando o barco a passar lembrava o movimento vaginal 

durante o parto, e era assim que ele se sentia, nascendo.  

 Assim, esse sonho revela o nascimento de uma nova consciência e de 

um novo ritmo na vida psíquica. “Os canais (veias e artérias) agora estão 

livres para dar passagem a um ego renovado (barco)” (RAMOS, 2006, p. 

119). 

 Após esse sonho, aconteceram mais três sessões, nas quais o 

processo de Artur foi revisto e confirmado, e o paciente teve alta. Passados 

dezessete meses a terapeuta soube pelo médico de Artur que ele não tinha 

apresentado mais nenhum outro sintoma e que sua pressão arterial estava 

normalizada.  

 

 5.2. Análise 

 Um diagnóstico em MTC é feito de acordo com várias informações. 

Primeiramente, de acordo com os sinais e sintomas apresentados pelo 

paciente, ou seja, o que ele sente e o que podemos observar em seu corpo. 

Na medicina oriental são utilizados métodos de observação diferentes dos 

ocidentais, já que para o chinês o corpo é um grande sistema composto de 



 45 

vários outros pequenos sistemas. Desta forma, pode-se examinar os órgãos 

e fazer seu diagnóstico de diversas formas. As mais utilizadas pelo médico 

chinês são: observação da face e sua compleição, observação dos olhos, por 

meio da compressão de determinados pontos no corpo (pontos Shu e Mo), 

mas principalmente pela observação da língua e pela pulsologia. A língua 

para o médico chinês é um pequeno sistema que apresenta todos os nossos 

órgãos. Pela observação da língua ele consegue diagnosticar o estado 

energético e físico do paciente. O mesmo acontece com nosso pulso, 

pegando-se nossa artéria radial, o médico chinês consegue sentir pelo seu 

pulsar em determinados pontos como está nosso estado energético. 

 Nós não temos todas essas informações sobre Artur, desta forma, 

salientamos novamente que nosso diagnóstico será hipotético. No entanto, 

no caso descrito por Ramos (2006) já conseguimos informações sintomáticas 

valiosas para levantarmos uma hipótese diagnóstica, e esses já são o 

bastante para desenvolvermos nosso raciocínio. 

 

 Hipótese diagnóstica: 

 Vamos nos lembrar inicialmente que para a MTC os nossos diversos 

sistemas não se separam, ou seja, o sistema digestório está ligado ao 

sistema cardiovascular diretamente, assim como ao sistema respiratório etc. 

Claro que sabemos que a medicina ocidental também compreende que um 

sistema influencia o outro, entretanto para a MTC isso acontece de forma 

mais direta, já que para o chinês um órgão gera energia para o outro e 

depende, ainda, de outro. Assim, quando um órgão está com um problema, já 

tem-se como princípio que algum outro órgão também está em desequilíbrio 

(ainda que energético). 

 Assim, vamos tentar observar o caso de Artur como um complexo 

sistema de influências de geração e dominância energética entre os órgãos, 

pois é assim que na verdade acontece. 

  

 O sintoma do infarto, hipertensão arterial e arritmia: 

 O chinês entende o infarto como um colapso do yang do coração 

(MACIOCIA, 1996). Para a bomba do coração funcionar de forma correta, as 

energias yin e yang do órgão coração devem estar em harmonia. Dizemos 



 46 

que o yang do coração está ligado a sua função de bombear o sangue, ou 

seja, o movimento de bombear, enquanto o yin está ligado mais diretamente 

ao órgão físico e concreto. Assim, quando alguma dessas energias está mais 

alta, aparece algum sintoma, sinal do desequilíbrio. 

 No caso de Artur, podemos imaginar que, antes de seu estado de 

colapso do yang do coração, ou seja, um yang máximo do coração 

provocando um infarto, houve alguns estágios anteriores de calor do coração 

e fogo do coração (estados em que o yang do coração está alto e o yin está 

baixo comparativamente, embora o yang ainda não tenha alcançado o 

máximo). Estes provavelmente estavam presentes quando Artur apresentava 

apenas a hipertensão. Para Artur ter chegado ao ápice do yang (angina, 

infarto), ele trilhou um longo caminho de subida de yang do coração. 

 Devemos lembrar que, assim como em todos os fenômenos da 

natureza, no corpo as energias yin (lembrando: associado a frio, calma, 

pequeno) e  yang (associada a calor, excesso, quente, grande) se 

complementam e dependem uma da outra. No caso de Artur, se a energia 

yang de seu coração está alta (veremos mais a frente as razões), a energia 

yin está comparativamente baixa, assim o yin não pode diminuir o yang. 

Quando falamos que o yin do coração de Artur está comparativamente 

baixo ao yang, queremos dizer que os dois estão alterados apenas em 

comparação. Existem na MTC diversas síndromes relacionando yin e yang. 

Podemos ver um calor de coração de diversas maneiras, já que os mesmos 

sintomas de calor podem ter surgido de muitas formas, há a possibilidade de 

uma subida do yang do coração, sem nenhuma deficiência no yin, desta 

forma: 

    

                        YIN        YANG                                                                                    



 47 

Neste caso o yin se mantém normal, mas está comparativamente 

menor do que o yang, que está alto, gerando sintomas de calor. Chamamos 

esse caso de “calor-cheio”. 

Podemos ver também o caso do “calor-vazio”, quando o yang está alto 

comparativamente a yin, que está baixo: 

 

                

                                YIN        YANG 

 

Neste caso o yin está baixo, produzindo um “calor-falso”, gerando, 

assim, os mesmo sintomas de calor. 

Existe ainda outro caso, em que há uma deficiência de yin e também 

um excesso de yang, quando as duas energias estão desequilibradas, desta 

forma: 

 

                

                                 YIN         YANG 

 

Esse já poderia ser considerado um fogo de coração ou colapso do 

yang. 

 Imaginamos que o caso de Artur tenha sido o segundo tipo durante 

algum tempo, o de “calor-vazio”, e próximo ao seu infarto tenha se tornado o 



 48 

último caso, de fogo de coração (com yin muito baixo e yang muito alto). Mais 

adiante entenderemos o porque desta hipótese. 

 

 

Os sintomas de estresse, irritabilidade e insônia: 

 Para o médico chinês os sintomas mais yang como irritação, raiva, 

ódio, estresse, indignação, frustração, fúria, entre outros, estão ligado ao 

Fígado (segundo órgão mais yang depois do coração). A emoção ligada a 

esse órgão é a raiva, que em sentido mais amplo abrange a todos esses 

citados a cima.  

 O Fígado é filho do Rim e mãe do Coração, isso significa que ele 

recebe sua energia do Rim (elemento água) e gera energia para o Coração 

(elemento fogo). Desta forma um depende diretamente do outro. Nos 

lembremos através da imagem: 

                               

Figura 3: Os 5 elementos 

 

 A energia yang do Fígado tem a tendência natural de subir, já que ele 

é um órgão de natureza yang. Quando uma pessoa apresenta esses 

sintomas de raiva e irritabilidade, ou ainda, quando ela reprime muito estes 

sentimentos, não os deixando aparecer, dizemos que ela sofre um calor de 

fígado, ou ainda uma ascensão do yang do fígado.  

O caso de Artur é o primeiro, de quem externaliza sua raiva. “É um 

homem altamente competitivo, anda e fala rapidamente, usando palavras 

agressivas e hostis para se referir a seus funcionários e colegas. Exige deles 

o máximo, como se estivessem sempre em um campeonato”.  



 49 

 Podemos falar que o comportamento de Artur é bastante yang, 

expansivo. As características apresentados por ele, de falar alto e andar 

rápido, usar palavras agressivas, ser exigente, são típicas de alguém com  

calor de Fígado. Uma pessoa com esses sintomas tem, provavelmente, um 

pulso em corda (pulso forte e superficial) em todas as posições, além de ter 

uma língua vermelha e sem saburra (camada fina e esbranquiçada que fica 

superficialmente na língua). Como não temos essas informações sobre Artur, 

nos limitaremos às suas características comportamentais. 

 Artur apresenta, então, alguns indícios comportamentais de um forte 

calor de fígado. Não foi usado pela autora a palavra “estresse”, típica de 

alguém com essa síndrome, no entanto, podemos imaginar Artur como sendo 

uma pessoa estressada devido a todo o seu comportamento e suas atitudes 

(tanto em terapia, como no trabalho). 

 Além desses, existem vários outros sintomas relacionados a ascensão 

do yang do Fígado que não nos foram apresentados no caso, como dores de 

cabeça, tontura, face vermelha, sede, zumbido (MACIOCIA, 1996). Talvez 

Artur os apresente, mas não levaremos isso em conta, já que não temos essa 

informação. Artur, entretanto apresenta um sintoma importante de calor de 

fígado, a insônia.  

A insônia pode acontecer por diversos motivos, como por deficiência 

de sangue (Xue), que é a morada da mente. Ou por deficiência de sangue e 

de yin de Fígado, já que esses estão ligados a Alma Etérea (Hum) que sem 

uma base adequada para se ligar, vagueia durante a noite, e ainda por 

deficiência de yin de Coração.  

 Acreditamos que Artur sofra de insônia devido a sua deficiência de yin 

de Fígado e de Coração, ou seja, um calor-vazio (no caso do fígado as 

energias yin e yang se movimentam da mesma forma que a explicada acima, 

no caso do coração, existe o calor-cheio e o calor-vazio, ou seja, os sintomas 

yang do fígado podem estar acontecendo devido a uma deficiência de yin, a 

um aumento do yang, ou aos dois). 

  

 Até o momento, entendemos que Artur sofre de um calor de coração e 

um calor de fígado. Vamos agora entender de que tipo de calor ele sofre e 

como todos esse elementos se conectam. 



 50 

 O excesso de trabalho: 

 Para o médico chinês o excesso de trabalho é um grande causador de 

doenças, já que ele não dá o tempo necessário para o corpo recuperar a 

energia gasta. Se o corpo não recuperar essa energia, ele começa a gastar 

suas reservas, que é, para a MTC, a energia yin do Rim. 

 O Rim é visto pelo chinês como um dos órgãos mais importantes, já 

que ele é sede de toda nossa energia. Ele gera energia para o Fígado e para 

todos os outros órgãos, e se ele não estiver equilibrado, grandes problemas 

podem surgir. 

 O Rim gera tanto a energia yang quanto a energia yin para o Fígado. 

Além disso, o Rim também domina as energias yin e yang do coração 

(lembremo-nos do desenho dos 5 elementos do capítulo de MTC). Se o Rim, 

por algum motivo, como excesso de trabalho ou excesso de atividades 

sexuais, ficar deficiente de yin, não pode gerar uma energia yin para o fígado, 

que acaba recebendo apenas energia yang. Da mesma forma, se o Rim não 

tem uma energia yin para dominar o fogo yang do coração e “apagá-lo” 

(elemento água apagando elemento fogo), o yang do coração aumenta. O 

coração, neste caso, sofre duplamente, já que não recebe energia yin nem de 

seu gerador, o Fígado, que está deficiente de yin, nem de seu elemento 

dominante, o Rim. 

 Desta forma acontece o “calor-vazio” visto anteriormente, ou seja, 

devido a uma deficiência de yin, o yang fica aparentemente alto, gerando 

sintomas de calor. 

 Existe a possibilidade de Artur já ter em sua constituição a tendência 

de aumento do yang do fígado, já que seu pai também apresentava algumas 

dessas características, sendo um homem “explosivo”. Para a MTC nós 

herdamos de nossos pais algumas características constitucionais, já que 

recebemos toda nossa energia primordial (Jing Qi) deles. 

Vemos, então, o que acontece com Artur. De natureza já, 

provavelmente, yang, ele gasta com o excesso de trabalho qualquer energia 

yin que ele teria para se equilibrar. Desta forma, com a energia yang tão alta, 

o coração é afetado, ficando, também, acalorado. 

“Trabalho mental excessivo, trabalhar longas horas sem 
o adequado repouso, trabalhar sob condições de 



 51 

estresse intenso (...) enfraquecem o Yin do Rim. 
Quando o Yin do Rim é deficiente durante longo 
período, falha ao nutrir o Yin do Coração, de tal forma 
que se desenvolve Calor-Vazio no Coração. Tal 
situação acontece especialmente quando o indivíduo se 
preocupa muito. Este padrão é também chamado de 
“Coração e Rins não harmônicos” (MACIOCIA, 1996, p. 
288). 

  

 É importante salientarmos que quando dizemos que Artur tem um 

desequilíbrio do Rim ou Fígado, não queremos dizer Rim e Fígado os órgãos 

físicos e concretos, mas sim na energia relacionada a eles.  

 

 O Coração de Artur, então, sofreu com um excesso de yang gerado 

pelo Fígado, e uma deficiência de yin gerada pelo Rim.  

 Uma das indicações para quem sofre de calor de Fígado é o exercício 

físico. Como o Fígado está ligado também aos tendões e músculos, acredita-

se que movimentando-se os músculos se movimentaria também a energia 

estagnada e excessiva do Fígado, no entanto, no caso de Artur esse 

exercício físico foi exagerado, o que piorou seus sintomas de calor. Vemos, 

então, que Artur apresentava diversos comportamentos, como raiva (em seu 

sentido amplo), excesso de trabalho e exercícios físicos, que prejudicava 

ainda mais seu estado. 

“O Coração é particularmente propenso a ser afetado 
pela raiva, pois, a partir da perspectiva dos Cinco 
Elementos, o Fígado é a mãe do Coração e muitas 
vezes o Fogo do Fígado é transmitido para o Coração, 
gerando Fogo no Coração. A raiva faz o coração 
encher-se de sangue. Com o tempo isso gera calor no 
sangue que afeta o Coração e conseqüentemente, a 
Mente. A raiva tende a afetar o Coração, 
particularmente quando o indivíduo pratica excesso de 
esportes como salto, corrida ou exercício” (MACIOCIA, 
1996, p. 216).  

 

 A hipótese diagnóstica do caso de Artur, portanto, é um calor-vazio de 

coração, gerado por um calor-vazio de Fígado e deficiência de yin de Rim, 

Coração e Fígado. Isso significa que o excesso de trabalho e exercícios 

físicos fizeram com que Artur esgotasse a energia yin de seu Rim, gerando 

um calor em seu Fígado (que talvez já fosse presente de forma 



 52 

constitucional) e em seu Coração. Esse calor foi aumentando na medida que 

Artur não cedia às recomendações médicas e não mudava seu estilo de vida, 

chegando a um ápice, ao colapso do yang do coração, o infarto.  

 O caso de Artur poderia ser representado da seguinte forma: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Funcionamento 
normal dos  

5 elementos 

Com o excesso de 
trabalho, o Yin do 
Rim começa a ficar 

deficiente 



 53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Podemos entender o infarto como uma compensação também pela 

MTC, já que a morte do tecido cardíaco é o yin extremo. Desta forma, Artur 

Com a deficiência 
do Yin do Rim, o 
Fígado não 
recebe energia 
Yin, ficando muito 

Yang 

O mesmo acontece 
com o Coração. Ele 
fica Yang por receber 
energia Yang do 
Fígado e do Rim. Esse 
é o quadro de Calor de 
Coração e Fígado, com 
deficiência de Yin de 
Rim, Fígado e 

Coração. 



 54 

passou de um yang extremo (angina, pontadas, calor) para o yin extremo (a 

morte do tecido). Aconteceu aqui uma enantiodromia.  

  

 Essa foi nossa hipótese diagnóstica para o caso de Artur com as 

informações que tínhamos. Podemos agora, fazer o exercício de pensar 

como seria um tratamento para Artur na MTC. 

 

 5.3. Possível tratamento: 

 O objetivo do médico chinês em um tratamento é devolver ao 

organismo do paciente o equilíbrio. Para tanto, ele se utiliza de exercícios 

físicos, dieta alimentar, fitoterapia, massagens e acupuntura. 

 No caso de Artur os princípios de tratamento deveriam ser: diminuir o 

calor de Coração e Fígado e aumentar a energia yin do Rim, Fígado e 

Coração. Para tanto, o tratamento indicado para Artur poderia ser o seguinte: 

 

 Dieta 

 Na dieta alimentar, o médico poderia recomendar que Artur evitasse 

comidas picantes, gordurosas e bebidas alcoólicas (outro fator que pode ter 

aumentado ainda mais seu calor) já que todas elas aumentam a energia yang 

do fígado. Pediria também que ele evitasse o consumo de carnes vermelhas 

já que essas são tóxicas para o Fígado. Além disso, recomendaria o 

consumo de alimentos frescos, como frutas e verduras, ou seja, alimentos de 

natureza neutra ou natureza yin, para equilibrar com seu yang excessivo. 

 Seria recomendado para Artur que diminuísse a quantidade de 

exercícios físicos, e/ou sua substituição por exercícios mais leves, como 

caminhadas e alongamentos. 

 

 Acupuntura: 

 Para o tratamento em acupuntura, nos basearemos no tratamento 

apresentado por Maciocia (1996) para a mesma síndrome de Artur. 

 Na acupuntura são utilizadas agulhas (ou lazer, moxa e ainda ventosa) 

em determinados pontos dos meridianos com o objetivo de se aumentar 

(tonificar) ou diminuir (sedar) sua energia. Os pontos de acupuntura estão 

ligados ao órgão de seu meridiano (como os pontos do meridiano do Fígado 



 55 

que estão ligados ao órgão e energia do fígado), mas também a outros 

órgãos e estruturas. Desta maneira, podemos utilizar um ponto do meridiano 

da Bexiga (localizado na parte posterior do corpo, costas e pernas) para 

tratarmos o Fígado. Assim, no tratamento de Artur nós não utilizaríamos 

apenas os pontos dos meridianos em que ele tem desequilíbrios  (Fígado, 

Coração e Rim), mas também em outros pontos de outros meridianos ligados 

a eles. 

 Portanto, de acordo com Maciocia (1996), um possível tratamento para 

o caso de Artur utilizaria os seguintes pontos: 

  

 C7 (Coração 7) - acalma a mente e promove o sono; 

 C6 (Coração 6) - clareia o calor vazio do coração; 

 PC7 (Pericárdio 7) - acalma a mente; 

 VC4 (Vaso Concepção 4) - nutre o yin do Rim e do Fígado, e acalma a 

mente; 

 BP6 (Baço Pâncreas 6), R3 (Rim 3), R6 (Rim 6) - nutrem o yin do Rim; 

VC15 (Vaso Concepção 15) - nutre o Coração e acalma a mente; 

B15 (Bexiga 15), B23 (Bexiga 23) - harmonizam o Coração e os Rins; 

B18 (Bexiga 18) – regula o Fígado e clareia o fogo de Fígado; 

B44 (Bexiga 44), B52 (Bexiga 52) - harmonizam a mente e a força de 

vontade; 

B47 ( Bexiga 47) – enraíza a Alma Etérea para dentro do yin do 

Fígado à noite, promovendo, portanto, sono; 

F2 (Fígado 2) - ponto principal para drenar o calor de Fígado; 

F3 (Fígado 3) – possui efeito calmante na mente melhor que F2; 

F8 (Fígado 8)- nutre o sangue e o yin do Fígado. 

 

Cada um desses pontos vai receber uma sedação ou uma tonificação, 

aumentando ou diminuindo a energia do meridiano, alcançando-se, assim, 

um equilíbrio. 

 

 É evidente no tratamento apresentado por Maciocia (1996) que a MTC 

trata o paciente em seus diversos aspectos através dos pontos de 

acupuntura no corpo, tratando tanto o físico, como o psíquico (como por 



 56 

exemplo o PC7, que acalma a mente), não propondo um tratamento para 

cada aspecto. Para o medico chinês, então, o tratamento de acupuntura, ou 

qualquer outro tratamento da MTC, abrange todas as dimensões do homem. 

 

 Tentamos com essa análise mostrar outras possibilidades de enxergar 

a dinâmica psique-corpo, ampliando nossa compreensão de homem. A visão 

da MTC, então, pode ser considerada um complemento a concepção de 

homem e interação mente-corpo da psicologia ocidental, ou ainda como uma 

ampliação dela. Assim como o tratamento proposto poderia ser utilizado em 

casos refratários à psicoterapia, ou como terapia complementar a ela.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 57 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Este trabalho teve como objetivo construir pontes entre a Medicina 

Tradicional Chinesa e a Psicologia Ocidental de Carl Gustav Jung, afim de 

ampliarmos nossa concepção de homem e de abordagens terapêuticas 

possíveis. 

Nós escolhemos estudar a Psicologia Analítica devido a suas 

semelhanças à MTC e também devido ao evidente interesse de Jung pela 

cultura Oriental. No entanto, outras pontes podem ser feitas, não só entre a 

MTC e a Psicologia Analítica, mas também entre a MTC e outras 

abordagens. A visão da MTC seria também um interessante complemento 

para outras linhas de pensamento além da Junguiana, e sem dúvida se 

enriqueceria também com essas comparações.  

 

São evidentes algumas semelhanças conceituais entre as abordagens, 

MTC e Psicologia Analítica, o que nos indica uma valiosa possibilidade de 

diálogo entre elas. Vimos como os conceitos de yin e yang se assemelham 

aos conceitos de inconsciente e consciência, sombra e pensona e ainda de 

anima e animus. Vimos, ainda, semelhanças entre o conceito de totalidade 

chamado pelo chinês de Tao, e os conceitos de totalidades elaborados por 

Jung de Self e símbolo. 

Entendemos também a relação se sincronicidade existente entre 

mente e corpo para a Psicossomática Junguiana e também de forma 

semelhante para a MTC. 

 Com a análise do caso de Artur nos foi possível exercitar outra forma 

de enxergar uma doença física e seus aspectos psicológicos. Desta forma, 

ampliamos nossa concepção de homem, e também de abordagem 

terapêutica. A partir de agora, sabemos que existem outras formas de se 

diagnosticar e tratar um paciente, além da já conhecida por nós. 

 

A Medicina Tradicional Chinesa é entendida como um complemento à 

Medicina Tradicional Ocidental e à Psicologia Ocidental aqui no ocidente. De 

forma alguma ela deve ser considerada uma medicina “alternativa”, ou seja, 

uma medicina que substitua a medicina tradicional ocidental e formas 



 58 

tradicionais ocidentais de tratamento. Assim, a Medicina Tradicional Chinesa 

é válida quando enriquece nossa concepção de homem e amplia nossas 

possibilidades terapêuticas, não devendo ser simplesmente traduzida e 

aplicada de forma mecânica aos tratamentos ocidentais. 

A Medicina Tradicional Chinesa é um complexo composto de 

conhecimentos milenares acerca do homem que devem ser respeitados 

como tal, não devendo ser utilizados de forma reducionista pelo ocidental. 

Devemos estudá-la com cautela para não traduzirmos de forma simplificada 

as relações estabelecidas por ela. Para tanto devemos compreendê-la em 

sua totalidade, abrangendo seus aspectos científicos e filosóficos, 

compreendendo sua linguagem profunda, abstrata e poética.  

A boa compreensão da MTC pode nos trazer muitos benefícios, 

enriquecendo nossos conhecimentos sobre nós mesmos e sobre o outro, 

estendendo nossos conhecimentos sobre o homem. O conceito de interação 

entre os órgãos, as emoções e as partes do corpo, por exemplo, podem nos 

ajudar a enxergar além dos sintomas óbvios, nos ajudando a melhor 

compreender os problemas que nos são trazidos. A Medicina Chinesa, além 

de ser remediadora, é inicialmente preventiva, assim, o chinês, já 

conhecendo suas deficiências e excessos constitucionais, procura ter hábitos 

de vida que previnam seu adoecimento. Essa é uma visão que nos 

beneficiaria se a adotássemos, já que vivemos em uma cultura em que quase 

não existem tratamentos preventivos.  

 

Não só a MTC acrescentaria conhecimentos à Psicologia Ocidental, 

mas também a Psicologia Ocidental, mais precisamente a Psicologia 

Analítica, e sua Psicossomática, poderiam enriquecer os conhecimentos do 

médico chinês, ao não enxergar na doença uma causa psíquica e/ou 

comportamental. A partir do momento que se enxerga uma “causa” psíquica 

para a doença, uma “causa” interna, o paciente tende a, além de sofrer com a 

doença, sofrer com a culpa por ter “causado” sua doença. Assim, quando se 

compreende a sincronicidade ao invés da causalidade no processo de 

adoecimento, a culpa passa a não existir, e o prognóstico do paciente é 

melhor, já que ele pode se ater a sua doença, ao invés de ter que, também, 

lidar com a culpa. A concepção que a Psicossomática Junguiana oferece 



 59 

sobre o processo de adoecimento ampliaria a visão do médico chinês no que 

se refere ao tratamento e prognóstico de seus pacientes. 

 

Com relação às técnicas de tratamento da Medicina Chinesa, é difícil 

compreender (sob nossos moldes de ciência) como a acupuntura atua sobre 

a psique. Conhecemos seus efeitos no sistema nervoso, já que a acupuntura 

libera serotonina e outros neurotransmissores relacionados a anestesia e 

prazer. Mas a partir deste trabalho, imaginamos que ela possa atingir nossa 

estrutura psíquica (da forma que a conhecemos segundo a Psicologia 

Analítica). Quais seriam, então, seus efeitos na nossa psique?  

Essas são perguntas interessantes que merecem nossa atenção. Nós 

levantamos a hipótese de que a acupuntura, de alguma forma, possa atingir 

os complexos, não os dissolvendo, mas talvez diminuindo a energia ligada a 

eles, diminuindo, assim, o sofrimento do paciente. Portanto, ao sedarmos a 

energia yang do fígado, por exemplo, estamos “sedando” a energia envolvida 

em um determinado complexo, diminuindo, assim, seu poder sobre o ego. 

Desta forma o paciente sofreria menos com explosões de ira, que segundo a 

Psicologia Analítica, acontecem pela tomada do ego por um complexo, e 

segundo a MTC, acontecem devido ao excesso de yang de fígado. Assim, a 

MTC, e sua forma de tratar, poderia ser vista como uma facilitadora do 

processo psicoterápico, já que atinge a psique de forma efetiva por outras 

vias. 

 

Essas são apenas hipóteses, entretanto, levantar hipóteses sobre este 

tema é essencial, já que é o primeiro passo para ampliarmos nossos 

conhecimentos, já que esse trabalho teve também por objetivo incitar novas 

investigações sobre o tema de construir pontes entre as culturas oriental e 

ocidental.  

Desta forma, este trabalho não se trata da questão de um “ou” outro, 

mas sim de um “e” outro. Entendemos que ambas as formas de enxergar e 

tratar o homem são efetivas separadamente, no entanto, acreditamos que a 

ampliação de nossos conhecimentos com uma visão unificadora do 

conhecimento é muito válida já que nos possibilita enxergar além do que 

sempre vimos. Não queremos dizer que a única forma de tratamento 



 60 

completo e adequado seja unindo as duas abordagens, no entanto, a 

possibilidade de o psicólogo conhecer as duas visões pode ser muito 

benéfica pelos motivos já apontados no trabalho. Além disso, desde 2002 a 

acupuntura se tornou oficialmente uma técnica utilizada pelo psicólogo 

através da publicação da Portaria número 397, de 09/10/2002 no Código 

Brasileiro de Ocupações (CBO 2002), pelo Ministério do Trabalho e Emprego, 

o que acrescentou à ocupação do psicólogo, o psicólogo acupunturista 

(SILVA, 2007). Assim, as portas para os conhecimentos da Medicina Oriental 

já estão abertas oficialmente para o psicólogo brasileiro, cabe a nós passar 

por elas ou não. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 61 

7. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AVEZUM, Álvaro. et al. Aspectos epidemiológicos do infarto agudo do 

miocárdio no Brasil. 2005. Disponível em: 

<http://www.moreirajr.com.br/revistas.asp?id_materia=2972&fase=imprime> . 

Acessado em: 04/05/2011. 

 

BIRSCH, Stephen J., FELT, Robert L. Entendendo a acupuntura. São 

Paulo: Roca, 2004. 

 

CAMPIGLIA, Helena. Psique e Medicina Tradicional Chinesa. São Paulo: 

Roca, 2004. 

 

CAPRA, Fritjof. O ponto de mutação. São Paulo: Cultrix, 2006. 

 

CHERNG, Wu Jyh. Iniciação ao taoísmo. Rio de Janeiro: Mauad, 2000. 

 

COOPER, J.C. Yin e Yang: a harmonia taoísta dos opostos. São Paulo: 

Martins Fontes, 1999. 

 

GRINBERG, L. P.; Jung, O homem criativo. São Paulo: FTD, 2003 

 

HIRSCH, Sonia. Manual do herói ou a filosofia chinesa na cozinha. 

Petrópolis: CorreCotia, 2008. 

 

JUNG, Carl Gustav. Fundamentos da psicologia analítica. OC v. XVIII/1 

Petrópolis: Vozes, 2007. 

 

JUNG, Carl Gustav. O eu e o inconsciente. OC v. VII/2 Petrópolis: Vozes, 

2006. 

 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. OC v. IX/1 

Petrópolis: Vozes, 2008. 



 62 

JUNG, Carl Gustav. Psicologia do inconsciente. OC v. VII/1 Petrópolis: 

Vozes, 2007. 

 

JUNG, Carl Gustav. Sincronicidade. OC v. VIII/3. Petrópolis: Vozes, 2007. 

 

JUNG, Carl Gustav. Tipos psicológicos. OC v. VI. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

JUNG, Carl Gustav,  WHILHELM, Richard. O segredo da flor de ouro: um 

livro de vida chinês.  Petrópolis: Vozes, 1996. 

 

TSÉ, Lao. Tao Te King: o livro do Tao e sua virtude: versão integrada e 

comentários. Tradução Marcos Martinho dos Santos. São Paulo: Attar, 2001.  

 

MACIOCIA, Giovanni. Os fundamentos da medicina chinesa: um texto 

abrangente para acupunturistas e fitoterapeutas. São Paulo: Roca, 2007. 

 

MACIOCIA, Giovanni. A prática da medicina chinesa: tratamento de 

doenças com acupuntura e ervas chinesas. São Paulo: Roca, 1996. 

 

MAO-LIANG, Qiu. Acupuntura Chinesa e Moxibustão. São Paulo: Rocca, 

2001. 

 

PENNA, Eloisa. Jung e a pós modernidade. Junguiana, n. 24, p. 15-24. São 

Paulo, 2006. 

 

PEREIRA, Eduardo Barbosa L. O percurso de Jung e o Oriente. São Paulo, 

2004. Trabalho de conclusão de curso (graduação) -  Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo.  

 

RAMOS, Denise Gimenez. A psique do Corpo: a dimensão simbólica da 

doença. 3 ed. rev. e ampl. São Paulo: Summus, 2006. 

 

RAMOS, Denise Gimenez. A Psique do Coração: uma leitura analítica do 

seu simbolismo. São Paulo: Cultrix, 1990. 



 63 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. 7. ed. 

São Paulo: Cortez, 2010. 

SILVA, Delvo Ferraz. Psicologia e acupuntura: aspectos históricos, politicos e 

teóricos. Psicologia Ciência e Profissão, v. 27, n.3, p. 418-429, 2007.  

 

STEIN, M. Jung: o mapa da alma, uma introdução. 5 ed. São Paulo: 

Cultrix, 2006. 

 

VON FRAZ, M. L. O processo de individuação. In: JUNG, Carl Gustav (org.) 

O homem e seus símbolos. 2 ed. Especial. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2008. 

 

WANG, Bing. Princípios de medicina interna do Imperador Amarelo. São 

Paulo: Ícone, 2001. 

 

Figura 1: Tao. Disponível em: <http://taoism.about.com>. Acessado em: 

26/03/2011. 

 

Figura 2: Os 5 elementos. Disponível em: <http://www.innatia.com/s/c-feng-

shui-gratis/a-cinco-elementos.html>. Acessado em: 26/03/2011. 

 

Figura 3: Os 5 elementos. Disponível em: 

<http://calendariun.blogspot.com/2010/08/os-cinco-elementos-e-

personalidade.html>. Acessado em: 04/05/2011. 

 
 

http://taoism.about.com/
http://www.innatia.com/s/c-feng-shui-gratis/a-cinco-elementos.html
http://www.innatia.com/s/c-feng-shui-gratis/a-cinco-elementos.html
http://calendariun.blogspot.com/2010/08/os-cinco-elementos-e-personalidade.html
http://calendariun.blogspot.com/2010/08/os-cinco-elementos-e-personalidade.html

