PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO
FACULDADE DE CIENCIAS HUMANAS E DA SAUDE
CURSO DE PSICOLOGIA

NATACHA CASUMI IKEHARA

A MATERNIDADE E O FEMININO:
UMA ANALISE TEORICA DE FREUD A LACAN

Trabalho de conclusédo de curso como
exigéncia parcial para graduacao no curso de

Psicologia, sob orientacdo do Prof. Me. Sergio
Wajman.

SAO PAULO
2014



AGRADECIMENTOS

A minha filha Sarah que apontou a necessidade de revisitar e reeditar as

guestdes de filiacdo e maternidade.

A minha familia que incentivou e possibilitou a retomada dos meus estudos. E
gue, através de um constante e conflituoso processo de luto, cria especo para a
reedicdo do lugar de cada um de seus membros, abertura que possibilitou que saisse

do lugar de filha e assumisse criativamente meu papel de mulher e mae.

Ao professor Me. Sergio Wajman pela indicacao de bibliografias pertinentes e
pelo excelente e cuidadoso acompanhamento do processo de elaboracdo da presente
pesquisa.

Ao Mateus por toda a atencdo, carinho e paciéncia durante esse arduo

processo de pesquisa, tornando-o possivel e mais agradavel.



Natacha Casumi lkehara

Orientador: Prof. Me. Sergio Wajman

A MATERNIDADE E O FEMININO: UMA ANALISE TEORICA DE FREUD A
LACAN

RESUMO

Neste trabalho analisamos a trajetoria da psicandlise de Freud e Lacan diante
do feminino e da maternidade através dos conceitos de bissexualidade, complexo de
masculinidade, narcisismo, mascarada, semblante, alienacdo e separacdo. Neste
percurso analisamos 0 encontro da psicanalise com o feminino através da histérica
gue questionou o saber da psicanalise, a0 mostrar que seu saber préoprio era
impermeavel a ele. Abordamos também a questdo da castracdo e da metéfora paterna
gue ao inscrever a menina na ordem simbdlica, referindo-a ao significante falico como
falta-a-ser, deixa, por outro lado, um resto da ordem do real e ndo simbolizavel que a
torna ndo toda referida ao significante félico. O que faz com que ao fim do édipo,
embora ela tenha acesso a seu lugar enquanto fala-ser, ndo recebe do pai nada além
do significante falico, nada enquanto uma identificacdo propriamente feminina que a
assegure em sua posicdo de mulher. Essa dupla falta torna a relacdo mae-filha
devastadora por possibilitar uma (con)fusao de corpos e gozos dificilmente superada
por ambas. A problematica da feminilidade com a qual Freud se depara no encontro
com a histérica é entdo algo através da qual todas as mulheres passam, uma vez que
cada mulher deve se haver com a falta de insignias de feminilidade, tendo diante
disso, a necessidade de criar sua propria identidade enquanto mulher a partir da dificil

e necessaria da separacdo em relacdo a mae.

Palavras-chave: feminino, metafora paterna, falo, narcisismo, mascarada, gozo do

ser.



1. INTRODUCAO 5

2. A MULHER, O FEMININO E A MAE EM FREUD 8
2.1 Complexo de Edipo 9
2.2 O Conceito de Bissexualidade e a Fase Pré-Edipica 16
2.3 O Feminino para Freud 27

2.3.1 O Complexo de Masculinidade e Homossexualidade Feminina 34
2.3.2 A Passividade e o Feminino 41
2.3.3 O Sexo Feminino e o Real 44
2.3.4 A mulher como sintoma do homem 47
2.4 Sobre a Psicologia da Vida Amorosa 48

3. AHISTERICA E O FEMININO 51

3.1 Casos Clinicos 69
3.1.1 A Bela Agougueira 69
3.1.2 Dora 71

3.2 Transferéncia: Reconstrucdo da Psicanalise a Partir do Saber da

Histérica 73

3.3 Narcisismo e Mascarada Feminina 77

4. A MULHER, O FEMININO E A MAE EM LACAN 82
4.1 A Devastacao na Relacéo entre Mée e Filha 86
4.2 Alienacao e Separacao 93
4.3 Um Gozo Outro 102

5. CONSIDERACOES FINAIS 112

BIBLIOGRAFIA 117



1. INTRODUCAO

“Quer Freud tenha introduzido a mulher em seu texto,
guer se tenha descoberto introduzido no texto da mulher,
foi nesse lugar, de qualquer modo, que se disse esse
algo da feminilidade que ndo devemos deixar que se
perca.”

(Assoun, 1993, p. 181)

Durante grande parte do percurso da teoria psicanalitica freudiana o
desenvolvimento sexual feminino ndo é tomado como um objeto de pesquisa em si,
tendo sido abordado através de um espelhamento do desenvolvimento sexual
masculino. A feminilidade como mistério foi surgindo gradativamente, marcando sua

presenca através de tentativas de se dizer sobre o indizivel.

Enquanto Freud se limitava & teoria da objetalidade libidinal, de fato, a mulher
ficava invisivel, ndo sendo toda ela abarcada. A teoria da masculinidade da libido fez
com que a mulher devesse ser entendida como que funcionando a partir de regras
masculinas. No entanto, com o advento da teoria sobre o narcisismo ela pdde sair do
lugar marginal em que se encontrava — no registro da objetalidade libidinal — podendo
ser entendida a partir de sua particularidade, de seu proprio funcionamento e
estrutura. A partir de entdo, o narcisismo passou a ser pensado através da figura do
feminino, este Ihe servindo como ilustracdo encarnada. Ao pensar o querer feminino
a partir da l6gica do narcisismo, confere-se uma liberdade em relacdo a lei da relacao
objetal, onde ocorre a suspensao do objeto, um querer sem objeto: “esse querer
efetivamente tendia para um objeto obscuro. E desafiava a psicanalise, que, a

despeito de toda a sua bagagem, ndo conseguiria nomea-lo” (Assoun, 1993, p. 99).

A indagacéo de Freud acerca da feminilidade ndo se referia a uma suposta
esséncia da mulher, nem a sua posi¢cédo enquanto desejante, mas indagava-se sobre
0 Seu querer que escapava ao saber psicanalitico. Lacan retoma a teméatica do enigma
da feminilidade deixada em aberto por Freud, através de seu questionamento do que
quer a mulher.



O famoso Que quer a mulher? ndo é uma formulagéo de alguém que
se ‘poste’ diante do enigma da feminilidade, legando a posteridade sua
perplexidade voluptuosa. Trata-se, na verdade, de um efeito
fundamental do préprio real da feminilidade, invertendo-se numa
indagacdo dirigida ao saber analitico. Uma indagacdo sobre seu
‘objeto’, que ndo deve dissimular a pergunta a seu saber: de fato, o
que deve ser o saber analitico, para ser aquele que deixa sem solucao
essa pergunta? Assim, é também — e talvez principalmente — nessa
vertente que, a n0sso ver, a questdo deva ser lida e recolocada: que

quer a mulher da psicandlise? (Assoun, 1993, p. 19)

A interrogagcdo psicanalitica sobre a mulher torna-se, na realidade, uma
interrogacao sobre o seu proprio saber, uma vez que esse enigma faz com que a
verdade, ou seus fragmentos, que ndo se reduz ao simbdlico e ao saber, retorne e se
fagca mostrar: “O que ela [a mulher] pds em risco foi a prépria identidade do saber

analitico consigo mesmo, ou seja, sua pretensao de verdade” (Assoun, 1993, p. 20).

O encontro de Freud com a histérica revela, na verdade, o encontro de Freud
com a feminilidade, coroada com a andlise do caso Dora (1905 [1901]), que |he
apontou a necessidade de reformulacéo da questdo da seducéo e da transferéncia, e

com esta, da pratica analitica como um todo.

Mais uma vez, porém, abordada pelo lado da relacdo com a
feminilidade, a questédo teve de ser reformulada e redescoberta:
estranho que se tenha apresentado a transferéncia como descoberta
apesar de Dora, contra ela, quando, a rigor, isso se deu gracas a ela.
Ora, aqui, mais uma vez, a relacdo com a mulher nao foi uma simples
oportunidade de aquisicao de saber analitico: foi sua prépria condicao.
Isso pressupbe, para que seja bem avaliado, re-situarmos esse novo
‘momento’ na continuidade de uma histéria que nao para de se
escrever, associando o destino da coisa analitica a feminilidade.
(Assoun, 1993, p. 68)

No entanto, é durante a analise de Emma (1950 [1985]) que se revela a
contradicéo vivida por Freud diante da histérica: analisar a relacdo do sujeito com sua
propria verdade ao invés de focar em sua demanda pessoal de dizer a histérica sobre

a sua verdade.



Nada mais doloroso do que esse procedimento: anunciar a instancia
de mestria que ela se havia enganado e que, por uma assustadora
reviravolta do mundo, o Outro do saber — a mulher histérica — dizia a
verdade. Ali estava a verdade, transferida do discurso que lhe dava
corpo para o corpo da mulher que, até entdo, supostamente, mentia.
(Assoun, 1993, p. 58)

Deparou-se com o fato de que a verdade que provinha do sintoma do corpo

histérico se opunha a sua verdade, que do lugar de mestre, investia aquele corpo.

O encontro de Freud com o feminino é carregado de um guestionamento do
saber proprio da psicandlise, saber que ele construiu a respeito da mulher e com o
gual descobriu, ao tentar nela injeta-lo, que a sua verdade prépria (da mulher) era

impermeavel a ele.



2. A MULHER, O FEMININO E A MAE EM FREUD

“Através da historia, as pessoas tém quebrado a cabeca
com o enigma da natureza da feminilidade.” (Freud, 1933
[1932], p. 114)

A andlise do desenvolvimento sexual da menina como particular e diferente
da do menino encontra-se especificado, na obra freudiana, essencialmente em seus
artigos “A Dissolugdo do complexo de Edipo” (1924), “Algumas Consequéncias
Psiquicas da Distingdo Anatémica entre os Sexos” (1925), “Sexualidade Feminina”
(1931) e na conferéncia “Feminilidade” (1933 [1932]). Essas quatro publicacbes
apresentam uma revisao na teoria freudiana sobre o feminino e apresentam, a cada

publicacdo, uma evolugéo sobre esse tema.t!

Em “A Dissolucdo do Complexo de Edipo” (1924), primeiro artigo em que
discorre essencialmente sobre o desenvolvimento e dissolugdo do complexo de Edipo,
ineditamente focaliza a diferenciacdo desse percurso em meninas e em meninos,
abandonando o paralelismo que até entdo assumira como parametro. Essa distin¢ao
torna-se fundamental pelo fato do complexo de Edipo ser o ponto central da
sexualidade infantil — uma vez que ele é formador do sujeito — e, portanto, a forma

com que se passa por ele sempre tera suas consequéncias.

As informagdes sobre sexualidade infantil foram obtidas do estudo de
homens e a teoria delas deduzida se relacionava a criancas do sexo
masculino. Era bastante natural que se esperasse encontrar um
paralelo completo entre os dois sexos, porém isso demonstrou nao
vigorar? (Freud, 1925 p. 274-275)

No ano seguinte, em “Algumas Consequéncias Psiquicas da Distincdo
Anatdémica entre os Sexos” (1925), segue com o desenvolvimento da distingéo entre

o desenvolvimento psicol6gico de meninas e meninos e realiza uma reavaliacao de

! Entre outros artigos utilizados na elaboracio da presente pesquisa, e que serdo devidamente abordados
adiante.

2 Citacdo retirada da “Nota do Editor Inglés” do artigo “Algumas Consequéncias Psiquicas da Distingéo
anatémica entre os Sexos” (Freud, 1925).



toda a sua teoria sobre este desenvolvimento da mulher. Explicita aqui dois
importantes temas que desenvolvera melhor em “Sexualidade Feminina” (1931), a
saber, a importancia, qualidade e duracéo da relacdo pré-edipiana da menina com a
mae — questao até entdo subestimada por ele — e a presenca do elemento ativo na
feminilidade.

Ja na Conferéncia XXXIIl sobre a “Feminilidade” (1933 [1932]), aborda a
questdo da feminilidade, em seu desenvolvimento e na idade adulta, de forma

diferente a apresentada até entdo, partindo, no entanto, dos desenvolvimentos

elaborados nos artigos anteriores aqui citados.

2.1 Complexo de Edipo

Inicio, seguindo o exemplo de Freud, com a descricdo do desenvolvimento
edipico do menino, que por tanto tempo foi tomado como modelo, para posteriormente

introduzir as, entdo novas, concepcdes sobre o da menina e suas singularidades.

Examinando as primeiras formas mentais assumidas pela vida sexual
das criangas, habituamo-nos a tomar como tema de nossas
investigagbes a crianga do sexo masculino, o menino. Com as
meninas, assim supunhamos, as coisas deviam ser semelhantes,
embora de um modo ou de outro elas tenham, ndo obstante, de ser
diferentes. O ponto do desenvolvimento em que reside essa diferenca

nao podia ser claramente determinado. (Freud, 1925, p. 278)

No inicio do artigo “A Dissolucdo do Complexo de Edipo”, de 1924, Freud
afirma que ainda n&o tinha clareza sobre as razées pelas quais o complexo de Edipo
seria destruido. Para elucidar essa questdo lanca duas hipéteses: a primeira delas,
de ordem ontogenética, € de que essa dissolucdo estaria relacionada a
desapontamentos sofridos pela crianca diante de seus desejos edipicos, que apontam
para a impossibilidade interna do Edipo em relacdo a obtencdo da satisfacdo
esperada. A segunda, de ordem filogenética, € de que o complexo de Edipo seria
determinado pela hereditariedade e teria um programa estabelecido quanto a seu

inicio, desenvolvimento e seu fim.



10

Durante a fase falica — simultanea ao complexo de Edipo —, em que o falo tem
um papel central, o 6érgéo valorizado — e tido como unico - € o masculino, enquanto o

feminino permanece irrevelado.

O pénis e suas sensacdes tém grande importancia para a vida do menino, o
gue possibilita que ele, mesmo tendo poucas nog¢des sobre a relacédo sexual, deduza

gue elas estéo relacionadas com esse 0rgao tdo quisto.

No caso do menino, seria a ameaca de castracao — que viria como resposta a
manipulacéo de seus genitais — que daria fim tanto & organizag&o genital falica quanto
ao complexo de Edipo, e o inseriria no periodo de laténcia. No entanto a ameaca de
castracdo por si s6 nao tem resultados, uma vez que o menino nao acredita nela.
Anteriormente, as criancas (independentemente do sexo) passam pelo nascimento,
posteriormente pelo desmame e por fim pela exigéncia de liberacdo das fezes,
experiéncias estas que, estando relacionadas com experiéncias de perdas, preparam
as criangas a lidarem com a “perda de partes altamente valorizadas do corpo” (Freud,
1924, p. 195).

E apenas com a observacdo dos 6rgdos genitais femininos que o menino cré
gue a castracéo de fato pode |lhe ser imposta, uma vez que acredita que a falta de
pénis na menina é fruto da castracdo. A ameaca de castracdo, ganha com isso seu
efeito adiado. Inicialmente, porém, o menino nega essa diferenca e s6 de modo
hesitante a aceita. Mesmo diante dessa constatacdo permanece, por um tempo,
desconhecendo — ou negando — a universalidade da castracdo nas mulheres e cré
gue algumas mulheres sdo possuidoras desse 6rgao altamente valorizado por ele.
Comumente a mée € uma das Ultimas figuras femininas na vida da crianca a quem

essa falta é atribuida.

O complexo de Edipo da a crianca duas possibilidades de satisfacdo, uma ativa,
em gue se coloca no lugar do pai para ter relagbes com a mae e a outra, passiva, em
gue se coloca no lugar da mée para ser amada pelo pai. No entanto, quando a ameaca
de castracdo ganha seu valor com a constatacdo da castracdo feminina, essas
possibilidades sé@o perdidas, uma vez que culminariam na sua propria castracao: na
posicao ativa como consequéncia de rivalizar com o pai e na passiva como uma preé-

condicdo necessaria para a assunc¢ao do lugar feminino.



11

Dessa forma surge um conflito entre seu interesse narcisico — onde preza pela
manutencdo dessa parte de seu corpo tida como tdo importante — e a catexia libidinal
dos objetos parentais — onde 0 que se busca é a satisfacdo do amor dentro desse
guadro edipico. E é nesse contexto em que — na maioria dos casos — 0 narcisismo

vence e faz com que a crianga saia do conflito edipico.

Com o fim do complexo de Edipo, a escolha objetal parental é abandonada e
substituida por identificacbes que dardo origem ao nucleo do superego, que ao
assumir a severidade paterna, defende o ego do retorno da catexia libidinal recalcada

perpetuando a proibi¢cao do incesto.

As tendéncias libidinais pertencentes ao complexo de Edipo s&o em
parte dessexualizadas e sublimadas (coisa que provavelmente
acontece com toda transformacdo em uma identificacéo) e parte sdo
inibidas em seu objetivo e transformadas em impulsos de afeicéo.
Todo o processo, por um lado, preservou o 6rgdo genital — afastou o
perigo de sua perda — e, por outro, paralisou-o — removeu sua funcgéo.
Esse processo introduz o periodo de laténcia, que agora interrompe o

desenvolvimento sexual da crianca. (Freud, 1924, p. 196)

Em “A Dissolugdo do Complexo de Edipo” (1924), Freud atribui o afastamento
do ego do complexo de Edipo ao recalque, mesmo que posteriormente, o recalque
ocorra com a participacdo do superego, que neste momento encontra-se apenas em
formacao. No entanto, afirma ainda que esse afastamento vai além do que se conhece
como recalque, uma vez que idealmente, o que deve ocorrer é a dissolucdo do
complexo. Caso essa dissolugcdo nao ocorra e dé lugar ao recalque, o complexo de
Edipo restara catexizado no inconsciente, de onde permanecera influenciando a vida

do individuo de forma patolégica.

Ao se questionar como ocorreria o desenvolvimento sexual da menina, desde
afase falica, ao complexo de Edipo e seu fim, Freud afirma que o material psicanalitico

possuido “por alguma razdo incompreensivel,® torna-se muito mais obscuro e cheio

3Freud, em “Sexualidade Feminina” (1933 [1932]), atribui essa dificuldade & parcialidade da psicanalise até
aquele momento e aos preconceitos sociais em relagdo ao feminino, dos quais ele mesmo confessa ter sido
vitima e cuja libertagdo se deu através do didlogo com o trabalho de analistas mulheres que se posicionavam
qguestionando as assergdes freudianas sobre o assunto: “Em épocas recentes, comegamos a aprender um pouco
acerca dessas coisas, gragas a circunstancias de varias de nossas excelentes colegas de analise terem comecado
a trabalhar com a questdo. A discussdo desse aspecto adquiriu atracdo especial, a partir da distingcdo entre os
sexos. Pois essas senhoras, sempre que alguma comparagdo parecia mostrar-se desfavoravel ao seu sexo,



12

de lacunas.” (Freud, 1924, p. 196). Afirma que também as mulheres possuem uma
organizacao falica, passam pelo complexo de Edipo e pelo complexo de castracao,
desenvolvem um superego, entram no periodo da laténcia, mas nesse artigo, pela
primeira vez, se propde a pensar no desenvolvimento da sexualidade feminina néo
mais como correspondente do lado oposto do masculino. Ela passa por um processo
diferente, particular, “a distingdo morfolégica esta fadada a encontrar expressao em
diferencas de desenvolvimento psiquico. A anatomia € o destino” (Freud, 1924, p.
197).

Para elas, o primeiro passo da fase falica reside na descoberta do pénis, que é
identificado como o “correspondente superior” (Freud, 1925, p. 280) do clitoris e que

culmina na inveja do pénis.

Durante a fase falica da menina o clitéris funciona como o pénis, mas com a
observacdo do 6rgdo masculino, sente-se injusticada e inferior. Inicialmente espera
gue seu orgao se desenvolva e se torne como o do menino, 0 que possibilita o

desenvolvimento do complexo de masculinidade.

Como dito anteriormente, na fase falica, existe a primazia do falo e o 6rgao
genital da menina em si permanece desconhecido. A falta do pénis seria entéo,
entendida como resultante da castracéo, pela qual — de acordo com a fantasia da
menina — nem todas as mulheres passaram. A castracdo, inicialmente, ndo € um
atributo estendido a classe do feminino. A menina pode permanecer por algum tempo
crendo que esse é um infortiinio pessoal enquanto algumas mulheres séo falicas e
possuidoras de grandes pénis — em contraposicdo ao seu clitoris, visto como

correspondente inferior do pénis.

Entdo, se nos meninos é o complexo de castragcao que “dissolve” o complexo
de Edipo, para as meninas ocorre o inverso: é o complexo de castracdo que as faz
entrar no complexo de Edipo, o que o torna — no caso delas — uma formac&o

secundaria.

conseguiram expressar a suspeita de que nds analistas homens, ndo tinhamos conseguido superar determinados
preconceitos profundamente arraigados contra aquilo que era feminino, e que esse fato estava sendo
responsavel pela parcialidade de nossas pesquisas. Nos, por nossa vez, com base na bissexualidade, ndo
tinhamos dificuldade em evitar a indelicadeza. Apenas tinhamos de dizes: ‘Isto ndo se aplica as senhoras. As
senhoras sdo a excec¢do; neste ponto, sdo mais masculinas do que femininas’.” (Freud, 1933 [1932], p. 117)



13

A diferenca fundamental entre meninas e meninos esta no fato de que para a
menina a castracdo se da como um fato consumado, enquanto para o0 menino se

apresenta enquanto uma ameaca.

Ele [o complexo de Edipo nas meninas] ndo € destruido, mas criado
pela influéncia da castracéo; foge as influéncias fortemente hostis que,
no homem, tiveram efeito destrutivo sobre ele e, na verdade, com
muita frequéncia, de modo algum é superado pela mulher. Por essa
razdo, também, nela as consequéncias culturais de sua dissolucdo
sd0 menores e menos importantes. Provavelmente ndo estariamos
errados em dizer que é essa diferenca na relacdo reciproca entre o
complexo de Edipo e o de castracdo que da seu cunho especial ao

carater das mulheres como seres sociais. (Freud, 1931, p. 238)

Se Freud atribui grande importancia ao medo da castracdo no processo de
afastamento do complexo de Edipo e de formacdo do superego, na menina sua
inexisténcia faz com que caia esse “poderoso motivo”. Para ela essas mudancas
estariam muito mais relacionadas, entdo, com a criagado e “intimidacao oriunda do

exterior, as quais a ameagam com uma perda de amor” (Freud, 1924, p. 198).

N&o existindo uma razéo para a dissolu¢do de seu complexo de Edipo, uma
vez gue a castracao é um fato consumado, a consequéncia é que ele pode apenas

ser recalcado, tendo sobre as mulheres grandes influéncias ao longo de toda a vida.

Outra consequéncia da no dissolucdo do Complexo de Edipo nas mulheres
seria uma estruturacao diferenciada do superego, que seria menos ético, impessoal e

muito mais relacionado a emocao.

Os tragos de carater que criticos de todas as épocas erigiram contra
as mulheres — que demonstram menor senso de justica que os
homens, que estdo menos aptas a submeter-se as grandes exigéncias
da vida, que sdo mais amilde influenciadas em seus julgamentos por
sentimentos de afei¢do ou hostilidade — todos eles seriam amplamente
explicados pela modificacdo na formacdo de seu superego (...) mas,
naturalmente, concordaremos de boa vontade que a maioria dos
homens também esta muito aguém do ideal masculino e que todos os
individuos humanos, em resultado de sua dificil disposicao bissexual

e da heranga cruzada, combinam entre si caracteristicas tanto



14

masculinas quanto femininas, de maneira que a masculinidade e a
feminilidade puras permanecem sendo construcdes tedricas de
conteudo incerto. (Freud, 1925, p. 286)

A partir da reflexdo sobre a atuacéo universal do complexo de castracao essa
discordancia entre seu desenvolvimento em meninos e meninas torna-se clara, uma
vez que Freud considera que “ele inibe e limita a masculinidade e incentiva a
feminilidade” (Freud, 1925, p. 285).

A rendncia ao pénis s6 é tolerada pela menina através de uma tentativa de
compensacdo, em que ao deslizar através da equacao simbdlica pénis-bebé, ela
deseja ganhar um bebé de seu pai. Na impossibilidade da existéncia de uma ameaca
de castracdo que a impulsionaria para fora do Edipo (uma vez que se constata
castrada), a menina se desliga muito lentamente deste complexo, como resultado da

frustracéo desse desejo.

O desejo de possuir um pénis, que facilmente desliza na equacao simbdlica e
ganha forma de desejo de ter um filho, permanece fortemente catexizado no

inconsciente feminino e prepara a menina para a assuncao de seu papel de mae.

Em “A dissolugdo do Complexo de Edipo” (1924), Freud é da opinido de que o
complexo de Edipo feminino é mais simples, uma vez que considera que a menina
raramente vai além de assumir o lugar da mée — uma atitude feminina em relacéo ao
pai. Essa opinido é modificada na conferéncia sobre “Feminilidade” (1933 [1932]) na
qual afirma que, de acordo com as novas descobertas, 0 desenvolvimento sexual da
menina seria muito mais complexo que o do menino, uma vez que esta passa por
duas importantes modificacdes, a de objeto libidinal da mée — objeto original — ao pai

e a de zona erdgena, do clitéris externo e falico, para a vagina, passiva.

Nesta conferéncia enumera trés possiveis evolucdes do complexo de Edipo na
menina: a primeira conduziria a inibicdo sexual ou & neurose, uma vez que apos viver
um periodo, considerado como masculino, de sexualidade na relagdo com a mae, a
constatacdo da castracdo e o surgimento da inveja do pénis fazem com que ela
abstenha-se da atividade falica masturbatoria, repudie a mde — uma vez que sua
afeicdo se dirigia @ méae falica — e abandone parte de suas tendéncias libidinais. A
hostilidade presente se intensifica e possibilita — juntamente com a constatacéo da

falta materna — o distanciamento da mae.



15

O abandono da masturbacéo clitoridiana leva a renuncia de parte da atividade,
0 que abre espaco para o fortalecimento da passividade, que auxiliard a passagem ao

objeto paterno e a assungao da “verdadeira feminilidade”.

A segunda evolucdo possivel seria o desenvolvimento de um Complexo de
masculinidade. Para tal, Freud considera necesséaria a existéncia de uma maior
guantidade de atividade — como verificada em meninos — como uma disposi¢céo

constitucional.

O ponto maximo dessa resolucéo reside na escolha homossexual de objeto,
que nunca sera uma “continuagao direta da masculinidade infantil” (Freud, 1933
[1932], p. 129), uma vez que antes de se chegar a ela, a menina entra na situacao
edipiana e toma o pai como objeto e, apenas posteriormente ao desapontamento com

ele é que retoma seu complexo de masculinidade.

A terceira possibilidade leva ao que Freud denomina de “Feminilidade normal”
(Freud, 1933 [1932], p. 126). Fazendo um paralelo entre o neurético e o
desenvolvimento sexual infantil, afirma que a masturbacdo “é o agente executor da
sexualidade infantil” (Freud, 1933 [1932], p. 126) e € 0 que se encontra em questao
na base da neurose, embora esta esteja recalcada e sua importancia tenha sido

transferida, nesses casos, para a masturbagéao na puberdade.

A menina volta-se ao pai de forma a substituir a mae que ndo pode lhe dar um
pénis, esperando que esse o possa fazé-lo. Dessa forma, desliza pela equacéo da
equacdo simbdlica pénis-bebé e o desejo de possuir um pénis € substituido pelo
desejo de um bebé. Nessa linha é possivel se pensar que ao brincar de boneca, a
menina ndo expressa sua feminilidade (como afirmou Freud outrora), mas sua
identificacdo com sua mae, através da qual tenta substituir a atividade pela
passividade, que tem, na fantasia, o correspondente desejo de receber um bebé de
seu pai, que é considerado pelo autor como “o objetivo do mais intenso desejo
feminino” (Freud, 1933 [1932], p. 128).

Sua felicidade é grande se, depois disso, esse desejo de ter um bebé
se concretiza na realidade; e muito especialmente assim se da, se 0
bebé é um menininho que traz consigo o pénis tao profundamente
desejado. Com muita frequéncia, em seu quadro combinado de ‘um

bebé de seu pai’, a énfase é colocada no bebé, e o paifica em segundo



16

plano. Assim, o antigo desejo masculino de posse de um pénis ainda
esta ligeiramente visivel na feminilidade alcancada desse modo.
Talvez devéssemos identificar esse desejo do pénis como sendo, par

excellence, um desejo feminino. (Freud, 1933 [1932], p. 128)

A menina entra no complexo de Edipo através da transferéncia ao pai do desejo
do pénis-bebé, e nesse periodo, a sua hostilidade, j4 presente em relagdo a mae é

intensificada, agora que esta Ihe aparece como rival diante do pai.

O complexo de castracdo, através da inveja do pénis, forca o desligamento da
menina com relacdo a sua mée e a introduz na situacao edipiana como uma espécie
de “refugio” (Freud, 1933 [1932], p. 129). Uma vez que para ela inexiste o temor a
castracio, falta-lhe o motivo para a superacéo do complexo de Edipo, o que faz com
gque permaneca nele por tempo indeterminado, e caso haja sua destruicdo, geralmente
ela ocorre tardiamente e de forma incompleta. Como consequéncia, a constituicdo do
superego, como herdeiro do complexo de Edipo, torna-se prejudicado, n&o atingindo

o desenvolvimento considerado ideal.?

2.2 O Conceito de Bissexualidade e a Fase Pré-Edipica

A partir do artigo de 1925, “Algumas Consequéncias da Distingdo Anatémica
entre os Sexos”, Freud desenvolve sua teoria partindo de uma dissimetria entre 0s
desenvolvimentos sexuais de meninos e meninas, abandonando o paralelismo até
entdo proposto. Tal dissimetria pode ser verificada mesmo em seu conceito de
bissexualidade, que é compreendida como uma divisao irremediavel e traumatica, “um
desacordo fundamental”’, ao contrario do conceito de bissexualidade proposto por

Fliess®.

Em “Sexualidade Feminina” (Freud, 1931), afirmava que o fato de, nas
meninas, existirem duas zonas sexuais importantes — a vagina/passiva/feminina e o

clitéris/ativo/externo e analogo ao 6rgdo masculino — faz com que a bissexualidade

4 Nessa conferéncia, ao realizar a comparagdo entre o complexo de Edipo nos meninos e nas meninas, retoma a
concepg3o apresentada no artigo “Dissolucdo do Complexo de Edipo” (1924) em relagdo ao desfecho deste no
caso dos meninos, afirmando que na maioria dos casos ele é destruido e ndo recalcado.

> Concebida como uma “harmonia bissexual” (André, 2011, p. 45)



17

constituinte do ser humano torne-se mais clara e aparente nelas. Durante a
organizacdo falica a atividade sexual da menina € considerada como de carater
masculino, uma vez que sua zona sexual primordial € o clitoris, que € analogo ao
o6rgdo masculino, enquanto a vagina permanece desconhecida, ndo produzindo
sensacdes até a puberdade. H4, portanto, uma transicdo de uma fase masculina para
a que Freud considera como tipicamente feminina, cuja énfase se encontra na vagina,
sem, no entanto, estar excluida a atividade clitoridiana, com seu carater viril: “Em
outras palavras, a mudanca em seu proprio sexo deve corresponder uma mudanca

no sexo de seu objeto” (Freud, 1931, p. 237).

E em “Algumas Consequéncias Psiquicas da Distingdo Anatdémica entre os
Sexos”, de 1925, que inicia o relato dessa necesséria modificacdo de objeto ao inserir
a conceituacao da fase pré-edipica para as meninas. Embora discorra também sobre
esse desenvolvimento no menino, afirma que sua existéncia seria muito mais

marcante e de maior importancia no desenvolvimento psiquico feminino.

Ele aprofunda a teorizacdo sobre essa fase essencial no desenvolvimento
sexual das meninas em “Sexualidade Feminina” (1931), onde apresenta suas novas
descobertas sobre este tema, que foram alcancadas através da analise de mulheres
— gue Freud néo classificava, necessariamente, como neuréticas — que possuiam uma
forte ligagcdo com o pai que nascera como substituta da relac&o primeira — pré-edipiana
—, e igualmente intensa, e de exclusividade com a mée. E na primeira dessas relacées
gue a maior parte dos desenvolvimentos relativos a sexualidade da menina ocorreu,

sendo que a segunda delas pouco acrescenta a vida erética.

Com base nessas descobertas, Freud afirma que a fase pré-edipiana das

mulheres é de enorme importancia e que fora subestimada até aquele momento.

Considerando que o periodo pré-edipiano é essencial no desenvolvimento da
menina e que a fase secundaria, edipica, pouco acrescenta ao desenvolvimento
sexual da menina, torna possivel afirmar que “os pontos decisivos ja terdo sido

preparados ou completados antes da puberdade” (Freud, 1933 [1932], p. 117).



18

De uma vez que essa fase comporta todas as fixacoes e repressoes a
gue podemos fazer remontar a origem das neuroses, talvez pareca
que deveriamos retratar-nos da universalidade da tese segundo a qual
o complexo de Edipo é o nucleo das neuroses. (...) Por um lado,
podemos ampliar o contetido do complexo de Edipo de modo a incluir
todas as relacbes da criangca com ambos os genitores, e, por outro,
levar na devida conta nossas novas descobertas dizendo que a mulher
s0 atinge a normal situacao edipiana positiva depois de ter superado
um periodo anterior que € governado pelo complexo negativo. (...) Ha
muito tempo, afinal de contas, ja abandonamos qualquer expectativa
gquanto a um paralelismo nitido entre o desenvolvimento sexual

masculino e feminino. (Freud, 1931, p. 234)

A intensidade e importancia dessa relagdo com a mée que por tanto tempo €&

mantida — se ndo por toda a vida da mulher — e que torna o pai uma figura secundaria

e substitutiva, aparece também nos casamentos. O marido entra como substituto de

um substituto da figura materna, sendo colocado pela mulher no lugar de seu pai, mas

com quem reencena a hostilidade dela em relacdo a mae. Freud afirma que este

marido, ao ser herdeiro da relacdo da menina com o pai, 0 €, mais profundamente,

herdeiro da relagcé&o dela com a mae:

Isso é facilmente explicado como um caso 6bvio de regressdo. O
relacionamento dela com a mae foi o original, tendo a ligacdo com o
pai sido construida sobre ele; agora, no casamento, o relacionamento
original emerge da repressao®, pois o conteido principal de seu
desenvolvimento para o estado de mulher jaz na transferéncia, da méae

para o pai, de suas ligacdes objetais afetivas. (Freud, 1931, p. 239)’

O complexo de Edipo positivo na menina s6 pode ser alcancado apds a

resolucéo do complexo de Edipo em sua versdo negativa — que equivale a posi¢éo

pré-edipiana. Ou seja, apenas com o desligamento da figura materna que a menina

pode entrar no complexo de Edipo positivo. Durante a fase pré-edipica, portanto, a

menina rivaliza com o pai e dirige a ele a sua hostilidade.

6 Conforme a edig3o brasileira da standard edition. No entanto, o correto seria o uso do termo recalque.

7 Enfase nossa.



19

Assim, uma das tarefas a ser realizada pela menina rumo a sua feminilidade,
seria a mudanca de objeto da méde — fase que carrega grandes possibilidades de

fixacdes — ao pai.®

Esse passo no desenvolvimento ndo envolve apenas uma simples
troca de objeto. O afastar-se da mae, na menina, € um passo que se
acompanha de hostilidade: a vinculacdo a mée termina em 6dio. Um
odio dessa espécie pode tornar-se muito influente e durar toda a vida;
pode ser muito cuidadosamente supercompensado, posteriormente;
geralmente, uma parte dele é superada, ao passo que a parte restante
persiste (Freud, 1933 [1932], p. 122).

A hostilidade da menina para com a mae, entdo, teria origem na fase pré-
edipiana e aponta para uma existéncia universal de catexias libidinais ambivalentes®,
gue nos leva a crer que essa hostilidade seria inversamente proporcional a seu amor

a ela.

Se assim for, seria de julgar que a desavenga decorra inevitavelmente
da natureza da sexualidade infantil, do carater ilimitado de suas
exigéncias de amor e da impossibilidade de realizar seus desejos
sexuais. Na verdade, poder-se-ia pensar que essa primeira relacao
amorosa da crianca esta destinada a dissolucao pelo préprio motivo
de ser a primeira, pois essas primeiras catexias objetais s&o
habitualmente, em grau elevado ambivalentes. (Freud, 1933 [1932], p.
124)

Posteriormente, com o complexo de Edipo, essa hostilidade seria apenas
revivida e reforcada. Para o afastamento da menina em relagcdo a mae — que lhe € um
objeto tdo caro e amado — atuam simultaneamente diversos fatores. O primeiro deles,
0 cilime de outras pessoas, que por estar relacionado com caracteristicas gerais da
sexualidade infantil, vale também para os meninos. Deste desdobra-se um outro

motivo que surge na forma de acusacdo de que a mae nao lhe amamentou

8 Neste ponto ao se questionar como a menina passa “da fase masculina para a feminina, a qual biologicamente
esta destinada” (Freud, 1933 [1932], p. 119), demonstra que sua concepg¢do sobre a feminilidade estd em muito
relacionado a determinagdo anatémica, como indica ao afirmar que “A anatomia é o destino” (Freud, 1924, p.
197).

° Essa ambivaléncia de catexias libidinais é verificavel, principalmente, na primeira infincia, na atividade psiquica
de neurdticos obsessivos e de ragas primitivas, sendo que esses dois ultimos, de acordo com Freud, reteriam
esses tracos arcaicos ou infantis. Ver “Totem e Tabu” (1913b).



20

suficientemente, acusagao essa que seria, segundo Freud, independentemente dos
fatos reais, uma manifestacdo de uma insatisfacdo universal das criancas diante da
voracidade de sua libido: “O amor infantil & ilimitado; exige a posse exclusiva, ndo se

contenta com menos do que tudo” (Freud, 1931, p. 239).

Um motivo mais especificamente feminino seria um efeito do complexo de
castracdo. Os cuidados com a higiene mantidos pela mde em relacdo a menina,
juntamente com o0s seus impulsos passivos da fase falica, fazem com que se origine
uma fantasia de seducéo por parte da menina, que posteriormente é transferida a
figura paterna durante o complexo de Edipo positivo. Essa fantasia é considerada por
Freud como “expressdo do tipico complexo de Edipo nas mulheres” (Freud, 1933
[1932], p. 121). Relata, com isso, sua compreensdo de que essa seducao ndo é um

fato real, mas uma fantasia e que nela reside a origem dos sintomas histéricos.°

E, embora a menina descubra por si propria a atividade masturbatéria do clitoris
—gue inicialmente é despojada de qualquer fantasia — essa fantasia de seducao pode,
posteriormente, relacionar-se com a atividade masturbatoria durante a fase falica, com

o surgimento de desejos ativos direcionados a mae.*!

Freud atribui @ mae o papel de proibicdo da masturbacéo, ou seja, aquela
mesma que a incitou através de seus cuidados. Diante disso, a masturba¢éo pode ser
abandonada, gerando, no entanto, uma hostilidade da crianca diante da figura
proibidora, que possui no desenvolvimento da menina um grande papel no

desligamento da figura materna.

“Mesmo onde a menina nao conseguiu suprimir sua masturbacéo, o
efeito da proibicdo aparentemente vd é visto em seus esfor¢os
posteriores para se libertar, a todo custo, de uma satisfacdo que lhe
foi estragada.” (Freud, 1931, p. 240)

Em “Sexualidade Feminina” (1931) Freud afirma existir uma revolta contra a
passividade que faz com que a menina reencene em seu brinquedo uma situagdo em

gue assumira uma posicao passiva, assumindo na reencenacgao, no entanto o outro

10 Essa questdo foi, anteriormente, descrita no artigo sobre a “Sexualidade Feminina” (1931), no qual Freud ainda
assumia a concepgdo de que a sedugdo podia provir de um fato real. Apenas posteriormente é que ele sai da
teoria do trauma e se insere na teoria da fantasia ja expressa neste paragrafo.

11 Esses desejos ganhariam impeto com o nascimento de uma irm3 ou irm3o mais novo, uma vez que neste
momento torna-se claro seu desejo de crer que deu a mae o bebé, assim como ocorre com os meninos.



21

polo, o ativo, como forma de anular essa passividade. Afirma, ainda, que o
comportamento da crianca a esse respeito aponta para a possibilidade de predi¢cao
guanto a assuncao de comportamentos relativos a masculinidade ou a feminilidade

em sua sexualidade posterior.

Neste ponto analisa o brincar com bonecas — de acordo com ele tipicamente
feminino — como um “sinal de uma feminilidade precocemente desperta [em que é
expresso] o lado ativo!? da feminilidade” (Freud, 1931, p. 245) e que aponta, ainda,

para a exclusividade da relagcdo com a méae, onde o objeto paterno € negligenciado.

Outro fator que impulsiona o desligamento da mée € a depreciacdo que esta
sofre aos olhos da menina, quando é descoberta também como castrada, quando a

universalidade da castracdo feminina é constatada.?

A menina, entdo, censura sua mae por nao ter um pénis e por nao ter Ihe dado

um pénis, por “té-la trazido ao mundo como mulher” (Freud, 1931, p. 242).

Os meninos podem manter sua relagcdo com a méae, a despeito da existéncia
dessa hostilidade — presente, como vimos, na ambivaléncia universal de catexias

libidinais — por a dirigirem ao pai durante o complexo de Edipo.

Todos esses fatores — as desfeitas, os desapontamentos no amor, o
ciime, a seducdao seguida de proibi¢cdo — afinal também estéo atuantes
na relacdo do menino com sua mée e, ainda assim, ndo sao capazes
de afasta-lo do objeto materno. A menos que possamos encontrar algo
gue seja especifico das meninas e ndo esteja presente da mesma
maneira, n0s meninos, ndo teremos explicado o término da vinculagéo
das meninas a sua méae. (Freud, 1933 [1932], p. 124)

Partindo do principio que a distincdo anatdmica deve “expressar-se em

consequéncias psiquicas” Freud (1933 [1932], p. 124) acredita que esse fator resida

12 Assim ressaltado no original.

13 De acordo com Freud, a verificagdo desses fatos presentes no desenvolvimento da menina é dificultada na
anadlise de mulheres adultas, pelo surgimento de deformagdes da memoaria ocasionado como fruto do recalque,
tornando dificil verificar o que seria resultante dessa primeira fase e o que seria uma significagdo a posteriori.
Como exemplo cita que meninas podem interpretar a castragdo como uma punigao realizada pelo pai diante de
sua atividade masturbatdria, no entanto, afirma que essa idéia ndo pode ser primdria, ja que o complexo de
castracdo é anterior ao Edipo e é a m3e que realiza a ameaca.



22

no complexo de castracdo e na inveja do pénis, no qual a menina culpabiliza a mae

pela sua falta de pénis que a colocou em uma posicao desqualificada.

Quanto a inveja do pénis, Freud afirma que ela

(...) deixard marcas indeléveis em seu desenvolvimento e na formacao
de seu carater, ndo sendo superada, sequer nos casos mais
favoraveis, sem um extremo dispéndio de energia psiquica. (...) e a
analise pode mostrar que, num periodo em que o conhecimento da
realidade ha muito rejeitou a realizacdo do desejo [de possuir um
pénis], por sé-lo inatingivel, ele persiste no inconsciente e conserva

uma consideravel catexia de energia. (Freud, 1933 [1932], p. 125)

Nas meninas, juntamente com a inveja do pénis, a constatacdo de que tanto
suas tendéncias passivas quanto as ativas sao negligenciadas, € um importante
motivo do distanciamento da mae, que ao ocorrer, nao raro, faz com que cesse a
atividade masturbatoria clitoridiana através do recalcamento da atividade masculina,
danificando permanentemente, com isso, parte de suas tendéncias sexuais de forma
geral. Com o recalque da tendéncia ativa, € com o auxilio das tendéncias
passivas/femininas que ocorre a transi¢cdo para o objeto paterno, que levaria ao que

Freud denomina de “atitude feminina normal” (Freud, 1931, p. 238).

Intentando responder a questédo “O que é que a menina exige da mae?”, Freud
(1931, p. 244) afirma que os objetivos — sexuais — da menina s&o tanto ativos quanto
passivos, a depender da fase libidinal em que se encontra. Em sua conferéncia sobre
“Feminilidade” (1933 [1932]), retoma esse ponto afirmando que embora, na fase pré-
edipiana, existam diversas formas de manifestacbes da relacéo libidinal da menina
em relacdo a sua mae — que se relacionam com cada uma das trés fases do
desenvolvimento sexual infantil — existe um claro desejo, que posteriormente sera
transmitido para a relacdo com o pai, da menina de dar a mae um filho, assim como
dela receber um filho, da mesma forma em que ocorre no menino. A conjun¢cao da
fase libidinal em que a crianga se encontra com as diversas fontes de hostilidade em
relacdo a mae proporcionam essa multiplicidade de desejos sexuais impossiveis de

serem satisfeitos.

No entanto, o principal motor para essa separacao estaria na inevitabilidade do

desapontamento. Por carecer de objetivo, o amor infantil estaria fadado ao



23

desapontamento, o que culminaria no surgimento da hostilidade. A libido se
desprende da relacdo insatisfatéria em busca de uma outra que lhe possa ser

satisfatoria.

As demais razbes apontadas por Freud para esse desligamento da figura
materna sdo pormenores, que sendo vivenciados ao longo do tempo permitem que a
menina se dé conta da impossibilidade desse amor, permitindo com isso tornar-se

uma mulher.

Em “Analise terminada e interminavel” (1937) Freud retoma o tema da
dificuldade da filha separar-se de sua méae e voltar-se para o pai, como marcando a

possibilidade ou ndo da menina adotar uma posi¢cao feminina:

Nas mulheres, também, o esfor¢o por ser masculino é egossintdnico
em determinado ponto — a saber, na fase félica, antes que o
desenvolvimento para a feminilidade se tenha estabelecido. Depois,
porém, ele sucumbe ao momentoso processo de repressao cujo
desfecho, como tdo frequentemente foi demonstrado, determina a
sorte da feminilidade de uma mulher. (...) o desejo apaziguado de um
pénis destina-se a ser convertido no desejo de um bebé e de um
marido, que possui um pénis. E estranho, contudo, qudo amitde
descobrimos que o desejo de masculinidade foi retido no inconsciente
e que, a partir de seu estado de repressdo, exerce uma influéncia
perturbadora.** (Freud, 1937, p. 269)

Neste momento inicial em que a crian¢a esta submetida ao desejo materno,
representando o falo para ela, existiia um empuxo a virilidade cujas expressdes
diferem a depender do sexo. A menina, a fim de encontrar um simbolo de identidade,
volta-se a seu pai sobre a base do complexo de masculinidade — compreendido como

a sexualidade ativa da feminina dirigida a mée.

O pai como substituto deve, entéo, existir como alternativa para que a menina
possa se desligar de sua mae. Se o homem como objeto libidinal € herdeiro do pai,

este, por sua vez, é herdeiro da relagdo primeira com a mae.

14 H3 neste paragrafo, retirado da tradugdo inglesa um importante erro de tradugdo onde o que deveria
aparecer como recalque aparece como repressao.



24

Se, por um lado, o pai é quem introduz a Lei no complexo de Edipo, a mae reina
antes dele, na fase pré-edipica, constituindo-se uma relacao irredutivel que leva a

marca de uma lei no inconsciente da mulher.

A menina entdo permanece numa relacdo dupla uma vez que a demanda
presente narelagcdo com a Mae permanece mesmo que a menina adentre na linhagem
do Pai da castracio e do desejo. E nesse mundo fusional oferecido pela mae, do qual
apenas tardiamente a menina-mulher se desvincula — isso se consegue se desvincular

— em que se mantém a base primordial do querer feminino:

(...) amae é condenada para que a filha possa suportar emancipar-se
desse amor sem solucdo. Mas tudo transcorre como se a aporia do
amor primitivo — pela M&e — viesse a se restabelecer no limite da
relacdo dupla, ou seja, na linhagem do Pai, da castracéo e do desejo,
e na da Mae, da demanda... e do querer. Uma cicatriz irredutivel, que
imprime em qualquer desejo ulterior — desde que haja uma mulher

como sujeito — a marca de seu querer. (Assoun, 1993, p. 105)

Mesmo que o sujeito do querer ndo habite todo ele em seu desejo, ele ndo
possui outro sujeito a ndo ser o do desejo. Esse querer seria uma “reserva” (Assoun,
1993, p. 107) que possibilita que o sujeito ndo habite totalmente no conteddo de seu

desejo, ele o poupa.

Atribuir a mulher uma esséncia desejante faz com que restrinjamo-la ao destino
de seu desejo; no entanto, o que Freud identificou foi que mesmo sabendo sobre o
seu desejo, ndo ha como saber qual a marca e reorganizacdo que seu querer vai

imprimir nesse desejo?®.

(...) que o ‘querer nao designa nenhuma ‘faculdade’ especifica no
inconsciente, e sim o ponto indissolivel em que o sujeito marca sua
presencga em seu proprio desejo, como possibilidade de aderir a ele ou
ndo. Desse ponto, a feminilidade seria exemplar. (Assoun, 1993, p.
108)

150 que n3o implica necessariamente na anulagdo do desejo.



25

Em “Luto e Melancolia” (1917 [1915])', Freud acaba por descrever uma

metéafora da relacdo objetal caracteristica da feminilidade, na qual a feminilidade seria

resultante do luto do objeto perdido:

Cada uma das lembrancas e situacbes de expectativas que
demonstram a ligacdo da libido ao objeto perdido se defrontam com o
veredicto da realidade segundo o qual o objeto ndo mais existe; e o
ego, confrontado, por assim dizer, com a questdo de saber se
partilhar4 desse destino, é persuadido, pela soma das satisfacfes
narcisistas que deriva de estar vivo, a romper sua ligacdo com o objeto
abolido. (Freud, 1917 [1915], p. 260)

7z

O luto pela Mae é sempre incompleto, uma vez que o rompimento dessa

relacdo primordial nunca é efetivamente consumado:

Talvez seja na experiéncia melancolica da mulher que o real dessa
perda se mostra mais cruamente, como tragédia da perda interminavel
gue associa a filha a m&e num mesmo destino mortifero. Mas, além
desse ponto, isso nos autoriza a decifrar a linguagem do desejo da

mulher como estando articulada com a nostalgia do querer e com a

melancolia da Mae. (Assoun, 1993, p. 126)

Devido a essa heranca inesgotavel da relacdo com a mée — e fruto da falta de

um simbolo de seu sexo a assegura-las narcisicamente!’ —, as mulheres teriam uma

certa tendéncia a uma reivindicagédo narcisica de uma ligacao sem falhas.

Com isso, surge na mulher uma necessidade de ocupar no inconsciente do

homem um lugar extremamente significativo, caso contrério, teme a ele ser

insignificante, tendo como que uma ameaca constante em relagdo ao seu lugar.

Assoun (1993) fala, entdo, de uma aptiddo feminina em vigiar o inconsciente do

homem como forma de saber o lugar que ocupa em seu desejo: “E isso que parece

fada-la, decididamente, a funcionar como lapso ou como ato falho do homem. Por

isso, Freud identificou, através desse ‘coquetismo’ e dessa lucidez acerca do desejo

16 Momento em que reformula a metapsicologia em torno do conceito de narcisismo

17 Uma vez que no inconsciente, ndo ha uma inscricdo da diferenca entre os sexos, mas apenas um significante
ao qual ser referido: o falo. Feminino e masculino passam a ser relacionados com a posicdo subjetiva assumida

frente a ordem falica, como veremos adiante.



26

do Outro, uma verdadeira estrutura de relagdo consigo mesma como renegagao”.
(Assoun, 1993, p. 139).

Ao mesmo tempo em que a castracao tem funcéo de impulsionar a menina em
seu percurso de tornar-se mulher, ela também funciona como um elemento
encobridor, uma vez que o desafio da menina encontra-se em outro lugar, na téo
angustiante desfusdo em relagédo a mée: “O desejo, baseado na relagdo com o falo, é
necessariamente introduzido como uma alternativa a mae. Mas, - e ai € que esta 0 X
do problema —, ndo ha meio de querer esse desejo como algo que esgote a propria

forma do querer primitivo” (Assoun, 1993, p. 140).

Ao afirmar que a mulher possui uma inocéncia singular por abordar a proibicao
através da renegacao, que lhe asseguraria a nao obediéncia da lei, esse autor
compara-a com o perverso, que renega e desafia a lei: “E a referéncia ao Paraiso
materno que lhe garante, em seu foro inconsciente, a ‘impunidade’ (Assoun, 1993, p.
141).

A castracdo para a mulher, ndo aponta apenas para o limite do seu desejo, mas
para o limite da propria ordem do desejo, que entra em curto circuito ao se deparar
com o querer feminino: “A mulher estaria, portanto, exatamente na confluéncia de uma
dupla falta — a da Mée e a falta falica —, de modo que uma serviria de metéfora da
outra. De modo que devemos situar a mulher — como suijeito dividido — no centro da

‘costura’ dessa (dupla) falta” (Assoun, 1993, p. 141).

Na investigacdo de como essa menina com suas tendéncias bissexuais e
fortemente ligada a mae se tornava mulher, Freud pretendia compreender como de
um querer primordial — cujo objeto € a mde — a menina passava para 0 campo do

desejo.

Embora tenha se deparado com as questdes do que quer uma mulher e do que
a menina deseja de sua mae, fugiu-lhe a consideracao que essas duas questfes sédo
interligadas, uma vez que o que a demanda da menina dirigida a mae esta na base

do que quer uma mulher.

O mistério com que se deparara Freud é o porqué uma mulher permanece no

campo do querer, para além de seu desejo. Assim, mesmo que identifique na relacao



27

com o falo o destino do desejo da mulher, ele vai além do desejo da mulher,

detectando os resquicios presentes do querer primario em relacdo a Mae.

2.3 O Feminino para Freud

“Os senhores, agora, ja estdo preparados para

saber que também a psicologia é incapaz de solucionar o
enigma da feminilidade.”

(Freud, 1933 [1932], p. 117).

Freud analisa a questdo do feminino a partir de um tornar-se menina/mulher,
que se inicia a partir do complexo de masculinidade. E em “Algumas Consequéncias
Psiquicas da Distingdo Anatémica entre os sexos” (1925), que Freud comeca a
abordar a tematica da trajetéria do tornar-se mulher ao discorrer sobre a importancia

da pré-histéria do Complexo de Edipo para a menina.

Durante essa fase pré-edipica, toda crianca € inicialmente um menino em
relacdo a mae, é ela seu objeto de amor, e apenas posteriormente pode ocorrer a
assuncaéo de uma oposicao feminina frente ao pai, o que distinguiria meninos de
meninas. A relagdo da menina com o pai seria, entdo, tributaria da relagdo primeira
gue teve com sua mae, o que torna o desenvolvimento sexual da menina mais
complexo, uma vez que a menina, para tornar-se mulher, passa por uma dupla

modificacdo, a de sexo e de objeto libidinal®.

Ao deparar-se com a falta materna, ou seja, descobri-la como castrada, a
menina a desvaloriza e a responsabiliza pela sua propria castracdo. Esse conjunto de
sentimentos em relacdo a mae a impulsiona em dire¢éo ao pai, o possuidor do pénis,
na esperanca de que dele receba o pénis — ou 0 seu representante através de
deslizamentos na cadeia simbdlica pénis-bebé — que sua mée néo Ihe deu e néo lhe

pode dar.

18 Como afirma Freud em “Sexualidade Feminina” (1931)



28

A questdo central encontra-se na diferenca do impacto do complexo de
castracdo em meninos e meninas. Enquanto para 0os meninos ele encerraria o

complexo de Edipo, nas meninas ele a introduz no complexo de Edipo.

Essa contradicdo se esclarece quando se pensa que 0 complexo de
castracao opera sempre no sentido implicado por seu contetdo: inibe

a masculinidade e encoraja a feminilidade. (Freud, 1925, p. 285)

André (2011) realiza uma leitura dessa assercdo freudiana da seguinte
maneira, “é por efeito do complexo [de castracdo] que a menina deve se reconciliar
com sua anatomia”™® (André, 2011, p. 27), ou seja, considera que a feminilidade na
obra freudiana pouco esta relacionada com o biolégico, com o real do corpo, uma vez
gue seria determinada de acordo com a relacdo que 0 sujeito estabelece com a

castracao.

Na conferéncia sobre “Feminilidade” (1933 [1932]), Freud afirma que nas
primeiras fases do desenvolvimento libidinal existe uma igualdade em relagdo aos
sexos que pode ser estabelecida mesmo durante a fase falica, em que as diferengas
anatdmicas nao possuem correspondente diferenciacdo no ambito psicologico: “Nisto
somos obrigados a reconhecer que a menininha € um homenzinho” (Freud, 1933
[1932], p. 118). Nesta fase o clitéris da menina assume a mesma importancia e fungéo
do pénis em relacdo a masturbacédo e sua relagdo com a fantasia, uma vez que até
este momento a vagina — que Freud considera como o 6rgdo verdadeiramente
feminino — ainda encontra-se desconhecida, para ambos os sexos. O Unico 6rgdo

existente € o pénis e o0 seu correspondente — por mais que desvalorizado — nha menina.

No entanto, acredita que fatores biol6égicos acabam por desviar a libido feminina
de seus objetos originais e transportando tendéncias ativas tipicamente masculinas

para canais femininos.

Em “Sexualidade Feminina” (1931) afirma que a psicandlise ainda ndo estava
capacitada a distinguir aquilo que, no desenvolvimento masculino e feminino, estaria

fixado por leis biolégicas e o que poderia dar vazdo a mudancas.

E a partir desse questionamento que Freud inicia a conferéncia sobre

“‘Feminilidade” (1933 [1932]). De acordo com ele, o que de fato constitui a

19 Enfase no original.



29

masculinidade e a feminilidade foge do alcance da anatomia e da psicanalise. Os
conceitos de “masculino” e “feminino” encontrar-se-iam altamente contaminados pela

conotacdo anatémica a eles atribuida.

(...) a psicologia é incapaz de solucionar o enigma da feminilidade. (...)
Contudo, encontramos muito o0 que estudar nesses individuos
humanos que, mediante a posse de genitais femininos, sdo
caracterizados como manifestante ou predominantemente femininos.
De acordo com sua natureza peculiar, a psicanalise nédo tenta
descrever o que é a mulher — seria uma tarefa dificil de cumprir —, mas
se empenha em indagar como é que a mulher se forma, como a mulher
se desenvolve desde a crianca dotada de disposicdo bissexual.
(Freud, 1933 [1932], p. 117)

Na tentativa de fugir dessa conotacédo tentou definir o masculino e o feminino
através da sua relacdo com caracteristicas como atividade/passividade e
agressividade relacionada a atividade, mas afirma que estas superposicées?® sdo
equivocadas e ndo apresentariam qualquer vantagem ao estudo psicanalitico.

Assim, dizemos que uma pessoa, seja homem ou mulher, se comporta
de modo masculino numa situacdo e de modo feminino em outra. Os
senhores, porém, logo percebem que isto é apenas ceder a anatomia
ou as convencgdes. Os senhores ndo podem conferir aos conceitos de
‘masculino’ e ‘feminino’ nenhuma conotagdo nova. A distingdo nao é
uma distincdo psicolégica.?! (Freud, 1933 [1932], p. 115)

Quanto a superposicao entre feminino e passividade e masculino e atividade,
demonstra que seu equivoco se torna mais aparente com o distanciamento da esfera
sexual. Afirma que uma mulher possui grande atividade — como na relagdo da méae

com seu filho — ao passo que os homens possuem grande dose de passividade.

Coloca a caracteristica psicologica da feminilidade como uma preferéncia a fins
passivos — para a qual a atividade sexual serve de modelo —, que afirma ser distinto
da passividade, uma vez que aguela pode exigir alto grau de atividade. Nessa andlise,
no entanto, ndo se deve subestimar a influéncia dos costumes sociais, uma vez que

eles podem empurrar as mulheres a situacoes de passividade com a supressao de

20 “|sto &, tomar erroneamente duas coisas por uma s6.” (Freud, 1933 [1932], p. 116 em nota de rodapé).
21 Assim ressaltado no original



30

sua agressividade, que é, por sua vez, acentuada por uma caracteristica
constitucional feminina, o que levaria ao desenvolvimento de impulsos masoquistas.
Essa analise faz com que Freud conclua que o masoquismo “é verdadeiramente
feminino” (Freud, 1933 [1932], p. 117).

Sobre a diferenciacdo entre masculino e feminino, Freud permanece
estabelecendo um paralelo entre caracteristicas anatémicas — estrutura dos genitais
e caracteristicas sexuais secundarias — e disposi¢des pulsionais. Afirma, no entanto
gue as consequéncias da diferenciacdo anatdbmica podem ser “sobrepujadas por
variagdes individuais” (Freud, 1933 [1932], p. 118), podendo, portanto, serem postas

de lado.

Nesta conferéncia, atribui a menina uma docilidade que relaciona com a maior
facilidade feminina em relagdo a concessao da vida instintual, que num periodo inicial,
se d4 através do controle das excrecdes, cujo aprendizado parece ser mais rapido

nelas.

Uma menininha é, em geral, menos agressiva, desafiadora e auto-
suficiente; ela parece ter mais necessidade de obter carinho e, por
esse motivo, de ser mais dependente e ddcil. (...) Também fica-se com
a impresséo de que as meninas sao mais inteligentes e mais espertas
do que os meninos da mesma idade; elas saem mais ao encontro do
mundo externo e, a0 mesmo tempo, formam catexias objetais mais
intensas. (Freud, 1933 [1932], p. 118)

No final desta conferéncia Freud analisa, ineditamente, a feminilidade adulta,
atribuindo a ela uma maior quantidade de narcisismo que, ao colocar a énfase na
necessidade de ser amada e nao na de amar, acaba por afetar sua escolha objetal.
Nessa mesma direcédo, atribui a vaidade feminina o estatuto de herdeira da inveja do
pénis, uma vez que nasce da necessidade de valorizacdo de seus atributos fisicos
como forma de compensar a sua “inferioridade sexual original.” (Freud, 1933 [1932],
p. 131).

Outra caracteristica colocada como essencialmente feminina e resultante,
também, da inveja do pénis, seria a vergonha, que teria como finalidade ocultar essa
inferioridade, ou “deficiéncia genital” (Freud, 1933 [1932], p. 131).



31

Parece que as mulheres fizeram poucas contribuicbes para as
descobertas e invengdes na historia da civilizagdo; no entanto, ha uma
técnica que podem ter inventado — trancar e tecer. Sendo assim,
sentir-nos-iamos tentados a imaginar o motivo inconsciente de tal
realizacdo. A prépria natureza parece ter proporcionado o modelo que
essa realizacdo imita, causando o crescimento, na maturidade, dos
pelos pubianos que escondem os genitais. O passo que faltava dar era
fazer os fios unirem-se uns aos outros, enquanto, no corpo, eles estao
fixos a pele e s6 se emaranham. Se os senhores rejeitarem essa idéia
como fantasiosa e considerarem idée fixe a minha crenca na influéncia
da falta de pénis na configuracdo da feminilidade, estarei,

naturalmente, sem apoio. (Freud, 1933 [1932], p. 131)

Em relacdo a analise dos determinantes das escolhas objetais, encontra-se um
empecilho nas relagdes sociais. No entanto, em casos em que essas ndo parecem
ser determinantes, parece que a mulher busca um “ideal narcisista de homem que a
menina quisera tornar-se” (Freud, 1933 [1932], p.132). Caso ela tenha se distanciado
da mée, adentrado no complexo de Edipo e tenha dirigido sua hostilidade & mae, uma
escolha objetal baseada na imagem paterna possibilitaria, segundo Freud, um
casamento feliz. No entanto, afirma ser frequente que mesmo nestes casos, a escolha
objetal da menina-mulher representa uma ameaca a resolucdo do conflito edipico

devido a presenca universal da ambivaléncia.

Uma vez que considera o desejo de receber um pénis-bebé como o mais
intenso desejo feminino, obviamente Freud atribuiria a maternidade uma grande
importancia na vida da mulher e em seu desenvolvimento sexual. Através da
experiéncia da maternidade ocorreria uma identificacdo com a mae, contra a qual a
menina lutara por muito tempo a fim de ocultar sua castracéo e a inveja do pénis. O
desejo de receber um pénis desliza na cadeia simbdlica e se articula ao desejo de
receber um bebé, que permanece fortemente catexizada no inconsciente e que
prepara a menina para a maternidade posterior. Esse desejo, portanto, seria
estruturante e fundamental para a assuncao da verdadeira feminilidade freudiana, que

leva a escolha de um objeto heterossexual do qual o tdo almejado bebé seria recebido.



32

A diferenca na reagcédo da mée ao nascimento de um filho ou de uma
filha mostra que o velho fator representado pela falta de pénis néao
perdeu, até agora, a sua forca. A mae somente obtém satisfacao sem
limites na sua relacdo com seu filho menino; este é, sem excecao, 0
mais perfeito, o0 mais livre de ambivaléncia de todos os
relacionamentos humanos. Uma mae pode transferir para o seu filho
aguela ambicéo que teve de suprimir em si mesma, e dele esperar a
satisfacdo de tudo aquilo que nela restou do seu complexo de
masculinidade. Um casamento ndo se torna seguro enquanto a
esposa nao conseguir tornar seu marido também seu filho, e agir com
relacdo a ele como méae. (Freud, 1933 [1932], p. 132-133)

Existem, portanto, duas camadas de identificacdo com a mae: a primeira, pre-
edipica — cuja importancia ja foi analisada acima e que se relaciona com a maior parte
de seu desenvolvimento sexual — na qual a mae é tomada enquanto modelo; e a
segunda edipica, na qual a mae surge enquanto rival. Ambas ndo sao devidamente

superadas e permanecem catexizadas no inconsciente.
Sobre a identificacdo proveniente da fase pré-edipica, Freud afirma que:

E também nessa identificacido que ela adquire aquilo que constitui
motivo de atragdo para um homem; a ligacdo edipiana deste a sua
mée transfigura a atracdo da mulher em paixdo. No entanto, com
guanta frequéncia sucede que apenas o filho obtém aquilo a que o
homem aspirava! Tem-se a impressado de que o amor do homem e o
amor da mulher psicologicamente sofrem de uma diferenca de fase.
(Freud, 1933 [1932], p. 133)

Partindo da analise da fase pré-edipica, Freud afirma que parte do “enigma da
mulher” é derivada de sua bissexualidade, que carrega em si residuos do periodo
masculino inicial e que possibilita regressbes a ele e também oscilagbes entre

periodos de predominancia da masculinidade ou da feminilidade.

Em consonancia com esse pensamento esta a assercao psicanalitica de que a
libido é Unica, sendo impossivel atribuir a ela um sexo. No entanto, Freud acredita que
“maior coercdo foi aplicada a libido quando ela € moldada para servir a funcéo
feminina” (Freud, 1933 [1932], p. 130-131).



33

Sobre a inferioridade de seu senso de justica, relaciona-a a inveja do pénis, que

impulsiona as mulheres a exigir que a justica seja feita. A maior debilidade dos

interesses sociais femininos, associados a sua inferior capacidade quanto a

sublimacéo — esta, sendo algo individualmente variavel —, sdo associados a qualidade

nao social dos relacionamentos sexuais e familiares (ambitos aos quais a mulher

parece ser restrita naquele momento historico e social).

Sobre sua concepcao acerca da suposta fixidez feminina e sua inferioridade

sublimatoria, afirma:

Um homem, nos seus trinta anos, parece-nos um adolescente, um
individuo ndo formado, que esperamos faca pelo uso das
possibilidades de desenvolvimento que se lhe abrem com a analise.
Uma mulher da mesma idade, porém, muitas vezes nos atemoriza
com sua rigidez psiquica e imutabilidade. Sua libido assumiu posicdes
definitivas e parece incapaz de troca-las por outras. Nao ha vias
abertas para um novo desenvolvimento; € como se todo 0 processo ja
tivesse efetuado seu percurso e permanecesse, dai em diante,
insuscetivel de ser influenciado — como se, na verdade, o dificil
desenvolvimento na direcdo da feminilidade tivesse exaurido das
possibilidades da pessoa em questdo. (Freud, 1933 [1932], p. 133-
134)

Para concluir a conferéncia, Freud pede que se leve em consideracdo que

nesse trabalho apenas descreve as “mulheres na medida em que sua natureza é

determinada por sua funcéo sexual” (Freud, 1933 [1932], p. 134).



34

2.3.1 O Complexo de Masculinidade e Homossexualidade Feminina

Ja em “Uma Crianga é Espancada” (Freud, 1919) Freud ja apresentara a
concepcao de que a menina deveria trocar de sexo durante seu desenvolvimento.
Embora essa nogdo se mantenha presente durante toda a obra freudiana, ela muda
de sentido, uma vez que em 1919 o que dizia era que a feminilidade se constituiria a

partir do complexo de masculinidade.

Neste momento o complexo de Edipo feminino era tido como simétrico ao do
menino e o papel da mae — no Edipo feminino — era de mero rival da menina, ndo
fazendo parte da constituicdo da fantasia de espancamento, que ficaria centrada no

amor incestuoso pelo pai e o sentimento de culpa dele resultante.

A nocdo do complexo de masculinidade foi inserida por Freud através da
andlise do terceiro tempo dessa fantasia, em que a figura da menina era substituida

por um personagem masculino.

Quando elas se afastam do amor incestuoso pelo pai, com o seu
significado genital, abandonam com facilidade o papel feminino. P6em
em atividade o seu ‘complexo de masculinidade’ (...) e, a partir de

entdo, querem apenas ser meninos. (Freud, 1919, p. 206)

Nesta concepcéo a conclusdo do Edipo feminino seria perversa, uma vez que
se daria com a menina se tornando menino. Isso criou para Freud um impasse que
ele tentou resolver através de uma distincdo entre a perversao infantil e a adulta, em
gue a perversao infantil estaria presente apenas na fantasia de espancamento e nao

se referiria a estrutura do sujeito de forma global.

E com a andlise do caso da jovem homossexual em “A Psicogénese de Um
Caso de Homossexualismo Numa Mulher” (1920) que Freud se d& conta de que a
perversio ndo se origina na fixacdo paterna referente ao complexo de Edipo, mas

numa fixacao outra, primeira, que € a fixacdo pré-edipiana em relacdo a mae.

A interpretacdo dada por Freud acerca deste caso era de que a decepgédo com
0 pai, juntamente com a frustracao por nao ter um filho dele desencadearam a escolha
homossexual. Diante de um pai severo submetido ao desejo de sua mulher, a jovem

encontra dificuldades em se sustentar em sua posi¢cao feminina: “Furiosamente



35

ressentida e amargurada, afastou-se completamente do pai e dos homens” (Freud,
1920, p. 169). Ela assumira entdo a posi¢cdo de desafio ao pai, querendo vingar-se
dele: “De vez que vocé me traiu, tem de se conformar com que eu o traia” ((Freud,
1920, p. 170).

Ainda nesta analise realiza uma distincdo entre a identificacdo sexual e a
escolha de objeto: “Havia, assim, ndo apenas escolhido um objeto amoroso feminino,
mas desenvolvera também uma atitude masculina para com esse objeto.” (Freud,
1920, p. 166). Isto porque, apos frustrada em seu desejo de ter um filho de seu pai,
ela passa a repudiar seu “desejo de um filho, o amor dos homens e o papel feminino
em geral.” (Freud, 1920, p. 170).

No caso da jovem homossexual, com a decep¢éo, ocorre uma modificagao que
vai em dire¢do a um retorno a fixacao pré-edipica em relagéo a mae, modificando mais
uma vez tanto sua posicao sexuada (assume papel de homem, identifica-se com o

pai) quanto sua escolha objetal (a mée no lugar do pai).

Ela se transformou em homem e tomou a mae, em lugar do pai, como
objeto de seu amor. Sua relacdo com a mée certamente fora
ambivalente desde o inicio, foi facil reviver o primitivo amor por ela e,
com o0 seu auxilio, provocar uma supercompensacdo de sua
hostilidade atual com a mesma. De vez que pouco havia a fazer com
a mae real, dessa transformacdo de sentimentos nasceu a busca de
uma mae substituta, a quem poderia ligar-se apaixonadamente.
(Freud, 1919, p. 170)

Neste caso, o sintoma era oferecido a M&e, como uma tentativa de
reconciliacdo, uma vez que sua mae real apreciava ser cortejada pelos homens:
“tornando-se homossexual e deixando os homens para a mée (noutras palavras, ‘se
se retirasse em beneficio’ dela), poderia afastar algo que até entdo fora parcialmente

responsavel pela antipatia da mae.” (Freud, 1920, p. 170).

Ao negar-se a ligar-se ao pai essa jovem fica presa na relagdo mortifera com
sua mae, impossibilitada de identificar o objeto de seu proprio desejo, impossibilita de
diferenciar seu desejo do desejo materno. Assim, assumindo uma rivalidade com seu

pai apenas transfere a relagdo materna a outra mulher, vivenciada da mesma forma,



36

numa espécie de fusdo materna que faz com que a amada seja elevada ao nivel do
Outro.

Este amor pré-edipico tem carater devastador e perigoso, uma vez que se
apoiando no narcisismo pode gerar o amor pelo mesmo, caso a menina se identifique
com seu objeto, o que faz com que aquela distingdo introduzida por Freud entre

identificacdo sexuada e escolha objetal caia e ambas se tornem uma so coisa.

No entanto, a escolha objetal desta jovem € ambigua, uma vez que seu objeto
é simultaneamente homo e heterossexual??, o que remete a uma fantasia de uma mae

fetichizada, de uma mae falica, o que aponta para uma estruturacao perversa.

De acordo com Assoun (1993) é na perversao feminina que o querer feminino
emerge da forma mais crua, rejeitando o acesso ao desejo a0 mesmo tempo que

rejeita a lei do Pai, ou seja, a lei do desejo, a lei da proibicdo que organiza o desejo.

Esse novo amor, no entanto, embora seja adornado pela avidez de seu querer,
é fragil justamente por ser totalitario e artificial. O seu querer é dirigido ao pai, como
pode ser verificado pelo fato de o olhar deste servir de termdmetro para aquele (o
guerer), mas foi justamente este olhar paterno que faltou a filha para que ela pudesse

aceder a seu proprio desejo, que possibilitaria a libertacdo diante da fusdo materna.

Sua tentativa de suicido pode ser explicada pelo fato de que o olhar paterno lhe
foi refletido pelo olhar de seu objeto de amor, voltando-se contra ela: a dama sustentou
o discurso do pai, “haver-lhe falado exatamente nos mesmos termos que o pai e
proferido a mesma proibicao” (Freud, 1920, p. 174). Ela que evitava a falta foi colocada

diante dela pelo olhar da amada, que sustentava o discurso do pai.

A paixdo homossexual se alimenta do foco de um objeto que o sujeito
quer amar, em lugar daquele que ele ndo pode desejar. Alias, essa
l6gica de substituicdo ndo afeta em nada a autenticidade: chega até a
requeré-la, para suprir a caréncia desejante. No caso da mulher, a

demanda é tao profunda, em vista do desvario da demanda materna

22 “p figura esbelta, a beleza severa e a postura ereta de sua dama faziam-na lembrar-se de seu irm3o que era
um pouco mais velho que ela. Assim, sua ultima escolha correspondia ndo so6 ao ideal feminino, como também
ao masculino; combinava a satisfacdo da tendéncia homossexual com a tendéncia heterossexual.” (Freud, 1920,
p. 168)



37

gue ela reativa, que permite efetivamente exibir uma transgresséo do

préprio principio do desejo. (Assoun, 1993, p. 121)

Essa escolha homossexual teria a finalidade inconsciente de, apés ter sido
frustrada, mostrar ao pai como ele deveria té-la amado. ldentificando-se com ele
mostra-lhe através de seu amor e sua dedicacdo a uma dama aquilo que gostaria de
ter recebido dele: “permaneceu homossexual em desafio ao pai.” (Freud, 1920, p.
171).

Para a menina, o Edipo tem como base a esperanca de receber uma crianca
simbolica do pai. Zalcberg (2003) explica que, embora impossivel, essa esperanca
deve ser mantida até que a menina possa renunciar a essa demanda. E a jovem
homossexual foi surpreendida com a gravidez materna enquanto elabora esse
processo, e vivenciou tal fato como um néo reconhecimento de seu desejo enquanto
mulher, uma vez que a mae se mostrou como sendo a “destinataria do dom paterno

de uma crianga” (Zalcberg, 2003, p. 31).

Ao bancar o homem, a jovem homossexual tenta mostrar ao pai como um
homem deve amar uma mulher. Ele a decepcionara ao ndo sustentar sua posi¢ao
simbdlica de doador potencial (e ndo real): “em vez de continuar sendo a que pede
um dom ao Outro, a adolescente passa a ocupar o lugar desse Outro: a que oferece.
A jovem quer mostrar ao pai como se deve amar uma mulher: ama-la pelo que ela ndo
tem” (Zalcberg, 2003, p. 31). E é a partir dessa formula freudiana que Lacan falara,
inicialmente sobre o amor: “amar € dar o que n&o se tem” (Lacan apud Zalcberg, 2003,
p. 31).

Amar a mulher pelo que ela ndo tem, foi justamente isso que essa jovem tenta

mostrar a seu pai através de sua escolha amorosa: uma dama de ma reputacao:

A jovem lancava, dessa forma, um desafio ao pai mesclado de
ressentimento e vinganga por este ndo ter mantido o lugar simbdlico
de doador de uma crian¢a simbdlica que lhe cabia ocupar. Para além
do desafio ao pai, 0 que ela procura sustentar é a lei do pai, porque é
essa lei, ela o sabia, que organizava sua subjetividade. (Zalcberg,
2003, p. 32)



38

Numa leitura lacaniana deste caso, podemos afirmar que se a menina se
interessa pela mée é justamente pelo fato desta ser objeto de desejo do pai. No
entanto, neste caso, a mae tinha exclusividade do pai. Sendo ainda jovem e bonita a

méae tinha ciimes da relac&o da filha com seu marido:

Encarado dessa perspectiva, a escolha da jovem pela Dama aparece
como uma tentativa desesperada de cortar a relacdo fechada do casal
parental, fazendo crer que o lugar do falo estava obstruido e nao
circulando, como deve continuar sempre a ser, a filha podendo ter
acesso a ele, como qualquer outro. Revoltada por sentir-se excluida
do circuito falico, a jovem mostra aos pais que ela elevava um objeto-
abjeto em algo sublime, isto €, dotando-o de um brilho falico a ser
sustentado por ela. (...) a jovem nédo vé reconhecido seu direito de

poder ousar desejar como mulher. (Zalcberg, 2003, p. 33)

A homossexualidade dessa jovem seria entdo a forma por ela encontrada de
articular a questao acerca de sua feminilidade, o que pode ser analisado nas suas

escolhas amorosas direcionadas a mulheres-maes.

A homossexual é, entdo, aquela que imagina deter o saber sobre o0 gozo da

Mulher e intenta mostrar sua poténcia em competicdo com os homens.

A homossexualidade entdo nao teria sua origem na adolescéncia, mas num
momento anterior, de fixagdo da menina em relacdo a sua mée, seria uma
“continuacao direta e imodificada, de uma fixacao infantil na mae” (Freud, 1919, p.
180).

A partir da descoberta freudiana da pré-histéria do complexo de Edipo feminino
e sua fixacado na figura materna, a homossexualidade passa a ser considerada como
possibilidade estrutural do desenvolvimento sexual feminino: “ha alguma coisa quase

‘naturalmente homossexual’ nas mulheres” (André, 2011, p. 202).

Se arelagdo da menina com sua mée é fundante e o pai entra, no complexo de
Edipo, como substituto dessa relaco, ele tem funcdo de metafora, a metafora paterna
gue posteriormente Lacan viria a formular e que vem transpor o desejo de receber um

pénis pelo desejo de ter/ganhar um bebé de seu pai.

E entdo notdrio que a nog&o de simetria entre os complexos de Edipo feminino

e masculino ndo é aplicavel. O complexo de castracdo desempenha aqui funcéo



39

fundamental para a verificacdo dessa dessimetria fundamental, e nada mais é do que

a consequéncia do que da diferenca anatdémica pode ser inscrita simbolicamente.

Se é mesmo o falo que menino e menina descobrem,
respectivamente, no sexo anatomicamente oposto, esta descoberta se
inscreve no registro da falta para o menino e no registro do véu parra
a menina. O ingresso na problematica da castracdo ocorre para
ambos, mas ndo no mesmo nivel. A anatomia ndo suscita 0 mesmo
tipo de resposta num e noutro; eles refutam a diferenca demonstrada
por ela, cada um a seu modo. (André, 2011, p. 204)

A constatacdo de sua castracdo, pela menina, faz com que desenvolva o
complexo de masculinidade, o que pode correr sob a vertente da esperanca de
receber o almejado pénis, ou pela vertente da denegacao, através da qual nega-se a
aceitar sua castracdo, fazendo-a comportar-se como homem: “(...) o signo do pénis
desempenha para a menina o papel de uma tela que oculta a natureza de sua propria
falta” (André, 2011, p. 206).

O menino, por outro lado, depara-se com o furo, “com aquilo que nao pode ser
pensado sem o conceito da falta” (André, 2011, p. 205), o que faz com que 0 sexo

propriamente feminino permaneca desconhecido, escondido sob o véu da falta.

O menino se introduz ai pelo viés do simbdlico: é preciso jogar com o

significante da falta ali onde ele encontra a falta de significante mais

N

radical. Quanto a menina, esta aborda o0 sexo oposto por uma

identidade sexual da qual se sente privada. (André, 2011, p. 206)

Ao constatar-se castrada, uma série de possibilidades de constituicdo da
sexualidade feminina é enunciada por Freud. Na primeira, a menina ao deparar-se
com um sentimento de inferioridade de seu préprio sexo, acaba por partilhar com o
menino o desprezo pelo sexo feminino. Isso ocorre porque a inveja do pénis age no
nivel do narcisismo e o sexo feminino n&o propicia a menina os signos identificatorios

— como o falo faz pelo menino.

O ciime que Freud descreve como tipicamente feminino também age no nivel
do narcisismo e tem como fundo a fantasia de que o clitéris possa ser elevado ao nivel

de pénis, ou seja, como um atrativo para o reconhecimento e o amor do pai.



40

O que torna uma mulher ciumenta € menos que seu amante deseje
outras mulheres além dela, do que ele pense, a respeito de outra
mulher, que ela tem ‘um qué’ que a torna irresistivel. Esse ‘qué’, esse
indice de um signo que captaria ‘magicamente’ o desejo do outro, as

mulheres ndo cessam de rastrea-lo nas outras. (André, 2011, p. 209)

Diante da auséncia de signos da feminilidade a menina n&o tem outro caminho
a ndo ser o de identificar-se com sua mée. Essa identificacao, no entanto, é carregada
por ambivaléncias, uma vez que a menina vé a mae como responsavel pela sua falta
de pénis e ao constatar que a mée também néo o tem, ela é depreciada aos olhos da
menina. No entanto, é preciso deixar claro que maternidade e feminilidade sdo coisas

distintas.

E ainveja do pénis que vem fazer cessar ou diminuir a masturbac&o clitoridiana,
uma vez que obter prazer desse 6rgdo diminuido e desvalorizado é sentido pela
menina como uma humilhacéo. E, para Freud, € justamente o abandono dessa forma
de masturbacéao, falica, que permite que a menina se desenvolva enquanto mulher,

feminina.

Freud, de fato, estd acuado nessa verdadeira facanha que constitui o
dar conta do destino feminino a partir apenas da inveja do pénis, ou
seja, em suma, o dever de explicar como é o complexo de
masculinidade que ela a menina a se tornar feminina (André, 2011, p.
210).

O que Freud constata € que a relagdo da menina com a mée durante a fase

da pré-histéria edipica produz marcas indeléveis que sempre ameacam retornar.



41

2.3.2 A Passividade e o Feminino

Ao se distanciar da biologia e da anatomia, Freud se deparou com um nao
saber em relacdo ao feminino e ao masculino, diante do qual a teorizacdo sobre a
oposicdo entre passividade-atividade ganha funcdo de uma tentativa de se
estabelecer uma relacao entre os dois sexos, que é a base de sua teoria sobre a

bissexualidade.

André (2011) aponta o preconceito existente na teorizacdo da oposicédo
atividade-passividade, uma vez que do lado da mulher existiria uma suposta tendéncia
natural & passividade e do homem, a atividade, natureza esta que vem na contramao

dos preceitos psicanaliticos:

E evidentemente esta referéncia — na maioria das vezes implicita — a
uma ‘natureza’ da mulher ou do homem que cria dificuldades, na
medida em que ela caminha em sentido exatamente contrario ao da
trajetoria freudiana, que visa mostrar, precisamente, que ndo ha

natureza do masculino e do feminino. (André, 2011, p. 101)

Num primeiro momento da obra freudiana sobre esse tema, a oposicao
atividade-passividade era relacionada com a neurose obsessiva e com a histeria
(consecutivamente), afirmando o autor que as mulheres, por estarem do lado da
passividade, possuiam maior propensdo para a histeria — na qual reside uma
experiéncia primaria de passividade sexual —, em contraposicdo aos homens, mais

propensos a heurose obsessiva.

2

No entanto, em “Observagbes Adicionais sobre as Neuropsicoses de Defesa’
(1896€) se da conta que também na neurose obsessiva existe uma cena de
passividade sexual primaria, ou seja, anterior a atividade que Ihe é caracteristica. Com
iIsso houve a necessidade de derrubar esse paralelismo (atividade neurose obsessiva-

masculino-prazer e passividade-histeria-feminino-repulsa) até entdo vigente.

No “Rascunho K’ (Freud, 1896f) e no artigo do mesmo ano “A Hereditariedade
e Etiologia das Neuroses” (1896b), que o retoma, Freud restabelece o paralelismo

citado acima da seguinte maneira:



42

Na base da etiologia da histeria encontramos um evento de
sexualidade passiva, uma experiéncia a qual alguém se submeteu
com indiferenca ou com um pequeno grau de aborrecimento ou medo.
Na neurose obsessiva, trata-se, por outro lado, de um evento que
proporcionou prazer, de um ato de agresséao inspirado no desejo (no
caso do menino) ou de um ato de participacdo nas relagdes sexuais

acompanhado de gozo (nho caso da menina). (Freud, 1896b, p. 154)

Essa afirmacao, no entanto, é logo corrigida por Freud que insere também na
neurose obsessiva uma experiéncia de passividade anterior, que introduz o sujeito na
sexualidade, no gozo sexual. Essa experiéncia de passividade primaria é universal,
uma vez que ocorre na primeira infancia e se da na relagdo com a méde — que é o
primeiro Outro da crianca —, que através de seus cuidados sexualiza a crianga,

reduzindo-a a objeto causa de desejo do Outro.

(...) € sempre do Outro que o sujeito recebe a sexualidade. O gozo
sexual é sempre antecipado, na medida em que ele se apossa da
crianca na sua relacdo primeira com o Outro: a crianga € inicialmente
gozada, mais do que goza, pois ela é quem, em primeiro lugar, obtém
do Outro que lhe preste cuidados, um gozo que nao é abusivo
gualificar de sexual. Esta é a justificativa estrutural do fato de que
Freud ligue sempre essa descoberta do gozo a uma experiéncia de
seducédo (André, 2011, p. 103)

E é a partir dessa experiéncia estrutural de passividade primaria onde se é
gozado pelo Outro que se funda o trauma da neurose de forma geral, em que o sujeito
se vé na posicao de mero objeto de gozo do Outro, sem poder assumir seu ser

enquanto falante e desejante.

A partir dessa experiéncia universal, o que define a escolha da neurose seria a
forma com que a experiéncia da passividade primaria entra no campo da fantasia, ou
seja, o0 critério ndo reside na atividade ou na passividade, como vimos, mas no
recalque e no retorno do recalcado. Entdo, na obsessividade o que é recalcado seria
uma versao ativa do trauma, enquanto na histeria a versao passiva, posicao de objeto

a, é recalcada.



43

Nos “Trés Ensaios sobre a Teoria da Sexualidade” (Freud, 1905) o conceito de
bissexualidade passa a ser entendido através da oposicdo entre atividade e

passividade diante de uma libido Gnica, masculina?3:

“A rigor, se soubéssemos dar aos conceitos de ‘masculino’ e ‘feminino’
um conteldo mais preciso, seria possivel defender a alegacéo de que
a libido é, regular e normativamente, de natureza masculina, quer
ocorra no homem ou na mulher, e abstraindo seu objeto, seja este
homem ou mulher.” (Freud, 1905, p. 207)

O conceito de bissexualidade baseado na oposicao atividade-passividade néo
€ utilizado por Freud como forma de abordar a esséncia do masculino e do feminino
e realizar uma divisdo e oposicdo entre os sexos, mas uma forma de designar
polaridades que tentam dar conta da diferenca entre os sexos: “oposigcao que amiude

é substituida na psicandlise pelo contraste entre ativo e passivo” (Freud, 1905, p. 151).

Partindo do conceito de libido Unica e masculina, Freud sustenta que a
sexualidade feminina é essencialmente masculina, em que o clitéris assumiria o papel
de representante — mesmo que inferior — do pénis. No entanto, para a assuncéo do
gue Freud considera como a verdadeira feminilidade, seria necessario que a
sexualidade masculina, félica-ativa-clitoridiana fosse recalcada para que uma

feminina-passiva-vaginal pudesse surgir.

Esse paralelo estipulado por Freud n&o se aplica a uma esséncia do masculino
e do feminino, mas as condicdes a partir das quais eles se tentam se relacionar diante
da inexisténcia da relacéo sexual. Essa elaboracdo freudiana pode ser compreendida
como uma tentativa de abordar o inabordavel da relagcdo sexual, um dos grandes

mistérios humanos abordado posteriormente por Lacan.

As vezes deparamos com um par de pacientes neuréticos que
formaram um casal de pequenos amantes em sua mais remota
infancia — o homem sofrendo de obsessdes e a mulher, de histeria.
(Freud, 1896b, p. 154)

23 Nessa concepgao a libido possui cardter masculino devido ao fato da pulsdo ser sempre ativa, mesmo que
tenha um fim passivo.



44

Dessa forma podemos concluir que Freud j& havia se deparado com os dois
nao saberes da psicanalise, com os dois impossiveis: o de dizer sobre A mulher e
sobre a relagao sexual. Lacan, posteriormente afirma que A mulher néo existe e diante
dessa impossibilidade de se dizer sobre a mulher Freud elabora a teoria sobre a
bissexualidade e a oposicao entre atividade-passividade (base de sua teoria sobre a
neurose) como tentativa de chegar a borda dessa impossibilidade. No entanto, como
havia de ser, sua teoria sempre lhe apontava falhas, uma vez que tratava de algo nao
nomeavel, da inexisténcia de uma universalidade como a encontrada por ele do lado
masculino. Essas falhas o levaram a se afastar da biologia e de uma suposta esséncia
natural do feminino e do masculino fazendo que adentrasse na tentativa de analisar o

encontro entre os dois sexos, relacdo esta, que Lacan afirma ser inexistente.

2.3.3 O Sexo Feminino e o Real

Em “O que quer uma mulher?” (2011), André afirma que a genialidade de Freud
esta na constatacdo de que em relacao a diferenca entre os sexos, para a psicanalise,
a questao anatdmica € de pouca — ou nenhuma — serventia. A diferenca entre os sexos
€ tomada para além do real do 6rgao biolégico, para além da “materialidade da carne,
o 6rgéo enquanto aprisionado na dialética do desejo, e dessa forma ‘interpretado’ pelo
significante” (André, 2011, p. 11).

Em “Sobre as Teorias Sexuais das Criangas”, Freud (1908) utiliza esse conceito
de sexualidade para além do anatdémico ao afirmar que nas teorias sexuais infantis ha
apenas um orgéao reconhecido, o pénis. Essas teorias possuem semelhancas com as
fantasias posteriores dos adultos sobre as questdes da sexualidade, uma vez que,
estando em relagdo com o real, estdo além da possibilidade de serem abarcadas.
Como veremos adiante, a questdo da sexualidade, da reproducdo dos corpos e,
portanto da origem, relaciona-se com a da morte por ndo possuirem inscri¢cao possivel
no inconsciente. Diante dessas impossibilidades de significacdo, desse real

inabordavel, o ser humano se protege através da criacdo de fantasias.

Em 1923 em “A Organizagdo Genital Infantil” (Freud, 1923), André afirma que

Freud s6 acentua a “ignorancia fundamental do sexo feminino” ao invés de colocar



45

sua existéncia em questao, e com isso “agrava a importancia dos desvios da teoria”
(André, 2011, p. 12):

(...) pois a descoberta do primado do falo, € a propria castragédo, ou
seja, aquilo que forma o nucleo do saber do qual o psicanalista espera
os efeitos de verdade, que vem ocupar o lugar onde se elaboravam as

teorias sexuais infantis. (André, 2011, p. 12)

Entre esses dois artigos de Freud, haveria, entdo, um deslizamento em relag&o
a teoria do falo, em que ocorre uma modificacdo na tese da existéncia de um unico
sexo: da ndo constatacao da falta (1908)?* passa a haver uma constatacdo dessa falta
(1923)%°, mesmo que negada e encoberta, onde o menino faz “da falta um modo de
existéncia do falo” (André, 2011, p. 13), existe um unico sexo, mas duas formas de
manifestacdes possiveis dele, ou seja, o falo enquanto presente e enquanto ausente,

mas ainda assim, representante do falo e ndo do sexo propriamente feminino.

A castragdo constitui assim aquilo que exclui — ou, para retomar um
termo lacaniano, aquilo que foraclui — o sexo feminino como tal. A
castracdo faz da auséncia um resto de presenca, ela é um
embelezamento (este € o sentido proprio de beschénigen), ou, melhor
ainda, um eufemismo (sentido figurado). Vai notar-se que a menina
nao esta menos aprisionada que o menino nesta légica do eufemismo:
também ela, diz Freud, toma conhecimento de seu sexo com ajuda do
significante falico, também ela vé ai um falo diminuido ou castrado. E,
em consequéncia, para ela também o sexo feminino permanece n&o
descoberto. (André, 2011, p. 13)

Como pertencente ao campo do humano, da linguagem e da castragdo, assim
como 0 menino, a menina esta envolta na logica falica — da linguagem —, o que faz
gue também ela permaneca desconhecendo a existéncia do seu sexo como tal,
representando-o apenas como a auséncia de falo — ignoréancia essa que para ambos
0S sexos é perpetuada mesmo durante a vida adulta. Isso ndo quer dizer, no entanto,
gue had um desconhecimento da vagina enquanto biolégica e real, enquanto

materialidade, mas que a vagina ndo possui significacao/registro no inconsciente.

24 “Sobre as Teorias Sexuais das Crian¢as” (Freud, 1908).
25 “A Organizacéo Genital Infantil” (1923).



46

A néo inscricdo do sexo feminino no inconsciente é demonstrada tanto por
meninos quanto por meninas diante da descoberta da diferenca anatdbmica entre os
sexos, ali onde ha o sexo feminino o que é constado é a auséncia de pénis, que como
visto anteriormente, como auséncia carrega em si a representacao do pénis. O que
se V&, entdo, é a castracdo. E € a esse pénis enquanto podendo faltar que se

denomina falo.

Além das possibilidades levantadas em “Sobre as Teorias Sexuais das
Criangas” (Freud, 1908), onde 0 menino vé um pénis no sexo feminino — inferior, é
verdade — e em “A Organizagédo Genital Infantil” (1923) em que vé a castracao, existe
ainda uma terceira, fetichista, na qual o sujeito ao mesmo tempo em que reconhece a
castracdo, nega-a e vé ali um pénis. Freud apresenta essa possibilidade no artigo
sobre “Fetichismo” (1927) no qual afirma, em sua conclusdo: “podemos dizer que o
protétipo normal dos fetiches é um pénis de homem, assim como o protétipo normal
de 6rgéos inferiores € o pequeno pénis real de uma mulher, o clitéris” (p. 160). Pénis
e clitoris seriam, entdo, em sua esséncia, fetiches. E dessa forma, a clivagem entre o

desejo e o real do fetichista pode ser estendida aos individuos neuroticos.

A trajetédria freudiana culmina, assim, na tese pela qual a diferenca
sexual deve ser procurada menos entre dois sexos do que entre duas
posicdes do sujeito. A divisdo do Ich — da qual a neurose, psicose e
perversao oferecem as trés versdes — toma o lugar da diferenca entre
0S sexos e vem se somar as divisdes entre atividade e passividade e

entre o eu e o0 objeto. (André, 2011, p. 25)

Freud aponta para a impossibilidade de inscrever a diferenca entre os dois
sexos — enquanto biolégicos — no plano do inconsciente, o que faz com que André
afirme que “A diferenca dos sexos, o inconsciente objeta o primado do falo” (André,
2011, p. 44).

A afirmacgao lacaniana de que “a relacdo sexual ndo existe”, que aponta para
uma impossibilidade de complementariedade entre os sexos, foi pautada na tese
freudiana. Freud, ao se posicionar contra o conceito de bissexualidade de Fliess, que
afirmava que entre os dois sexos existiria uma relacdo de simetria em espelho, ou
seja, invertida, j& havia lancado a semente para o questionamento dessa suposta

complementariedade na relacdo sexual.



47

2.3.4 A mulher como sintoma do homem

Durante o processo que aqui percorremos, a mulher recebeu de Freud o
estatuto de sintoma do homem. Nos Rascunhos A e B, de 1892 e 1893, Freud afirma

[{PF4

gue a histeria nas mulheres “é uma consequéncia direta da neurastenia do homem,
por meio da reducdo da poténcia deles.” (1892, p. 222). E “Quanto mais reduzida a

poténcia do homem, mais predominantemente é a histeria da mulher.” (1893, p. 226).

Essa visdo acerca da histeria segue o mesmo principio da que possuia acerca
da anestesia sexual da mulher (tratada no rascunho K), apontando para um gozo

alienado na dependéncia do outro.

O desenho que Freud faz da feminilidade é marcado por uma relacdo com a
falta de objeto e com o desejo do Outro, que deveria ser seduzido por ela. Nesse ponto
€ possivel fazer o paralelo com a histérica, remetida a sua falta diante do Outro que
deve ser seduzido. Freud, ao falar da mulher, dizia da histérica, que foi quem colocou

diante de seus olhos o real da feminilidade.

Com isso Freud analisava o papel da mulher em sua vivéncia na cena
primaria®®, seu lugar na relacdo, o lugar de seu desejo e do desejo do Outro. A
resposta encontrada por ele estava na origem da relacdo da mulher com seu desejo:
“A histérica pressupde necessariamente a existéncia de um incidente primario com

um toque de desprazer, isto €, passivo.” (Freud, 1896f, p. 275).

No entanto, essa passividade ndo é tomada como um dado constitucional do
feminino, mas uma posicdo assumida diante do desejo do Outro, adaptando a ele o
seu proéprio desejo. A questdo da mentira histérica ou “proton pseudos” em relagao a
cena primaria encontra seu ponto de apoio nessa teoria e marca a mecéanica da

histeria.

26 Aquela que inaugura a relagdo do sujeito com o real de seu desejo, onde o encontro com o Outro transita
tanto no campo do prazer como do trauma.



48

2.4 Sobre a Psicologia da Vida Amorosa

A psicanalise além de tratar da teoria da sexualidade, trata também de uma
psicologia da vida amorosa, uma vez que tenta compreender — através dos olhos

dos homens — a relagéo entre 0s sexos.

(...) ha na psicanalise, uma ‘psicologia da vida amorosa’, a ser
distinguida da teoria da sexualidade: ela compila os efeitos da teoria
da sexualidade no plano da vivéncia do amor, isto é, da relagcéo entre
os dois sexos, mas vista pelo homem! E claro que a expresséo se
torna irbnica, ao nos apercebemos de que essa psicologia amorosa
nao para de vivenciar a precariedade da prépria relacdo, que a

castracao confunde repetidamente. (Assoun, 1993, p. 131)

A mulher herda da Mée o seu papel de mulher, ou seja, o lugar em que ela é
colocada no inconsciente do homem depende da relacéo edipiana constitutiva deste

com sua Mae.

A mae carrega uma esséncia na percepcao do filho, o fato de ela pertencer ao
pai: “De fato, ndo existe uma esséncia materna em si: esta s6 se deixa definir pelo
predicado especifico da posse paterna” (Assoun, 1993, p. 133). E dessa imagem que
na situacdo edipiana se assume a condicao de terceiro excluido diante da escolha

objetal.

A escolha da prostituta como substituta da mae ocorre como uma tentativa de
corrigir o romance familiar: o desejo pela mae, juntamente com a rivalidade com o pai
— a quem a mae concedeu “o privilégio da relagdo sexual” (Freud, 1910b, p. 177),

criam fantasias de infidelidade materna.

Acrescida a essa questdo, existe ainda a fantasia de poder salvar o casal
parental — a mae por ternura e o pai por rivalidade — como forma de pagar pela sua
divida simbdlica a esses que lhe deram a vida. A fantasia de gerar um filho — idéntico
a si — na mée surge nesse contexto e faz com que o sujeito atribua a si um dom
equivalente ao da mae, o dom da vida, tornando-se o pai de si mesmo: “Essa devogao
a mulher, essa ansia de salva-la, estaria a servico de uma vontade indomavel de
inverter inteiramente as relagdes de forcas edipianas. Ele se alimenta do desejo de

tornar-se a ‘causa de seu nascimento’™” (Assoun, 1993, p. 133).



49

A mulher no inconsciente masculino, como dissemos, herda da imagem da Méae
sua condicao de mulher, com isso, herda o horror da castracdo que fora despertado
pelo corpo castrado da mae. “O fetiche é um substituto do pénis da mulher (da méae)
em que o menininho outrora acreditou e que (...) ndo deseja abandonar” (Freud, 1927,
p. 155), ele “Permanece como um indicio do triunfo sobre a ameaca de castracao e

uma protecédo contra ela” (Freud, 1927, p. 157).

A mulher encarna em seu corpo a angustia de castragdo do homem, ele vé nela
a ameaca de castracao, que ambivalentemente é erotizado por ela: ele ama a mulher
porque a ela falta algo. E através da renegacéo que ele vé a mulher como falta, e é

apenas dessa forma que seu inconsciente atinge uma mulher.

Assim, é realmente no corpo da mée castrada que a mulher descobre
aimagem da falta. E o cimulo que esteja fadada a desempenhar, para
0 homem, o papel destinado a méae por ela mesma: talvez se enuncie
justamente nisso a expressao mais determinante do destino-feminino

no inconsciente. (Assoun, 1993, p. 135)

Na conclusdo da analise de “Fetichismo” (1927) Freud acaba por abordar a
relacdo entre o homem e a mulher no exemplo da mutilagdo dos pés imposta as
mulheres chinesas como uma forma que 0 homem cria para solicitar a participacao da
mulher em sua angustia falica, encarnando em seu préprio corpo a angustia de
castracdo do homem, tornando possivel que ele possa agradecer a ela por ter se

submetido a castracao.

A mulher, a0 mesmo tempo em que encarna a castracdo, encarna uma
onipoténcia no inconsciente do homem. No inconsciente do homem, o primeiro ato
sexual de uma mulher oferece o risco de que a incompletude sexual da mulher seja
passada aquele que com ela se relaciona. A falta da mulher transforma-se em perigo

para a poténcia do homem.

Podemos nos voltar ao texto biblico para analisar o lugar que Freud atribui &
mulher na relacdo com o homem. A mulher, fruto da falta do homem, de parte dele
retirada, apresenta-se-lhe como em toda sua alteridade. Sendo dele tirada, de sua
falta criada é que ele podia ama-la, por devolver a ele a sua falta como um objeto

(fetiche) passivel de ser amado.



50

De fato, € somente a partir do aparecimento da mulher que o homem
se torna sujeito de seu desejo: é a partir desse momento que a Lei se
dirige ao homem, a ponto de parecer que a mulher foi suscitada para

essa finalidade fundamental (Assoun, 1993, p. 175).

O homem apenas pode se saber enquanto falico apos ser confrontado com a
falta que a mulher se lhe apresenta, com isso, colocada como condi¢ao de exibir a ela
a falta como o lugar de onde é passivel do nascimento do desejo, ela se coloca como

causa de seu desejo.



51

3. AHISTERICA E O FEMININO

“A histérica possibilitou ndo apenas a existéncia de
uma clinica freudiana como também o nascimento
de um novo olhar sobre a feminilidade.”

(Zalcberg, 2003, p. 19)

A releitura dos casos de histeria relatados por Freud permite destacar duas
orientagdes que dividem a abordagem freudiana sobre a feminilidade, a vertente do
real e a da castracdo. Na primeira, na vertente do real, relaciona o 6rgao feminino com
amorte. E nessa vertente que se inscreve o fenémeno da repulsa. A segunda vertente,
a da castracao, relaciona-se com o primado do falo, que, por sua vez, embasa o

surgimento do horror ao feminino, do horror diante do ser castrado.

Retomando os momentos iniciais da teoria freudiana, adentremos na analise
da histeria. Nesse primeiro momento a histeria, tomando como base o relato
manifesto, era explicada através da teoria da seducdo, em que a perversdo da
geracao anterior seria o ponto de origem dessa psicopatologia. No entanto, a analise
dos casos de Elisabeth von R. (Freud, 1895), aponta para o fato de que a histérica
ndo estd numa posicao de passividade como se imaginava, uma vez que ela constroi
com o pai uma relacdo de cumplicidade, que no entanto, encontra-se carregada de

ambivaléncia.

A partir da andlise do caso Dora (Freud, 1905 [1901]) e com a construcéo do
conceito sobre o complexo de Edipo, o pai abandona o lugar de sedutor e perverso e
adentra no lugar de escolha de objeto amoroso da histérica diante deste complexo.
No entanto, por se encontrar em sua elaboracéo inicial acerca do complexo de Edipo,
baseada numa suposta simetria entre meninos e meninas?’, a compreenséo de Freud

em relacédo a Dora fora limitada.

27 Simetria esta que comeca a ser abandonada apenas em 1925, em “Algumas Consequéncias Psiquicas da
Distingdo Anatémica ente os Sexos” e efetivada nos textos de 1931 e 1932, “A Sexualidade Feminina” e “A
Feminilidade”, respectivamente, nos quais insere a nocdo de dissimetria fundamental entre o Edipo feminino e
masculino.



52

Na carta a Fliess datada de 7 de agosto de 1901 (Freud, 1986, p.447-449)
Freud coloca a questao do recalque como intimamente relacionada com a nocao de
bissexualidade, na qual o recalque se torna possivel devido a existéncia de duas
correntes sexuais. A partir de entéo, a reflexdo acerca da bissexualidade distancia-se
completamente do biolégico e € recolocada no contexto do recalque que, “‘com a
guestao da lacuna e do real inominavel, bem como a da funcdo paterna, constituem
0s trés pontos sobre os quais ele tenta basear sua elucidacdo da histeria.” (André,

2011, p. 85).

A fim de explicar por que o resultado [da experiéncia sexual prematura]
as vezes é a perversao e, as vezes, a nheurose, valho-me da
bissexualidade de todos os seres humanos. Num ser puramente
masculino, haveria um excesso de liberagdo masculina também nas
duas barreiras sexuais — isto é, seria gerado prazer e, em
consequéncia, perversdo; nos seres exclusivamente femininos
haveria, nessas ocasioes, um excesso de substancias causadoras de
desprazer. Nas primeiras fases, as libera¢c6es seriam paralelas, isto €,
produziriam um excesso normal de prazer. Isso explicaria a
preferéncia das pessoas verdadeiramente femininas pelas neuroses
de defesa. (Freud, 1896d, p. 286)

Durante esse periodo da psicanalise, Freud estava envolto em trés ideias, que
esclarecem o posicionamento tomado no trecho citado acima. A primeira partia do
pressuposto que a libido era um principio masculino e o recalque um principio
feminino?®. A segunda associava, do lado do feminino, histeria e repulsa sexual e por
outro lado, associava masculinidade e volUpia sexual®®. Posteriormente a feminilidade

foi associada a passividade e a masculinidade a atividade — como vimos acima.

Em “Consideragbes Gerais sobre o Ataque Histérico” (1909 [1908]) Freud
afirma que a histeria na mulher seria o retorno da sexualidade masculina recalcada

durante a infancia:

2|deia expressada no rascunho M (Freud, 1897), onde afirma que “Pode-se suspeitar que o elemento
essencialmente recalcado é sempre o que é feminino” (p. 300).

29 A associacdo entre histeria e repulsa, de um lado, e neurose obsessiva e prazer, de outro, pode ser verificada
na carta de 8 de outubro de 1895 (1986, p. 142) endere¢ada a Fliess. Posteriormente, no rascunho K (Freud,
1896f), nos artigos “Observacdes Adicionais sobre as Neuropsicoses de Defesa” (Freud, 1896e) e “A Etiologia da
Histeria” (Freud, 1896a) associa a feminilidade/histeria/passividade e por outro lado,
masculinidade/atividade/neurose obsessiva.



53

Encarando em conjunto, os ataques histéricos, assim como a histeria
em geral, revivem uma parcela da atividade sexual das mulheres que
existiu durante sua infancia e que naquele periodo revelava um carater

essencialmente masculino. (Freud, 1909 [1908], p. 213)

Tal assercdo freudiana faz com que André formule um importante

questionamento:

Se a libido é s6 masculina, devendo, pois, ser recalcada na mulher,
como poderia esta ultima levar uma vida sexual de outro modo que
nao através do substitutivo oferecido pela crise histérica? Ou, em
termos mais gerais, existiria algum outro caminho para as mulheres

gue nao o da histeria (e da frigidez)? (André, 2011, p. 22)

Para lidar com esse impasse em sua teoria, Freud se vé obrigado a modificar
o conceito de libido e atribuir a ela — ainda considerada Unica — dois modos diferentes
de satisfacdo, dois modos diferentes de gozo, um ativo e outro passivo, que
corresponderiam, respectivamente, aos caracteres masculino e feminino. A partir de
entdo, a visdo sobre a sexualidade feminina se tornou mais complexa, uma vez que
nao se tratava apenas de um recalque ou ndo da libido, mas da possibilidade de duas

formas de satisfagcdo da mesma.

Ao colocar em jogo a via passiva de satisfacao da libido, cujo representante
maximo se encontra na relacdo primeira da crianca com sua méae, a caracteristica
masculina Unica da libido é posta em questdo. Tanto a menina quanto 0 menino, para
que possam entrar no Edipo, devem separar-se da mée e rejeitar o gozo passivo. No
entanto a questao da feminilidade coloca uma complicacdo: apds rejeitar esse gozo,
a menina deve retornar a ele para que possa assumir sua feminilidade (passividade):
“Em outras palavras, tudo se passa como se uma sexualidade propriamente feminina
fosse tributaria de um fracasso do recalque no qual se constitui o Edipo” (André, 2011,
p. 23).

Essa dissimetria radical entre os sexos pode ser verificada antes do artigo de
1925, desde o rompimento da relagéo entre Freud e Fliess com base no desacordo

em relac&o a bissexualidade. E a partir desse rompimento que Freud pdde criar o que



54

veio a ser a psicandlise propriamente dita, abordando o mecanismo dos sonhos e a

estrutura da histeria.°

Nesse contexto, a analise do “sonho da injegao de Irma” (Freud, 1900 [1901])
foi um importante marco no encontro de Freud com o mistério da feminilidade, que
pautara, mesmo que em um plano secundario e ndo nomeado, a formulacéo da teoria
psicanalitica que ird culminar posteriormente na ruptura de Freud com relacdo a

“ciéncia” de Fliess.

O sonho da injec&o de Irma teria sido construido em torno do enigma sobre o
gue é uma mulher e nele haveria a questdo do que se encontra quando Irma abre a
boca. Esse sonho pode ser considerado como o primeiro passo de Freud em direcéo
ao enigma da feminilidade, j& que ali onde Fliess s6 pode ver o bioldgico, surgem trés
temas que perpassarao a obra freudiana e dos quais outros tantos irdo se desdobrar:
o real do 6rgéo feminino e o horror diante dele; o das trés mulheres3!, com énfase na
mulher como figura da morte e o tema que gira em torno do umbigo, do furo, do

incognoscivel da feminilidade.

A boca de Irma representa uma abertura para o real da carne nao falicizada,
nao erotizada e que, portanto, causa horror e repulsa. Esse encontro com o real
inominavel remete ao feminino enquanto furo: “(...) o abismo do 6rgao feminino de
onde sai toda a vida... e também a imagem da morte onde tudo vai terminar” (Lacan
apud André, 2011, p. 60).

Diante do inominavel, as queixas de Irma3? apontariam entdo para o seu
sintoma histérico, uma vez que ele aponta para o inominavel que surge em lugar de

seu corpo, retirando-o do registro falico e sexuado:

30 A construgdo do conceito da bissexualidade foi considerada pelo préprio Freud como de suma importancia
para a psicanalise: “Desde que me familiarizei com a nogdo de bissexualidade, passei a considera-la como o fator
decisivo e penso que, sem leva-la em conta, dificilmente se poderd chegar a uma compreensdo das
manifestacdes sexuais efetivamente no homem e na mulher.” (Freud, 1905, p. 208)

31 No sonho da inje¢do de Irma, esta aparece sempre como uma “figura coletiva” composta por trés mulheres:
“Nenhuma dessas figuras com que me deparei ao acompanhar ‘Irma’ apareceu no sonho em forma corporal.
Estavam ocultas por tras da figura onirica de ‘Irma’, que assim se transformou numa imagem coletiva dotada, ha
que admitir, de diversas caracteristicas contraditérias. Irma tornou-se a representante de todas essas outras
figuras que tinham sido sacrificadas ao trabalho de condensacgao, ja que transferi para ela, ponto por ponto, tudo
o que me fazia lembrar-me delas” (Freud, 1900 [1901], p. 318-319). No entanto, o que Freud ainda ndo havia se
dado conta, era que todas possuiam um ponto em comum, elas carregavam o mistério da feminilidade.

32 Dores na garganta, abddmen e estdmago que a estavam sufocando, além de sensag¢des de ndusea e repulsa
(Freud, 1900, p. 143)



55

Ela se queixa, de fato, de que essa alguma coisa inominavel surge no
lugar de seu corpo, alguma coisa que faz com que seu corpo apareca
como dessexualizado, desfalicizado, reduzido a um estado de carne
desfigurada, de coisa — de objeto, dira mais tarde Lacan. Pois a queixa
inicial da histérica visa antes de mais nada a um estado: aquele de
coisa fora do sexo para onde ela se sente transportada no desejo do

Outro e que provoca nausea e aversao. (André, 2011, p. 60-61)

Esse sonho marca, ainda o confronto de Freud com o fato de que a verdade da
Psicanalise que tentara injetar em Irma era veementemente negada por ela: “O tom
autoritario mal chega a dissimular o do apaixonado desiludido: ‘Por que me deixaste?’
Um amor dirigido, alias, a seu dom: ‘Por que n&do amaste a verdade que te concedi?”
(Assoun, 1993, p. 61). A verdade que € injetada em Irma lhe causa uma severa
infeccao e é neste ponto que reside o medo de Freud, de que sua verdade seja negada

pelo corpo de sua paciente.

Aquela garganta escancarada foi como que a vitGria histérica nesse
primeiro combate: hidncia de um querer que se esquivara tdo bem do
lugar em que seu desejo 0 colocava. Restava a Freud compreender
como ele pudera ter tanta razdo, sem vencer a resisténcia desse

guerer. (Assoun, 1993, p. 63)

Ao indicar que a injecdo relacionava-se com a questdo da sexualidade, a
verdade que Freud tentava injetar em sua paciente histérica era de que era da
sexualidade que ela padecia: “Mas, justamente, o saber que nomeava a causa podia
infectar, na falta de uma mediac&o. Era preciso, pelo menos, fazer uma nova teoria
da injecdo — da relacdo da seringa com o corpo do sintoma, que n&o foi outra coisa

sendo a teoria da transferéncia” (Assoun, 1993, p. 62).

Esse sonho marca o rompimento com a hipnose, através da qual se estabelecia
uma ligacao direta com o corpo da histérica, fazendo necessaria a construcao de uma

metodologia outra que fosse eficaz, que veio a ser a psicandlise propriamente dita.

O sonho dainjecéo de Irma pode ser relacionado com o “sonho das trés Parcas”
e o primeiro sonho “de Brucke”, ou “sonho da dissec¢do da pélvis” (Freud, 1900
[1901]), tanto no que se refere a mulher quanto a morte (onde ambas aparecem

relacionadas).



56

Através de uma releitura da analise do “sonho das trés Parcas” (Freud, 1900
[1901]) podemos aproximar-nos de um tema guia de Freud em suas elaboracdes
iniciais sobre a feminilidade: haveria no corpo da mulher, em seu sexo, algo que foge
do alcance do registro falico, algo que por pertencer ao real encontra-se em sua
crueza, destacado do adorno falico, e que, portanto, relaciona-se com a morte.

Na explicacdo deste sonho Freud relata que fora através da prépria mae, de
seu corpo, que recebera a prova da necessidade e inevitabilidade da morte. Através
do ensinamento materno que tinha como base a ideia de que somos “feitos de barro
e portanto, ao barro deveriamos retornar” (1900 [1901], p. 234), que posteriormente
ouvira através da expressao “Deves a Natureza®® uma morte” (1900 [1901], p. 234).
Parte do conteudo deste ensinamento foi transferido para o referido sonho, no qual a
Parca era a méde, que da a vida e alimenta, mas que, por outro lado, mostra-lhe que

se Ihe deve a vida.

Eros e a Fome se apoiam, portanto, no corpo materno, o mesmo do
gual tem que nascer o anlncio da perda irremissivel devida a
natureza. E que, se a divida para com o Pai permite articular o desejo,
a divida para com a Mae assinala sua caducidade. (Assoun, 1993, p.
37)

Os sonhos também relacionam com esse real que escapa ao registro falico,
uma vez que teriam em seu sentido ultimo 0 gozo. Sendo inominavel, 0 gozo ndo pode
ser completamente abordado pelo sonho como resultante de uma composicao entre

0 imaginério e o simbdlico, e dessa maneira, forma-se um resto de real.

A partir da no¢éo de gozo como sentido ultimo do sonho pode-se estabelecer
um paralelo com o “sonho da dissecg¢do da pélvis” (Freud, 1900 [1901]), no qual a
morte aparece, mais uma vez como o0 umbigo do sonho, limitando a elaboracéo

freudiana acerca da mulher.34

33 A M3e Terra.

34 De acordo com a andlise realizada por Freud sobre este sonho seu, o pretexto do mesmo fora uma visita de
Louise N. a quem ele recomendara a leitura do livro “She” (Haggard, 1995) e tentara discorrer sobre a questdo
do “eterno feminino” (Freud, 1900 [1901], p. 486). Acerca desta obra, Freud explica que a mulher guia o
personagem por “uma estrada cheia de riscos e quase nunca trilhada, que leva a uma regido ndo descoberta”
(Freud, 1900 [1901], p. 487). Ndo estaria ele se referindo ao préprio mistério da feminilidade? J4a em She a mulher
carrega um grande mistério e sua imagem se relaciona com a imortalidade e a morte.



57

Em seu artigo “O Tema dos Trés Escrinios” (1913a), ao discorrer sobre a
imagem das trés mulheres, Freud ja havia realizado uma associacao entre a Mulher e

a Morte:

Poderiamos argumentar que o que se acha representado aqui sdo as
trés inevitaveis relacées que um homem tem com uma mulher — a
mulher que o da a luz, a mulher que é a sua companheira e a mulher
que o destroi; ou que elas séo as trés formas assumidas pela figura da
mae no decorrer da vida de um homem — a prépria mae, a amada que
€ escolhida segundo 0 modelo daquela, e por fim, a Terra Méae, que
mais uma vez o recebe. Mas é em vao que um velho anseia pelo amor
de uma mulher, como o teve primeiro de sua mae; s6 a terceira das
Parcas, a silenciadora Deusa da Morte®, toma-lo-4 nos bragos.
(Freud, 1913a, p. 325)

Analisando o posicionamento da teoria freudiana sobre esse tema, através da
Otica lacaniana que relaciona a morte com o real, podemos verificar que a morte na
obra de Freud parece representar a made enquanto resto real, enquanto proibida e

apenas reencontrada na morte.

Entre o filho e a mae, portanto, ha realmente transmissao: da vida
(como realidade) e da morte (como mensagem), ao passo que ao Pai

fica reservada a transmissao da Lei. (Assoun, 1993, p. 36)

Retomando a ideia de Freud que a morte pode ser representada, comumente
no sonho através do mutismo, podemos afirmar que justamente ai reside sua
importancia, na negacéo do discurso. E € neste ponto em que a morte se relaciona
com a feminilidade, uma vez que esta se encontra também além dos limites da
palavra, no mutismo, nas lacunas que se fazem presentes na cadeia significante: “Se
nos decidirmos a encarar as peculiaridades de nossa ‘terceira’ como concentrada em
sua ‘mudez’, entdo a psicanalise nos dira que, nos sonhos, a mudez € uma

representacdo comum da morte” (Freud, 1913a, p. 318).

35 Aqui fica clara a associac3o realizada por Freud n3o apenas entre a mulher e a morte, mas o que ha na
mulher que faz emudecer o homem, o que lhe ha de mais obscuro e indizivel.



58

A esse mutismo, a esse lugar de morte, do incognoscivel, Freud denominou
como “umbigo” do sonho, centro para qual “converge todo o sistema de

representacdes” (Andre, 2011, p. 69).

André (2011) afirma que a no¢do de umbigo torna o mutismo mais complexo,
uma vez que o duplica, ja que o siléncio encontra-se presente nao s6 no exterior da

fala, se opondo a ela, mas também, no interior da proépria fala.

No rascunho K (Freud, 1896f), enderecado a Fliess em 1° de janeiro de 1896,
modifica sua concepcéo acerca da histeria®®, saindo do campo do conflito entre o eu
e uma representacado irreconciliavel com o eu. Esta representacdo encontrar-se-ia
separada do afeto, que, por sua vez, estaria ligado ao corpo através do mecanismo
de conversdo. Saindo dessa concepcao de uma representacao irreconciliavel, passa
a defender a histeria como uma “manifestagdo de susto, acompanhada por uma

lacuna psiquica” (Freud, 1896f, p. 276), ou seja, ha uma auséncia de representagao.

O fenbmeno descrito no rascunho K (Freud, 1896f) trataria na realidade ndo da
origem da histeria, mas de sua histéria prévia, ja que a lacuna € anterior ao sintoma
histérico. E com o recalcamento, num aprés-coup, que o reencontro com a lacuna,

através de uma representacao outra que a ela remeta, que a histeria se instala.

O significante produziria, entdo, a representacao irreconciliavel apenas em um
segundo tempo e seria escolhido por estar bordejando o furo delimitado pela
representacao (significante) limite. Apenas o significante é passivel de ser recalcado,

o furo ndo o é.

Dessa forma, Freud demarca, mesmo que sem intencionalidade, a presenca
do elemento real — que por ndo ser abarcado pelo significante é incognoscivel —, que
determina o recalcamento do significante que originara o sintoma: “quer dizer, a
insisténcia do real por detrds da problematica simbdlico-imaginaria da castragdo.”
(André, 2011, p. 72)

Desde cedo em sua teoria, Freud aponta que a questdo da feminilidade n&o

pode ser abordada unicamente pelo viés anatdémico, ele colocara a feminilidade como

36 Apresentada no artigo sobre as “Observa¢des Adicionais sobre as Neuropsicoses de Defesa” (Freud, 1896c)



59

um enigma ao apontar, mesmo que timidamente, a ligagéo entre o feminino e o ponto

de umbigo do sonho, ou seja, entre o feminino e o indizivel.

A logica estabelecida por Freud a partir dessa constatacdo do indizivel do
feminino foi relaciona-la ao mecanismo de recalque, que criara para esse inominavel

uma representacao, que é, na realidade, a primeira mentira.

(...) j& que o feminino como tal é lacuna inominavel, mutismo,
resisténcia ao préprio discurso, ele ndo pode ser demarcado a ndo ser
por um viés, o do recalque, que vai produzir uma representacdo, um
traco, |4 onde literalmente ndo ha nada, nem representacdo, nem
traco. Ao fazer isso, o recalque propfe a andlise um material, uma
alguma coisa mais que coisa alguma. Ai estd, digamos assim, a
primeira mentira, o primeiro semblante que nos vem do Outro
enquanto lugar da linguagem, mas, por outro lado, é sé por via desta
mentira que o real vai ser investido de seu verdadeiro valor; pois é s6
a partir dessa representacdo malograda (representacao-limite, diz
Freud) que a ideia de um ‘algo mais’ pode emergir. (André, 2011, p.
88-89)

Isso explica a criacdo do trauma como apres coup na teoria do recalque. Esse
mesmo mecanismo € atribuido por André (2011) em relacéo a teoria da castracdo do
sexo feminino, ja que a castracdo da menina é uma mentira significante. No entanto,
€ apenas através dessa mentira que a “ex-sisténcia de um real, ndo castrado, pode
emergir’ (André, 2011, p. 89).

Freud relaciona a nocdo do recalque ao pudor, que no Rascunho K (1896f)
aparece como sendo pudor do corpo em sua funcdo organica, real, nao féalico e
dessexualizado: “(...) a vergonha e a moralidade séo as forcas recalcadoras, e que a
vizinhanca em que estdo naturalmente situados os 0Orgdos sexuais deve,
inevitavelmente, despertar repugnancia junto com as experiéncias sexuais” (Freud,
1896f, p. 268-269), mas adiante, neste mesmo rascunho afirma ainda que “quando a
libido alcanca um nivel suficiente, a repulsa ndo € sentida e a moralidade é
suplantada” (p. 269). Ou seja, Freud aponta aqui para o fato de que quando o real do

corpo e do sexo é falicizado, ndo hé repulsa.



60

Lacan discorre sobre esse tema em “A significagdo do falo” (apud André, 2011,
p.95), onde relaciona o pudor a fungao falica, uma vez que o pudor aponta para algo

gue nédo pode ser desvelado, ou seja, para o préprio falo enquanto veéu.

Ainda no “Rascunho K”, Freud (1896f) associa a histeria com o desprazer
(ligado a experiéncia de susto) e a passividade — em contraposi¢éo a associacao entre
masculinidade, atividade e prazer —, o que tornaria a mulher mais propensa ao
desenvolvimento dessa psicopatologia®’: “A histeria pressupde necessariamente uma
experiéncia primaria de desprazer — isto €, de natureza passiva. A passividade sexual
natural das mulheres explica o fato de elas serem mais propensas a histeria” (Freud,
1896f, p. 275).

O préprio Freud ja havia se dado conta que a polarizacéo atividade-passividade
néo traduzia a oposi¢ao entre prazer-desprazer: “Em todos 0s meus casos de neurose
obsessiva, em idade muito precoce, anos antes da experiéncia de prazer, tinha havido
uma experiéncia puramente passiva; e isso dificilmente se daria por acaso” (Freud,
1896f, p. 270-271).

Ainda sobre este tema, em “Observagbes Adicionais sobre as Neuropsicoses
de Defesa” (1896¢), Freud constata a universalidade da experiéncia de passividade
na relacdo primeira da crianca com sua mae, que faz com que seja necesséria a

revisdo da polarizacéo histeria/passividade e neurose obsessiva/atividade:

(...) em todos os meus casos de neurose obsessiva, descobri um
substrato de sintomas histéricos que puderam ser atribuidos a uma
cena de passividade sexual que precedeu a acdo prazerosa. Suspeito
de que essa coincidéncia ndo seja fortuita, e de que a agressividade
sexual precoce implique sempre uma experiéncia prévia de ser
seduzido. (Freud, 1896e, p. 168-169)

E apenas num segundo momento, em que ocorre o0 reencontro do incidente
passivo com o0 prazeroso, que a lembranca agradavel seria acrescida de um teor

desagradavel, permitindo entédo o recalque.

37 Essa concepcdo foi modificada logo em seguida por Freud, como podemos ver na “Carta 46” (Freud, 1896c,
onde relaciona os diferentes tipos de neurose a requisitos cronoldgicos e a consequente possibilidade de
recalcamento.



61

E aqui que se baseia a nova concepcdo — lancada por Freud em suas
“Observagbes Adicionais sobre as Neuropsicoses de Defesa” (Freud, 1896€e) — de que
a neurose obsessiva é construida sobre um substrato histérico. Ao formular o discurso
da histérica como um dos quatro discursos, Lacan compartilha dessa concepcéo que

toma a histeria como a prépria estrutura da neurose.

Se o desejo do homem é o desejo do Outro, € bem porque o desejo,
antes de ser ‘desejo de gozar, é fundamentalmente ‘desejo de
desejar’. Em consequéncia, pode-se sustentar que a propria natureza

do desejo comporta alguma coisa da histérica. (André, 2011, p. 142)

Neste ponto da teoria de Freud, onde a neurose é relacionada com a
experiéncia primaria de passividade sexual, o que esta na base de tudo é a no¢éo de
trauma enquanto relacionada com a teoria da seducado. A base do trauma residiria,
agui, em uma experiéncia real diante da qual o sujeito ndo possui significantes para
reagir e se vé preso em uma cena em que ndo pode agir ativamente. Essa cena, ao
ndo ser significada presentificar-se-ia na forma de lacuna (que é traduzida pela
histérica como susto). O recalque, agindo retroativamente, atribui a essa cena seus
significantes que bordejam o real, criando o umbigo, ou seja, a representacao limite

freudiana.

Ainda em 1896, nas “Observacfes Adicionais sobre as Neuropsicoses de
Defesa” (Freud, 1896e), mantém a concepc¢do do trauma sexual em sua condicédo
apres-coup, pela via da lembranca recalcada, afirmando, ainda, que apenas as
representacdes sexuais sao recalcadas. Partindo da concepcdo de que as
representacdes recalcadas podem desencadear excitagcbes somaticas que Sao
transformadas em psiquicas, a sexualidade organica/real seria substituida pela

sexualidade regida pelo significante, pela sexualidade falicizada.

O recalque teria entdo como funcéo a transformacéao do real, do acontecimento
ndo simbolizado, em gozo sexual: “E assim que, para Freud, o processo significante
do recalque tem o valor essencial de um processo de sexualizacdo do real” (André,
2011, p. 105).

Neste momento (como fica claro no artigo sobre a “Etiologia da Histeria’,
1896a) Freud toma as cenas infantis que originariam o trauma como reais. Apenas

posteriormente, com a andlise do homem dos lobos, percebe que aqui residem as



62

“fantasias primitivas ou das cenas primarias” (Freud, 1918 [1914], p. 70), que marcam
a primeira experiéncia da criangca com a sexualidade, numa posicao passiva, de onde

€ contaminada pelo gozo do Outro e, portanto, traumatica.

Num segundo nivel, essa trajetoria visando preencher a lacuna
deixada (ou constituida) pelo recalque vale como metafora do
confronto com o sexo feminino. Pois é bem ai (...) que se situa a peca
faltosa por exceléncia, o furo em torno do qual gira toda a elaboracgéo
de Freud. Assim, a dualidade recalque-trauma tende a se superpor, no
avanco freudiano, a oposicdo entre atividade e passividade, e a
assumir seu lugar como aproximacdo metaférica da oposicao

masculino-feminino. (André, 2011, p. 108)

E para esse furo que Emmy aponta desde o inicio, um furo na fala. Fazendo
um paralelo entre o caso Emmy e o de Anna O. (Freud, 1895), podemos perceber que
a mudez, ou o furo na fala aparecem como consequéncia da repulsa — fenbmeno
primario da histeria — diante do confronto com o real do corpo dessexualizado: “N&o
se trata simplesmente de um vazio, mas sim da presenca de alguma coisa de
inominavel que impde a interrupgao, o corte na cadeia discursiva” (André, 2011, p.
110). E justamente o encontro com o real do corpo que repugna a histérica. Freud ja
estava neste caminho ao considerar a repulsa como ponto central da histeria, 0 que o
leva a afirmar acerca do caso Dora: “Eu tomaria por histérica, sem hesitacdo, qualquer
pessoa em quem uma oportunidade de excitacdo sexual despertasse sentimentos
preponderantemente ou exclusivamente desprazerosos, fosse ela ou ndo capaz de

produzir sintomas somaticos” (Freud, 1905 [1901]), p. 37).

Tanto no caso de Emmy, quanto no de Anna O. (Freud, 1895), o sintoma esta
atravessado por uma significacao falica. No primeiro, o rato simbolizaria o pénis, no
entanto, ndo € nele que reside o traumatico, mas sim no aparecimento daquilo que
este simbolo viria a encobrir, 0 rato morto, a representacdo, mais uma vez, do real, do

inanimado e dessexualizado.

No relato de ambos os casos existe em diversos pontos uma passagem do
inanimado ao animado, que pode ser analisada como uma passagem do real ao
significante, ou seja, o que é colocado nestes casos é o recobrimento do real pelo
significante. Ao prosseguir com a analise, percebemos que esse real em muito esta

relacionado com o corpo, com o real do corpo:



63

Pode-se entdo supor que € no nivel de seu préprio corpo que Emmy
se sente fantasmaticamente fixada, pregada, como um rato morto,
quer dizer, decaida de sua imagem e mais radicalmente de sua

faculdade de sustentar esta imagem pela fala. (André, 2011, p. 112)

Ainda estabelecendo a andlise dessa relagdo entre a histeria e o corpo, André
afirma que “a estrutura histérica se revela precisamente pela inser¢céo do significante

no imaginario do corpo” (André, 2011, p. 114).

O tratamento de Emmy se deu através da técnica da hipnose, ainda utilizada
por Freud naquela época (Freud, 1895). No entanto, ele constatou que essa técnica
apresentava seus limites, uma vez que ela, mesmo sob hipnose ndo pbde fornecer a
ele o elemento traumatico sexual. Diante da impossibilidade de se dizer sobre o
trauma, o sujeito se depara com uma representacao limite — para além do qual esta o
umbigo incognoscivel — e s6 pode falar daquilo que ndo sabe através das lacunas,
dos furos na fala, apenas bordejando o furo do significante. E a essa impossibilidade
que ela aponta ao responder a Freud “Porque ndo posso saber!” (Freud, 1895, p. 94)
gquando questionada — durante a hipnose — sobre o desconhecimento acerca da
origem do seu sintoma. O que ela aponta € que chegara a uma representacao limite

gue indica a existéncia de um mais-além do significante.

A clinica da histeria, ao apontar para os fracassos do recalque, permite o
guestionamento sobre a forma com que o real do corpo € atingido pela sexualizagéo,
que neste caso, é dificultada, ou impossibilitada, gerando os sintomas conversivos. E
exatamente através do recalque que o corpo se afasta do puramente bioldgico e
natural, ao ser sexualizado, e o trauma — falha do recalque —, € justamente esse furo

através do qual o real dessexualizado se faz presente.

Diante destas constatacdes, André (2011) sugere que a equacéo apresentada
por Freud em “Observagdes Adicionais Sobre as Neuropsicoses de Defesa” (Freud,
1896e) seja invertida, passando de “recalcado = sexual”’ para “sexual = recalcado”
(André, 2011, p. 117). Com isso essa equacao ganha nova conotagdo, uma vez que
se apenas as representagdes sexuais sao recalcadas equivale a dizer que “o recalque

sexualiza a representacao” (André, 2011, p. 117).

Retomemos a polaridade entre atividade-passividade. Essa polaridade diz

respeito a dois tipos de gozo referentes a cena primaria de seduc¢do, na qual o ser



64

gozado ainda ndo implica uma representacdo sexual instantanea por parte da crianga,
uma vez que essa conotacdo sexual sera adquirida apenas posteriormente, atraves
do recalque, da intervencédo do significante falico, o que esclarece o aprés coup do

trauma. E apenas através do recalque que se atribuiu o sentido sexual do gozo.

E através das pulsées sexuais que a sexualizagio pode incidir no corpo criando
as zonas erbégenas. Portanto, a sexualizacdo pode apenas criar uma representagcao
limite ou “idéia limitrofe” (Freud, 1896f, p. 276), ou seja, tragcar uma linha de borda,
gue contorna o limite entre o simbdlico e o real. Freud ja havia elaborado a nocao de
conceito limite quando afirmava que a pulsédo seria exatamente o ponto de bordo entre
somatico e psiquico, o que o fez diferenciar as pulsdes sexuais (simbdlicas) das
pulsGes do ego (de auto conservacgéo, ou seja, ligadas ao real).

Tanto os instintos® sexuais como os instintos do ego, tém em geral,
0S mesmos 0rgdos e sistemas de 6rgados a sua disposicao. O prazer
sexual ndo esta apenas ligado a funcdo dos genitais. A boca serve
tanto para beijar como para comer e falar; os olhos percebem néo s6
alteracfes no mundo externo, que sdo importantes para a preservacéo
da vida, como também as caracteristicas dos objetos que os fazem
ser escolhidos como objeto de amor — seus encantos. Confirma-se,
assim, o adagio segundo o qual ndo é facil para alguém servir a dois
senhores ao mesmo tempo. Quanto mais estreita a relacdo em que
um o6rgdo, uma funcdo dupla desta espécie, conta com um dos
principais instintos, tanto mais ele se retrai do outro. (Freud, 1910, p.
225)

O gue acontece entdo no sintoma conversivo, presente na histeria, é que a
funcdo organica € invadida e tomada pela funcédo sexual. O sintoma de converséo,
por ser resultante de um apagamento das fronteiras entre o sexual e o ndo sexual,
aponta para uma falha no processo de recalque, com o consequente prejuizo da perda
do real, que caracteriza o sintoma:

38 Todas as referéncias a instintos presentes neste paragrafo tratam na realidade de pulsdes.



65

O sintoma descobre assim seu objetivo de imperialismo félico: a
necessidade é, ai, inteiramente apagada pelo impulso do desejo que
se apossa do 6rgao, o qual se torna puramente genital, desprovido ao
maximo de funcdo sensoria. Em outras palavras, a pulsdo sexual
passa de mista a pura no sentido em que em vez de se apoiar no
somatico, apossa-se dele e o anula, pura e simplesmente. (André,
2011, p. 126)

Com isso torna-se possivel compreender a relacdo entre conversao e repulsa.
Diante da repulsa, ocorre uma defesa contra o desnudamento do real do corpo
dessexualidado, ndo simbolizado. A conversédo causa uma hipersexualizagdo e faz
com que o desejo oprima a necessidade, que o simbdlico recubra e apague o real do
corpo, traumatico em sua explicitagao, fazendo vigorar uma “topografia imaginaria da

nogao do corpo” (André, 2011, p. 128).

No entanto a nocéo do narcisismo fez com que Freud tivesse a necessidade de
revisar a essa divisdo entre pulsdes sexuais e pulsdes do ego, uma vez que agora a
pulsdo sexual passa a ser vista como podendo ter duas formas de satisfagao, da libido
objetal e da libido do eu. Com isso conclui que o objeto sexual sé € capturado

envolvido pela imagem narcisica do sujeito:

O ideal sexual pode fazer parte de uma interessante relac&o auxiliar
com o ideal de ego. Ele pode ser empregado para satisfacéo
substitutiva onde a satisfacdo narcisista encontra reais entraves.
Nesse caso, uma pessoa amara segundo o tipo narcisista de escolha
objetal (...) o que possui a exceléncia que falta ao ego para torna-lo
ideal € amado. (Freud, 1914, p. 107)

Ao tratar a questdo da imagem narcisica, Lacan (apud André, 2011, p. 130)
afirma que a imagem corporal esta intimamente relacionada com e depende da
identificacdo simbdlica, o que permite que o sujeito possa nao perceber o real do
corpo, ja que o simbdlico o recobre. Entdo, se existe alguma disfuncdo na imagem
corporal, ha também uma disfuncdo na identificacdo simbdlica relacionada com a
instancia paterna: “Toda clinica da histeria gira em torno deste ponto de umbigo: o falo
gue a histérica encontrou em seu pai — no Pai em geral — é sempre insuficiente: o pai

da histérica é estruturalmente um impotente” (André, 2011, p. 131).



66

Com efeito, a histérica jamais se sente revestida o bastante por essa
imagem corporal, como se essa vestimenta imaginaria ameacasse
sempre se entreabrir para a realidade repulsiva de um corpo que ela

ndo pode reconhecer como tal. (André, 2011, p. 129)

A histeria €, entdo, algo que vai muito além da falha do recalque, pois, se como
Lacan afirma, ndo ha significante do sexo feminino, ndo ha a possibilidade de recalca-
lo: “o representante que deveria ser recalcado falta, pura e simplesmente: ndo ha
Outro” (André, 2011, p. 132).

Diante da falta de insignias do feminino, de apoio para a identificacédo
especificamente feminina, a imagem corporal de uma mulher ndo pode ser
completamente erotizada, revestida pelo significante falico, uma vez que ela é nao-
toda falica. Por outro lado, existe a possibilidade de que sua imagem corporal seja
completamente erotizada caso ela aborde a sexualidade a maneira de um homem,

gue ela se faca toda-falica.

Outra saida possivel € a histérica, atraves da qual, para que possa se constituir
como mulher, a histérica se coloca no lugar de objeto a presa na fantasia perversa
masculina. A histérica, “doente pela falta do Outro” (André, 2011, p. 132) se vé na
necessidade de sanar essa falta e carrega a esperanca de que consiga receber a
insignia da feminilidade para que possa se constituir como e ser reconhecida
enquanto mulher. Vemos entéo, que, ao contrario do que Freud afirmava, a questédo
da histérica € menos a esperanca de receber o filho-falo do pai como resultante de
sua inveja do pénis, do que a de receber o signo propriamente feminino, portanto, nao

falico.

(...) quando a histérica consegue capturar, ao nivel imaginario, pelo
menos, o que lhe parece ser um signo da feminilidade, é ao preco de
perder seu uso frente aos homens e engajar-se numa irremediavel

homossexuacao de sua vida amorosa. (André, 2011, p. 133)

Diante dessa falta do Outro, o seu ideal de eu € formulado de maneira
deficitaria, criando consequéncias no nivel da imagem corporal: o real do corpo fica

desnudado, dessexualizado e traumatico.



67

7

Por ser o lugar do Outro, o corpo € um lugar privilegiado do sintoma e a
histérica, com toda a exuberancia deste, aponta uma falha no Outro. Encontrando-se
em uma posicao de irredutivel exterioridade em relacdo a psique, o corpo é fonte
permanente e inevitavel de irritagcdo, apenas aliviada pela psique através de uma

satisfacdo sexual especifica.

A histérica, ela é de uma sensibilidade, digamos, epidermografica.
Percebido a cada vez com o estalo de um imperativo, o significante a
desloca, a transforma, a fustiga ao bom grado de seu arbitrio; é por
isso, também, que ela tem sempre que redizer, por ndo poder dizer.
Este dominio sobre ela, sem duvida, comemora aquilo que é vivido
como uma falta original no lugar do Outro, uma falta singular. Possa a
relaxe ndo lhe valer vestir, a partir dai, o couro do mestre, como

protecdo. (Melman, 1985, p. 16)
Tudo o que a histérica faz € nos dizer sobre o impossivel da relacao sexual.

Se tomarmos o fantasma como causa da realidade psiquica que se imp&e a
uma suposta realidade material, podemos afirmar que o sintoma histérico exemplifica
magistralmente essa imposicdo, uma vez que a verdade subjetiva é afirmada a

despeito “do desmentido da realidade” (Melman, 1985, p. 38).

s

Se a histérica se sente como desprovida de imago, é porque,
precisamente, ela ndo reconhece em sua interrogacdo inquieta frente
ao espelho a boa forma que ela atribuia aos presentes do Outro, e, por
conseguinte, pensa realizar um voto superior retirando-se do mundo.
(Melman, 1985, p. 68)

Organizado pelo fantasma, o corpo se faz lugar do Outro, do saber inconsciente
sobre 0 gozo. Na histeria existe um excesso de gozo, que dificiimente chegando a
diminui¢cdo, nao gera prazer, o que Melman denomina de “gozo incuravel” (Melman,
1985, p. 98).

A expresséao do desejo da histérica se da através de sua identificacdo com uma
posi¢cdo masculina, daquela do “homem doente da Mulher” (André, 2011, p. 163), em
gue a partir de uma maneira masculina, enxerga na feminilidade o mistério como

encarnado. Seu desejo € que o proprio desejo permaneca insatisfeito, que ndo haja



68

desejo sem objeto, como é perfeitamente ilustrado pelo sonho da bela acougueira®®
(Freud 1900 [1901)).

Em 1951, Lacan (apud André, 2011, p. 175) ndo havia ainda se distanciado
muito de Freud, uma vez que nao via outro caminho possivel para a feminilidade que
nao a aceitacdo de ocupar o lugar de objeto do desejo masculino, como fica evidente
na sua interpretacdo do caso Dora*°, em que afirma que o eixo central encontra-se na

dificuldade que ela tinha em se aceitar como objeto do desejo do homem.

E apenas no seminéario “Mais, ainda” (apud André, 2011, p. 176) que Lacan
acrescenta que a mulher ndo se encontra toda ela referida ao significante falico, nao
toda determinada pela sua condicdo sexuada, o que faz com que ela deixe de ser
limitada & posicdo do desejo masculino, sem, no entanto, estar completamente
distante dele. Lacan, entdo, n&o corrige sua assercao de 1951, apenas acrescenta
gue as mulheres possuem um a mais, uma relacdo com o real que os homens sO

podem ter por intermédio da fantasia.

Além disso, para que se abra essa dimensao suplementar, é
necessario que sejam assumidas pelo sujeito a posicdo falica e a
condi¢cdo de objeto que estruturam o complexo de castragdo. (André,
2011, p. 176)

No caso da histérica, € o proprio fato de ela se colocar em uma posi¢ao
masculina que a impossibilita de responder a sua grande questdo sobre a

feminilidade.

3% Sonho interpretado por Freud em “Interpretacédo dos Sonhos” (1900 [1901]) e analisado no item 3.1.3 desta
pesquisa.

40 Caso relatado por Freud em “Fragmento da Andlise de Um Caso de Histeria” (1905 [1901]) e analisado no
item 3.1.2 da presente pesquisa.



69

3.1 Casos Clinicos

3.1.1 A Bela Agougueira

Freud se depara com uma paciente espirituosa que desafia seu saber a partir
de um sonho que coloca como sendo uma objecdo ao principio por ele formulado
acerca do sonho, a saber, de que o sonho é sempre a realizacdo de um desejo: “O
senhor sempre me diz (...) que o sonho € um desejo realizado. Pois bem, vou |Ihe
contar um sonho cujo tema foi exatamente o oposto” (Freud, 1900 [1901], p. 180).
Com isso essa jovem lanca um desafio a Freud e a seu saber. Desafiava-o a encontrar

em seu sonho a presenca do desejo.

Seu marido tratava as mulheres como em termos um tanto quanto carnais,
como pedacos de carne, e ela se via obrigada a aderir a esse ideal para se fazer amar

por ele, fazendo com que assumisse 0s contornos rolicos que tanto o agradavam.

Este sonho traz um questionamento sobre a verdade do desejo. Embora uma
primeira interpretacdo leve a crer que o desejo era simplesmente contrariar o desejo
da amiga, na realidade, a bela acougueira, através de sua identificacdo histérica com
ela, intenta manter esse desejo insatisfeito: “(...) mas como uma outra pode ser
amada... por um homem que ndo poderia se satisfazer com ela (ele, o homem do
pedaco de traseiro)? Eis a questdo colocada, que € muito geralmente a da
identificacao histérica” (Lacan apud André, 2011, p. 167).

A acougueira se identifica com o desejo da amiga, ndo necessariamente com
a amiga em si, porque € através dessa identificagdo que ela pode se questionar sobre
o desejo de seu marido. Ou seja, através da assuncdo de uma posi¢cdo masculina se
guestiona sobre o mistério da feminilidade de sua amiga que cativa seu proprio
marido. Ela assume o papel de seu marido para que possa questionar sobre a

feminilidade de sua amiga.

O trago que possibilitou a identificacdo dessa jovem com sua amiga fora a
recusa que colocavam diante de um desejo: ela o caviar, sua amiga o salmdo. Com
essa identificacdo ela “colocou-se no lugar da amiga, no sonho, porque esta estava
ocupando o lugar de minha paciente junto ao marido e porque ela (minha paciente)
queria tomar o lugar da amiga no alto conceito em que o marido a tinha” (Freud 1900
[1901], p. 184).



70

Ao se colocar no lugar da amiga, se coloca no lugar da falta, daquela que,
mesmo nao possuindo os atributos fisicos cobicados pelo agcougueiro, despertava nele
o desejo do qual ela gostaria de ser objeto. Sua postura diante de seu desejo de caviar

aponta para essa mesma falta:

Como se, com isso, ela, a senhora — tdo exemplar, nesse aspecto, da
estratégia inconsciente da feminilidade —, se recusasse a girar na
Orbita do desejo do Outro (0 homem), para tornar a atingi-lo e se propor

novamente a ele como uma falta a ser amada. (Assoun, 1993, p. 115)

Ao ndo querer o caviar aponta que ela ndo quer aquilo que deseja, ou seja, que
ela ndo se encontra toda ela em seu desejo: “de fato, la estava ela, pela brecha
arranjada através da recusa do caviar, voltando para o Outro que a amava e que, no
entanto, ndo a esperava ali: a saber, pela brecha da falta assinalada por sua amiga e

gue o marido, ainda que vagamente, pudera desejar’ (Assoun, 1993, p. 115).

O que Freud pbde apontar como identificacdo histérica era o querer da jovem
acougueira e, se fazer desejar como a outra mulher. Ela via a outra mulher através da
imagem refletida pelo olhar de seu marido afim de descobrir nela a falta que queria
para si para tornar-se o objeto de amor e desejo de seu marido: ela queria ser amada

como se fosse a outra.

Como se o marido, desejando tanto sua mulher, se deixasse inspirar
pela falta da outra, numa suspensdo do desejo no ponto em que ele
ainda ndo eliminava a falta. Convém fixarmos bem nossa atencéo
nesse aspecto, pois esse poderia perfeitamente ser o lugar para onde
tende o querer-feminino, onde ele encontra sua area de projecéo e
reflexdo. (Assoun, 1993, p. 115)

A histérica recorre a essa identificagdo com outra, com seu duplo feminino,
como forma de manejar o inconcilidvel entre seu desejo e seu querer: “A cada fracasso
aparente de um desejo, € um querer que se anuncia para desorganizar a maquina do

desejo; cada querer que aborta renega um desejo” (Assoun, 1993, p. 116).

Esse sonho marca de forma clara a posi¢do da histérica dividida entre a filiacao
paterna — da ordem do desejo — e a materna — na ordem da demanda, de restaura-la

em sua completude. Ao interpreta-lo, no entanto, Freud situa-a apenas na ordem do



71

desejo, que ao permanecer insatisfeito, por sua vez aponta para a presenca da

demanda, que o eclipsa.

A histérica, mantendo-se nesse curto circuito, mantendo-se entre a ordem do
desejo e da demanda faz com que o querer prejudique o desejo, “a0 mesmo tempo
que torna a acionar seu mecanismo: é essa a caracteristica da neurose” (Assoun,
1993, p. 117).

3.1.2 Dora

Ao deparar-se com o fato de que a questao de Dora néao se limitava apenas a
sua relacdo com a figura paterna (e seus substitutos: o Sr. K e o préprio Freud) Freud
teve que, ndo somente rever sua posicdo em relacdo a transferéncia, mas também
rever sua teorizacdo sobre a sexualidade feminina. No entanto a relacdo que Dora
estabelecia com a figura materna e sua substituta (sra. K.) s6 pode ser pensada por

Freud em relacdo a uma tendéncia homossexual'.

Uma leitura lacaniana, no entanto, permite ir além, uma vez que a tendéncia
homossexual analisada por Freud pode ser considerada menos uma inversao sexual,
mas a busca de respostas sobre a feminilidade a partir da figura de uma outra mulher:
“Por isso, Lacan empregara o termo homossexuacdo em vez de homossexualismo,
para referir-se aos desvios das identificacdes pelas quais passa o desejo de uma
mulher na interrogacdo da sua propria feminilidade” (Zalcberg, 2003, p. 24). Era
justamente essa a interrogacao de Dora, acerca da sua propria feminilidade, sobre o
corpo feminino, isso justifica a posicdo por ela assumida de culto do mistério da

feminilidade encarnado no corpo da Sra. K.

Dora acobertava o relacionamento do pai com a Sra. K. por imaginar ter um
lugar nas trocas simbdlicas desse casal. Ela esforcava-se em manter essa relacéo

para que nela pudesse encontrar um lugar para si.

Ela tentara, através do Sr. K, ter acesso ao mistério da feminilidade
representado pela Sra. K.. E quando, a beira do lago, este Ihe afirma que sua mulher

nao representa nada para ele, ao identificar-se com ela, conclui que ela, por sua vez,

41 Ou seja, como uma invers3o perversa em relacio ao objeto sexual.



72

nao representava nada para seu pai, que a utilizava como objeto de troca: “Nao ha
mais por que sustentar essa relacao entre seu pai e a Sra. K., quando Dora ndo mais

encontra um lugar na dimensao simbdlica de trocas.” (Zalcberg, 2003, p. 39).

Na tentativa de construcao de sua prépria feminilidade a homossexuacéo de
Dora tem como fungdo uma identificagéo inicial com um homem, para que a partir
desse lugar pudesse conhecer o valor da mulher no desejo masculino. E neste ponto
gue entra a Sra. K como encarnac¢ao do enigma do feminino, ndo como parceira sexual
de Dora, tanto que, ao final desse processo ela passa a desejar ser amada por um
homem, pelo seu pai, assim como a Sra. K € amada por ele. Para tal era necessario
gue Dora permanecesse dentro das trocas simbdlicas do quarteto, acobertando a
relacdo de seu pai com a Sra. K., uma vez que a precisava manter “como aquilo que
seu pai ama para além dela prépria, quer dizer, como suplemento da feminilidade da

qual ela mesma se sente em falta” (André, 2011, p. 177).

Ocorre uma importante virada no tratamento de Dora quando esta produz lapso
através do qual ao se referir ao pai usa o termo alemao Unvermége, impotente, no
lugar de afortunado. Com isso ela remete a representacdo oral que possui da relagcédo
sexual, que até entdo permanecia no siléncio, sendo representada pela sua afonia e

repugnancia pela alimentacao e pela sexualidade.

Esse termo revela em si uma condensacdo de seus sintomas e sonhos, nos
guais ela vive em seu corpo a impossibilidade de reconhecer a diferenca entre os

SEXO0s.

A boca e a garganta de Dora séo, portanto, o teatro onde ela tenta
articular o que € a relagdo entre 0s sexos, mas parece que,
precisamente porque tudo se passa na boca, isto fica impossivel e
que, se tudo se passa na boca é porque seu passado de
chupeteadora, que a ligava ao pai ou, ainda, ao irmdo na lembranca-
encobridora, é para ela um gozo intransponivel que capta ou traga
tudo o que poderia se esbocar de novo, ou de diferente, na ordem do
gozo. (David-Mérnard, 2000, p. 84)

Quando Freud aponta que ela ndo poderia acusar seu pai, simultaneamente,
de ter relagcbes com a Sra. K e ser impotente, ela |he responde trazendo a
representacao oral que possuia da relacéo sexual.



73

Dora faz uso do gozo oral e uretral como tentativa de abordar a diferenca
sexual, tentando com isso, achar uma forma de inscrever seu proprio corpo na ordem
do simbdlico. Ela faz uso destes mesmos gozos a fim de tentar representar a relagcéo
de seus pais da qual se vé como excluida, no entanto, quando ela aborda esse gozo
parental do qual esta excluida, ela o faz de forma fusional. Seus sonhos apontam para
esse fracasso de simbolizacdo de sua falta, fracasso esse vivido sobre seu préprio
corpo. Para que ela pudesse ter melhor vislumbre sobre a diferenca sexual seria
necessario que algo desse gozo oral fosse perdido, no entanto, num caminho quase
gue inverso, € a diferenca sexual que vem estragar esse gozo oral, transformando-o

em repugnancia e tosse.

O homem a quem Dora se dirige é o pai, por quem se interessa por suas
enfermidades e impoténcia, uma vez que essas caracteristicas permitem que Dora
fiqgue fora do “circuito das trocas” sexuais, permanecendo eternamente como filha.
Seus sintomas se intensificam quando seu pai a tenta fazer entrar nesse circuito: “ao
sucesso da relacdo sexual ela prefere o que seria a realizacéo da relagédo com o pai”
(Melman, 1985, p. 116).

3.2 Transferéncia: Reconstrucéo da Psicanalise a Partir do Saber da Histérica

O advento da psicanalise propriamente dita, como pudemos ver, ocorreu com
0 encontro de Freud com a histérica, no encontro com a questao da feminilidade a que
ela ndo cessava de apontar. Foi neste caminho que Freud pdde instaurar o tratamento
pela linguagem, de onde o sujeito podia surgir como desejante e em sua condi¢céao de
dividido, e ndo mais como mero objeto do processo pseudo-analitico onde era alvo do

saber do mestre.

Foi com Dora que Freud compreendeu o papel fundamental da transferéncia

na andlise. E o fato de ter sido uma mulher a té-lo feito € um ponto de suma

importancia.

Ao afirmar “Nao consegui dominar a tempo a transferéncia” (Freud, 1905
[1901], p. 113), ele indiretamente afirma que falhou simbolicamente com ela, nédo

podendo ter sido para ela o senhor da transferéncia.



74

Ao declarar “prometi perdoa-la por ter-me privado da satisfacdo de livra-la muito
mais radicalmente de seus padecimentos” (1905 [1901], p. 116), ndo estaria Freud
apontando para o malogro da seducéo no caso Dora? Esse posicionamento de Freud
pode ser relacionado com sua indignacdo em relacdo a negac¢ao de Irma diante da
verdade que ele lhe impusera.

Freud se coloca do lado do erro para se colocar, in extremis, na
posicdo do senhor: daquele que pode perdoar quem lhe tirou o
prestigio de uma vitdria e sugerir ao outro um ultimo despeito: ‘Pois
entdo, conserva tua dor, ja que ndo queres amar meu saber!’ Mas, na
época de Irma, Freud ainda sonhava com a ‘paciente ideal’. Dora o
reconduziu a realidade do sintoma. Talvez tenha sido, finalmente, a
mulher real, aquela de quem ele tinha que experimentar o real do
sintoma. (Assoun, 1993, p. 72)

A ruptura que Dora estabeleceu a sua analise pode ser lida como: “Ja que vocé
ndo conseguiu me seduzir com sua verdade, ja que ndo péde apresenta-la como
sendo a minha, vou-me embora” (Assoun, 1993, p. 73). Mesmo bem compreendendo
o desejo de Dora, ndo pudera, no entanto, compreender o porqué dela ndo aceitar a

sua verdade.

Diante dessa ruptura Freud interrogou-se acerca da questdo da seducao na
analise: “Sera que eu poderia ter conservado a moga em tratamento, se tivesse eu
mesmo representado um papel, se exagerasse o valor de sua permanéncia para mim
e lhe mostrasse um interesse caloroso que, mesmo atenuado por minha posicao de
médico, teria equivalido a um substituto da ternura por que ela ansiava? Nao sei.”
(1905 [1901], p. 106). Com isso questiona-se também sobre a transferéncia, sobre o
amor transferencial que apenas posteriormente seria de fato estudado e elaborado
por ele. Esse ndo saber, confessado por Freud, aponta para a dificuldade com que a
Psicanalise se depara ao lidar com a histérica, que insiste em negar a verdade que

lhe é imposta, injetada de fora.

Dora inverte a relagéo explicitada no sonho da injecdo de Irma. N&o era mais

Freud que Ihe injetava uma verdade, mas ela que colocava diante dele a transferéncia.

O texto “Observagbes sobre o amor transferencial” (Freud, 1915 [1914]) trata

da relagdo de Freud com a feminilidade, dessa realidade da relagédo analitica, através



75

da qual Freud adaptou seu discurso e sua técnica. Neste texto, Freud estuda a posi¢ao

do analista diante dessa realidade de apaixonamento a ele direcionado pela paciente.

Mesmo que Freud tenha identificado no amor transferencial uma estratégia
inconsciente de resisténcia, isso ndo significa, no entanto, que ele seja mentiroso, é

através dele que o real é trazido para a cena analitica.

Com isso, enquanto o analista permanece estabelecendo a relacdo na cena
analitica, a mulher reintroduz nessa cena o real: “Vemos que constitui ao mesmo
tempo, uma contravengao do ‘contrato’ analitico e a prova de que esse contrato nunca

exorciza totalmente o real.” (Assoun, 1993, p. 77)

A resisténcia da mulher imposta na analise seria uma irrupcao do real na cena
analitica e o analista vé-se entdo sob o risco de sair do afastamento necessario para
gue assuma a responsabilidade simbdlica de sua fun¢éo, caindo na demanda real que

ali se impoe.

Diante deste risco Freud anuncia: “Ele [0 analista] deve reconhecer que o
enamoramento da paciente é induzido pela situagdo analitica, e ndo deve ser atribuido
aos encantos de sua propria pessoa; de maneira que ndo tem nenhum motivo para
orgulhar-se de tal ‘conquista’, como seria chamada fora da analise” (1915 [1914], p.
178).

Essa paixdo desvairada que se expressa no contexto da analise tem sua
origem na relagdo mortifera com a mae, a quem essa demanda € dirigida

incessantemente.

A mulher relaciona-se com o real no discurso freudiano uma vez que a
abordagem psicanalitica da feminilidade se depara sempre com o real que se impde
e se opbe a uma abordagem através da psique. Podemos afirmar que na vivéncia
inconsciente feminina existe uma certa supremacia da realidade sobre o ambito da
fantasia. Freud discorre sobre isso em uma carta de 1907 enderecada a Jung: “Em
consonancia com seu modo costumeiro de vivenciar as experiéncias, a realidade é
proxima demais das mulheres para que elas creiam na fantasia” (apud Assoun, 1993,
p. 79).



76

Foi através desse encontro com a feminilidade (e com a histérica) que Freud
acaba por identificar a mulher e a verdade analitica, como pode ser percebido na
conclusao do texto “Delirios e Sonhos na Gradiva de Jensen” (Freud, 1907 [1906]).
Em seu lugar de analista € a Freud a quem a paixao é dirigida, ao mesmo tempo em

que aparece como causa dela.

Finalmente, vemos como isso pode servir de emblema para a
identificacdo secreta e contraditoria da verdade analitica com a prépria
mulher: ela é o lugar de seducédo e de morte a que o0 desejo esta
destinado, se quiser aceder a sua verdade. Tanto a mulher quanto a
analise entregam ao sujeito a ordem, o imperativo de se ligar ao objeto
de seu desejo, uma encarnando-o, outra apontando-o. Eis ai a mulher,
portanto, esse objeto contraditério da analise, colocada, por um
estranho deslocamento, no préprio lugar onde se promulga a verdade
analitica, a ponto de poder dar-lhe corpo, idealmente... (Assoun, 1993,
p. 82)



77

3.3 Narcisismo e Mascarada Feminina

“A méae, conciliada com sua condi¢cao feminina, aceitara
sua filha com um olhar pleno de encorajamento e
compensacao. E isso que a filha espera da mée: que ela
tenha encontrado uma forma de compensar sua falta de
identidade feminina definida por um significante
especifico.” (Zalcberg, 2003, p. 187)

A problematica da feminilidade explicitada pela histérica € algo pelo qual todas

as mulheres passam, uma vez que cada mulher deve se haver com a falta de insignias

de feminilidade, tendo diante disso, a necessidade de criar sua propria identidade

enquanto mulher.

E preciso convir que uma mulher se encontra sempre — a menos que
atue como mulher falica — um pouco em falso no plano de sua
identificacdo imaginaria: sua imagem corporal lhe aparece sempre
como alguma coisa de essencialmente vacilante e fragil. (André, 2011,
p. 134)

E a partir da fragilidade de sua identificagdo imaginaria que se origina o cuidado

excessivo com a aparéncia e com a imagem corporal. A mulher se vé diante de uma

necessidade incessante de se reafirmar enquanto mulher, seja em sua auto imagem

corporal, seja enquanto a mulher diante de um homem que a faca sentir-se reafirmada

nesse lugar.

Freud ja tivera um pequeno vislumbre dessa questdo quando apontava para o

narcisismo feminino:

Jéa o tipo feminino mais frequentemente encontrado, provavelmente o
mais puro e o mais verdadeiro, 0 mesmo ndo ocorre. Com 0 comeco
da puberdade, o amadurecimento dos 6rgdos sexuais femininos, até
entdo em estados de laténcia, parece ocasionar a intensificacdo do
narcisismo original, e isso é desfavoravel para o desenvolvimento de
uma verdadeira escolha objetal com a concomitante supervalorizacao
sexual. As mulheres, especialmente se forem belas ao crescerem,

desenvolvem certo autocentramento que as compensa pelas



78

restricbes sociais que lhes s&o impostas em sua escolha objetal.
Rigorosamente falando, tais mulheres amam apenas a si mesmas,
com uma intensidade comparavel a do amor do homem por elas.
(Freud, 1914, p. 95)

Neste primeiro momento, Freud faz referéncia as questdes sociais que
exerciam determinada pressao sobre as mulheres, no entanto, essa concepcao foi
modificada ao longo de seu trabalho, e em sua Conferéncia sobre “Feminilidade”
(1933]1932]) é a inveja do pénis que é tomada como o foco originario do narcisismo

feminino:

A inveja do pénis tem em parte, como efeito, também a vaidade fisica
das mulheres, de vez que elas ndo podem fugir a necessidade de
valorizar seus encantos, do modo mais evidente, como uma tardia
compensacdo por sua inferioridade sexual original. (Freud, 1933
[1932], p. 131)

E a partir do contexto de narcisismo, do cuidado com a imagem corporal, que
o corpo da mulher é falicizado, ganhando valor de falo. Ou seja, a auséncia do falo é
justamente o que permite que uma mulher possa se tornar o falo de um homem: “E
pelo que ela ndo é que ela quer ser desejada ao mesmo tempo que amada” (Lacan

apud André, 2011, p. 135).

E nessa dire¢cdo que Lacan caminha no texto “A Significagdo do Falo” (apud
André, 2011, p. 135). Se simbolicamente o homem tem o falo, a mulher o é. No
entanto, no nivel imaginario, ambos se colocam na posi¢ao de parecer ter o falo como
forma de protegé-lo, seja para nao perdé-lo (no caso do homem), seja para ocultar
sua falta (no caso da mulher). E a isso que Lacan denomina de “intervengdo de um
parecer”, que se relaciona com a questao da mascarada, uma vez que “(...) é para ser
o falo, quer dizer, o significante do desejo do Outro, que a mulher vai rejeitar uma
parte essencial da feminilidade, principalmente todos o0s seus atributos, na
mascarada” (Lacan apud André, 2011, p. 135).

Lacan retoma o conceito de mascarada elaborado por Riviere (apud Zalcberg,
2003, p. 182) colocando-o como central na constituicdo da sexualidade feminina, uma
vez que é ela que ao emoldurar a condicdo feminina cria uma feminilidade possivel:

“A definicdo de mascarada como algo que esconde para melhor mostrar, ilustra a



79

divisdo da mulher entre o que ela é e o que ela ndo é. (...) Lacan observa que a

mascara existe no vazio onde a mulher se aloja” (Zalcberg, 2003, p. 184).

E a mascarada feminina que faz a mulher ex-sistir como enigma, como mistério,
como além da logica falica e significante. Ela — a mascarada feminina — tem, entéo, a
funcdo ambigua de ao mesmo tempo encobrir 0 real do corpo e criar um mistério
acerca da feminilidade: “Toda arte do narcisismo feminino consiste, a partir dai, em
suspender uma ponta da mascara, de tal sorte que o mistério, e ndo o 6rgao, pareca
surgir’ (André, 2011, p. 136).

A mascarada existe como um recurso que ao mesmo tempo em que auxilia a
esconder a falta da identificacdo especificamente feminina, auxilia a constituir uma
feminilidade possivel. E através da mascarada que a mulher pode “por aquilo que ela
nao €, ela ser desejada e amada” (Lacan apud Zalcberg, 2003, p. 184). A mulher se
faz desejada pela falta que ela encobre pelo véu que ao abraca-la, lhe explicita o

contorno.

Sempre ameacadas de algo sem inscricdo simbolica irromper em seu
corpo, as mulheres precisam constantemente ser resgatadas do
dominio do real, do que fica fora do significado. E o que pode trazer &
mulher uma cobertura protetora para o nada com o qual ela se
confronta no espelho inacabado de sua definicdo feminina. Se for
seguida essa indicacdo em que o falo e a castracdo ndo mais séo
considerados obstaculos a feminilidade, mas, ao contrario, condi¢cdes
para toda a feminilidade, delimita-se o significante em sua funcéo
criadora. (Zalcberg, 2003, p. 184)

No entanto essa mascarada, essa identificacdo feminina com um semblante, é
0 que torna identificacdo imaginaria com seu corpo algo fragil, uma vez que so se
mostra como aquilo que nao é. Ela entdo se questiona: o que € para além daquilo que
ela apresenta e que ndo é? Se as mulheres parecem se preocupar mais com sua
imagem narcisica, € porque esta Ihes é muito mais estranha do que é para os homens

(que possuem suas insignias de masculinidade).



80

E é exatamente essa falta de um significante para a sexualidade feminina, essa
falha no nivel da identificacdo, que a histérica vem a explicitar. No entanto, ela
percorre um caminho um tanto quanto arduo e ao mesmo tempo improficuo, ela exige

gue o falo Ihe dé o signo da feminilidade.

A histérica hipersexualiza imaginariamente seu corpo, pois cré que por tras da

mascara falica exista apenas o real do corpo, dessexualizado:

Assim se destaca a contradicao interna a logica da histérica: querendo
conseguir uma positivagédo da feminilidade e denunciando, com esse
fim, o semblante da mascara félica, ela obtém, certamente, alguma
coisa, mas justamente o que nao queria. Pois tirando a mascara, ela
perde ao mesmo tempo a funcdo pela qual esta deixava supor uma
enigmatica presenca feminina e se encontra frente ao real assexuado
do corpo — que Lacan denomina objeto a —, 0 que s6 pode trazer
novamente a necessidade da mascara, e assim por diante. (André,
2011, p. 138)

No entanto, mesmo essa decadéncia da descoberta do objeto a, seja qual for
a forma que a histérica o0 assuma, ainda € mais reconfortante do que o ter que lidar
com o necessario enigma da feminilidade. Ela pode se ver como isso ou aquilo, mas
ela é e o0 sabe, e isso € melhor do que o ndo saber acerca da feminilidade e seu furo

significante.

Mesmo diante do feminino enquanto furo significante, existe a possibilidade da
criacdo de uma feminilidade possivel: o narcisismo feminino ja apontado por Freud do
lado de sua vaidade fisica possui um importante papel na criacdo de uma identificacéo
feminina, uma vez que € através dela que a mulher encontra uma forma de lidar com
a condicdo em falta enquanto mulher. E dessa forma que podem encontrar uma
feminilidade possivel, inscrevendo parte de sua estrutura simbdélica no imaginario,

através do narcisismo que compense a falta identificatéria especificamente feminina.

E o narcisismo feminino que permite que o homem a tome enquanto objeto de
desejo, ou seja, fetichize-a. O caréater de fetiche presente na relacdo do homem com
a mulher aponta seu interesse despertado justamente pelo véu que encobre a falta, e
nao pela mulher em si. Ser objeto de desejo de um homem seria entdo uma forma

possivel da mulher suprir a falta de uma identificagéo especificamente feminina. A



81

mulher, através do semblante faz “crer que ha algo onde nada existe” (Zalcberg, 2003,
p. 185), proporcionado com isso uma certa prote¢cao narcisica, encobrindo o buraco

do real através do imaginario.

A aceitacdo e o reconhecimento — o amor — do corpo da sua filha por
parte da mae é o caminho para que esta tenha um corpo feminino que
possa amar. Gracas a esse apoio que a mae lhe oferece, a filha
encontra o caminho para comecgar um processo que a ajudara a
suportar a fala de uma identificacdo feminina: uma que nunca podera
ser realmente preenchida, mas que permanece em eterna construcao.
(Zalcberg, 2003, p. 190)

Se em um primeiro momento, ao voltar-se para a mae, a filha espera desta um
significante do sexo feminino, devera se deparar com a inexisténcia dele, para que,
num segundo momento possa se voltar a mée, aceitando o fato de que esta se depara
com a mesma falta, buscando nela uma maneira de lidar com essa inexisténcia com
a sua falta enquanto mulher, que espera que nao impossibilite de criar uma

feminilidade possivel.



82

4. A MULHER, O FEMININO E A MAE EM LACAN

“Onde esta o fundo? E a auséncia? Ndo. A ruptura, a
fenda, trago da abertura, faz surgir a auséncia — como o
grito ndo se perfila sobre o fundo do siléncio, mas ao
contrario, fa-la surgir como siléncio.”

(Lacan, apud André, 2011, p. 31)

A transformacgao do questionamento freudiano “O que quer a mulher?” para o
lacaniano “O que quer uma mulher?” coloca 0 acento no fato de que se trata de uma

mulher, sendo impossivel de falar de ‘A Mulher’, representante de todas as mulheres.

Para Freud, a rocha intransponivel da analise de mulheres era a inveja do pénis
— ponto este que, para os homens, estaria localizado no temor da castracédo. Dessa
forma, Freud buscava identificar um desejo Unico e universal das mulheres, intentando
enquadra-las, cada uma delas, num grupo fechado e homogéneo, assim como teria

sido possivel com os homens.

No Seminério sobre “As psicoses”, Lacan afirma que “n&o ha significante do
sexo feminino” (Lacan apud André, 2011, p. 27), partindo também de constatacdes
realizadas por Freud, que apontou enfaticamente para uma eterna ignorancia em

relacdo ao sexo propriamente feminino e néo referido ao falo.

Embora Freud tenha abordado a libido como Unica — com duas possibilidades
de satisfacéo, ativa ou passiva, e dois conjuntos de objetos distintos, de objeto ou
narcisica —, Lacan retoma o tema da libido feminina enquadrando-a na questédo do
gozo, onde a bissexualidade passa a ser entendida como bi-gozo, modificacdo que

faz com que surja a questao: existe um gozo outro que o masculino?

Se Freud percebia o furo do sexo feminino como completamente recoberto pela
castracao, sua teoria s6 dispde como referéncia feminina a castracao, aprisionando o

feminino na logica da inveja do pénis.

Lacan vai além ao considerar o significante como anterior ao furo, como aquele
gue o cria e malogra ao tentar nomea-lo: “O significante, em outras palavras, nao faz

s6 significar, tem também como efeito o relancamento: o falo ndo camufla o furo, fa-



83

lo surgir como seu mais além” (André, 2011, p. 30-31). Dessa forma, o falo e a
castracdo ndo so deixam de ser obstaculos a feminilidade, como tornam a feminilidade

possivel.

Como vimos anteriormente, uma das abordagens de Freud em relacdo a
feminilidade estéa relacionada com o real inominavel, que, como falta, se faz presente
na fala através dos furos. Esse inominavel aparece sob a forma do real da carne (do
cadaver, do corpo dessexualizado, desfalicizado), do 6rgdo sexual feminino (também

dessexualizado) e da morte.

Se relacionarmos, como fez Freud, a morte com a questdo do mutismo, essa
guestao pode ser transposta para os casos de ab-reacado na histeria, em que o trauma
tem o poder de emudecer o sujeito justamente por estar relacionado com a presenca
desse inominavel, esse furo no significante, que, como Freud diz nos “Estudos sobre

a Histeria” (1895), causa “uma mortificagao” (p.44).

Embora Freud tenha se deparado — e brilhantemente identificado — com a
presenca do real que emudece, com a elaboragdo do “Projeto de uma Psicologia
Cientifica” (1950 [1895]) acaba por impossibilitar a presenca desse real na sua
conceituacao acerca da psicanalise e da psicopatologia. No decorrer de sua obra o
furo do simbdlico passa entdo a ser interpretado a partir das no¢6es de recalque e do

complexo de castracgéao.

Pode-se retracar esquematicamente o itinerario de Freud observando
seus marcos. Depois de haver abandonado, apenas inventada, a
nogao de ‘representacao-limite’, com relagdo a uma lacuna, Freud vai
se interessar por tudo aquilo que tem por funcdo preencher esta
lacuna: inicialmente a lembranca falsa, protopseudo da histeria; depois
a lembranca encobridora (1899), e o sonho onde, curiosamente, 0 ndo
reconhecimento pode se tornar o ‘deja-vu’; depois as teorias sexuais
infantis (1908), o objeto fébico (1909) e o tabu (1913); em seguida, as
fantasias primordiais, até que a descoberta do primado do falo lhe
forneca a nogéo que permitira tapar completamente a hiancia do que
nao pode ser nomeado; o furo se torna entéo a falta de alguma coisa
ou ferida, o que abre caminho para o artigo sobre o fetichismo (1927)

e sua extensdo numa espécie de fetichismo generalizado que



84

promove seu Ultimo texto sobre ‘A Divisdo do Ego’, em 1938.42 (André,
2011, p. 98-99)

A questdo da feminilidade é tomada na obra freudiana nesse movimento em
gue o real é recoberto gradativamente pelo simbdlico — culminando na castracéo.
Nesse contexto, com o encobrimento do real pela castracdo, o trauma passa a ser
atribuido ao temor diante da castracdo e ndo mais & emergéncia do real como
elaborou no inicio de sua obra. Dessa forma, a abordagem do feminino passa a ser
balizada a partir dos conceitos referentes ao complexo de castracdo e a inveja do
pénis.

A obra de Lacan é elaborada num movimento quase que inverso, ele parte do
simbodlico, da castracdo e chega a emergéncia da instancia do real e dessa forma, “o
sistema simbdlico se revela ndo mais como um recobrimento, mas como aquilo que
atravessa os furos por onde se manifesta a hiancia do real” (André, 2011, p. 77-78).
Lacan pode entdo ir além de Freud — ao retornar a ele*® — ao afirmar que mesmo que
aprisionada — como ser humano — no complexo de castra¢do, uma mulher ndo esta
toda ela referida a ele uma vez que ndo é toda ela circunscrita pela questao falica. Ha
agui a concepcao que a apreensdo de uma mulher sé pode ser dada a partir dessa
emergéncia do real, desse nédo félico, inominavel que faz parte do gozo de uma

mulher.

Os homens, doentes da mulher, conservam com todos os cuidados
seu estatuto de enigma absoluto. A feminilidade se vé reverenciada
como um mistério, como o impegavel objeto furado cujo centro esta
em toda parte e a circunferéncia em parte alguma. Nada se presta
melhor as elucubragdes delirantes que o desejo de saber voltado para
o 6rgao genital feminino, especialmente quando € questionada a sua

relacdo com o gozo. (André, 2011, p. 162)

André (2011) cita trés respostas possiveis diante do furo significante do
feminino. A primeira seria a histérica, de manutencao do desejo enquanto insatisfeito
e em que se coloca a outra, a Mulher — que encarna o feminino — em igualdade com

o Outro. A segunda possibilidade seria um apaixonamento psicotico — originado na

42 Em nota referente ao segundo paragrafo da pagina 77
43 Lacan realizou entdo, o que ele mesmo denominou no texto introdutério & segunda parte dos Escritos, “uma
retomada pelo avesso do projeto freudiano” (Lacan apud André, 2011, p. 78).



85

hipocondria — em relagéo a Mulher: “a paixao se organiza em torno de um nome que
faz sua aparicdo no real como nome da Mulher, e o0 sujeito s6 pode submeter-se
completamente a ele” (André, 2011, p. 162). Existiria ainda uma terceira solugéo, a
perversa, em que a feminilidade permanece ignorada uma vez que em seu lugar
coloca-se um objeto fetiche, com o qual o sujeito se relaciona, ao invés de se
relacionar com a mulher enquanto outro em sua alteridade e complexidade. Ha, no
entanto, algo comum a essas trés respostas, que € o ndo reconhecimento da dialética

do desejo, cada uma a seu modo.

Pois o0 desejo jamais é o desejo da Mulher; o desejo nunca se dirige
ao Outro como tal, mas antes, provém dele. O que visa o desejo é o
significante pelo qual o Outro aparece ele proprio enquanto desejante
e, por conseguinte, como desejavel. O termo ‘desejo’ é pois o
significante Ultimo do Falo. Quanto a feminilidade, esta jamais pode
ser situada senao num mais-além do desejo, como um resto com
relagdo aquilo que o desejo pode atingir. Dai o carater
fundamentalmente insatisfatério, mais ainda, fundamentalmente
histérico do desejo humano. (André, 2011, p. 162-163)



86

4.1 A Devastacao na Relagdo entre Mae e Filha

“Compreende-se, alias, o papel do pai na vida da
crianga. Como alternativa ou substituto: ele tem que
existir para que seja possivel uma alternancia com o

Paraiso Perdido!”
(Zalcberg, 2003, p. 59)

Ao se referir a eterna e complexa relacdo da menina em relagdo a mae, por
esta possuir todos caracteres de uma relagdo passional aprisionante, Lacan faz uso
do termo devastacao (Lacan apud André, 2011, p. 223).

Freud ja discorrera sobre essa complicacao e afirma que ela reside no fato de
gue a mae tem uma dupla funcdo na constituicdo da menina: a de identificacdo e de
objeto libidinal. E é justamente no momento em que a mae é desprezada pela menina
— com a constatacdo da castracao de ambas — que a menina tem a dificil tarefa de se
identificar a ela, na auséncia de signos da feminilidade em que pudesse se apoiar.

Entdo, por um lado, a feminilidade é um objeto de pensamento
inapreensivel, e por outro lado, para as proprias mulheres, faz parte
do registro inefavel que n&o tem necessidade alguma de ser pensado
para ser. O enigma da feminilidade tem assim um duplo papel,
segundo o sexo: faz falar os homens e calar as mulheres. (André,
2011, p. 224)

Se a feminilidade aparece como um mistério para Freud é exatamente porque
ela ndo tem registro no nivel inconsciente, ela ndo é representavel, é o furo, a falta de

significante.

Se a esséncia da feminilidade é inabordavel, o trabalho da psicanalise reside
em estudar o processo pelo qual a menina se torna uma mulher a partir da estrutura

humana e universal da bissexualidade inicial.

Se no humano a linguagem subjuga o natural, o instintivo, a mudanca de objeto
libidinal da m&e para o pai ndo é algo dado como certo a priori. E uma passagem

impulsionada pelo 6dio da menina pela mée a partir da descoberta da castracéo, a



87

partir da constatacdo da falta de significante em que se apoiar para se constituir
enguanto mulher: “Tudo o que a mae pode fornecer como trago simbdlico suporte da
identificacdo é o falo (...) isso implica que ela remete sua filha a um marco que pode

Ihe significar, mas que nado detém” (André, 2011, p. 231).

Freud ja havia constatado, de certa forma, a auséncia dessas insignias de
feminilidade em que a menina pudesse se apoiar em seu tornar-se mulher, no entanto,

vé no filho — em especial no menino — essa funcdo de garantia da identidade feminina.

Durante a pré-histéria do Edipo feminino a mae amada é a mée félica, o Outro
sem falha, ndo barrado, ndo castrado. A constatacdo da castracdo feminina causa
grande frustracdo e O0dio da menina em relacdo a sua mae, cuja imagem decai
enormemente em seu conceito. No entanto, € durante esse momento que a menina

deve se identificar a ela, identificando-se, portanto, também como depreciada.

Narealidade, o complexo de masculinidade ocorre como um desvio do caminho
“normal” do Edipo feminino através de uma regressdo a fixacdo & mae, em que ao
abandonar o pai como obijeto libidinal, identifica-se com ele para dirigir-se a sua mae:
“Esta identificacdo ao pai ndo deve ser confundida com o desejo de ser um homem;

ela é o desejo de desempenhar o papel do pai” (André, 2011, p. 236).

Essa fixacdo primordial a méde que ameaca constantemente a ressurgir
expressa a oscilagéo entre duas identificagdes e dois objetos libidinais distintos pelos
guais a menina passa durante sua constituicdo enquanto mulher. Parte do enigma da

feminilidade, com que Freud se depara, reside nesse ponto.

Antes de instituir a primazia do falo em substituicdo a do pénis, Freud discorre
sobre a equivaléncia simbolica pénis-bebé no psiquismo feminino, colocando o bebé

como compensacao da sua falta como mulher.

Posteriormente, com a introducdo da primazia do falo a falta da mulher passa
a ser relacionada ao eixo simbdlico. Assim a referéncia ao falo passa a estar presente

em ambos 0s sexos: como presenca no homem e auséncia na mulher.

A partir dessa conceituacdo, a mulher ndo mais buscaria um substituto do pénis
ausente, mas um substituto falico para a auséncia de um significante tipicamente

feminino. A crianca/filho passa entéo a representar sempre esse terceiro termo, o falo,



88

para a sua méae. Independentemente do sexo anatdémico, a crianga € sempre um

menino para a mae, uma vez que € para ela um substituto falico.

A crianca entra na economia psiquica da méde como um substituto falico como
compensacao de sua dupla falta, como falta-a-ser enquanto sujeito e a falta de
significantes femininos com que se depara. Pelo fato de se identificar com o falo —
objeto de desejo da mée — a crianga é facilmente colocada como substituto deste na
fantasia materna. Assim como o homem, a mulher também recorre a fantasia como

forma de tamponar a falta de gozo imposta pela castracéo.

No entanto, a mulher possui um “a mais” também em relacdo a possibilidade
de compensacéao de sua falta de gozo, seu filho pode ser colocado em lugar do objeto
a, possibilitando que ela, em fantasia, entre em contato com o objeto causa de seu
desejo: “A crianca, portanto, toca a causa do desejo da mée porque desperta nela ndo
apenas a mae, mas além disso, desperta nela a mulher, a mulher em falta” (Zalcberg,
2003, p. 128).

Em sua tentativa de tamponar sua falta falica com a presenca de um filho, a
mae acaba por oferecer a crianca a sua primeira forma de ser, que € um ser que
satisfaz a mae: “E nessa ansia de ser que reside o motivo pelo qual a crianca de

ambos os sexos dirige sua sexualidade ativa para a mae” (Zalcberg, 2003, p. 27).

Se a crianca tem a funcdo de tamponar a dupla falta materna, o investimento
nela realizado tem origem em seu préprio narcisismo. Quando se € mae de uma
menina a relacdo torna-se ainda mais complexa devido a confusao entre 0s corpos e

0S g0Zzos.

O amor de uma méae por uma filha (con)funde-se com um amor por si mesma
e através do mito do amor materno, tdo arraigado socialmente, a mae ganha um poder
desmedido sobre a filha, poder desestruturante e devorador. Do lado da filha, por
depender do amor materno, ao ndo conseguir de separar desta, resta-lhe identificar-

se com ela, exercendo, posteriormente, 0 mesmo poder devorador com sua filha.

Esse amor devorador materno, por mais que tenha veste de um amor sem
limites pela filha, € acompanhado pela falta de um amor real, uma vez que o objeto de

amor ndo € a filha, mas a prépria imagem idealizada. Diante dessa falta, a filha



89

desenvolve uma demanda insaciavel de reconhecimento. Mais uma vez, a

necessidade da mulher estd em ser amada, mais do que amar.

O encargo de satisfazer as aspiracdes maternas — e de ndo estar a
altura destas — abre uma area de conflito para a filha, dividida entre
realizar seus proprios anseios ou os de sua méde, na maioria dos
casos, pouco diferenciados. O medo de perder o amor da mae esta na
origem desse conflito, que equivale ao medo de castracdo no menino.
Mesmo que consiga incumbir-se com brilho quanto a realizacdo de
projetos narcisicos, a filha permaneceras avida de um reconhecimento
destes serem seus e ndo 0os da mae que a incumbira de os realizar em
seu lugar. (Zalcberg, 2003, p. 171)

Essa indistingdo de projetos entre mae e filha tem efeitos devastadores em
ambas. Por um lado, a mae pode se sentir ameacada diante das tentativas da filha
em se afastar dela, essa separacéo Ihe traz a ameaca de ndo mais ter seus projetos
narcisicos realizados, nem pela filha nem por ela mesma. Do outro lado, do da filha,
guanto mais envolvida se sentir em relagdo aos projetos narcisicos maternos, mais
tentard se desvincular dessa indistingédo a fim de se fazer por si e para si mesma. No
entanto, teme que o abandono dos projetos narcisicos da méae signifique uma ruptura,
teme que a mae nao o suporte. Por outro lado, teme também nédo ser capaz de
sustentar seus proprios projetos: “No fundo, n&o se sentem com direito a propria vida”
(Zalcberg, 2003, p. 175).

Como se a vida concedida pela mée a sua filha nao fosse um presente
gratuito, mas portasse nele a exigéncia de reconhecer que tal dom da
vida, a um s6 tempo promessa de imortalidade e de morte, implicasse
uma divida que circula da mée a filha. (...) Se a divida com o pai é
simbdlica — o preco a pagar-se por ter sido sujeito a castracdo — a
divida com a mae paga-se diferentemente, ou com o préprio corpo ou
com o corpo de sua crianga, em uma tentativa desesperada de se

separar da mée. (Zalcberg, 2003, p. 175)

Mesmo que tendo como base a devastacéo, paradoxalmente, tal investimento
materno na filha é essencial para sua constituicdo enquanto sujeito — e a separacao

desta, essencial para sua constituicdo enquanto sujeito e enquanto mulher.



90

Zalcberg (2003) fala de um nascimento prematuro em que antes de nascer
enguanto sujeito, a crianca nasce na fantasia materna como objeto causa de seu
desejo: “Isto quer dizer que, a partir da posigao de submissao, o Outro chama a
crianga a subjetividade” (p. 129). Adiante afirma ainda que “As maes assumem uma
importancia incomparavel, inalteravel e permanente porque, através dos cuidados que

dispensam a seus filhos, despertam estes para o gozo” (p. 130).

Mesmo antes da crianca nascer, ela € imaginada pela mée, dando-lhe uma
forma acabada, dando-lhe as bases para a sua primeira identificacdo. A essa
identificacdo imaginaria que se constitui na relacdo com o outro que Lacan denomina
de “estagio do espelho”, através do qual “o eu se estrutura em uma matriz simbdlica”
(Zalcberg, 2003, p. 160). Através do estadio do espelho a crianca passa pela
experiéncia fundamental de se ver, através da reflexdo do olhar materno, como um

corpo numa imagem total.

A crianca depende entédo desse investimento materno** que Ihe permite esse

nascimento prematuro, antes mesmo que nasc¢a enguanto sujeito:

A operacdo de identificacdo imaginaria para a crianca é de fato
complexa: para constituir-se uma identificacdo imaginéaria, a crianca
necessita da intervencao de um outro, um terceiro entre o sujeito e sua
imagem, que confirme, ‘sim, € bem vocé’. Assim, a crianga, através do
reconhecimento desse outro, se identifica com a imagem que, ao

mesmo tempo, ndo € ela e, sim, o outro. (Zalcberg, 2003, p. 160)

Essa identificacdo imaginaria tem como base um recobrimento do objeto a, que
se articula na dialética da castracdo materna. Tal recobrimento possui fungéo protetiva
tanto para a crianca, que através de uma mediacdo imaginaria sobre o seu corpo néo
€ reduzida a mero objeto de gozo materno; e para a mae que se vé protegida do

encontro, sempre trauméatico, com o real.

Se por um lado a crianga ndo pode se apresentar como pura manifestagédo do
real, precisando do recobrimento imaginario que a mae lhe oferece, por outro, lhe seria
mortifero permanecer presa ao universo fantasmatico materno. A mae precisa entao,

constantemente elaborar o luto da perda da crianca como objeto a em sua fantasia.

4 Que tem origem no narcisismo materno.



91

Se 0 encontro com o real gera angustia e € temido pelo sujeito, o temor desse
confronto € ainda mais acentuado no caso da mulher que, por ndo ser toda ela inscrita
no simbalico, esta constantemente ameacada pelo surgimento do real. A crianca pode
tanto se apresentar a mae como pura manifestacdo do real, no lugar de objeto a,

gquanto como um prolongamento de seu corpo nao simbolizado.

Ao ser designada através de um nome que Ihe é proprio*®, recebe do Outro um
significante particular que inclui uma dimensao imaginaria, uma vez que, além do
nome, a crianga recebe uma imagem com que se identificar, imagem esta que sera a
matriz de seu ser enquanto sujeito: “O futuro da crianga depende, em muito, de a mae
reconhecer-lhe um corpo dela mesma, separado do corpo materno, e isso desde o
momento em que a mae se sabe gravida e a imagina ja como criangca completa,
identificada como tal” (Zalcberg, 2003, p. 164).

A mée desempenha com a criangca uma dupla funcdo enquanto outro e Outro.
Como espelho que reflete a crianca a sua imagem, a mae Ihe é um outro, no entanto,
ao confirmar a crianga a existéncia de seu corpo, por fazé-lo pela vertente do
significante, a mae assume o lugar do Outro: “A identificacdo imaginaria, isto €, a
assuncéo de um corpo pela confirmacdo do olhar da mée, recebe uma matriz
simbodlica pela determinacdo significante que também estd envolvida no

reconhecimento do corpo como proprio” (Zalcberg, 2003, p. 161).

Apenas através do reconhecimento materno de um corpo que lhe é proprio que
a crianca podera realizar sua identificacdo falica, podera ser o falo da mae,
identificando-se com a imagem que a fascina e que a mae |lhe aponta como sendo a

ideal.

Devido a indefinicdo de corpos — tanto da mae quanto da crianca diante da
inexisténcia de simbolos do feminino —, a menina sera ainda mais dependente desse
outro materno que lhe reconheca seu corpo: “Esse € um dos motivos pelos quais a
mulher tem dificuldade em renunciar a satisfacdo simbdlica que corresponde a
concepcao do ideal do eu. Para tanto, faltam-lhe os fundamentos que regulam o

dominio da identificacdo simbdlica” (Zalcberg, 2003, p. 166).

45 Por um significante particular que vem do Outro.



92

Se a mulher ndo pode assumir seu corpo inteiramente na base da
imagem especular € porque, quando confrontada com o outro
imaginario, a mée, ela se manteve em suspenso, em sofrimento, em
face de um espelho inacabado, dai a importancia que a constituicdo
de uma imagem que funda sua identificacdo especificamente feminina

passa a ter para a mulher. (Zalcberg, 2003, p. 167)

O corpo é para a mulher uma fonte incessante de preocupacdo por carregar
nele uma indefinicdo, algo ndo simbolizado e ndo simbolizavel, um resto de real
deixado pela metafora paterna e que (nao) diz respeito a especificidade de seu sexo.
Aqui reside o motivo da afirmacao de Freud (1914) sobre a necessidade feminina de
ser amada, mas do que amar, uma vez que é o amor que tem a funcéo, nas mulheres,
de intermediar sua identificacdo imaginéria e simbdlica, recobrindo-o e afastando a

ameaca da manifestacdo do real de seu corpo.

Diferentemente do menino, a menina, apos a fase do espelho, volta-se para a
mé&e com o intuito de encontrar nela o reconhecimento para a especificidade de seu
corpo feminino. E a mae apenas podera reconhecer o corpo feminino da filha se ela

propria tiver conseguido criar uma identificacdo feminina para si, para além do falo.

Se a mae néo puder lidar com a falta de definicdo do feminino, sua inquietude
diante dessa falta sera transmitida para a sua filha, uma vez que assim como nao
pode reconhecer o seu corpo feminino, ndo poderd reconhecer o da filha, néo
podendo, assim transmitir a filha uma abertura para que, a sua maneira, ela possa

criar a sua feminilidade possivel.

Por outro lado, se ela tiver “constituido uma feminilidade para si mesma e
participando dos jogos da mascarada mantidos com um homem na comédia dos
sexos, uma mae introduzird sua filha a jogos de dissimulacdo e mistério; atraves
destes, a filha ira edificando sua propria definicdo como mulher” (Zalcberg, 2003, p.
182).



93

4.2 Alienacgéo e Separacgéao

Ao abordar a relacdo mae-filha Lacan desenvolve os conceitos de alienagéo e
separacdo. A alienacdo se baseia na nocdo de que ao nascer a crianga, por ser
totalmente dependente do desejo de um Outro, do mundo de significagdes que este
lhe oferece, ela encontra-se alienada a este. Em um momento posterior, € necessario
gue haja a separacdo entre a mée e a crianca para que esta possa sair do lugar de
objeto subjugado ao desejo materno. Caso a separagao nao ocorra, desenvolve-se
uma psicose, onde o sujeito permanece alienado ao desejo do Outro, permanece

preso ao mundo materno.

Embora essa articulagéo entre alienacdo e separacao seja constituinte do ser
humano de ambos os sexos, ha uma particularidade no caso da menina por esta,
desde cedo, possuir uma relacao diferenciada com a mée, permanecendo, em algum

grau, alienada a esta.

O desenvolvimento de Lacan acerca da alienacéo tem como base a nocéo do
gue em Freud era conhecido como desamparo, referente ao Unico inicio possivel para
0 sujeito humano, de completa dependéncia. Nesse momento inicial, a crianca
depende de alguém gque signifique suas experiéncias que sao vividas por ela como
um sem sentido, é isso que em “Projeto de uma Psicologia Cientifica” Freud (1950

[1895]) denomina de “mutua compreensao” entre a mae e a crianga.

De acordo com Freud, a primeira experiéncia de satisfacao faz com que nasca,
na crianga, o desejo de reviver o prazer obtido com ela, assim como reencontrar 0
objeto que a proporcionou. Essa € a teoria freudiana acerca do surgimento do desejo

a partir da experiéncia de satisfac&o*®.

E justamente com a constatacdo dessa perda que ocorre a ruptura entre os
registros da necessidade e da demanda, esta Ultima, nunca podendo ser
completamente satisfeita, sempre havendo um resto, uma vez que, em sua base, a

demanda é sempre demanda de amor. E essa demanda que estrutura o inconsciente

46 E importante lembrar aqui que Freud considerava a necessidade em estado puro como mera hipétese, uma
vez que as necessidades bioldgicas sdo inscritas na ordem do desejo.



94

do sujeito, fazendo com que sempre a dirija a um outro, numa busca eterna de que

essa seja atendida.

Como a filha depende do amor e de outros investimentos libidinais da
mée em relacao a ela, mantera, mais do que o filho o nivel de demanda
a mae. Se a demanda néo satisfeita deve abrir espaco para o desejo,
compreende-se que a persisténcia da demanda na mulher dificulta-lhe

0 acesso ao desejo. (Zalcberg, 2003, p. 58)

O objeto perdido nunca é reencontrado, impulsionando o sujeito na busca de
objetos substitutos. O que podemos ver é que na busca do objeto perdido que reside
a origem do desejo, é a falta que é a causa do desejo e € essa a base do

desenvolvimento psiquico.

Ao colocar a mae como o primeiro Outro da crianca, Lacan aponta que para
além da méae em sua posicdo de sujeito, h4 a mae enquanto aquela que possui 0
poder de determinar a crian¢a, inscrevendo seu desejo no mais intimo da crianga, que
se questiona: “Quem é esse Outro ao qual estou mais ligado do que a mim mesmo?”
(Lacan apud Zalcberg, 2003, p. 60).

A méie apenas encarna o Outro, ndo podendo sé-lo de fato. E a esse ponto que
0 sujeito deve chegar em andlise, no reconhecimento de que “o Outro nao existe
enquanto tal” (Zalcberg, 2003, p. 60), no entanto, a mulher, mais do que o homem,

tera dificuldade de aceitar essa néo existéncia.

O fato da méae poder atender as necessidades tanto biol6gicas quanto
amorosas da crianga constitui um dos motivos pelos quais a mae €
elevada a categoria do Outro. O que impera € seu poder: suas
respostas constituem lei ou regulamentos, suas demandas séo
mandamentos, seus desejos sdo designios. Quanto mais uma crianga
viver sua mée sob a cancela de seu poder de doacao, mais ela é vivida
como poténcia de dar a vida e, paralelamente, maior é a sua poténcia

de dar a morte, além de amor. (Zalcberg, 2003, p. 60)

O Outro materno ganha sua forga no fato da crianga ter que se submeter ao
significante do desejo materno, sem que, no entanto reconheca seu significado.

Apenas com a introducdo da funcdo paterna que a crianca podera saber sobre o



95

significado deste significante primordial. A funcdo simbdlica do pai seria justamente

essa, dar significado ao significante do desejo materno*’:

O significante primordial (0 desejo da m&e) domina a vida da crianca,
sem que esta possa realiza-lo. O fato de haver um significante
primordial a cujo significado, no inicio, a crianga ndo tem acesso
determina uma divisdo fundamental em seu ser: uma parte dela
mesma, a regida por seus significantes primordiais, permanecera para

sempre desconhecida para ela. (Zalcberg, 2003, p. 64)

O recalque originario seria entdo referente ao S1 (significante do desejo
materno), formando o nucleo do inconsciente do sujeito, ao qual ndo se tem acesso,
apenas um vago vislumbre através das formacdes do inconsciente. Esse significante
primordial rege 0 sujeito mesmo que seja inacessivel. O recalque originario,

estruturante, € o que torna o sujeito falta-a-ser.

A divisdo primordial que constitui um dos aspectos da operacao de alienacao
no Outro € o que marca a entrada da crianca no campo da linguagem uma vez que
antes de poder se dizer, a crianca é falada pelo desejo materno: “Essa condi¢ao
estrutural estabelece uma verdadeira paixao do sujeito pelo significante que passa a
ser uma dimensao da sua condi¢cdo humana: o sujeito fala, mas algo fala nele.”
(Zalcberg, 2003, p. 64)

A condicéo de ser falante vem sob o preco da divisdo que traz em si um outro
gue, nela, dela fala. A formacéo de um sujeito depende, entdo daquilo que reside no
campo do Outro materno. Ao interpretar as primeiras vivéncias corporais da criancga,
no momento em que estas sado vividos como um sem sentido, ao molda-las a sua
maneira, a mae inscreve a crianca em seu universo simbdlico, no universo do Outro
materno: “E o préprio discurso do Outro que precede o da crianca, impondo-se a esta.
A linguagem ja esta no Outro, e é por meio desse Outro que a crianga tem acesso ao
significado” (Zalcberg, 2003, p. 65).

O Outro torna-se, com isso, o lugar da fala, do significante, lugar de onde nasce
o inconsciente. E é por ser originado da fala, no lugar do discurso do Outro, que o

inconsciente € estruturado como linguagem.

47 0 significado trazido pelo pai ao significante materno é designado como S2, um significante segundo que
libertara a crianga do universo do desejo materno.



96

Como o Outro materno apresenta-se como o lugar do tesouro dos
significantes, a crianca acredita inicialmente que ele contém todos os
significantes; ela ter4 de descobrir que o Outro ndo os contém — é
marcado de uma falta — da mesma forma como néo responder a todas
as demandas da crianca: submetido a castracao, limitado. (Zalcberg,
2003, p. 66)

O Significante S248 torna-se necessario para possibilitar a emergéncia de uma
significacao da existéncia da crianga. Antes que o0 pai possa oferecer o significado ao
desejo materno, a crianca segue tentando oferecer a mée o objeto causa de seu
desejo, permanecendo com isso, alienada a esse desejo, oferecendo-se como 0 seu

objeto para que possa garantir o amor dela.

Ao nomear o desejo materno, o pai liberta a crianca da posicdo de objeto do
desejo materno, como aquele que deve assumir a posicdo de objeto a que

ilusoriamente viesse a tamponar a falta materna.

No entanto, com a entrada da funcdo paterna, a crian¢ca depara-se com a
guestdo essencial relativa a seu ser, uma vez que nao mais pode contar com a
identificacdo falica — que mesmo que ilusoria lhe propiciava alguma identificagdo. A

crianca ndo pode mais ser o falo da mae.

Inicialmente, Lacan elaborava a nogo de complexo de Edipo, para ambos os
sexos, através da referéncia ao falo, posteriormente, porém, deu conta de que para
dar conta do Edipo feminino era necessario ir mais além do falo, campo no qual se

estabelece a especificidade feminina desde sua relagdo com a mée.

E importante, no entanto, frisar que para Lacan n&o é a anatomia que determina
a diferenca sexual, mas o lugar que o sujeito assume em sua relagdo com o falo, com

o significante do desejo.

Retomando o tema da constituicdo do Edipo, para ambos 0s sexos, é
fundamental o fato de que pela substituicdo do enigméatico desejo da
mae pela metafora paterna, que lhe traz significado, a crianca adquire
o0 status de sujeito na plena acepg¢édo do termo. Por essa substituicdo
introduzida pela funcéo pai, a crianga (de ambos os sexos) torna-se

um produto do significante; a crianga € o ‘efeito’ (¢ o termo empregado

48 Significante introduzido pela fungdo paterna e que traz significado ao significante do desejo materno.



97

por Lacan) da substituicdo do significante primordial, que rege sua vida
sem ela saber, por um outro significante e, nessa substituicdo surge o

sentido de sua existéncia de sujeito. (Zalcberg, 2003, p. 68)

Ao definir o Outro ndo apenas como lugar dos significantes, mas como lugar
onde o sujeito busca o saber sobre si, Lacan delineia a demanda da crianca a mae
nao apenas como demanda de amor, mas como demanda de uma resposta sobre 0

Seu Ser.

Essa busca é ainda mais marcante na mulher, uma vez que para além da falta-
a-ser como sujeito falante, h4 a busca por um significante propriamente feminino, que

é inexistente.

Significa que além de ter de considerar-se a questdo da demanda que
uma filha, entre esperancosa e desafiante, dirige ao pai — demanda de
um significante feminino e de um lugar na ordem simbdlica — ha que
se levar em conta também o vigor de sua demanda incondicional de
amor a mée; isso, devido a mulher ndo encontrar, nem do lado da mae,
nem do lado do pai, fundamentos para instituir uma identidade

especificamente feminina. (Zalcberg, 2003, p. 69)

A mulher nada mais resta se ndo criar-se como feminina & sua maneira, sem
poder contar com signos e simbolos nos quais se basear por identificacdo. Por lidar
com uma dupla falta, a falta-a-ser enquanto sujeito falante e a falta de significantes
gue designam a feminilidade, a mulher se depara com mais dificuldades diante da

rentncia a demanda do Outro.

Mesmo que o significante introduzido pela metafora paterna nomeie o
significante do desejo da mée, ele ndo o faz por completo, ha um resto que permanece
fora da simbolizagao, que pertencendo ao campo do real ndo pode ser nomeado. Esse
resto € um objeto, o objeto a. E apenas com a instituicdo da separac¢&o que a crianca
pode lidar com a falta, pode se deparar com o objeto a, uma vez que durante a

alienacdo, a falta ndo existe para a crianca.

Deparar-se com a falta do Outro implica deparar-se com a propria falta ja que

nao mais pode se colocar no lugar do falo materno. A mulher, mais do que o homem,



98

tem dificuldades em lidar com a falta do Outro materno, uma vez que mantém a

esperanca de que nele possa encontrar respostas sobre o seu ser mulher:

A persisténcia da demanda na mulher dificulta o surgimento do desejo
gue permanece, para ela, muito ao nivel do desejo do Outro e ndo do
proprio. Levando-se em conta que a mée é o primeiro objeto de amor
da menina, é compreensivel que € por ela que a menina quer ser
amada. A menina teme arriscar-se a perder a mée, pois isso equivale
a perder tudo ou a se perder. Por outro lado, isso dificulta sua
experiéncia de existéncia como mulher, separada de sua mée.
(Zalcberg, 2003, p. 75)

Ha aqui, no entanto, um paradoxo: mesmo que a mulher ndo suporte lidar com
a falta, ela tera que preservar a falta, o vazio, em sua vida, ja que sem ele, ela ndo
pode aceder ao desejo proprio: “A mulher tem, entdo, de buscar o vazio como
condicéo de desejar, no esfor¢o de preservar uma distancia entre desejo e demanda,
no estabelecimento de novas formas de relagao, basicamente com o Outro” (Zalcberg,
2003, p. 77-78).

Diante de uma filha menina — que reativa a sua falta enquanto mulher — uma
mé&e pode atender a crianga no nivel da demanda como forma de evitar a falta. Isso,
no entanto, tende a deixar a menina ainda mais presa a demanda deste Outro

primordial.

Estar em posicao de satisfazer a demanda materna faz com que posteriormente
a menina fique presa numa eterna reedi¢cdo de sua condi¢cdo de ser objeto de amor
do outro: “Essa dependéncia amorosa de uma filha em relacdo a mae, trara a esta,
uma gratificacdo da qual ela tera muita dificuldade em renunciar, contribuindo ainda
mais para o arduo processo de separac¢ao que a filha tentard encetar com a méae, para

ser mulher e mae, ela mesma” (Zalcberg, 2003, p. 80).

Ao impossibilitar que a filha preserve um espaco para a demanda, ou seja, que
ela tenha a possibilidade de se deparar com uma demanda insatisfeita, a mae acaba
por barrar a possibilidade da filha emergir enquanto sujeito desejante, que, a partir da
falta, o seu desejo préprio possa emergir: “A crianga aparentemente alimentada com
demasiado amor — um amor sufocante — ilustra o fracasso da demanda de amor da

mé&e quanto ao ‘nada’ que ela deveria instituir’ (Zalcberg, 2003, p. 81).



99

E justamente da dificuldade da separacdo da menina em relagdo com o Outro
materno que surge, em inumeros casos, a imagem de uma mulher idealizada que

conteria 0 mistério da sexualidade feminina.

ApoOs a castracao os sexos se inscrevem de formas diferentes diante da falta
materna que a marca como Outro, e ela, a mae, reserva lugares diferentes para

crianca a depender de seu sexo. A menina aponta para a sua dupla falta.

Portanto, a menina ndo sai da situacdo de engodo na qual entrara pela
identificacdo falica — acreditar que poderia ser o que faltava a mae —
da mesma maneira que o menino. Enquanto ele continua a
supostamente ter o objeto de desejo do Outro materno, ela confronta-
se om a nostalgia da falta-a-ter esse objeto: objeto que de fato nunca
tivera, mas que ilusoriamente acreditava ter. A questéo é que, a partir
da fse do Edipo, este ndo ter inscreve-se no inconsciente da menina

como néo ser. (Zalcberg, 2003, p. 94)

Enquanto objeto do gozo materno a menina tinha um lugar, esse lugar lhe
atribuia uma identificacdo. Ao se separar da mae, perde-se juntamente com essa
identificacdo e depara-se com a angustia de ter que se fazer enquanto mulher sem ter

um simbolo propriamente feminino no qual se apoiar, como o0 homem tem com o falo:

Embora o complexo de Edipo que a leva a renunciar a essa posi¢ao
falica, a qual, embora satisfatéria, € mortifera, representa uma saida
de um destino totalmente alienada, mas traz em seu bojo uma questéo
para a mulher por ela ndo saber mais qual o seu lugar no desejo do
Outro. Ndo sem razao diz-se que a mulher procura um lugar no Outro.
(Zalcberg, 2003, p. 94)

Essa eterna necessidade da filha em reencontrar um lugar para si no desejo
materno, pode ser reeditado durante a sua prépria maternidade. Ela tera entdo um
bebé para ofertar a mae, no entanto, se for uma menina, podera achar que nao ha
nada a oferecer a mée, se esta néo tiver experienciado algum grau de satisfacdo com

sua propria filha.

O corte simbalico introduzido pela metafora paterna tem a fungéo ndo apenas
de proibir que a mée encontre na crianca um objeto substituto que imaginariamente
venha lhe tamponar sua dupla falta enquanto sujeito e enquanto mulher; mas também

a de barrar a crianca seu desejo de permanecer sendo o objeto do desejo materno.



100

Essa condi¢do edipica estrutura a crianga como sujeito, permitindo-
lhe, retrospectivamente, ligar a demanda do falo a um Outro simbdlico
gue o pai passa a ser para ela. A intervencao simbdlica do pai torna
possivel para a criancga ter acesso a toda dialética dos simbolos. O pai
estabelece as relacdes méae-crianc¢a inicialmente imaginarias em um

outro registro, o simbdlico. (Zalcberg, 2003, p. 95)

E também através da introducdo da metafora paterna que a crianga pode ser
dar conta que ao Outro materno algo falta e que esse algo pode — mesmo que apenas
parcialmente, pois h4 um resto — ser nomeado pelo pai. A crianca descobre entdo que
a mae deseja aquilo que lhe falta: “Essa lei implica que o desejo de cada sujeito

depende do objeto que um outro presume-se tenha ou nao” (Zalcberg, 2003, p. 96).

Na passagem pelo Edipo, a menina, assim como o menino, recebe do pai uma
identificacao falica que a estrutura enquanto sujeito, mas ele nada pode oferecer no
gue tange a sua especificidade enquanto mulher, nem ele, nem a méae pode oferecer
a menina uma identificagdo propriamente feminina: “Pelo fato de o Outro enquanto
tesouro dos significantes ndo conter um significante especifico ao sexo feminino, a

mulher ndo encontra um lugar no Outro” (Zalcberg, 2003, p. 102).

Aqui cabe enfatizar a afirmacéo lacaniana em seu texto sobre a sexualidade
feminina em que aponta que “uma mulher busca um homem na qualidade de um
significante” (Lacan apud Zalcberg, 2003, p. 103). Afirma ainda que “A mulher s6 tendo
um inconsciente la onde o homem a considera, reporta-se a funcéo félica que ele
representa para ela” (Lacan apud Zalcberg, 2003, p. 1144%). Ou seja, a mulher, ficando
parte dela fora do processo de simbolizacdo, busca uma forma de ser totalmente

abrangida pelo registro félico, pelo abrigo do simbdlico.

E em sua busca pelo significante que amarraria sua questao identificatéria que
a mulher torna-se o falo na fantasia masculina, escondendo sua falta falica atraves da
mascarada que assume. E justamente através da mascarada que a mulher pode
assumir uma feminilidade possivel: “faz-se amada pelo que ela ndo tem e desejada

pelo que ela ndo é” (Zalcberg, 2003, p. 103).

A concepcdo trazida por Lacan pelo que denomina de “comédia dos sexos” é

relativa a forma pela qual homens e mulheres relacionam-se entre si regulados pelo

4 Em nota de rodapé referente & pagina 103.



101

falo. Essa concepcéo traz em seu bojo a no¢do de que, uma vez que néo relativa a
diferenca sexual, a psicanalise ndo pode estabelecer uma lei universal sobre a relacéo
entre oS sexos, € iISso 0 que Lacan tenta colocar com a sua afirmacdo de que nao

existe relacdo sexual.

A auséncia de significacdo inconsciente sobre a diferenca sexual aponta para
um descompasso estrutural entre o biolégico e o psiquico. Freud ja apontara para
esse descompasso em sua teorizagdo acerca da bissexualidade estrutural do ser

humano.

A saida do Edipo, a menina busca tanto no pai quanto na mae um significante
do sexo feminino. E € necessario que a mae possa transmitir a filha justamente aquilo
gue ela ndo tem, sua castragdo, indicando que ela pdde, a sua maneira, lidar com a
inexisténcia de significante para o sexo feminino. E necesséario que a mae possa

assumir a sua falta como mulher.

A mulher resiste a renunciar de pedir ao Outro um significante de seu
sexo, pois, quando ndo se pode pedi-lo ao Outro, a solugéo é apoiar-
se em si mesma. E, precisamente, o que teme a mulher: viver no
desvanecimento do Outro implica viver sem identificacdes, sem o

suporte que estas lhe trazem. (Zalcberg, 2003, p. 111)

Entéo, a estruturacao da filha enquanto sujeito e mulher dependera, em muito,
da forma com que sua mae lida com a falta de respostas em relacdo ao seu ser

feminino, diante da inexisténcia de um significante para o feminino.



102

4.3 Um Gozo Outro

“A inscricdo da mulher nessa lI6gica do mais-além do
simbdlico — que s6 é mais-além porque continua referida
ao significante, marca do simbolico — é ‘outra’ do que a
do homem. E em fung&o dessa diferenca na maneira de
inscreverem-se na ordem simbolica que se determina a
filha ter uma relacdo especifica com a mae, na condicao
de mulheres, ambas.”

(Zalcberg, 2003, p. 63)

Freud ja pudera se dar conta de que o sintoma, além de possuir um sentido,
trazia também uma satisfagcédo para o sujeito: “No caso da mulher, o sintoma traz um
sentido adicional para a dificuldade de defini¢cdo clara de sua identidade feminina, da
gual ela se ressente. A mulher, mais do que o homem, reluta em abandonar o sintoma

que ela, com frequéncia, ama como a si propria” (Zalcberg, 2003, p. 20).

Mesmo que Freud tivesse como propdsito tornar consciente os conteddos
inconscientes, ele se deparara com um resto que nao podia ser abrangido pelo registro

da palavra, do simbdlico, algo que fazia parte de outra ordem que nao essa.

Nem tudo seria entdo passivel de ser interpretado como formacédo do
inconsciente, ficando no dominio do principio do prazer. Isso que sempre escapa foi

elaborado por Lacan em seu conceito de gozo:

Para sempre, indicard Lacan, havera nos seres humanos uma parte
gue permanecerd fora do alcance do processo de simbolizacdo que
0s caracteriza como sujeitos falantes, isto €, assujeitados a palavra. O
processo de simbolizagdo correspondendo a constituicdo edipica em
homens e mulheres determina que estas ficam ainda menos do que
os homens submetidos a palavra; nelas algo sempre escapa ao
discurso. (Zalcberg, 2003, p. 22)



103

Lacan define gozo como “aquilo que nao serve para nada” (André, 2011, p.
249), ndo serve nem ao principio do prazer, nem a auto conservacao. O gozo sexual
seria uma especificidade do gozo que vem como limite ao gozo geral, uma vez que é

inscrito no campo significante e possibilitado ao sujeito através da castracao.

A castracdo, que marca a entrada do sujeito na linguagem, determina que a
condicéo de ser falante vem com um preco, a perda de um gozo ilimitado que incidiria
no préprio corpo, 0 gozo do ser, 0 gozo do Outro. E a perda desse gozo que permite
gue o sujeito aceda a ordem do desejo, onde encontra um gozo permitido, 0 gozo

sexual.

Isso ao que é preciso ater-se, é que o gozo é proibido a quem fala
como tal, ou ainda, que ele sé pode ser dito entre as linhas para quem
quer gue esteja sujeito a Lei, pois que a Lei se funda sobre essa

prépria interdicdo. (Lacan apud André, 2011, p. 252)

Esse gozo perdido sera sempre buscado pelo sujeito em sua fantasia e o objeto
a, objeto que aponta para a falta, para o que causa o0 desejo, sera também

denominado por Lacan como “objeto mais-de-gozar”: “na verdade esse objeto ‘mais’

implica a perda de um ‘menos’ (Zalcberg, 2003, p. 121).

A linguagem, a castracdo, o significante falico, dividem o gozo. Por proibir —
castrar — 0 gozo do ser é que o gozo do significante se torna possivel. Castracéo e
desejo tornam-se duas faces de uma mesma moeda: “A castragao quer dizer que é
preciso que 0 gozo seja recusado, para que possa ser atingido na escala invertida da
Lei do desejo” (Lacan apud André, 2011, p. 252).

Se 0 gozo sexual, falico, é possibilitado a partir da castracao, ele se relaciona
necessariamente com a falta-a-ser e ndo com o ser, ele ex-siste, ou seja, existe fora
do corpo, a ele estando ligado apenas pela imagem falicizada do corpo, geralmente

focado ao 6rgdo sexual ou a outras areas que o venham substituir.

Lacan aborda a diferenca sexual através da posicdo adotada pelo sujeito em
relacdo a funcéo falica, de como, independentemente do sexo bioldgico, o sujeito se
submete a lei falica: “Nao existe, portanto, diferenca entre 0s sexos nhas
representacbes inconscientes do sujeito, seja ele homem ou mulher. E por isso,
também, que nao existe representacao da relagao sexual no inconsciente” (Zalcberg,
2003, p. 104).



104

Em “Diretrizes para um congresso sobre a sexualidade feminina” (apud
Zalcberg, 2003, p. 121) Lacan aborda a sexualidade feminina como apontando para
um gozo que, por ser contiguo, rivaliza com o gozo falico resultante da castracdo e da
inscricdo do sujeito na ordem simbdlica. Afirma, ainda que a psicanalise ndo pode
esclarecer sobre o gozo feminino: “A natureza do orgasmo vaginal guarda invioladas

suas trevas”.

Por ndo ser referente ao registro falico e simbdlico, por ser um gozo no real do
corpo, sobre este gozo especificamente feminino nada pode ser dito, ele escapa ao
registro simbodlico como esse resto de real deixado pela metafora paterna no

psiquismo feminino:

A respeito do seu gozo, as préprias mulheres nada sabem e nada
podem dizer; algumas, nem todas, apenas o experimentam. E isto:
guanto a substancia da qual é feito 0 gozo da mulher, nada pode ser
dito, pois trata-se do gozo impensavel e nao representavel, gozo extra-

falico, o ‘em-corpo’. (Zalcberg, 2003, p. 124)

Uma vez que a mulher, além do gozo félico, tem acesso também a esse gozo
Outro, Lacan o chama de suplementar. O homem, por outro lado, por apenas poder
gozar do 6rgéo, so tem a seu alcance o gozo sexual, o gozo falico: “Para Lacan, pelo
fato de ter uma relacdo com esse outro gozo, a mulher mergulha suas raizes, como a
flor, no gozo” (Zalcberg, 2003, p. 124).

A partir da diferenciacdo entre os gozos, a questao da identificacdo do sujeito
com o feminino ou masculino passa a ser definida a partir do gozo, da posicédo que
assume diante da ordem falica, mantendo-se preso a ela (no caso do homem) ou
tendo um resto real que aponta para um mais-além da ordem félica (no caso da
mulher): “Dizer-se ‘homem’ ou ‘mulher depende de que lado das féormulas da
sexuacdo o sujeito se posiciona. E homem todo aquele que se coloca do lado todo
falico; € mulher todo sujeito que se coloca do lado ndo todo falico” (Zalcberg, 2003, p.
125).

Do lado do homem, por existir Um®® que faz a excecdo, confirma-se a regra de
gue todos os outros sao castrados, possuem uma falta estruturante que os insere na

Lei, e os torna falta-a-ser: “E, no entanto, por essa impoténcia constitutiva que os

50 0 mitico pai da horda estudado por Freud em “Totem e Tabu” (1913b), o Unico homem n3o castrado.



105

machos recebem sua identidade de homens. (...) A castracdo funciona, pois,
visivelmente como limite e reasseguramento da posicao masculina” (André, 2011, p.
259).

Se do lado do homem a condicdo € estar totalmente submetido a castracao,
esta funciona ndo apenas como limite, mas como garantia da posicdo masculina:
“Para todos os que se colocam desse lado, a lei se aplica: sédo sujeitos para os quais
o falo é elevado ao nivel de significante e simboliza seu sexo” (Zalcberg, 2003, p. 125).
Se uma mulher se posiciona deste lado, independentemente de ser hetero ou

homossexual, declarar-se-a castrada como um homem.

A funcéo falica se inscreve em ambos os lados, seja dos homens ou das
mulheres, mas néo é a presenca da funcdo em si que define essas posi¢des, mas a
maneira com que cada um — homem ou mulher — se posiciona diante dela. Embora
toda mulher, sem excecado, esteja submetida a castracdo, ela ndo esta toda ela
submetida a castracdo, ndo esta completamente inserida na funcéo falica, ha algo a

mais, um gozo a mais que escapa a significagcao.

No entanto, por nao existir a excecao, também nao existe a regra. As mulheres
nado fazem parte de um grupo fechado como os homens, elas s&o Unicas e devem ser
tomadas uma a uma em sua singularidade. E nesse ponto que reside a afirmacéo
lacaniana de que A Mulher ndo existe, uma vez que ndo existem signos e regras
universais do feminino que a definam enquanto seres femininos. O ser mulher é uma
construcédo, eterna e individual, sem respostas e sem parametros, com a qual toda
mulher que assumir sua castracédo deve lidar. Caso negue a castracdo, situar-se-a do

lado masculino, seguird suas leis e tera, como consequéncia, um gozo falico, apenas.

O lado feminino da formula de sexuagéo € onde se posiciona o nao todo falico,
agueles sujeitos que embora estejam em parte referidos ao registro falico, possuem
um “a mais”, um mais além do falo. Também neste lado, a mulher pode ser hetero ou
homossexual, e nele ainda podemos encontrar misticos e psicoticos (de ambos os
sexos). As mulheres que se posicionam deste lado estdo divididas em relacdo a
castragdo, uma vez que sao submetidas a ela, mas apenas em parte. A metafora
paterna deixa um resto, uma vez que se por um lado contribui para sua constituicao
enguanto sujeito, por outro, ndo a constitui enquanto mulher, ndo lhe fornece um

significante propriamente feminino.



106

Portanto, a castracdo e o significante falico dividem a mulher enquanto
identidade e também seu gozo, por um lado, o gozo falico, significante, por outro, o
gozo do Outro: “uma mulher se desdobra mais do que se unifica, sob o significante
‘mulher” (André, 2011, p. 261).

Por ndo estarem submetidas & universalidade da lei falica, como os homens,
elas estdo posicionadas do lado do Outro, em contraposicdo ao lado do Um,
masculino. Mas é justamente o fato de ndo estarem submetidas a essa universalidade
gue permite que as mulheres transitem por ambos os lados da férmula da sexuacao:
“Por essa condi¢do, a mulher mantém uma liberdade, apurando sua criatividade:
criatividade necessaria para cada mulher constituir-se uma identificagédo feminina ndo
assegurada por natureza, tal qual a do homem (identificagao viril) recebida do pai”
(Zalcberg, 2003, p. 126).

N&o sendo toda ela félica, toda ela castrada, cada mulher deve criar a sua
maneira de ser enquanto mulher e a forma com que ela lida com a sua liberdade em
relacdo a castracdo, que a permite transitar por ambos os lados da férmula da
sexuacao, guiara a constituicdo de sua crian¢a enquanto sujeito que devera escolher,

ela prépria, como se posicionar diante de sua castracgéo.

N&o estar toda ela referida ao falo, significa que ha algo na mulher que foge ao
processo de simbolizacdo. Ela esta, ao mesmo tempo dentro e fora do processo de
simbolizacao: “Neste sentido, em sua condicdo especificamente feminina, a mulher
ndo é sujeito na medida em que uma parte dela ndo € representada por um
significante” (Zalcberg, 2003, p. 118).

Melman (1985) afirma que se mesmo tendo para si um gozo Outro, 0
sentimento de prejuizo sentido pela mulher estaria no fato de que sua falta narcisica
teria mais peso do que o0 gozo suplementar a que tem acesso: “(...) pois, fazer-se valer
desde o lugar do Outro expde, como se sabe, a inquietude do ter que agradar, seduzir,

satisfazer, fazer-se aceitar por seu semelhante” (Melman, 1985, p. 89).

Seu resto ndo simbolizavel faz com que ela resida (também) num lugar da
ordem do sensivel, lugar de onde ela é procurada pelo homem, mas nunca

encontrada.



107

Se s0 existe um significante referente a sexuacado, que € o significante falico,
falta o significante que se referiria ao sexo propriamente feminino e, com isso, no nivel
inconsciente € impossivel formular a relacdo entre os dois sexos, 0 que nos leva a
célebre — e muitas vezes mal compreendida — afirmacgéo lacaniana de que a relacao

sexual ndo existe.

Para o inconsciente, o Outro sexuado néo existe, a Mulher ndo recebe
fundamento para seu ser. O gozo sexual, por isso, articulando-se ao
significante falico, exclui a possibilidade que se goze de um ser
feminino como tal. (André, 2011, p. 252)

Esse descompasso entre gozos femininos e masculinos, esse desencontro
inevitavel é que leva Lacan a afirmar que a relacdo sexual ndo existe. Homens e
mulheres vivem fantasmaticamente de formas distintas a relacao sexual, a mulher se
posicionando como objeto a (objeto causa de desejo) na fantasia do homem. Ou seja,
no ambito sexual, o homem, na realidade, se relaciona com o objeto causa de seu
desejo e ndo com a mulher. Ndo hé relagdo sexual “porque o gozo do Outro, tomado
como corpo, é sempre inadequado — perverso de um lado (no do homem) no que o
Outro se reduz ao objeto (a) — e do outro, eu direi louco, enigmatico (no lado da
mulher)” (Lacan apud Zalcberg, 2003, p. 105).

Um homem, s6 pode se relacionar com uma mulher através da fantasia, ou
seja, colocando-a no lugar do objeto a, lidando com ele de forma sempre parcial,

fragmentada, assim como seu gozo e como as pulsdes, sempre parciais.

E de um olhar, de uma voz, de uma pele, de extremidades do corpo
mais ou menos fetichizadas que o homem goza, e jamais (a menos
gue se coloque em posi¢cao feminina) do corpo feminino como tal, em
sua radical alteridade. Nao serd motivo de espanto, pois, que a
satisfacdo que ele tira disso seja sempre misturada a uma certa
ansiedade: mesmo quando ele gozou e fez gozar sua parceira, jamais
tem a certeza de té-la possuido, ou seja, de ter participado do gozo
dela. (André, 2011, p. 264-265)

O sintoma do homem seria entdo referente a sua necessidade de colocar a
mulher em posicao de objeto a como forma de resolver a questédo da relagdo sexual.
A relacéo sexual é no lado do homem balizada pela sua fantasia, pelo fetiche, o que

da uma tonalidade perversa a esse modo de relacéo do lado do homem.



108

Se é a castragdo, a linguagem, que funda o sujeito, simultaneamente funda
também o além da linguagem, aquilo que é cognoscivel apenas pela borda que separa
essas duas instancias. Com essa noc¢ao da feminilidade, para além da castragao,

Lacan ultrapassa a rocha da castracao que Freud encontrara na sua clinica.

Algumas mulheres histéricas, por exemplo, ndo toleram ter relacdes
sexuais a ndo ser com aqueles que lhes declaram seu amor. Elas
testemunham, assim, que a sexualidade é outra coisa que ndo uma
necessidade de descarga, que ela sé adquire sua especificidade

humana num mais-além da necessidade. (André, 2011, p. 269)

Do lado da mulher, o fato de ser reduzida a objeto a, tem para ela ndo o efeito
de sintoma, mas o de “devastagao” (Zalcberg, 2003, p. 105). Ela tem que se submeter
a essa reducao, a identificagcéo ao falo, como condi¢c&o de sua feminilidade. Caso nao
assuma essa sua posicao na comédia dos sexos, ela tera dificuldades de assumir sua

feminilidade.

A relacdo que estabelece com o homem, de alguma forma, remete a mulher a
relacdo com o Outro primordial, em que assumia também a posicédo de objeto causa

do desejo:

Do destino dado a essa primeira relacdo mae-crianca, em que esta
representava um objeto de satisfagéo para a mae em sua fantasia, isto
€, de como nessa relagdo incidiu a metéafora paterna, depende, em
grande parte, a possibilidade de a mulher prestar-se a comédia dos

sexos com 0 homem (Zalcberg, 2003, p. 106).

Tentando assumir 0 seu lugar na comédia dos sexos, a mulher toma como
referéncia para sua feminilidade a castracdo de seu parceiro, ou seja, para que a
relacdo possa se dar, ele deve ser castrado, deve estar em falta, para que ela entao

possa assumir as cores disso que |he falta.

Embora a mulher também sofra com a falta da relacao sexual, ela tem do seu
lado da sexuacédo algo que vai além do objeto a: 0 gozo do Outro, do corpo, que Lacan
eleva ao lugar de Deus, por ser esse Outro inabordavel pela fala, uma vez que
insignificavel: “Outro na medida em que teria no condicional — consciéncia real para

além de sua dimenséo de linguagem” (André, 2011, p. 272).



109

Esse outro, por ser de uma dimenséo diferente e além do objeto a, ndo €
parcial, mas total e faz referéncia a uma pulsédo sexual completa — e ndo mais diversas

pulsGes parciais, como as referentes ao objeto a.

Ora, a feminilidade se definiria precisamente por sua relagao a S(X), a
esse furo no Outro simbdlico, deixando pensar que ela possa ser Outra
gue ndo o que diz o inconsciente, Outra que ndo o0 que pode nomear
a cadeia significante organizada em A pela lei do falo e da castragéo.
E isso que coloca A Mulher no plano do Outro radical, do Outro real
sexuado do qual o inconsciente nada pode dizer a nao ser a falta.
(André, 2011, p. 274)

Por colocar sempre a questdo do Outro, do nao significavel e ndo dizivel, a
mulher espera por um homem que também possa se colocar além do falo, o que faria
com que ele assumisse lugar de Deus e a retirasse do papel de uma mulher e a

transformasse n’A Mulher:

E pelo viés do sonho de um Ser supremo que a faria toda Mulher que
uma mulher tem a tendéncia a responder ao furo que se abre em S(4)
como o homem, por seu lado, responde a ele pelo objeto de sua
fantasia. (André, 2011, p. 275)

Do lado do homem, o significante mestre “Um” exerce efeito de comando e o
impulsiona a criar com a mulher uma unidade, uma identidade, impossivel. Diante
dessa impossibilidade, resta ao homem dirigir-se as mulheres uma a uma, € mesmo

assim, ela Ihe escapa.

Se uma mulher pode encarnar o corpo ao qual o sujeito busca em vao
se unir é porque a mulher, ou o corpo da mulher, vale como metafora
do Outro, com o qual ndo tem relagdo significavel: com o Outro, a
mulher € descompletada, ndo toda submetida a lei significante. (André,
2011, p. 279)

A eterna e frustrada tentativa de executar uma relacdo sexual é porque tanto
homens quanto mulheres almejam unificar-se ao Outro real, pois “o horizonte do gozo
€ de gozar do Outro, do corpo do Outro como tal” (André, 2011, p. 280). No entanto,
0 gozo sexual barra esse gozo do Outro por ser determinado pela linguagem e pela

significacao falica.



110

O amor entraria justamente como tentativa de suprir a inexisténcia da relacao
sexual. Gozo e amor pertencem a dois registros distintos, o do gozo relaciona-se com
o significante, enquanto que o do amor com o semblante. No entanto, mesmo que
venha tentar suprir a falta da relagéo sexual, 0 amor néo € ele proprio sexual, uma vez
gue numa relacdo amorosa ha uma relacéo entre sujeitos enquanto na relacao sexual
h4d a relacdo de um sujeito com um corpo, com um objeto. Entretanto, mesmo
buscando-se o0 outro no amor, encontra apenas semblante: “A imagem do outro, i(a),
s6 faz, assim, recobrir a, com o qual ndo ha unido possivel, pelo menos unido
sexuada, ja que o objeto a é, por esséncia, a-sexuado” (André, 2011, p. 298). Entao,

em ultima instancia, o amor seria uma forma de se relacionar com o objeto da fantasia.

Assim, se a mulher tenta através do amor ser subjetivavel, ela mais uma vez
se depara com a impossibilidade, uma vez que o referencial do amor é da mesma
ordem que o Outro que a representa, indizivel e impensavel, ja que tem como base a
impossibilidade da relacdo sexual que cria o ponto limite entre o dizivel e o impossivel
de ser abordado.

A condicao feminina seria, entdo, a de que ela s6 pode ser atingida enquanto
semblante, escapando a todos, homens ou mulheres: “Ser mulher &, queira-se ou néo,
fazer semblante de ser homem.” (André, 2011, p. 316). Esta condi¢do feminina é
estrutural, uma vez que é a linguagem que demarca tudo aquilo que esta fora dela,
tudo aquilo o que ndo pode ser dito. E exatamente por isso que ela ndo é — o
semblante de ser homem — que uma mulher quer ser amada e desejada ao mesmo

tempo. Se a mulher ndo é sendo semblante, mascara, ndo ha como desmascara-la.

Se o corpo do Outro nédo é dizivel, subjetivavel, faz com que a mulher sinta uma
estranheza em relagcédo a seu proprio corpo, que se lhe torna Outro que néo ela. Nesse
contexto 0o gozo produzido nesse corpo gera uma angustia de “dessubjetivacdo”
(André, 2011, p. 286). Por ser falante a mulher pode apenas dizer do gozo falico, o
outro gozo permanece no campo do estranhamento, da alteridade e por isso essa

angustia se faz presente.

A dessubjetivacdo de uma mulher também se torna presente caso ela se
permita se relacionar com o Homem. Diferentemente d’A Mulher, que ndo existe, 0
Homem existe, mas uma mulher se proibe a ele para manter sua subjetividade: “Uma

mulher sé encontra O homem na psicose” (Lacan apud André, 2011, p. 286).



111

“Elas se mostram prontas a tudo, a fim de que seu homem permanega
um homem, e ndo seja O Homem. Isso as conduz, afinal, a dar suporte
a fantasia masculina e a abragar a dominagéo falica.” (André, 2011, p.
287)

Se a mulher ndo é toda determinada pelo significante falico, pode-se afirmar
gue ela ndo é, também, toda ela determinada pelo inconsciente. Com isso torna-se
possivel ir além de Freud que interpretava o feminino sob a 6ética da inveja do pénis.
A demanda feminina seria, entdo poder subjetivar esse real do seu corpo

insubjetivavel.

A mulher s6 tem inconsciente de 14 onde ela é toda, isso quer dizer que neste
caso ela estaria do lado do universo masculino, no qual ha a universalidade da
castracdo. Portanto, a mulher sé teria um inconsciente se se considerasse toda

castrada, se ela ocupasse aquele lugar que Ihe é atribuido pelo homem.

O K da clivagem feminina néo se refere a clivagem do sujeito inconsciente ($,
como no lado do universo masculino), mas a sua divisao dela “enquanto sujeito $ e
nao sujeito” (André, 2011, p. 292).

Partindo do principio que a Psicandlise atua sobre o sujeito do inconsciente, e
gue a mulher ndo € toda determinada pelo inconsciente, conclui-se, entdo, que a

mulher ndo é toda ela analisavel, havendo sempre um resto impossivel de ser dito.



112

5. CONSIDERACOES FINAIS

“Nessa formulagéo fica patente o dominio exercido pela
mae sobre o corpo da filha, um ‘igual ao seu’ com o qual
ela tem grande familiaridade. Aqui a intervencao paterna

nao alcanca: € algo a ser tratado entre mée e filha, no

”

campo que lhes é especifico.
(Zalcberg, 2003, p. 148)

Através da teoria da castracdo Freud pdde rever sua teoria acerca do modo
com que cada um dos sexos lida com a falta que a anatomia feminina explicita. Nesse

momento surge o conceito de falo, como sendo o pénis enquanto podendo faltar.

A contraposicao entre castrado e ndo castrado € uma maneira do inconsciente
lidar com a sexualidade feminina diante da impossibilidade de encontrar um simbolo
da mesma. O aspecto fundamental da questdo da feminilidade ndo se refere pois a

falta de um orgéo, mas da falta de um simbolo préprio ao sexo feminino.

Ao postular a inveja do pénis, Freud acaba por tentar enquadrar a mulher num
contexto todo félico. Uma forma de libertar as mulheres desse enquadramento veio

com Lacan e sua afirmacdo de que elas sé&o nao todas falicas.

E em 1925 que Freud se depara com a questédo da dificuldade encontrada pela
menina em separar-se de sua mae. A partir de entdo, seus estudos acerca da
sexualidade feminina passaram a ter como central a relacdo da menina com sua mae.
Identificando-se com a mae, a menina tem dificuldades em aceitar a falta desta,
ressente-se e frustra-se diante da impossibilidade da méae em fornecer-lhe um simbolo

especificamente feminino.

A constituicdo da crianga enquanto sujeito depende da forma com que sua méae,
enquanto mulher, lida com sua falta e com a castragdo. Como ja dissemos
anteriormente, num primeiro tempo Lacan aborda a tematica da falta materna
enguanto falta de um significante propriamente feminino que ela tenta suprir através

de uma crianca falo. Num segundo momento, porém, ele aborda a busca feminina



113

pelo viés da falta de gozo, no qual a crianga é tomada como objeto de gozo na fantasia

materna.

No entanto, fazer parte dessa busca fantasmatica da mae de uma
compensacao a sua dupla falta € necessario e estruturante do psiquismo humano. A
nocdo de que a crianga viria como um substituto que tampona a falta materna néo
apenas enquanto sujeito, como falta-a-ser, mas também enquanto mulher, ndo foi

alcancada por Freud, sendo introduzida posteriormente por Lacan.

Faz parte da estrutura da relagdo da menina com sua mae que ela fique
submetida ao amor e a sexualidade da mée enquanto mulher e é através da resolucao
desse envolvimento que a filha podera constituir uma identificacdo feminina que lhe

seja propria.

E justamente o fato de participarem do registro que se situa mais além do falo
gue a relacdo mae-filha ganha seu carater especifico, uma vez que, sendo ambas
mulheres, sua relacdo se inscreve nesse campo mais além das palavras, no campo

daquilo que é indizivel.

A semelhanca entre os corpos leva tanto a mée quanto a filha a uma ilusao de
proximidade corporal, onde os limites dos corpos ficam apagados, favorecendo uma
(con)fusé@o dos corpos. Essa semelhanca entre corpos, traz consigo também uma
outra ilusdo, a ilusdo de semelhanca de gozo que traz a ambas uma espécie de
cumplicidade na experiéncia feminina. No entanto essa semelhanca de gozo é mera
ilusdo, uma vez que sobre ele, nada pode ser dito, ndo podera ser compartilhado. E

um gozo Unico para cada mulher.

Nesse caminho a menina deve se libertar da ilusdo de que a proximidade de
seus corpos torne possivel a transmissao de uma feminilidade, uma vez que essa
transmissao € mera ilusédo, pertencendo ao campo do real, é indizivel e inabordavel.
Tanto a filha quanto a mée devem realizar o luto sobre aquilo do que uma
representava para a outra no ambito da feminilidade, a feminilidade devera ser
construida por cada uma, a sua maneira, no confronto da indefinicdo da feminilidade,
obtendo, com isso acesso a seu proprio corpo e a seu proprio gozo, agora melhor
delineados e nao confundido entre as duas.



114

Se essa separacao nao for suficientemente efetivada a menina/mulher podera
ter dificuldades de aceder a feminilidade e podera se deparar com uma indistingcao
entre dois gozos: aquele obtido com um homem e o obtido com a mae: “E um caminho
que toda filha deve percorrer enquanto mulher: ter acesso a prazeres sexuais

diferentes dos que a prendiam a sua mae” (Zalcberg, 2003, p. 146).

Na obra freudiana ja se encontra a ideia de que é na relagdo da menina com
seu pai que ela se estrutura enquanto sujeito, inserido na linguagem. No entanto, a
identificacdo com o pai ndo a leva a resolucéo de seu Edipo, uma vez que apenas
consegue dele uma identificacdo falica, mas nada em relacdo a uma identificacao
propriamente feminina. De acordo com Freud, entdo, o complexo de masculinidade
teria como base justamente essa identificacao viril da menina com seu pai como marca

de sua passagem pelo Edipo.

Embora toda crianca identifigue-se com o pai, essa identificacdo viril tera
destinos diferentes em meninos e meninas. Nos meninos, essa identificacdo da
suporte a sua identidade. A menina, por sua vez, por encontrar na saida do Edipo
apenas essa identificacdo viril, devera prosseguir na busca pela sua identidade
enquanto mulher. Através dessa identificagdo, a menina busca também descobrir qual
o lugar da mulher na fantasia paterna, sendo essa questdo fundamental para a

constituicdo de sua feminilidade.

O desenvolvimento da verdadeira feminilidade sO seria possivel se a menina
conseguisse minimamente se desvincular de sua mae. A partir de entdo, se a menina
renuncia a satisfacdo ativa dirigida a mae seria para, primordialmente, afastar-se
desta. Voltar-se ao pai viria como um facilitador deste dificil processo de separacao
nunca, de fato, efetivado; ela deve demandar algo dele para se libertar da relacéo
exclusiva com a mae. Neste momento da obra Freudiana a relacdo da menina com

sua mae, e sua necessaria separacao desta, se torna a base de sua teorizagao:

Tal dificuldade da menina em separar-se da sua mde € um ponto crucial no
desenvolvimento da sexualidade feminina. E comum que a histéria da menina com
sua mae deixe nela uma indiferenciacédo em relagéo a aspectos que tangem a sua
prépria identificacdo enquanto mulher: “E o corpo e o desejo da mde que se
apresentam como ‘mais fortes’ dos que os dela” (Zalcberb, 2003, p. 13). A menina-

mulher com isso, ambivalentemente, quer continuar sempre préxima a mae, ao



115

mesmo tempo em que sente que precisa se separar dela, mesmo que ndo saiba as

razdes para tal.

O poder da mae, a onipoténcia materna, deve ser regulado por um terceiro
elemento exercido pela funcdo paterna, que quebra a dualidade da relacdo mae-
crianca, retirando essa Ultima da posicao de objeto de gozo do desejo materno. Essa
operacéo de separacao auxiliada pela funcéo paterna reguladora possibilita que, ao
se desvincular do desejo materno, a crianga possa assumir sua propria subjetividade,

sendo responsavel por ela.

A teoria Edipica, tanto a de Freud quanto a de Lacan, tem como base uma
|6gica falica, em que o pai, a partir de um lugar simbdélico, tem como funcgéo regular as
relacdes de parentesco, o lugar que ocupa cada membro da familia dentro desta e da
sociedade. Cabe a ele realizar a separacao primordial entre a mée e a crianga, num

momento em que esta estd completamente referida ao desejo materno®?.

A intervencao simbolica do pai na relagdo dual mée-crianga deixa na crianca
de ambos 0s sexos uma mesma marca: uma identificacdo viril com o pai. No entanto,
0 destino dessa marca difere no que tange a evolucdo da menina e do menino. No
menino essa identificacdo marca a ruptura com sua mae e, com isso, a resolugéo de
seu Edipo. Na menina, por outro lado, embora essa identificacdo seja necessaria
estruturalmente, ela ndo resolve sua questdo identificatoria, uma vez que ainda tera
gue buscar uma identificacdo feminina, que ndo pode, também, ser encontrada em
sua mae. A metéafora paterna deixa, na menina, um resto que a mantém ligada a

demanda do Outro materno.

Esse resto da operacao edipica no destino feminino € relativo aos conceitos
lacanianos sobre a feminilidade. A mée, para a menina, é dividida entre duas fungdes,
mae e mulher: “A filha espera receber, como mulher, mais substancia de sua mae do

qgue de seu pai, ele vindo em segundo” (Lacan apud Zalcberg, 2003, p. 15).

E justamente pelo fato da mae poder viver-se enquanto mulher, além de mae,

gue a menina pode encontrar nela apoio para a construcdo de sua propria

51 A esta separacdo, premissa bdsica da constituicdo do sujeito, denomina-se castracdo. Até este momento
estrutural, a evolugdo da crianca é a mesma, independente do sexo. Apds a separacdo meninos e meninas
passardo por evolugdes diferentes, como vimos anteriormente.



116

feminilidade, diferente da de sua méae: “Cabe a cada mulher forjar-se uma identificagéo

feminina pelos caminhos da inventividade e da criagdo” (Zalcberg, 2003, p. 15).

No entanto, caso a mde ndo se dé conta da coexisténcia dessas duas
dimensdes que representa para a filha, ndo conseguindo sustenta-las, ocorre o que
Freud denominou de catastrofe e o que Lacan denominou de devastacao na relacéo

mae-filha.

O que concluimos, entédo, é que embora a metéfora paterna insira a menina no
mundo dos significantes, a torne sujeito, deixa um resto que a mantém nao
completamente separada de sua mée, deixando a ela a responsabilidade de criar ndo
s6 um caminho proprio que a separe da mée — separacao de corpos e gozos — mas

também criar sua prépria feminilidade possivel.

Dessa forma, retomamos a afirmacao de Lacan de que a mulher faz “da solidao
seu parceiro” (Lacan apud Zalcberg, 2003, p. 194), uma vez que apenas na solidao,
depois da distincdo e separacéo do corpo e do gozo da mae, é que a mulher podera

ter acesso ao seu corpo e a seu gozo, criando a sua feminilidade possivel.



117

BIBLIOGRAFIA

ANDRE, Serge (2011). O que quer uma mulher? Trad. Dulce Duque Estrada. 2.
Ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2011.

ASSOUN, Paul-Laurent (1993). Freud e a Mulher. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.,
1993.

DAVID-MENARD, Monique (2000). A histérica entre Freud e Lacan: corpo e
linguagem em psicanélise. Sdo Paulo: Editora Escuta, 2000.

FREUD, Sigmund (1892). Rascunho A. In: Obras completas de Sigmund Freud:
edicao standard brasileira, vol. I, pp. 221-223. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1893). Rascunho B. In: Obras completas de Sigmund Freud:
edicdo standard brasileira, vol. |, pp. 223-229. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1895). Estudos sobre a Histeria. In: Obras completas de
Sigmund Freud: edicdo standard brasileira, vol. Il. Rio de Janeiro: Imago,
1996.

FREUD, Sigmund (1896a). A Etiologia da Histeria. In: Obras completas de
Sigmund Freud: edicédo standard brasileira, vol. Ill, pp. 187-215. Rio de
Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1896b). A Hereditariedade e a Etiologia das Neuroses. In:
Obras completas de Sigmund Freud: edi¢cao standard brasileira, vol. lll, pp.
141-155. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1896c). Carta 46 (30 de maio de 1896). In: Obras completas de
Sigmund Freud: edicdo standard brasileira, vol. |, pp. 276-280. Rio de

Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1896d). Carta 52 (6 de dezembro de 1896). In: Obras completas
de Sigmund Freud: edicédo standard brasileira, vol. I, pp. 281-287. Rio de
Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1896e). Observacdes Adicionais sobre as Neuropsicoses de
Defesa. In: Obras completas de Sigmund Freud: edigdo standard brasileira,
vol. lll, pp. 159-183. Rio de Janeiro: Imago, 1996.



118

FREUD, Sigmund (1896f). Rascunho K — As Neuroses de Defesa (Um Conto de
Fadas Natalino). In: Obras completas de Sigmund Freud: edi¢cdo standard

brasileira, vol. |, pp. 267-276. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1897). Rascunho M — Notas Il (25 de maio de 1897). In: Obras
completas de Sigmund Freud: edicéo standard brasileira, vol. I, pp. 300-303.

Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1900 [1901]). A Interpreta¢c&o dos Sonhos. In: Obras completas
de Sigmund Freud: edi¢éo standard brasileira, vol. IV e V. Rio de Janeiro:
Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1905 [1901]). Fragmentos da Analise de um Caso de Histeria.
In: Obras completas de Sigmund Freud: edi¢cdo standard brasileira, vol. VII,
pp. 15-116. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1905). Trés Ensaios sobre a Teoria da Sexualidade. In: Obras
completas de Sigmund Freud: edicéo standard brasileira, vol. VII, pp. 128-
231. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1907 [1906]). Delirios e Sonhos na Gradiva de Jensen. In:
Obras completas de Sigmund Freud: edi¢cdo standard brasileira, vol. IX, pp.
15-88. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1908). Sobre as Teorias Sexuais das Crianc¢as. In: Obras
completas de Sigmund Freud: edicdo standard brasileira, vol. IX, pp. 189-
204. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1909 [1908]). Algumas Observacdes Gerais Sobre Ataques
Histéricos. In: Obras completas de Sigmund Freud: edicdo standard

brasileira, vol. IX, pp. 207-213. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1910). A Concepc¢éo Psicanalitica da Perturbacéo
Psicogénica da Viséo. In: Obras completas de Sigmund Freud: edicéo

standard brasileira, vol. XI, pp. 3221-227. Rio de Janeiro: Imago, 1996.



119

FREUD, Sigmund (1910b). Um Tipo Especial de Escolha de Objeto Feita Pelos
Homens (Contribuicdes a Psicologia do Amor 1). In: Obras completas de
Sigmund Freud: edicédo standard brasileira, vol. XI, pp. 169-180. Rio de
Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1913a). O Tema dos Trés Escrinios. In: Obras completas de
Sigmund Freud: edi¢édo standard brasileira, vol. XII, pp. 315-325. Rio de

Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1913b). Totem e Tabu. In: Obras completas de Sigmund Freud:
edicdo standard brasileira, vol. Xlll, pp. 13-163. Rio de Janeiro: Imago,
1996.

FREUD, Sigmund (1914). Sobre o Narcisismo: Uma Introducdao. In: Obras
completas de Sigmund Freud: edicdo standard brasileira, vol. XIV, pp. 81-
108. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1915 [1914]). Observagdes Sobre o Amor Transferencial
(Novas Recomendacdes Sobre a Técnica da Psicanalise Ill). In: Obras
completas de Sigmund Freud: edicédo standard brasileira, vol. XIl, pp. 175-
188. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1917 [1915]). Luto e Melancolia. In: Obras completas de
Sigmund Freud: edicdo standard brasileira, vol. XIV, pp. 245-263. Rio de
Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1918 [1914]). Historia de uma Neurose Infantil. In: Obras
completas de Sigmund Freud: edi¢éo standard brasileira, vol. XVII, pp. 15-
127. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1919). Uma Crianga é Espancada — Uma contribui¢c&o ao
Estudo da Origem das Perversdes Sexuais. In: Obras completas de
Sigmund Freud: edicéo standard brasileira, vol. XVII, pp. 195-218. Rio de
Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1920). A Psicogénese de Um Caso de Homossexualismo
Numa Mulher. In: Obras completas de Sigmund Freud: edi¢do standard

brasileira, vol. XVIII, pp. 159-183. Rio de Janeiro: Imago, 1996.



120

FREUD, Sigmund (1923). A Organizac¢ao Genital Infantil (Uma Interpolacéo na
Teoria da Sexualidade). In: Obras completas de Sigmund Freud: edicédo

standard brasileira, vol. XIX, pp. 155-161. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1924). A dissolucdo do complexo de Edipo. In: Obras
completas de Sigmund Freud: edicdo standard brasileira, vol. XIX, pp. 189-
199. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1925). Algumas Consequéncias Psiquicas da Distincéao
Anatdémica entre os Sexos. In: Obras completas de Sigmund Freud: edicao

standard brasileira, vol. XIX, pp. 271-286. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1927). Fetichismo. In: Obras completas de Sigmund Freud:
edicdo standard brasileira, vol. XXI, pp. 155-160. Rio de Janeiro: Imago,
1996.

FREUD, Sigmund (1931). Sexualidade Feminina. In: Obras psicolégicas completas
de Sigmund Freud: edicéo standard brasileira. Vol. XXI, p. 229-251. Rio de
Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1933 [1932]). Conferéncia XXXIII: Feminilidade. In: Obras
psicologicas completas de Sigmund Freud: edicédo standard brasileira. Vol.
XXII p. 113-134. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1937). Analise terminével e Interminéavel. In: Obras
psicolégicas completas de Sigmund Freud: edicdo standard brasileira. Vol.
XXII p. 225-270. Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1950 [1895]). Projeto para uma Psicologia Cientifica. In: Obras
completas de Sigmund Freud: edicéo standard brasileira, vol. I, pp. 335-454.

Rio de Janeiro: Imago, 1996.

FREUD, Sigmund (1986). A Correspondéncia Completa de Sigmund Freud para
Wilhelm Fliess — 1887-1904. In: MASSON, Jeffrey Moussaieff. A
Correspondéncia Completa de Sigmund Freud para Wilhelm Fliess — 1887—
1904. Rio de Janeiro: Imago, 1986.

HAGGARD, Henry Rider (1995). Ela. Sdo Paulo: Axis Mundi, 1995.



121

MELMAN, Charles (1985). Novos Estudos sobre a histeria. Porto Alegre: Artes
Médicas, 1985.

ZALCBERG, Malvine (2003). A relacdo mae e filha. Rio de Janeiro: Campus, 2003.



