
 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE CIÊNCIAS HUMANAS E DA SAÚDE 

CURSO DE PSICOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

Laura Garcia Cohen 

 

 

 

 

 

 

 

 

SINCRONICIDADE: 

estudos na perspectiva da psicologia analítica para a clínica junguiana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2022 



 
 

 

Laura Garcia Cohen 

 

 

 

 

 

 

 

 

SINCRONICIDADE: 

estudos na perspectiva da psicologia analítica para a clínica junguiana 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado como 
exigência parcial para graduação no Curso de 
Psicologia da Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, sob a orientação da Profa. Dra. Marisa Vicente 
Catta Preta 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2022



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha família. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Aos meus pais, Alexandre e Sandra, por todo o esforço investido na minha 

educação e pela paciência e apoio nos momentos mais difíceis. 

À minha irmã, Juliana, pela amizade incondicional, por ser uma inspiração 

desde o princípio e pelo incentivo à independência. 

Aos meus avós maternos, João e Haidêe, pelo afeto insubstituível nos 

momentos mais difíceis. 

Aos meus avós paternos, Renê e Simonna, pelo carinho e aprendizado 

geracional. 

À minha tia, Mônica, por representar o meu primeiro contato com a Psicologia. 

Ao meu namorado e melhor amigo, Renan Felipe, pelo companheirismo e pelas 

longas conversas que convergiam a Psicologia e a Física. 

Aos meus amigos, por tornar tudo mais leve. 

Aos meus colegas de graduação, que compartilharam dos inúmeros desafios 

enfrentados. 

À psicóloga que esteve presente no meu processo de resistência à vida 

acadêmica, Ana Carolina Simões. 

Aos professores e professoras que contribuíram em minha jornada acadêmica: 

Marisa Catta Preta, Flávia Hime, Marisa Penna, Nichan Dichtchekenian, Maria da 

Graça Gonçalves, Fani Malerbi, Rosalba Filipini e Sergio Wajman. 

À minha orientadora, Marisa Catta Preta, que foi paciente e acolhedora ao longo 

de todo o processo. 

Às instituições e organizações O Clube, CISARTE e Clínica Psicológica Ana 

Maria Poppovic por possibilitarem o contato direto com a prática clínica. 

Agradeço a todas e todos que, de alguma forma, estiveram presentes nessa 

trajetória. 

  

  

 

 

  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

— Então, querem que eu conte outra história? 
— Hum... Não. Gostaríamos de saber o que aconteceu efetivamente. 
— Contar alguma coisa não cria sempre uma história? 
— Hum... Em inglês, talvez. Em japonês, uma história teria sempre um 
elemento de invenção. Não é o que queremos. Queremos que o senhor “se 
atenha aos fatos”, como se diz. 
— Mas contar alguma coisa, usando as palavras, seja em inglês ou em 
japonês, já não é de certa forma uma invenção? O simples fato de olhar para 
esse mundo já não é de certa forma uma invenção? 
— Hum... 
— O mundo não é apenas do jeito que ele é. É também como nós o 
compreendemos, não é mesmo? E, ao compreender alguma coisa, trazemos 
alguma contribuição nossa, não é mesmo? Isso não faz da vida uma história? 

As Aventuras de Pi (MARTEL, 2012, p. 354) 



 
 

 

RESUMO 

 

COHEN, Laura G. Sincronicidade: estudos na perspectiva da psicologia analítica 

para a clínica junguiana. Orientadora: Profa. Dra. Marisa Vicente Catta Preta. 2022. 

43 p. Trabalho de Conclusão de Curso (Curso de Psicologia) – Faculdade de Ciências 

Humanas e da Saúde, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 

2022. 

Área do conhecimento em Ciências Humanas: 7.07.00.00-1 - Psicologia 

 

A sincronicidade é um fenômeno que foi conceitualmente elaborado por Carl G. Jung 

e o objetivo principal do presente estudo teórico foi compreender sua ocorrência na 

prática clínica. Por meio de uma revisão bibliográfica, procedeu-se à amplificação do 

tema, abrangendo a cientificidade, a visão unificada do mundo e as novidades teóricas 

da Psicologia pós-junguiana. A partir do estudo da prática clínica junguiana e da 

exposição de casos da sincronicidade que se apresentam nesse contexto específico, 

constatou-se que o estado mental aprimorado e atento do analista é necessário para 

uma apreensão do fenômeno na clínica, cuja manifestação depende de uma 

constelação arquetípica e do estado emocional afetivo profundamente impactado. 

Palavras-chave: sincronicidade. clínica junguiana. Psicologia analítica. unus mundus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

ABSTRACT 

 

Synchronicity is a phenomenon that was conceptually elaborated by Carl G. Jung and 

the main objective of the present theoretical study is to understand its occurrence in 

clinical practice. By means of a bibliographic review, the theme was amplified, 

considering scientificity, a unified vision of life and the theoretical novelties of post-

jungian Psychology. From the study of junguian-clinic practice and the exposition of 

cases of synchronicity that present themselves in this specific context, it was verified 

that the analyst's enhanced and attentive mental state is necessary for the 

apprehension of the phenomenon in clinical practice, whose manifestation depends on 

an archetypal constellation and on the deeply impacted emotional state. 

Keywords: synchronicity. jungian clinic. analytical Psychology. unus mundus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 9 

2 OBJETIVO ............................................................................................................. 12 

3 METODOLOGIA .................................................................................................... 13 

4 SINCRONICIDADE ................................................................................................ 15 

4.1 Jung e ciência ..................................................................................................... 15 

4.2 Sincronicidade e unus mundus ........................................................................... 18 

4.3 I Ching: O livro das mutações ............................................................................. 22 

4.4 Novidades pós-junguianas .................................................................................. 23 

5 SINCRONICIDADE NA CLÍNICA JUNGUIANA .................................................... 26 

5.1 A prática da psicoterapia ..................................................................................... 26 

5.2 Sincronicidades relatadas na clínica junguiana ................................................... 28 

5.2.1 Rompimento do Animus (Jung) ........................................................................ 29 

5.2.2 Premonição (Jung) ........................................................................................... 30 

5.2.3 Probabilidade psicológica (von Franz).............................................................. 31 

5.2.4 Mudança na relação terapêutica (Hopcke) ....................................................... 32 

5.2.5 Caos e auto-organização (Cambray) ............................................................... 33 

5.2.6 O curador ferido (Cambray) .............................................................................. 34 

5.2.7 Ressignificação do trauma (Reiner) ................................................................. 35 

5.2.8 Guia à individuação (Stein) .............................................................................. 36 

5.2.9 Inflação perigosa (Stein) ................................................................................... 37 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................... 39 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ......................................................................... 41 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

A ideia do misticismo acompanha a psicologia junguiana de maneira 

precipitada e com uma visão redutiva da abordagem. C. G. Jung teve grande 

hesitação antes de escrever sobre o tema da Sincronicidade. Ainda assim, a 

frequência de suas experiências clínicas e pessoais com o fenômeno foram muito 

significativas e seu desejo em estudar fenômenos extraordinários que fogem à 

normalidade estatística aumentou. 

Ao longo do meu percurso acadêmico, deparei-me diversas vezes com 

conceitos junguianos que são usualmente mal interpretados. Atuantes da prática 

mística têm uma tendência a utilizar erroneamente os estudos junguianos como 

justificativa teórica. A psicologia analítica é um grande atrativo para praticantes de 

Tarot, leitura de mapa astral, estudos de astrologia e oráculos. É sabido que 

inclusive atuantes da própria Psicologia muitas vezes utilizam de maneira antiética 

essas práticas em consultório. 

O âmbito da cientificidade dos estudos de Jung me chamou a atenção desde 

o início da minha vida acadêmica, sendo inclusive um grande obstáculo na minha 

decisão de seguir um rumo de especialização na clínica junguiana. A partir da leitura 

das obras de Jung ao longo da minha formação, iluminei-me com a possibilidade de 

expansão do que conhecemos como ciência.  

 No final do século XIX, com o surgimento da Psicologia Moderna, questões 

relativas à determinação da Psicologia como disciplina científica começaram a surgir. 

Buscava-se compreender e reformular em que sentido a Psicologia é ciência. C. G. 

Jung foi um contribuinte nesse contexto. A psique, ou alma humana, não é passível 

de medidas exatas e a vida interior não pode ser comparada aos processos naturais, 

já que a natureza pode ser explicada objetivamente, enquanto a vida psíquica pode 

ser compreendida em sua subjetividade (FERRANDIN, 2013). 

 A visão científica empírica exclui o que não se enquadra no tratamento 

experimental, sendo assim uma limitação metodológica. Os acontecimentos únicos 

e raros são excluídos dos estudos e, dessa forma, a totalidade do dinamismo na 

natureza é desconsiderada (FERRANDIN, 2013). De acordo com Jung (2002 apud 

FERRANDIN, 2013) em sua obra “A prática da psicoterapia”, teorias que são 

baseadas em dados experimentais são estatísticos e desconsideram a exceção. A 

realidade absoluta tem predominantemente um caráter de irregularidade e, portanto, 



10 
 

 

a individualidade e a irregularidade devem ser objetos de estudo da Psicologia. 

 Jung reconhece que existem sempre interpretações diversas sobre os 

fenômenos psicológicos, considerando a complexidade do objeto da Psicologia 

(JUNG, 2002 apud FERRANDIN, 2013). Nesse caso, o objeto consiste não somente 

na relação entre sujeito e objeto, mas também na relação entre o pessoal e o 

universal, o subjetivo e o objetivo, o consciente e o inconsciente. 

Por causar estranheza e hesitação em um meio acadêmico 

predominantemente racional e estatístico, os eventos psíquicos únicos e raros são 

pouco discutidos nesse meio. É necessário para o desenvolvimento científico que 

pontos mais controversos para a comunidade sempre continuem em discussão, de 

forma que a ciência não se contente apenas com o que já foi comprovado 

objetivamente ou com o que pode ser observado e calculado empiricamente. 

O presente trabalho foi dividido em capítulos com o objetivo de alcançar uma 

compreensão ampla do conceito de sincronicidade, tanto a partir do âmbito teórico, 

quanto no campo da prática da psicoterapia. No primeiro capítulo, foi feito um 

agrupamento do que tem se falado sobre o fenômeno da sincronicidade, logo após 

explorar detalhadamente o seu conceito. Para esse estudo que engloba diversos 

olhares, foram estudadas principalmente as inovações teóricas de Joseph Cambray 

e George Hogenson, além do estudo da compreensão unificada da vida explícita no 

oráculo Oriental I Ching. 

 O segundo capítulo foi escrito a partir de um estudo sobre a prática clínica 

junguiana e seu o funcionamento. Para isso, foi utilizada principalmente a obra “A 

Prática da Psicoterapia” (1985) de C. G. Jung. Nesse capítulo, foi explorada a relação 

entre paciente e terapeuta, que se dá a partir de uma relação dialética em que ambos 

se transformam. A experiência numinosa e a atitude imaginativa também foram 

consideradas. 

O terceiro capítulo trata do fenômeno da sincronicidade dentro do contexto 

da clínica junguiana. Primeiramente, fundamentei-me nos escritos realizados a partir 

da clínica clássica de Jung e von Franz. Em seguida, apresentei casos dos pós-

junguianos Hopcke, Cambray, Reiner e Stein. 

Em nenhum dos casos apresentados, qualquer método esotérico foi aplicado 

na prática clínica. A Psicologia Analítica comumente é vista de forma errônea e 

apressada como uma prática que utiliza de métodos mânticos em clínica, o que é 

proibido, conforme o Art. 2 do Código de Ética Profissional do Psicólogo (2005): 



11 
 

 

 

Art. 2º – Ao psicólogo é vedado: 

(...) 

b) Induzir a convicções políticas, filosóficas, morais, ideológicas, religiosas, 

de orientação sexual ou a qualquer tipo de preconceito, quando do exercício 

de suas funções profissionais; 

(...) 

f) Prestar serviços ou vincular o título de psicólogo a serviços de atendimento 

psicológico cujos procedimentos, técnicas e meios não estejam 

regulamentados ou reconhecidos pela profissão (p. 9). 

 

Dessa forma, será apresentado o que realmente é pertinente na clínica 

junguiana quando pensamos em sincronicidade, sendo a compreensão desses 

fenômenos feita como expressão simbólica e arquetípica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

 

2 OBJETIVO 

 

2.1. Objetivo geral  

 

 Compreender como o fenômeno da sincronicidade apresenta-se na clínica. 

 

2.2 Objetivos específicos 

 

- Fazer uma leitura de obras de autores junguianos e pós-junguianos e, a 

partir disso, buscar atualizações teóricas a respeito da sincronicidade na clínica 

junguiana. 

- Apresentar casos de sincronicidade que se revelaram na clínica junguiana 

clássica e contemporânea e compreender como foi realizada a apreensão desse 

fenômeno nesse contexto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

 

3 METODOLOGIA 

 

O presente estudo tratou-se de uma pesquisa teórica de caráter qualitativo. 

Posto isso, foi realizado a partir de uma revisão bibliográfica, cujo objetivo foi estudar 

pesquisas que vêm sendo desenvolvidas sobre o tema nos últimos anos. Em 

conjunto a isso, foram trabalhados os diversos escritos e pontos de vista teóricos da 

Sincronicidade a partir de Carl G. Jung e obras de autores junguianos e pós-

junguianos, como: Joseph Cambray, Marie-Louise von Franz, Jean Shinoda Bolen, 

James Hall, Robert H. Hopcke, e Ira Progoff.  

Os critérios de elegibilidade que foram utilizados ao selecionar esses autores 

e textos para a revisão foram mais abrangentes, já que esse trabalho se tratou 

principalmente da compreensão ampliada de um conceito específico. O ponto de 

partida foi desenvolver uma lista de palavras-chave para realizar uma busca 

padronizada. As palavras-chave foram sincronicidade, unus mundus, arquétipo 

psicóide e I-Ching.  

O levantamento foi iniciado em bases de dados eletrônicas de publicações 

acadêmicas e obras relativas ao tema. Para isso, foram utilizadas as plataformas 

Scielo, Portal da CAPES, BVS Psicologia Brasil, Portal de Periódicos Eletrônicos de 

Psicologia (PePSIC), Google Acadêmico e Science Direct. A biblioteca da PUC-SP 

também foi consultada, além do acervo de publicações da revista junguiana do 

SBPA. As referências bibliográficas dos artigos selecionados também foram 

consultadas como forma de ampliar a pesquisa.  

A escolha da psicologia analítica como referencial teórico foi um guia 

fundamental para a seleção de bibliografia. Esta supera a barreira da polaridade 

subjetivo-objetivo, possibilitando uma releitura de ensinamentos de outras culturas 

ao redor do mundo e, dessa forma, torna-se provável o resgate do saber não 

compreendido, que foi dissociado devido às polaridades em questão. Esse resgate 

possibilita uma elaboração simbólica plena (BYINGTON, 2019).  

Em seu estudo metodológico, Penna (2004) constata que o paradigma 

junguiano possui pontos de aproximação com a ciência pós-moderna e com a 

metodologia qualitativa de pesquisa. A psicologia junguiana compreende a 

contradição, complexidade e diversidade do ser humano. Dessa forma, é essencial 

possuir uma visão integrativa e construtiva sobre o conhecimento. A incertezas 

exigem flexibilidade, já que é impossível alcançar uma verdade absoluta sobre a 



14 
 

 

psique, tendo acesso apenas às expressões verdadeiras, que dependem de 

observação e compreensão da experiência psíquica (JUNG, 1929/1990, p. 324 apud 

PENNA, 2004). 

 De acordo com Penna (2004) “o método de investigação psicológica se dá 

pela apreensão dos símbolos e sua compreensão” (p. 71). A partir desse caminho é 

possível a realização do processamento simbólico, que tem como objetivo ampliar e 

aprofundar os significados do símbolo. A causalidade, finalidade e sincronicidade 

estão presentes nos eventos simbólicos. Esses fenômenos devem ser sempre 

considerados em um contexto tanto individual (experiências pessoais, sonhos e 

fantasias), quanto coletivo (acontecimentos sociais e políticos, mitos, contos de fadas 

e obras de arte).  

O fenômeno da sincronicidade expressa complexidade e incerteza. A partir 

disso, a presente pesquisa realizou o estudo desse fenômeno a partir de uma visão 

que supera o subjetivo-objetivo e a dualidade sujeito-mundo. Para isso, buscou-se 

o processamento simbólico que se encontra no numinoso, no unus mundus e na 

sincronicidade, inclusive dentro do contexto da psicoterapia junguiana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

 

4 SINCRONICIDADE 

 

4.1 Jung e ciência 

 

 Jung apresentou seu principal trabalho sobre Sincronicidade – o ensaio “A 

sincronicidade como um princípio de relação acausal” em 1952 – já apresentando sua 

relutância para escrever sobre esse conceito. Jung por vinte anos fez referências a 

esse fenômeno em seus escritos, além de obter um acúmulo de experiência de 

sincronicidade na clínica, sem oficialmente escrever sobre o tema.  Com esse 

acúmulo, Jung (2005/1952) se convenceu do significado desse fenômeno para a 

experiência interior do homem, que muitas vezes não é dito por “medo de se exporem 

a um ridículo insensato”, palavras escritas no prefácio de seu livro Sincronicidade 

(2005). 

 De acordo com Hall (1995), Jung foi considerado com frequência um místico, 

porém ele se considerava um cientista empírico. Embora ele trabalhasse com o 

material incerto da mente, que é evitado por grande parte da comunidade científica, 

ele abordava o estudo da psique com objetividade empírica. 

 De acordo com Dawson e Young-Eisendrath (2002), Jung utilizou fontes 

esotéricas como a alquimia medieval e era malvisto por isso. Ele se interessou por 

sistemas que são aparentemente místicos, como a astrologia e a alquimia, já que via 

neles projeções do inconsciente, tanto do processo psicológico interior, quanto de 

fantasias sobre o funcionamento do mundo físico.  

 De acordo com Hall (1995), Jung considerava a teologia uma tentativa de 

descrever a realidade transcendente, a mesma que pode ser estudada nas produções 

oníricas e imaginativas que refletem a psique. Quando ele falava de deus, não fazia 

afirmações metafísicas, mas sim se referia a uma imagem presente na psique que 

constitui um objeto de estudo legítimo da mente. Todas as afirmações sobre Deus são 

feitas por um ser humano dotado da psique humana. 

 Em seu livro autobiográfico “Memórias, sonhos e reflexões”, Jung não se 

preocupou com o estatuto científico de sua apresentação, falando como pessoa e não 

como cientista. Nessa obra, é possível identificar a busca de Jung na possibilidade de 

verificar de modo objetivo e científico os fenômenos misteriosos da vida (HALL, 1995) 

 Jung contribui na reavaliação da reparação entre ciência e religião, mantendo 

sua crença na investigação empírica de um universo significativo. Jung “não hesitou 



16 
 

 

em fazer as perguntas mais problemáticas e difíceis a respeito das origens e do 

sentido da crença religiosa” (HALL, 1995, p. 187). 

De acordo com Nise da Silveira (1981/1992), a ciência esforçou-se para que o 

observador tivesse como única função colher os dados do exterior e exprimir os 

resultados. Esse ideal não conseguiu ser alcançado em alguns campos, já que o 

observador é integrante do mundo no qual os objetos da investigação existem. No 

estudo da microfísica, os cientistas reconheceram que a totalidade que relaciona o 

homem e o objeto tem validade perceptível para a física moderna.  

O avanço da física teórica levou ao reconhecimento de que existe um fator 

indeterminado inclusive no universo físico. Assim, o elemento de incerteza exige 

modificações importantes no princípio da causalidade. No final dos anos 20, Jung 

começou a formular o princípio de relação acausal a partir de uma forte intuição de 

que existe uma correspondência entre a física teórica e as pesquisas em psicologia 

profunda. O impulso de detalhar sua hipótese veio a partir do contato com físicos como 

Wolfgang Pauli e Nils Bohr, além de sua amizade com Albert Einstein (PROGOFF, 

1995). 

De acordo com Jung (2005), as leis naturais tiveram sua validade universal 

abalada com as descobertas da física moderna. Mesmo sendo verdades estatísticas, 

essas já não se comportam perfeitamente fora de sua fronteira de validade, por 

exemplo no universo quântico, em que a luz às vezes se apresenta como onda e às 

vezes como partícula, tendo os seus dados experimentais influenciados pela 

observação humana. 

De acordo com Jung (2005), a concepção de leis naturais é baseada no 

princípio filosófico da causalidade. Os físicos da época demonstraram em 

investigações que a causalidade não é uma lei absoluta, mas sim possui um domínio 

de validade. Dessa forma, é possível pressupor que há um outro princípio de 

explicação presente, diferente da ligação causal: 

 

Os fenômenos sincronísticos são a prova da presença simultânea de 

equivalências significativas em processos heterogêneos sem ligação causal; 

em outros termos, eles provam que um conteúdo percebido pelo observador 

pode ser representado, ao mesmo tempo, por um acontecimento exterior, 

sem nenhuma conexão causal. Daí se conclui: ou que a psique pode não ser 

localizada espacialmente, ou que o espaço é psiquicamente relativo. O 

mesmo vale para a determinação temporal da psique ou a relatividade do 



17 
 

 

tempo (JUNG, 2005, p. 94). 

 

De acordo com Progoff (1995), a crença na primazia da causa e efeito é um 

dos dogmas centrais da visão ocidental de vida. A autora cita Thorstein Veblen, um 

sociólogo americano que estudou Hume minuciosamente, que demonstrou em sua 

análise que há um enraizamento histórico da causalidade como um hábito social do 

pensamento, que se instala principalmente na sociedade ocidental. 

De acordo com Jung (2005), somos incapazes de imaginar acontecimentos 

inexplicáveis e sem relação causal, já que a procuramos no mundo macro físico. 

Porém, isso não significa que esses acontecimentos inexplicáveis não existam. “A 

preocupação do método científico experimental é constatar a existência de 

acontecimentos regulares que podem ser repetidos. Consequentemente, 

acontecimentos únicos ou raros não entram em linha de conta” (p. 1). Nos tornamos 

dependentes de descrições únicas e individuais para captar acontecimentos únicos 

ou raros.  

O mundo do acaso contrabalança o domínio das leis. Não há ligação casual 

com o fato coincidente. Somente um exemplar é necessário para comprovar a sua 

existência, porém em acontecimentos que não deixam traços, apenas lembranças 

fragmentárias, é difícil conferir credibilidade a um acontecimento. Dessa forma, 

“acontecimentos absolutamente únicos e efêmeros, cuja existência não tenho meios 

de negar nem de provar, nunca podem ser objetos de uma ciência empírica” (JUNG, 

2005, p. 2).  

Jung discutiu o princípio de sincronicidade a partir de um reexame científico, 

que estava sendo discutido no meio da comunidade científica, da validade da 

causalidade como único princípio interpretativo. Por outro lado, Jung refere-se a 

preceitos de épocas pré-científicas, com conceitos esotéricos e ocultistas, com 

indícios do reconhecimento humano intuitivo da presença da sincronicidade no 

universo. Essa oposição de fonte de dados, científico-racional e esotérico não-

racional, são conflitantes, porém trata-se de duas faces de uma única realidade. Um 

objetivo de Jung é fazer com que seja possível perceber a reciprocidade e qualidade 

comum dessa oposição (PROGOFF, 1995). 

 Jung iniciou seus estudos sobre métodos culturais que consideram termos não 

causais, já que a causalidade não pode ser mais aceita como a realidade absoluta, 

devendo ser compreendida como um ponto de vista historicamente e 



18 
 

 

psicologicamente condicionado (PROGOFF, 1995). 

De acordo com Martins (2020), os fenômenos que não poderiam ser 

estatisticamente estudados eram justamente os que Jung tinha interesse em estudar. 

Ele chegou inclusive a tentar comprovar o fenômeno da sincronicidade através de 

método mântico, principalmente no mapa de casais da astrologia. Porém, não 

encontrou nenhum resultado convincente para a verificação exata do fenômeno da 

sincronicidade. “Se sustentarmos a hipótese de um mesmo significado poder se 

manifestar simultaneamente na psique humana e externamente em um 

acontecimento, entraremos em um conflito com o ponto de vista científico habitual” (p. 

51). 

Jung começou a escrever seu ensaio sobre sincronicidade já com setenta e 

cinco anos. É uma obra conscientemente incompleta, sendo considerada pelo autor 

uma ampliação do ponto de vista científico a partir de uma abordagem de fenômenos 

que expressam a natureza psíquica do homem (PROGOFF, 1995). 

 

4.2 Sincronicidade e unus mundus 

 

 Jung (2005) considera irresistível sentir que há uma espécie de precognição de 

acontecimentos futuros, ou seja, uma percepção extrassensorial na qual o indivíduo 

percebe uma informação sobre um futuro local ou evento antes dele acontecer. 

Quanto mais detalhes acumulados de coincidência, maior a sensação de precognição 

e mais improvável do acaso acontecer, além de seu caráter tornar-se mais 

extraordinário. 

 É comum que casos desse gênero sejam explicados pela precognição, pela 

clarividência ou telepatia, sem compreender no que constituem e como tornam 

acontecimentos distantes no espaço e tempo acessíveis a nossa percepção. Essas 

ideias não são conceitos científicos que possam ser considerados como afirmações a 

princípio. “Até hoje ninguém conseguiu construir uma ponte causal entre os elementos 

constitutivos de uma coincidência significativa” (JUNG, 2005, p. 86). 

Jung escreveu a primeira descrição de sincronicidade na introdução do I Ching, 

na versão da tradução em inglês de Wilheim-Baynes em 1949. De acordo com Bolen 

(1979/1993), o conceito da sincronicidade é difícil de compreender somente a partir 

do intelecto. Esta compreensão requere uma habilidade intuitiva. A sincronicidade 

depende de um participante humano para acontecer, já que é uma experiência 



19 
 

 

subjetiva em que a pessoa dá um sentido à coincidência.  

A causalidade faz parte do conhecimento objetivo, já que a observação e o 

raciocínio explicam como um evento surge a partir de outro. Já a sincronicidade faz 

parte da experiência subjetiva. Para avaliar a causalidade é preciso ter uma habilidade 

de observação de eventos externos e de pensar logicamente, enquanto para avaliar 

a sincronicidade é necessário perceber um estado interior subjetivo, seja esse um 

pensamento, uma visão, sonho ou premonição, para assim conectar esse estado a 

um evento exterior de forma intuitiva (BOLEN, 1993).  

A etimologia desse termo demonstra relação com o tempo e com uma espécie 

de simultaneidade, sendo assim uma “coincidência significativa de dois ou mais 

acontecimentos, em que se trata de algo mais do que uma probabilidade de acasos” 

(JUNG, 2005, p. 84). De acordo com Nise da Silveira (1992), sincronicidade e 

sincronismo são conceitos diferentes. Sincronismo indica a ocorrência simultânea de 

dois ou mais acontecimentos, enquanto sincronicidade trata-se de coincidências 

significativas. 

De acordo com Jung (2005), a sincronicidade indica um paralelismo no espaço 

e significado de eventos psicofísicos e psíquicos. A única ligação reconhecível entre 

os termos de uma coincidência significativa é o seu significado em comum. “A 

sincronicidade é uma diferenciação moderna dos conceitos obsoletos de 

correspondências, simpatia e harmonia. Ela se baseia, não em pressupostos 

filosóficos, mas na experiência concreta e na experimentação” (p. 94). 

Jung (2005) agrupou sincronicidade em três categorias possíveis. A primeira é 

a coincidência do estado psíquico com um acontecimento externo e simultâneo que o 

corresponde, onde não há evidência de conexão causal entre ambos e tal conexão é 

inconcebível, por exemplo no caso do escaravelho que será abordado posteriormente 

neste trabalho (ver sessão 5.2.1). A segunda categoria é a coincidência do estado 

psíquico com um acontecimento exterior que tem lugar fora do campo de percepção 

do observador, que só pode ser verificado posteriormente. Um exemplo é o caso que 

Jung (1961/2021) escreveu sobre ter acordado no meio da noite, sentindo uma 

presença e uma dor na parte posterior do crânio e, no dia seguinte, recebeu a notícia 

que seu paciente cometeu suicídio durante a madrugada, com o tiro na cabeça, cuja 

bala ficou parada na parte posterior de seu crânio. Já a terceira categoria é a 

coincidência estado psíquico com acontecimento futuro, distante no tempo e ainda 

não presente, por exemplo quando uma pessoa sonha com algo que vai acontecer e 



20 
 

 

isso realmente acontece no futuro. O caso do bando de pássaros é um outro exemplo 

dessa categoria (ver sessão 5.2.2). 

 Jung acreditava na interconexão essencial de toda a matéria viva. Assim, existe 

uma interação entre psique e matéria, sujeito e objeto. Os relacionamentos 

indissociáveis da vida são oriundos de um unus mundus. De acordo com Izete Ricelli 

(2010), o conceito de unus mundus, que significa mundo uno, foi emprestado da 

alquimia medieval, especialmente do alquimista Gerard Dorneus. Os alquimistas eram 

médicos que pautavam sua medicina na relação do homem com a natureza. Jung 

utiliza esse conceito para descrever a existência de uma realidade unitária, ou seja, 

uma unidade que contém todas as coisas.  

 No unus mundus, tudo é interligado e não há diferença entre fatos 

psicológicos, físicos, passado, presente e futuro: é um estado limítrofe. O tempo, 

espaço e eternidade são base para a dinâmica psíquica. Dessa forma, eventos 

internos e externos relacionam-se a partir de seu significado subjetivo (DAWSON; 

YOUNG-EISENDRATH, 2002).   

O conceito de unus mundus é a identidade básica da matéria e psique, já que 

tudo que acontece é parte de um único mundo. O fenômeno da sincronicidade são 

uma testemunha a favor da hipótese dessa unidade psicofísica, já que possuem 

arranjos que incluem fatos psíquicos e fatos da realidade externa (SILVEIRA, 1992).  

 

Como a psique e a matéria estão encerradas em um só e mesmo mundo, e, 

além disso, se acham permanentemente em contato entre si, e em última 

análise se assentam em fatores transcendentes e irrepresentáveis, há, não 

só a possibilidade, mas até mesmo uma certa probabilidade de que a matéria 

e a psique sejam dois aspectos diferentes de uma só e mesma coisa. Os 

fenômenos da sincronicidade, ao que me parece, apontam nesta direção, 

porque nos mostram que o não-psíquico pode se comportar como o psíquico 

e vice-versa, sem a presença de um nexo causal entre eles (JUNG, 1991, § 

418 apud RICIELLI, 2010). 

 

 Jung encontrou validação para a existência de um unus mundus também no 

símbolo da mandala, ou como círculo mágico, que aparece em diversas culturas 

como uma unidade indiferenciada e uma totalidade integrada. Para Jung, a saúde 

significa totalidade, uma condição potencial que ele chamou de Si-mesmo. A síntese 

do que foi discriminado e separado em nome da adaptação é uma característica da 



21 
 

 

abordagem junguiana (DAWSON; YOUNG-EISENDRATH, 2002). 

Tanto os sonhos quanto os eventos de sincronicidade são expressos de forma 

simbólica, o que demonstra sua ligação comum com o inconsciente coletivo, que se 

comporta de forma una, e não fracionada entre indivíduos (BOLEN, 1993). 

 A partir do estudo de Jung de sonhos e do estado psíquico de pessoas que 

vivenciaram a sincronicidade, ele criou a hipótese de que um arquétipo é ativado no 

inconsciente, que se manifesta simultaneamente a partir de acontecimentos interior e 

exteriores à psique (SILVEIRA, 1992). 

As sincronicidades, em princípio, podem envolver qualquer arquétipo. Porém, 

existem conexões fortes com o arquétipo do Si-mesmo, já que a sincronicidade 

promove um processo de integração de opostos. A sincronicidade pode ser percebida 

a partir de conteúdos simbólicos gerados pelo confronto entre esses opostos. O 

surgimento espontâneo de um símbolo que harmoniza opostos aparentemente 

irreconciliáveis é o processo chamado de função transcendente (MAIN, 2004 apud 

RICELLI, 2010). 

Em suas últimas formulações teóricas Jung expôs seu estudo do arquétipo 

psicóide. Dentro dos limites da capacidade de observação humana, não é possível 

determinar se os arquétipos são puramente psíquicos ou se também estão envolvidos 

na estrutura da matéria. Dessa forma, psicóide indica que os arquétipos podem ser 

um princípio subjacente à psique e ao mundo. Evidências dessa natureza psicóide do 

arquétipo podem ser encontradas no fenômeno da sincronicidade (HALL, 1995). 

 De acordo com Jung (1995/1991, apud RICELLI, 2010), todos os arquétipos 

têm a possibilidade do caráter psicóide. Ele utiliza esse termo como um adjetivo que 

se refere às fronteiras da psique, ou seja, o que acontece no encontro dos domínios 

psíquico e biológico. Dessa forma, relaciona a concepção do caráter psicóide com a 

relatividade do tempo e do espaço no inconsciente. 

Quando um arquétipo carregado emocionalmente é ativado, surge uma 

tendência para a expressão simbólica. Dessa forma, sonhos de grande intensidade 

podem começar a surgir, além de eventos sincronísticos se tornarem mais frequentes 

(BOLEN, 1993). 

A partir destes estudos, Jung formula a hipótese de o fator afetivo ser uma 

condição para o fenômeno da sincronicidade acontecer. Esse fator sugere um 

arquétipo ativo e, com isso, Jung propõe uma dinâmica psicológica em que a presença 

de um arquétipo ativado é acompanhada de efeitos numinosos que se expressam 



22 
 

 

como afetos. Isso produz um rebaixamento da energia da consciência, o que 

possibilita que conteúdos inconscientes podem vir à consciência (RICELLI, 2010). 

 

4.3 I Ching: O livro das mutações 

 

De acordo com Progoff (1995), os métodos e preceitos esotéricos são 

verdadeiros no sentido de trazer uma percepção da realidade que se origina de níveis 

inconscientes e intuitivos da psique. Dessa forma, são “verdadeiros enquanto 

percepções simbólicas de uma dimensão da realidade que só pode ser alcançada 

indiretamente (p. 17)”. 

Jung estudou os métodos adivinhatórios, técnicas presentes em todas as 

civilizações, através de interpretações e estudos de livros de alquimia, Zen, astrologia, 

o livro dos mortos, o tarô, I Ching e outros temas extraídos de culturas antigas e 

primitivas do Oriente (PROGOFF, 1995).  

 De acordo com Martins (2020), Jung encontrou no livro das mutações a 

expressão mais clara do princípio da sincronicidade. O método básico do oráculo do I 

Ching consiste em: a pessoa pensa em uma pergunta e em seguida lança seis vezes 

três moedas iguais. Forma-se uma sequência que representa linhas cheias e 

interrompidas. Cada lançamento compõe uma linha do hexagrama, sendo 64 

hexagramas possíveis. A partir disso, consulta-se um livro, em que haverá um texto 

que corresponde ao hexagrama formado. Esse texto indica a situação essencial que 

predomina naquele instante.  

 O oráculo apresenta a ocorrência de dois eventos que são independentes: a 

situação da vida da pessoa naquele momento e o lançamento das moedas com a 

resultante leitura que corresponde ao hexagrama. A leitura dos textos comumente tem 

uma importância para a vida do consulente. A resposta do oráculo é significativa 

somente se o consulente se posiciona no centro do momento, o que possibilita que o 

momento presente se expresse, o que inclui tanto o passado quanto o futuro 

(MARTINS, 2020).  

Jung viu um diferencial no I Ching em relação aos outros métodos, que somente 

prediziam o futuro. No I Ching existe um modo de pensar com uma filosofia associada. 

Von Franz (1993 apud MARTINS, 2020) observou esse método também na Nigéria 

Ocidental, além do que foi visto por Jung na China. “Ela conta sobre certos médicos 

feiticeiros dessa região que haviam desenvolvido uma filosofia religiosa a partir de sua 



23 
 

 

técnica oracular. Ao que tudo índia, estava se referindo ao oráculo Ifá.” Esse oráculo 

era uma importante referência para essa civilização, sendo consultado antes de 

qualquer grande acontecimento (MARTINS, 2020). 

Na introdução que Jung escreveu na edição de 1949 do I Ching, ele se refere 

à sincronicidade como um princípio interpretativo que nos permite entender de que 

forma os oráculos ou as leituras proféticas do I Ching funcionam (PROGOFF, 1995). 

Em um seminário sobre sonhos em 1928 (CAMBRAY, 2013), Jung disse que o Oriente 

baseia sua ciência na irregularidade, considerando as coincidências como o princípio 

seguro do mundo. O interesse de Jung pelo Oriente se intensificava cada vez mais a 

partir desses estudos.  

De acordo com Jung (2005), os métodos mânticos tem a pretensão de produzir 

acontecimentos sincronísticos. O I Ching pressupõe que há uma correspondência 

sincronística entre o estado psíquico do interrogador e o hexagrama que responde. O 

estado psíquico em questão do consulente é indeterminado e indefinível. Portanto, o 

oráculo não é um instrumento adequado como uma determinação objetiva de fatos e 

não é passível de avaliação estatística.  

 

4.4 Novidades pós-junguianas 

 

Sautchuk e Fillus (2020) fizeram um estudo das novas perspectivas para a 

sincronicidade a partir de publicações de pós-junguianos, que possuem um caráter 

crítico e inovador: Hogenson, G.; Saunders, P. e Skar, P.; Cambray, J.; Connolly, A.; 

Sacco, R. e Kime, P. O conceito de capacidade auto-organizativa de sistemas 

complexos e o conceito de emergência possibilitaram uma nova compreensão da 

sincronicidade. 

 Joseph Cambray (2002/2020 apud FILLUS e SAUTCHUK, 2020) sugeriu 

considerar a sincronicidade a partir da complexidade e dos sistemas auto-

organizados. Ilya Prigogine, ganhador do prêmio Nobel de química de 1977, realizou 

estudos para compreender de que forma a ordem surge espontaneamente em um 

meio caótico, o que chamou de processo de auto-organização. Pesquisadores do 

Instituto de Santa Fe exploraram possíveis aplicações das teorias da complexidade e 

do caos e, com isso, elaboraram a ideia dos SACs (Sistemas Adaptativos Complexos), 

que possuem propriedades emergentes, ou seja, respondem às necessidades 

ambientais. Dessa forma, um fenômeno emergente é uma resposta adaptativa que 



24 
 

 

ocorre entre a organização do sistema e o caos do ambiente. Essa auto-organização 

se dá como movimento coletivo para uma finalidade que não pode ser realizada 

somente por uma parte isolada do sistema. Cambrey possibilitou a abordagem da 

sincronicidade pelo viés emergente da psique, já que o fenômeno pode ser 

considerado um aspecto emergente do Self no processo de individuação, 

funcionando, portanto, como um SAC (Sistema Adaptativo Complexo)  

 Em seguida, Hogenson (2005 apud FILLUS e SAUTCHUK, 2020) introduziu a 

ideia de criticalidade auto-organizada: um evento surge da emergência das 

propriedades auto-organizativas do sistema ao atingir um ponto crítico. Quanto maior 

a intensidade desse evento, menor a sua frequência. Esse padrão é conhecido como 

Lei de Potência, que indica que pequenos acontecimentos se dão frequentemente e 

grandes acontecimentos se dão raramente. Esse modelo de distribuição é diferente 

da clássica (curva de Gauss). Jung estudou o fenômeno da sincronicidade como 

estatisticamente improvável a partir da compreensão estatística clássica. Hogenson 

aparece, portanto, com a proposta de revisar essa perspectiva a partir da lei da 

potência e das propriedades dos sistemas fractais. A estrutura fractal representa um 

padrão de autossimilaridade que os sistemas auto-organizativos possuem ao 

obedecer às leis de potência.  

O ponto crucial do argumento de Hogenson (2005 apud FILLUS e SAUTCHUK, 

2020) é de que a estrutura geométrica fractal autossimilar define a organização do 

sistema simbólico e da sincronicidade, o que oferece uma nova compreensão 

estatística que indica que sincronicidade não é sinônimo de improbabilidade. 

Hogenson defende ainda que a psique humana não cria o mundo simbólico, mas o 

habita, da mesma forma que as leis matemáticas da natureza são descobertas pela 

ciência e existem independente disso. Assim, a hipótese final é de que “o sistema 

simbólico é um sistema auto-organizativo complexo que apresenta autossimilaridade 

entre seus elementos, estruturalmente distribuídos por uma lei de potência” 

(HOGENSON, 2005 apud FILLUS e SAUTCHUK, 2020, p. 112). Essas ideias 

representam a densidade simbólica, um princípio de dinamismo, cujo momento crítico 

leva a sincronicidade. 

 Em 2016, Robert Sacco (apud FILLUS e SAUTCHUK, 2020) propôs que os 

fractais são o mecanismo mediador entre conteúdos conscientes e inconscientes na 

sincronicidade, o que pode indicar uma correspondência ao aspecto matemático da 

função transcendente. Ao estudar mais a fundo os fractais, Sacco compreendeu que 



25 
 

 

Phi (φ), um valor atribuído à sequência de Fibonacci, é a fundação matemática do 

mundo físico, que inclui o cérebro e o DNA, fundamentos da vida e fontes de 

organização do organismo humano. Portanto, sua hipótese é que mente-cérebro se 

baseiam na proporção áurea (φ) e, portanto, seu funcionamento pode estar 

relacionado à razão de Phi. Esse seria o fator de medição no fenômeno da 

sincronicidade. A partir dessa hipótese, o autor elaborou o modelo desenvolvimentista 

Fibonacci life-chart method (FLCM), em que os eventos sincronísticos são mais 

frequentes em períodos de transição da vida, já que o sistema simbólico da psique 

estaria em estado de criticalidade auto-organizada. 

 Em 2019, Cambray (apud FILLUS e SAUTCHUK, 2020) sugeriu que a noção 

de possível adjacente (termo elaborado em 1996 por Stuart Kaufmann, um 

pesquisador do Instituto de Santa Fe) é o próximo passo para o estudo da 

sincronicidade, tanto a nível pessoal quanto cultural, além do estudo das implicações 

na prática clínica. Enquanto Cambray procura expandir o conceito, o vice-presidente 

do Instituto C. G. Jung de Zurich, critica o uso e definição do termo sincronicidade e 

questiona sua relevância no campo da psicologia individual, situando a sincronicidade 

no campo da metafísica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

 

 

5 SINCRONICIDADE NA CLÍNICA JUNGUIANA 

 

5.1 A prática da psicoterapia 

 

De acordo com Jung (1954/2013), a psicoterapia é um procedimento dialético, 

ou seja, um diálogo ou discussão entre duas pessoas. A relação psicoterapêutica se 

dá a partir de um sistema psíquico que atua em outra pessoa e entra em interação 

com um outro sistema psíquico. Como profissional da psicologia, deve-se renunciar a 

superioridade do saber, já que não há condições de julgar a totalidade da 

personalidade que ali se encontra. Por isso, deve-se optar pelo método dialético, em 

que há o confronto mútuo. Isso se torna possível se há a oportunidade de o paciente 

apresentar o seu material de forma completa, sem limitação a partir dos pressupostos 

do terapeuta. O modelo dialético também tem como fato que existem diversas 

possibilidades de interpretação para conteúdos simbólicos. 

A individualização do método terapêutico é essencial para que o paciente 

possa conhecer a si mesmo e a sua própria maneira de ser, tendo também coragem 

de se assumir. Os objetivos da terapia devem ser modificados a partir de diversos 

indicadores, como a idade do paciente, já que se pode falar de uma psicologia do 

amanhecer e outra do entardecer da vida. Além da idade, existem outros indicadores, 

como a função dominante, o temperamento, a dinâmica de 

unilateralidade/compensação atuante e a libido em estado regressivo ou progressivo. 

As fantasias e sonhos do paciente também indicam o andamento da psicoterapia, 

além dos caminhos a seguir. Jung aconselha que em psicoterapia o terapeuta não 

tenha objetivos precisos, mas sim um “indicium”. Todos esses indicadores dão dicas 

do desenvolvimento do processo terapêutico. Dessa forma, o objetivo da psicoterapia 

é dado pelo inconsciente do paciente (JUNG, 2013). 

Von Franz (1999/2011) acrescentou que Jung trata da autorrealização 

psicoterápica no sentido de desenvolver uma identidade do ego mais contínua e 

estável, ajudando o Si-mesmo na direção da realização. O relacionamento entre a 

pessoa e o Si-mesmo não é egoístico, mas sim um encontro consigo mesmo. Para 

que isso seja possível, a mente precisa ser livre para seguir suas inspirações e 

intuições, não podendo ser aprisionadas ou contidas por aspectos apenas concretos 

numa lógica causal. 



27 
 

 

De acordo com von Franz (2011), o interesse principal de Jung era a 

abordagem com o numinosum e a experiência simbólica, que considerava a 

verdadeira terapia. Para que a cura seja possível, é necessário que se estabeleça 

uma relação com o numinoso, se não a terapia trará apenas um ajustamento social. 

O trabalho do terapeuta consiste em destruir os bloqueios em relação à possível 

experiência numinosa. Dificilmente o analista eliminará os preceitos que o paciente 

tem em relação ao numinoso através da argumentação. Essa tarefa é mais eficaz com 

um trabalho através dos sonhos do paciente. Porém, o analista também deve ter uma 

ligação com o numinoso, para assim ter a percepção nos sonhos do paciente os 

elementos voltados para essa experiência, ao invés de projetar ideias pessoais a 

respeito do que o paciente deveria fazer ou ser. 

De acordo com Humbert (1985), o analista não pode ajudar o paciente a ir mais 

longe do que foi. Todo analista deve ser analisado e daí surgiu a ideia de análise 

didática. O saber é de grande importância para o analista, já que o prepara para ver 

os sinais. Deve-se então aliar o conhecimento histórico ao estudo clínico, já que o 

analista vai lidar com modos arcaicos de funcionamento. Assim, é essencial ter um 

vasto material histórico e material empírico. 

Em seu trabalho sobre a imagem arquetípica do curador-ferido no encontro 

analítico, Penna (2004) escreveu sobre a presença de uma energia inconsciente no 

canal de transferência e que o aprofundamento do vínculo analítico promove uma 

possibilidade maior de detectar sinais que se manifestam. Sonhos e eventos 

sincrônicos podem se tornar mais frequentes. A numinosidade do encontro é o sinal 

mais evidente, que ocorre quando a relação se reveste de carga emocional forte, 

podendo ser atravessada por um caráter perturbador para ambos a partir da 

emergência de conteúdos desconhecidos do inconsciente coletivo. 

A questão central da análise junguiana, de acordo com Dawson e Young-

Eisendrath (2002), é manter uma tensão dinâmica e um relacionamento flexível entre 

o ego e o resto da psique. A preocupação primordial não é tornar consciente o 

inconsciente ou apenas analisar dificuldades passadas. O objetivo é um processo em 

que se encontra um modo de reconciliar o inconsciente a partir de um diálogo contínuo 

e, dessa forma, aprender a lidar melhor com dificuldades futuras. O processo exige 

revelação da história pessoal, das limitações do paciente e da dinâmica inconsciente, 

o que gera sofrimento e cura de complexos não-resolvidos.  

O material pessoal que surge no processo de análise possui um núcleo que 



28 
 

 

deriva da psique objetiva, ou seja, do inconsciente coletivo. Portanto, consiste também 

em arquétipos e no que é comum a todos, não apenas sendo uma questão individual. 

A psicoterapia tem como preocupação diferenciar e integrar, ao mesmo tempo, o 

pessoal do arquetípico, a partir da simbolização (DAWSON; YOUNG-EISENDRATH, 

2002). 

Santa’nna (2005) demonstrou em seu doutorado como a investigação das 

imagens psíquicas é fundamental na psicoterapia e no estudo da alma humana. A 

consciência consegue uma capacidade de auto-observação por intermédio da 

imagem e seu fluxo criativo e dinâmico. Essa expressão se contrasta com a tendência 

do ego em ser unilateral e cristalizadora. Se a imagem é explicada racionalmente, sua 

vitalidade se perde e essa é reduzida apenas em conceitos estáticos, portanto, não 

há necessidade de traduzir para outros sistemas, mas sim é uma matéria-prima 

psíquica que pode ser cultivada, ativada e contemplada. 

De acordo com Santa’nna (2005), a atitude imaginativa e a capacidade de 

caminhar na incerteza e inconstância são essenciais na atitude do terapeuta no 

trabalho com imagens. Ao trazer imagens para a discussão analítica, o profissional 

consegue captar a realidade do paciente e abrir um novo campo de compreensão. 

Para isso, o psicólogo deve pautar-se na intuição, mais do que em uma técnica: “A 

intuição é uma abertura para o que é percebido pelo caminho do inconsciente sem o 

controle e a lógica do ego” (p. 33). 

Imagens que surgem no contexto psicoterápico podem ser abordados a partir 

da amplificação simbólica e imagética. Dessa forma, a imagem tem o potencial de 

ampliar a consciência e os referenciais do ego, além de exercer uma função 

mediadora entre as esferas consciente e inconsciente. A imagem pode mobilizar e 

potencializar aspectos da personalidade do paciente, já que possibilita que a 

consciência ative potenciais de ação que estão latentes no inconsciente (SANTA’NNA, 

2005). De acordo com von Franz (2011), quando a apreensão simbólica é certeira, um 

pedaço inconsciente da psique torna-se consciente, ou um complexo autônomo liga-

se com o resto da personalidade. Assim, há um processo de coniunctio. 

 

5.2 Sincronicidades relatadas na clínica junguiana 

 

Os nove casos apresentados nesse capítulo estão ordenados 

cronologicamente e demonstram diversos âmbitos da sincronicidade no contexto 



29 
 

 

clínico. Em todos os casos, o fenômeno emergiu em momentos de transição críticos 

do processo analítico. De acordo com Cambray (2001), um estado mental amplificado, 

aprimorado e aguçado pode operar em benefício do paciente. Saber esperar é um 

desafio na clínica, seja como paciente, seja como analista. 

 

5.2.1 Rompimento do Animus (Jung) 

 

No momento crítico do tratamento, uma jovem paciente minha teve um sonho 

no qual recebia um escaravelho de ouro de presente. Enquanto ela me 

contava o sonho, eu estava sentado de costas para a janela fechada. De 

repente escutei um ruído por trás de mim, como se alguma coisa batesse de 

leve na janela. Voltei-me e vi um inseto alado se debatendo do lado de fora 

contra a vidraça da janela. Abri a janela e apanhei o inseto em pleno vôo. Era 

a analogia mais próxima de um escaravelho de ouro que é impossível 

encontrar em nossas latitudes, um escarabeídeo da espécie Cetonia aurata, 

o "besouro-rosa comum". Contrariando seus próprios hábitos, ele se sentiu 

evidentemente compelido a entrar numa sala escura naquele dado momento. 

(JUNG, 1952/2005, p. 16) 

 

  De acordo com Jung (2005), a paciente em questão demonstrava-se 

psicologicamente inacessível. Por ter uma excelente formação, possuía um 

racionalismo cartesiano aguçado juntamente a uma concepção geométrica da 

realidade. Jung foi o terceiro médico a atender essa paciente. Esforçou-se para 

atenuar seu racionalismo, porém era um caso extraordinariamente difícil e até o 

momento do sonho, não havia feito nenhum progresso. 

Em situações em que o tratamento sem encontra na ausência de 

desenvolvimento, é comum que sonhos arquetípicos ocorram, como forma de revelar 

novas possibilidades de progresso. Dessa forma, as imagens primordiais, ou seja, as 

camadas mais profundas do inconsciente, são ativadas (JUNG, 2005). 

 De acordo com Jung (2005), símbolos de renascimento, sonhos e fantasias 

quase sempre estão presentes em mudanças de atitude significantes de uma 

renovação psíquica. O escaravelho é um símbolo de renascimento: da passagem da 

escuridão para a iluminação. O livro do Egito antigo Am-Tuat descreve Rá, o deus-

sol, atravessando doze estações infernais da noite, sendo as doze horas noturnas. Na 

décima estação, o deus-sol morre e se transforma no Kheperâ, um escaravelho. Na 



30 
 

 

12ª estação, ele sobe à Barca que trará o deus-sol rejuvenescido, de volta ao céu 

matinal do dia seguinte.  

Nesse caso, de acordo com Jung (2005), é possível reconhecer uma base 

arquetípica. O animus da paciente era cravado na filosofia cartesiana, possuindo um 

conceito de realidade rígido. O sonho surgiu como um acontecimento de natureza 

irracional que perturbou a atitude da paciente. Quando o escaravelho surgiu na 

realidade dos fatos, a couraça da possessão do animus se rompeu. Psicólogos se 

deparam com frequência com casos em que a hipótese do inconsciente coletivo é 

essencial na explicação do aparecimento de paralelos simbólicos. 

 

Estendi-lhe o besouro, dizendo-lhe: "Está aqui o seu escaravelho". Este 

acontecimento abriu a brecha desejada no seu racionalismo, e com isto 

rompeu-se o gelo de sua resistência intelectual. O tratamento pôde então ser 

conduzido com êxito. (JUNG, 2005, p. 89) 

 

5.2.2 Premonição (Jung) 

 

A mulher de um de meus pacientes, homem de seus cinqüenta anos, contou-

me certa vez, no decorrer de uma conversa, que, por ocasião da morte de 

sua mãe e sua avó, um grande número de pássaros reuniu-se do lado de 

fora, defronte à janela da câmara mortuária: uma narrativa semelhante à que 

ouvira, mais de uma vez, da boca de outras pessoas. Quando o tratamento 

do seu marido se encaminhava para o fim, com sua neurose eliminada, ele 

desenvolveu sintomas aparentemente desprezíveis, que eu relacionei com 

um mal do coração. Enviei-o a um especialista que, depois de examiná-lo, 

me comunicou por escrito não haver podido constatar nenhuma causa de 

distúrbio. Ao voltar do consultório (com o diagnóstico médico no bolso), meu 

paciente teve um colapso no meio da rua. Enquanto era levado, moribundo, 

para casa, sua mulher se achava já em um estado de grande ansiedade, 

porque, logo que seu marido saíra para ir ao médico, um grande bando de 

pássaros pousara no telhado da casa. Naturalmente ela logo se lembrou dos 

incidentes parecidos, que ocorreram por ocasião da morte da mãe e da avó, 

e temeu o pior. (JUNG, 1952/2005, p. 16) 

 

De acordo com Jung (2005), a mulher possuía um medo semi-inconsciente, 

além de uma ameaça de um acontecimento fatal. Entretanto, esse medo estava 

consciente em Jung, já que ele encaminhou o paciente para o cardiologista a partir de 



31 
 

 

um sintoma irrelevante. 

A ida ao cardiologista apenas dores no pescoço é um elemento improvável para 

causa da consciência da mulher do paciente de que algum mal estava por vir. O 

inconsciente, entretanto, sabe mais que a consciência. Não se pode provar, mas é 

possível que a mulher já pressentia o perigo. Havia um conhecimento inconsciente da 

morte iminente do marido e o bando de pássaros evocou imagens correspondentes 

em sua memória e o medo relacionado (JUNG, 2005).  

Na história de Hades da Babilônia, as almas usavam vestes de penas. No Egito 

antigo, o Ba (alma egípcia) é concebido como pássaro. A relação entre a morte e o 

bando de pássaros não possuem relação exceto como simbolismo arquetípico. O 

bando de pássaros possui uma significação mântica, como uma premonição 

inconsciente da morte. Dessa forma, remete ao omen (presságio, fenômeno que prevê 

o futuro). Na ocasião da morte da mãe e da avó, a coincidência ainda não existia, 

apenas representou a morte. A sincronicidade tornou-se manifesta quando seu marido 

morto foi levado para sua casa, anos depois (JUNG, 2005). 

 

5.2.3 Probabilidade psicológica (von Franz) 

 

De acordo com von Franz (1980/1993), as grandes tensões interiores ocorrem 

quando se configura uma constelação arquetípica. Um sonho arquetípico indica uma 

grande tensão dinâmica, e se for excessiva pode, inclusive, explodir o complexo do 

ego no caso de uma pessoa esquizofrênica. Esses momentos tensos são ideais para 

usar um oráculo, já que é mais suscetível de funcionar e surgir uma resposta que faça 

sentido. O arquétipo é, portanto, um fator de probabilidade psicológica. Se existe um 

arquétipo constelado no inconsciente do paciente ou do terapeuta, é possível prever 

suas reações e problemas. É possível ler um padrão e reconstituir os problemas 

conscientes. 

Von Franz (1993) contou que já ocorreu de pacientes contarem um sonho 

arquetípico como introdução ao seu problema, o que a levou a dizer imediatamente 

do que o paciente está consciente, em que tipo de situação ele entra em choque e as 

filosofias que surgem à mente naquele momento. Como analista, ela sabe disso por 

conta da percepção da constelação inconsciente: se o inconsciente está constelado 

de uma certa maneira, provavelmente a situação psicológica é condizente. 

Com frequência, pacientes apresentam uma sequência de sonhos pessoais e, 



32 
 

 

subitamente, surte um grande sonho arquetípico. Porém, o paciente não consegue 

entender o que aquele sonho tem a ver com a situação dele, mesmo compreendendo 

que se trata de um sonho muito profundo. De acordo com Von Franz (1993), 

usualmente após dois ou três meses a situação se desenvolve por completo e se 

converte em uma realidade consciente, então como analista, ela sugere que o 

paciente aguarde. Dessa forma, ocorrem eventos internos e eventos externos 

sincronísticos e, após um certo tempo, o paciente consegue entender o que o sonho 

significou, já que ele conheceu a constelação mais profunda. 

 

5.2.4 Mudança na relação terapêutica (Hopcke)  

 

 Quando Hopcke (1997/1999) era residente, ele estava atendendo um cliente, 

Frank, que foi dominado por sua mãe ao longo de toda a sua vida, inclusive adulta. 

Ele tinha grande dificuldade em encontrar alguém que o tratasse diferente. Frank 

procurou psicoterapia, porém a visão que tinha de que as pessoas desejam controlá-

lo e dominá-lo também foi experienciada com seu analista. 

Em uma determinada sessão, estava caindo uma tempestade e Frank ainda 

não tinha aparecido, mesmo morando na mesma rua da clínica. Enquanto revia suas 

anotações, as luzes do consultório se apagaram e então ele tinha apenas a luz fraca 

que vinha da janela. Nesse momento, Frank chegou e eles deram início à análise. 

Frank continuou com o mesmo discurso das últimas sessões, dizendo que estava 

convencido de que Hopcke se tornou psicanalista para controlar as pessoas e que ele 

gostava de ter outras pessoas dependendo dele, sentindo prazer em fazer as pessoas 

pagarem pelas próprias necessidades. As tentativas de ligar sua experiência com a 

sua mãe continuavam sem funcionar (HOPCKE, 1999). 

 

 Então, em certo ponto, vendo que não estávamos chegando a lugar 
nenhum, resolvi tentar um outro enfoque, desafiá-lo mais abertamente. 
Perguntei-me alto que peso teria para ele o fato de eu ter aparecido no meio 
de uma tempestade, sem eletricidade no prédio, somente para que ele 
pudesse continuar me dizendo o quanto não gosta de mim. Não seria isso 
uma evidência de que eu me importava com ele? Por que então eu escolheria 
fazer algo tão inconveniente, tão flagrantemente desagradável a não ser que 
eu estivesse realmente preocupado com seu bem-estar? Nesse ponto Frank 
se calou e eu pude sentir uma mudança emocional acontecendo. Depois de 
alguns minutos pensando, Frank disse: “Eu entendo seu ponto de vista. 
Talvez você se importe, talvez não seja pelo poder.” E naquele instante a 
energia voltou e o consultório ficou subitamente iluminado, 
sincronisticamente, brilhantemente iluminado outra vez. (p. 24) 



33 
 

 

  

Hopcke (1999) identificou o simbolismo da falta de energia no entendimento da 

natureza de seu relacionamento com Frank. A sessão começou no escuro, tanto pela 

interrupção da força, tanto pelo estado emocional em que nenhum dos dois conseguia 

ver uma saída através da luz da consciência. Eles eram incapazes de se verem 

claramente, Frank não conseguia ver Hopcke como alguém que realmente queria 

ajudá-lo e Hopcke e a luz tornou esse fato literal. Hopcke também não conseguia mais 

ver o que precisava fazer para se demonstrar uma pessoa real para seu paciente. 

Havia a falta de energia interna e externa. Quando as luzes voltaram, Hopcke 

finalmente conseguiu chegar ao seu paciente no nível emocional. A conexão foi 

reestabelecida entre eles.  

Hopcke (1999) apontou que esse foi um exemplo de como a sincronicidade 

pode ser significativa para um e ser perdida para o outro. Frank não demonstrou 

interesse pelas luzes em meio ao seu enredo e sensações de dominação.  

 

5.2.5 Caos e auto-organização (Cambray) 

 

 Cambray (2004) atendeu uma paciente que estava muito traumatizada e que 

muitas vezes necessitava de internação. Após um considerável trabalho analítico, a 

paciente pediu para permanecer fora do hospital por 10 dias com apoio de um 

telefonema agendado com ele. Cambray foi viajar para o Caribe, porém realizou a 

ligação no horário combinado. Primeiramente, ela estava agitada, contando diversas 

vezes um sonho que ela teve na noite anterior, em que seu analista, Cambray, estava 

na Black Forest, desaparecido, e então perguntou se ele estava na Alemanha. Por 

saber que sua paciente não conseguia reter a experiência analítica na memória e que 

isso poderia expô-la a um trauma de abandono, ele respondeu que não estava na 

Alemanha, porém compreendia que ela sentia medo de perder contato com ele. A 

ligação foi capaz que reestabelecer uma ligação entre eles e de estabilizar a paciente, 

que se manteve fora do hospital até ele voltar.  

 Na manhã seguinte da ligação, Cambray (2004) foi para sua segunda aula de 

mergulho e o instrutor sugeriu que ele voltasse à tarde para mergulhar pela primeira 

vez em mar aberto. Ele aceitou, porém estava muito apreensivo. Quando ele e os 

outros mergulhadores experientes se aproximaram do local, o instrutor contou que o 

local se chamava Black Forest. Após entrar em choque, ele percebeu a divergência 



34 
 

 

de perspectiva entre ele e sua paciente sobre a Black Forest. Para ele, mesmo que o 

local fosse desconhecido e que tivesse riscos, era uma fonte de prazer. Cambray 

também notou uma expressão de transferência no sonho da paciente, já que se a 

Black Forest fosse uma metáfora das numerosas experiências da vida dela, o analista 

estava em perigo de ficar absorvido ou fascinado nas comunicações sincronísticas, e 

esquecer do sofrimento dela. 

 A paciente estava em um caos psíquico, já que sua histórica traumática a 

deixou imersa em uma psicose histérica de ameaça de perda, nesse momento ligada 

às minhas férias. Ao oferecer à sua paciente seu respaldo psíquico, ele ficou mais 

vulnerável aos efeitos desse campo caótico. Cambray (2004) decidiu não revelar à 

paciente o que ocorreu durante suas férias, porém sua atitude e atenção ao poder 

comunicativo dos processos inconscientes da paciente foram intensificadas. Por mais 

que esse fenômeno sincrônico tenha aproximado ao caos, poderia ser compreendido 

também como um engajamento que convergiu o processo emergente, possibilitando 

uma auto-organização e fazendo a paciente rever a figura do analista com confiança. 

 

5.2.6 O curador ferido (Cambray) 

 

 Cambray (2004) estava atendendo há mais ou menos um ano um jovem 

obsessivo. Em uma certa sessão, ele atendeu o paciente em seu último horário de um 

dia bem longo, que não era um horário habitual, era uma consulta remarcada. Por 

conta disso, a sessão foi bem árdua, Cambray estava muito exausto. Nos últimos 

minutos da sessão, o paciente contou de um sonho de uma criança dentro de um 

armário. No momento, o analista não fez qualquer tipo de associação por estar muito 

cansado, como se estivesse à beira de uma gripe. Na semana seguinte, ele encontrou 

seu paciente no horário habitual e eles retomaram o sonho. Ao perguntar a idade da 

criança no armário, Cambray descobriu que o paciente tinha uma alergia alimentar 

específica naquela época, cujos sintomas eram muito semelhantes ao que ele 

experimentou na sessão anterior. Durante a fase seguinte da análise, o sonho passou 

a ser entendido como representante de uma época da vida do paciente em que sua 

espontaneidade natural havia retrocedido. Sair do armário era o ponto de partida para 

um longo e torturante trabalho com defesas obsessivas que operavam em um nível 

somático.  

 De acordo com Cambray (2002), o paciente estava preso a uma ordem rígida 



35 
 

 

que constringia o corpo e a psique. Em um modelo semelhante ao curador ferido, 

Cambray absorveu involuntariamente parte dessas defesas inconscientes. Ele ficou 

doente, mas foi capaz de metabolizar o complexo com a ajuda do sonho e, assim, 

recuperar uma certa ordem em sua própria mente, reconhecendo a sincronicidade 

entre seus sintomas e a história do paciente, de modo que uma dissolução das 

defesas poderia ser iniciada.  

 

5.2.7 Ressignificação do trauma (Reiner) 

 

Annie Reiner (2006 apud RICIELLI, 2010) escreveu uma paciente chamada 

Laura. Ela tinha 53 anos, era uma pintora inteligente e havia se divorciado há 20 anos. 

Sua infância foi traumática por ter sofrido abuso sexual e ataques de violência física 

pelos irmãos. Sua mãe era depressiva e seu pai era ausente. A paciente tinha 

sentimentos suicidas desde sua juventude e sentia muita raiva de sua família, que 

negava a violência e o abuso. 

Ao fim dos nove anos de análise, Laura mudou de residência, o que 

desencadeou sentimentos terríveis e intensos pela desordem. Os transtornos que 

uma mudança de casa gera foram catalisadores para sentimento de impotência, caos 

e abandono, já que o lar em que cresceu foi desprovido de afeto e ordem. Os vizinhos 

agrediam Laura moralmente e a desrespeitavam com o som alto e constante, o que 

não permitia o silêncio necessário à criação artística. O nome dos vizinhos era o 

mesmo dos seus irmãos (James e Tom). Um dia ela decidiu aumentar o volume do 

próprio aparelho para “afogar o barulho do vizinho e seu próprio ódio” (REINER, 2006, 

p. 577 apud RICIELLI, 2010). O rádio começou a mudar as estações 

espontaneamente e em seguida quebrou. Esse momento foi associado por Laura a 

fenômenos de sua casa de infância em que as luzes acendiam, os armários se abriam 

e os objetos se moviam sozinhos. Reiner compreendeu como fantasmas que 

retornaram na infância e remetiam a uma invasão caótica que viveu com a sua família. 

Por mais que o rádio apenas tenha sofrido um curto-circuito, Laura estava vivendo 

emoções primitivas de um momento precoce de sua vida (RICIELLI, 2010). 

Em seguida, Laura pediu ajuda ao irmão e à mãe para escolher um aparelho 

de som stereo (profissional). Reiner considerou o rádio quebrado como um símbolo 

de seu estado mental de ódio da família que explodiu. Ao procurar um novo aparelho, 

ela demonstra pensar sobre uma nova forma de se relacionar, que inclui tanto o 



36 
 

 

sentimento de raiva quanto a necessidade da presença da mãe e irmãos (RICIELLI, 

2010). 

De acordo com Ricielli (2010), a situação com os vizinhos tornou-se judicial, 

envolvendo advogados, mediadores públicos, o senhorio, seu irmão e a sua mãe. 

Laura percebeu que estava reencenando seu drama da infância. Os vizinhos tinham 

o mesmo nome dos irmãos. O senhorio e o advogado tinham o nome do seu pai 

(Doug). A mediadora tinha o nome da mãe. As coincidências representavam opostos: 

“o bom James (advogado da prefeitura) e o mau James (vizinho e irmão); o bom Doug 

(seu advogado) e o mau Doug (senhorio e pai); a boa mediadora (pública) e a má 

mediadora (a mãe)” (p. 95). 

O fato de seu irmão ajudá-la na situação com o seu vizinho, tornando-se 

protetor, ressignificou os traumas de Laura. Com a reaproximação com a mãe, ela 

também começou a passar o Natal com a família. A volta da presença materna lhe 

proporcionou uma sensação de segurança, já que, mesmo que a mãe se recuse a 

falar sobre o passado, ela reconhece que sua filha foi ferida (RICIELLI, 2010). 

A mudança de residência de Laura causou uma constelação de situações 

análogas na forma de sincronicidades. A análise terapêutica foi fator principal do 

desenvolvimento da capacidade de pensar da paciente. As sincronicidades vividas por 

ela permitiram que suas experiências traumáticas precoces fossem elaboradas a partir 

de projeções no mundo externo (RICIELLI, 2010). 

O trabalho analítico e o fenômeno da sincronicidade proporcionaram à paciente 

um novo sentindo simbólico e uma nova organização psíquica e cognitiva à sua vida. 

Um novo final foi escrito em seu drama, como uma correção do trauma de origem 

(RICIELLI, 2010). 

 

5.2.8 Guia à individuação (Stein) 

 

Murray Stein (2010/2019) atendeu uma paciente borderline que estava 

descobrindo lembranças de abuso. Ela teve um sonho com um tigre gigante e, para 

ela, essa imagem forneceu um sentimento de esperança, já que ela entendeu que a 

imagem trazia que grandes coisas estavam por vir. Conforme o afeto ligado às 

lembranças de abuso começaram a surgir, ela se tornou suicida. Stein começou a 

duvidar se devia hospitalizá-la. 

Em uma noite, quando Stein (2019) estava voltando para casa, angustiado por 



37 
 

 

conta da situação com a paciente, ele percebeu que estava sendo seguido por um 

caminhão, e viu atrás um desenho grande que lembrava de Rorschach. Quando tomou 

distância, percebeu que era um desenho de um tigre enorme, era um logotipo de uma 

marca. Logo o sonho da paciente veio à mente e sua angústia se atenuou. Ele sentiu 

que estavam no caminho certo, já que uma mudança de estado emocional pode ser 

um sinal de continência, ou seja, uma indicação de que o trabalho psicológico está 

sendo cumprido. No seguimento da análise com a paciente, houve vários outros 

fenômenos sincronísticos e eles puderam prosseguir com o trabalho psicológico sem 

hospitalização. De acordo com Stein, a sincronicidade pode ser o canal através o qual 

o si-mesmo trabalha diretamente como um guia à individuação.  

 

5.2.9 Inflação perigosa (Stein) 

 

Uma mulher procurou Stein (2010/2019) para realizar hipnoterapia, já que tinha 

sofrido um acidente e estava com uma dor intratável. Ela moveu ação judicial por 

perdas e danos e o julgamento ia acontecer em breve, porém ela afirmou que queria 

o tratamento antes do julgamento porque precisava do alívio da dor o quanto antes. A 

hipnoterapia trabalha a partir da criação consciente de uma ilusão e, durante o 

trabalho, a paciente moveu ligeiramente a localização da dor, o que indica que a dor 

pode ser controlada e reduzida. Após a sessão, a paciente foi embora em um estado 

quase hipomaníaco. Ao voltar para a casa, ela escutou no rádio uma apresentação 

sobre os poderes dos feiticeiros e logo me contatou, dizendo que precisava fazer a 

próxima sessão na floresta e, assim, poder invocar o poder curador da natureza.  

De acordo com Stein (2019), a análise estava perigosamente inflacionada, 

levando a paciente a ter uma sensação de unicidade e excepcionalidade. Portanto, é 

necessário ressaltar os parâmetros firmes do enquadre, ou seja, o setting de 

tratamento e as fronteiras e limites da psicoterapia devem ser apropriados. Stein então 

seguiu a análise sustentando essas fronteiras. O seguimento dessa forma 

proporcionou a análise do seu conflito a partir de uma culpa acerca da percepção 

desse, já que ela não havia sido tão lesionada quanto pensava. Assim, a busca pelo 

tratamento antes da audiência era uma indicação de que ela, de forma inconsciente, 

sabia a verdade sobre a sua dor. Ao perceber esse fato, em conjunto com a 

sincronicidade, a paciente se aproximou de um estado de delírio.  

As experiências de sincronicidade podem fazer com que a ilusão se infle a um 



38 
 

 

rumo delirante, já que a energia liberada nesse fenômeno é de natureza arquetípica. 

A fusão leva a uma sensação de mistura e excepcionalidade. Esse exemplo 

demonstrou a sincronicidade conduzindo a uma tentativa de frear o escape do 

enquadre do setting analítico. O analista tem como função primária cuidar e manusear 

o enquadre através do monitoramento consciente do setting literal, que permite que a 

díade analítica crie um terceiro elemento que permite aos pacientes que brinquem e 

sonhem na totalidade (STEIN, 2019). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 
 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A compreensão da manifestação do fenômeno da sincronicidade no contexto 

da clínica junguiana, seja clássica ou contemporânea, foi realizada uma 

compreensão ampliada do tema, a partir de uma leitura teórica sobre o conceito de 

diversos autores e do estudo de casos expostos por eles.  

A partir do levantamento bibliográfico, foram apreendidos pontos 

fundamentais em torno dos quais a discussão se apresenta: 

- A apresentação teórica do fenômeno da sincronicidade em um meio 

ocidental predominantemente racional e empírico foi uma dificuldade para Jung, além 

de continuar sendo para estudiosos da Psicologia profunda. De acordo com 

Ferrandin (2013), esse meio desconsidera a totalidade do dinamismo na natureza. 

- O avanço da física teórica, mais especificamente do universo quântico, 

permitiu o reconhecimento científico de que existe um fator indeterminado no 

universo microfísico (PROGOFF, 1995). Jung teve contato com diversos teóricos da 

área da Física, o que contribuiu diretamente para a elaboração de sua teoria. Os 

estudos da Física quântica e da sincronicidade são relativamente recentes, o que 

indica perspectivas futuras conjuntas para uma ampliação teórica. 

- A visão unificada da vida, presente na filosofia Oriental, é a base da 

compreensão do fenômeno sincronístico, De acordo com Cambray (2013), 

diferentemente do Ocidente, o Oriente baseia sua ciência na irregularidade, 

considerando então as coincidências como o princípio seguro do mundo. O oráculo I 

Ching foi um grande contribuinte para as formulações teóricas por demonstrar, na 

prática e de forma acessível a todos, uma maneira diferente da visão unilateral e 

racional do mundo Ocidental.  

- O conceito de sincronicidade vêm sendo desenvolvido desde a publicação 

de Jung no ano de 1952 até o momento atual. Novos referenciais teóricos apontam 

para uma transdisciplinaridade como modelo de inteligibilidade. A sincronicidade 

passa a ser compreendida como fenômeno emergente da dinâmica psíquica 

característico de fases de transição (Hogenson, 2005 apud FILLUS e SAUTCHUK, 

2020) e que aparece em momentos críticos de auto-organização (Cambray, 

2002/2020 apud FILLUS e SAUTCHUK, 2020). 

- O estado mental amplificado, aprimorado e atento é necessário ao analista 

para que seja possível apreender fenômenos como a sincronicidade (Cambray, 2001). 



40 
 

 

Esse fenômeno aparece na clínica com frequência, sempre vinculado a uma 

constelação arquetípica e a um estado emocional afetivo profundamente impactado 

por ela. 

 O estudo de um tema tão complexo e transdisciplinar resulta em muitas 

respostas faltantes. Izete Ricielli (2010) citou em seu trabalho o pesquisador 

Shamdasani (2006), que sugere que o nome “Psicologia Analítica” é, de certa forma, 

inadequado. A designação de Psicologia Complexa seria mais pertinente. A clínica 

junguiana permite que a complexidade se apresente em uma relação dialética entre 

um sistema psíquico que atua em interação com um outro sistema psíquico.  

Para que essa complexidade não se perca, o analista junguiano deve 

desenvolver sua atenção e capacidade de apreensão do fenômeno da 

sincronicidade, devendo inclusive fazer parte do estudo e treinamento de analistas. 

A desatenção a esse tema na área acadêmica reflete em uma possível perda para 

o trabalho clínico. Os eventos subjetivos e raros ainda são desconsiderados na 

psicologia empírica. É fundamental que sejam considerados âmbitos além da 

dualidade e racionalidade.



41 
 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

BOLEN, Jean Shinoda. A Sincronicidade e o Tao. 9. ed. São Paulo: Cultrix, 1993. 
(Original publicado em 1979)  
 
BRASIL. Código de Ética Profissional do Psicólogo. Conselho Federal 
de Psicologia. Brasília, ago. 2005. Disponível em: https://site.cfp.org.br/wp-
content/uploads/2012/07/codigo-de-etica-psicologia.pdf. Acesso em 3 mai. 2022.  
 
BYINGTON, Carlos Amadeu Botelho. A ciência simbólica. Epistemologia e 
arquétipo: uma síntese holística do conhecimento objetivo e subjetivo. Revista da 
Sociedade Brasileira de Psicologia Analítica, São Paulo, v. 37, n. 1, p. 115-134. 
2019. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-
08252019000100005&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 19 nov. 2021. 
 
CAMBRAY, Joseph. Enactments and amplification. Journal of Analytical 
Psychology, Rhode Island, USA, v. 46, p. 275-303. 2001. DOI: 10.1111/1465-
5922.00237. Acesso em 3 jun. 2022. 
 
CAMBRAY, Joseph; CARTER, Linda. Analytical Psychology: Contemporary 
Perspectives in Jungian Analysis. 1. ed. New York: Brunner-Routledge, 2004. 
 
CAMBRAY, Joseph. Sincronicidade: natureza e psique num universo 
interconectado. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2013. (Original publicado em 
2009) 
 
FERRANDIN, Jairo. A contribuição de C. G. Jung na determinação do estatuto 
científico da Psicologia. Revista PsicoFAE: Pluralidades em Saúde Mental, 
Curitiba, v. 2, n. 1, p. 35-48. 2013. Disponível em: 
https://revistapsicofae.fae.edu/psico/article/view/23. Acesso em: 19 nov. 2021. 
 
FRANZ, Marie-Louise von. Psicoterapia. 3. ed. São Paulo: Paulus, 2011. (Original 
publicado em 1915) 
 
FRANZ, Marie-Louise von. Adivinhação e Sincronicidade: a psicologia da 
probabilidade significativa. 9. ed. São Paulo: Cultrix, 1993. (Original publicado em 
1980) 
 
HALL, James A. A Experiência Junguiana: análise e individuação. 10. ed. São 
Paulo: Cultrix, 1995. (Original publicado em 1986) 
 
HOPCKE, Robert H. Sincronicidade ou por que nada é por acaso. Rio de 
Janeiro: Nova Era, 1999. (Original publicado em 1997) 
 
HUMBERT, Elie G. Jung. 2. Ed. São Paulo: Grupo Summus, 1985. (Original 
publicado em 1983) 
 
JAFFÉ, Aniela (org. e ed.); JUNG, Carl Gustav. Memórias, sonhos e reflexões. 



42 
 

 

35. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2021. (Original publicado em 1961) 
 
JUNG, Carl Gustav. A Prática da Psicoterapia. 16. ed. Petrópolis: Vozes, 2013. 
(Original publicado em 1954) 
 
JUNG, Carl Gustav. Sincronicidade. 13. ed. Petrópolis: Vozes, 2005. (Original 
publicado em 1952) 
 
MARTEL, Yann. As aventuras de Pi. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012. 
(Original publicado em 2001) 
 
MARTINS, Priscila. Tradição Africana e Psicologia Analítica: a relação entre o 
oráculo Ifá e a sincronicidade. 2020. 69 p. Dissertação (Mestrado em Psicologia) - 
Programa de Pós-Graduação em Psicologia, Universidade Federal de São João del-
Rei, São João del-Rei, 2020. 
 
PROGOFF, Ira. Jung, Sincronicidade e Destino Humano: a teoria da 
coincidência significativa de C. G. Jung. 10. ed. São Paulo: Cultrix, 1995. (Original 
publicado em 1973) 
 
PENNA, Eloisa Marques Damasco. O paradigma junguiano no contexto da 
metodologia qualitativa de pesquisa. Psicologia USP, São Paulo, v. 16, n. 3, p. 71-
94. 2004. DOI: https://doi.org/10.1590/S0103-65642005000200005. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/pusp/a/TNM3RqWw3krC4NhQSKV3cWC/?lang=pt. Acesso 
em: 19 nov. 2021. 
 
PENNA, Eloisa Marques Damasco. A imagem arquetípica do curador ferido no 
encontro analítico. In: WERRES, Joyce Lessa (org.). Ensaios sobre a clínica 
junguiana. Porto Alegre: Imprensa Livre, 2005. p. 145-171. 
 
RICELLI, Izete de Oliveira. Sincronicidade: dados e perspectivas. 2010. 141 f. 
Dissertação (Mestrado em Psicologia Clínica) - Programa de Estudos Pós-
Graduados em Psicologia Clínica, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 
São Paulo, 2010. Disponível em: https://tede2.pucsp.br/handle/handle/15930. 
Acesso em: 19 nov. 2021. 
 
SANT'ANNA, Paulo Afrânio. Uma contribuição para a discussão sobre as imagens 
psíquicas no contexto da Psicologia Analítica. Psicologia Usp, São Paulo, v. 16, n. 
3, p. 15-44, set. 2005. DOI: https://doi.org/10.1590/S0103-65642005000200003. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/pusp/a/5zPRytQhPB446kZQy8YjnmH/abstract/?lang=pt#. 
Acesso em 30 mai. 2022. 
 
SAUTCHUK, Eduardo Arruda; FILLUS, Michel Alexandre. Sincronicidade: relações 
entre a obra junguiana e novas proposições teóricas. Revista da Sociedade 
Brasileira de Psicologia Analítica, São Paulo, v. 38, n. 1, p. 103-120. 2020. 
Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-
08252020000200006. Acesso em 19 nov. 2021. 
 
SILVEIRA, Nise da. Jung: Vida e Obra. 21. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 



43 
 

 

(Original publicado em 1981) 
 
STEIN, Murray. Psicanálise junguiana: trabalhando no espírito de C.G. Jung. 
Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2019. (Original publicado em 2010) 
 
YOUNG-EISENDRATH, Polly (org.); DAWSON, Terence (org.). Manual de 
Cambridge para Estudos Junguianos. Tradução Daniel Bueno. Porto Alegre: 
Artmed, 2002. Título original: The Cambridge companion to Jung. (Original 
publicado em 1997) 


