
	
	

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  

PUC-SP 

 

 

Lais Mendonça Santos 

 

 

 

 

A convivência entre humanos e máquinas: 

Uma análise sobre tecnologia e interferências na subjetivação 

 

 

 

 

 

Mestrado em Comunicação e Semiótica 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2020 



2 
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  

PUC-SP 

 

 

Lais Mendonça Santos 

 

 

 

A convivência entre humanos e máquinas: 

Uma análise sobre tecnologia e interferências na subjetivação 

 

 

Mestrado em Comunicação e Semiótica 

 

 

Dissertação apresentada à Banca Examinadora da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, como 

exigência parcial para obtenção do título de MESTRE em 

Comunicação e Semiótica, na linha de pesquisa Signo e 

significação nos processos comunicacionais, sob a 

orientação do Prof. Dr. Rogério da Costa. 

 

 

SÃO PAULO 

2020 



3 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_______________________________________________ 

_______________________________________________ 

_______________________________________________ 

 

 

 



4 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe, Valkiria, a quem gostaria de ter tido a chance de 

entregar este trabalho em mãos. 

 



5 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001. 

  



6 
 
 

AGRADECIMENTOS 

Antes mesmo que esta pesquisa fosse iniciada, eu já recebia o apoio que se 

mostrou fundamental durante toda essa caminhada, e é por isso que agradeço 

imensamente a minha futura esposa, Marion, por ter possibilitado este trabalho, pelos 

conselhos, pela paciência e pelas palavras doces em momentos de agonia. 

Agradeço ao meu orientador, Rogério da Costa, pela forma tranquila com que 

conduziu esse processo - mesmo quando decidi alterar meu tema de última hora. Seus 

conselhos, perguntas e calma fizeram com que eu evoluísse, não só como pesquisadora. 

Agradeço também à PUC-SP e ao corpo docente, em especial à Helena Katz que, 

com suas aulas instigantes, mostra novas formas de aprender, ensinar, questionar e 

pesquisar. Também agradeço imensamente à professora Lucrécia Ferrara, que me 

ofereceu conselhos valiosos para esta pesquisa. Sinto-me profundamente privilegiada por 

ter sido aluna de vocês. 

Meu agradecimento também vai a minha família que me incentiva e me motiva 

continuamente. À minha mãe, Valkiria, faltam palavras para dizer o quanto sou grata por 

tudo o que me ensinou, por me encorajar e sempre confiar no meu potencial.  

Obrigada a minha avó, Valdira, que sempre se mostrou orgulhosa dos meus 

passos; ao meu pai, Carlos, por dar condições para que eu pudesse estudar (além de 

continuamente cobrar minhas notas) e a minha tia-madrinha, Vanda, pelas piadas e 

cantorias motivacionais. 

Agradeço aos “Bests” (Aline, Camila, Diogo, Heitor, Marco, Nathália e Rafaella) 

por me incentivarem e entenderem, mesmo que a contragosto, minhas constantes 

ausências. 

Por fim, agradeço a Capes pelo apoio à pesquisa, pois sem a bolsa de mestrado 

concedida este estudo não seria possível. Desejo que outras pessoas possam ter essa 

chance e que a educação volte a ser prioridade no país. 

  



7 
 

RESUMO 

O objetivo desse projeto é analisar a atuação de diferentes modelos e iniciativas de 
desenvolvimento de robôs e inteligências artificiais nos processos de subjetivação e 
percepção de si. Pode-se constatar que a tecnologia, frequentemente, tem como objetivo 
facilitar tarefas cotidianas, mas é importante notar que, no processo de desenvolvimento 
atual, nos testes e nos lançamentos de novidades, pouco se leva em conta o papel que 
essas novas tecnologias desempenham ou desempenharão na subjetividade humana. 
Frente a esse cenário, a pesquisa sugere, como hipótese, que a relação homem-máquina 
atua diretamente na percepção de si do sujeito. Diante desse problema, tem-se como 
objeto de pesquisa as notícias sobre três tipos de robôs, as palavras utilizadas para 
comercializá-los e a percepção do público. A necessidade de realizar esta investigação 
justifica-se pelo momento histórico atual, no qual novas tecnologias são introduzidas na 
sociedade em profusão, sem uma ponderação adequada sobre as alterações que acarretam 
nas relações sociais e, em consequência, nos processos de subjetivação. Para fundamentar 
teoricamente o que aqui se propõe, serão utilizados autores como Gregory Bateson 
(1987), Ray Kurzweil (2005), James Barrat (2013), Max Tegmark (2017), Michel 
Foucault (1999; 2004; 2008; 2010; 2017), Samantha Frost (2016), Agnes Heller (1993), 
dentre outros. 
 
Palavras-chave: subjetivação, robôs, inteligência artificial, sentimentos 
 
  



8 
 

ABSTRACT 

 
The objective of this project is to analyze the acting of different models and robots and 
Artificial Intelligence development initiatives in the processes of subjectivation and self-
perception. It can be noticed that, often, technology’s goal is to facilitate everyday tasks 
but it is important to observe that in the current development process, testing and new 
releases, the role that these new technologies performs or will perform in human 
subjectivity are of little account. Considering this scenario, this research suggests, as a 
hypothesis, that the human-machine relation acts directly on subject’s self-perception. 
Given this problem, the research’s object is the news about three types of robots, the 
words used to market them and the public perception. The need to bring out this 
investigation is justified by the current historical moment, in which new technologies are 
introduced into the society in profusion, without adequate consideration of the changes 
that it will cause in social relations and, consequently, in the processes of subjectivation. 
To theoretically substantiate what is proposed here, authors such as Gregory Bateson 
(1987), Ray Kurzweil (2005), James Barrat (2013), Max Tegmark (2017a), Michel 
Foucault (1999; 2004; 2008; 2010; 2017), Samantha Frost (2016), Agnes Heller (1993), 
among others will be mentioned. 
 
Keywords: subjectivation, robots, artificial intelligence, senses 
 
 
  



9 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Infográfico mostra rápida evolução da IA nas últimas décadas 18 

Figura 2 - Calendário com os principais marcos previstos pela 2045 Initiative 26 

Figura 3 - Spot, o robô da Boston Dynamics 33 

Figura 4 - Robôs Lovot, criados para serem amados 34 

Figura 5 - Erica fala sobre suas memórias 36 

Figura 6 - Robô Pepper desencoraja adversário durante uma partida 48 

 

 

 

  



10 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 11 

CAPÍTULO 1 – “Uma breve história do tempo” 15 

           1.1 – Alternativas ou evoluções possíveis 22 

           1.2 – Caminhos visíveis: as pistas presentes na atualidade 30 

CAPÍTULO 2 – Sujeitos de seu tempo 39 

           2.2 – A crise no sujeito e a necessidade de novas abordagens 44 

           2.3 – Sobre relações e afetos 47 

3 – CONCLUSÃO 52 

REFERÊNCIAS 55 
 

 

 



11 
 
INTRODUÇÃO  

Ano após ano, nas décadas que sucederam a Revolução Industrial, o mundo foi se 

tornando cada vez mais tecnológico e a vida das pessoas, cada vez mais amalgamadas à 

tecnologia. Se o final do século XVII foi marcado pela máquina a vapor, os dias atuais (e 

os futuros) são permeados pela convergência das máquinas, dados e Inteligências 

Artificiais com a vida humana – a existência se torna cada mais vez indissociável de 

dispositivos automáticos, programados e, em alguns casos, autônomos. 

O que vemos ao longo do tempo é que, em geral, o desenvolvimento tecnológico 

compreende iniciativas que dão suporte à vida humana, que simplificam e oferecem 

melhores condições de vida – e, em certa medida, diminuem os atritos do cotidiano, 

ordenam e unificam a convivência.  

Portanto, podemos facilmente constatar que a tecnologia, com frequência, tem 

como objetivo facilitar tarefas cotidianas, mas é curioso e instigante notar que, no 

processo de desenvolvimento atual, nos testes e nos lançamentos de novidades, pouco se 

leva em conta o papel que essas novas tecnologias desempenham ou desempenharão na 

subjetividade humana.  

E é aqui, na inquietação sobre os efeitos que a atual interação entre pessoas e 

máquinas têm na subjetividade, que está o motor que impulsiona essa dissertação, o 

centro da discussão. 

De maneira sintética, o problema a ser pesquisado é: em que medida o 

desenvolvimento de máquinas com aparência humana (seja ela mais direta, como a 

aparência física, ou indireta, como o uso da voz ou de trejeitos) interfere no processo de 

subjetivação e percepção de si? 

Dada a densidade e profundidade do assunto, o foco estará voltado para 

tecnologias mais recentes, que estão presentes, por exemplo, em aparelhos comandados 

por voz, robôs com aparência humana e iniciativas similares, sempre considerando a 

motivação de seu desenvolvimento e o efeito causado nos humanos quanto a sua 

percepção sobre si. Por isso, a análise contará com notícias sobre lançamentos, utilidades 

e problemas de lançamentos tecnológicos recentes. 

Esse trabalho não ambiciona uma conclusão, mas sim ser um convite a refletir e 

olhar para o cenário atual – algo que vá além dos posts que preenchem o infinito dos 

feeds, dos vazamentos de dados, das assistentes virtuais, do 5G, do reconhecimento facial, 

da profusão de aplicativos, do deep fake... A sociedade está em transformação, a centenas 

de milhares de bits por segundo e, aqui, propomos uma parada para contemplar, observar 



12 
 
para encontrar detalhes daquilo que pode moldar nosso futuro como sujeitos e, 

consequentemente, como humanidade. 

Para fazer isso, no percurso da análise serão abordados dois temas de maneira 

conjunta: a tecnologia (palavra que aqui utilizamos em seu sentido mais cotidiano e 

moderno se referindo, na maioria das vezes a dispositivos eletrônicos) e o sujeito (com 

foco em seus afetos). 

O contexto do recorte proposto sobre a tecnologia será feito a partir breves visitas 

ao passado para falar, por exemplo, dos primeiros ensaios da cibernética; da Escola de 

Palo Alto1; da tentativa humana de resolver problemas sociais de forma binária e 

matemática, excluindo a subjetividade do contexto; dos primeiros grandes passos dos 

testes com Inteligência Artificial2 (AI) e do desenvolvimento da Artificial General 

Intelligence3 (AGI). 

Para dar conta da análise do presente, faz-se necessária a abordagem de autores 

que estudam os benefícios e os riscos do desenvolvimento e treinamento de robôs e de 

Inteligências Artificiais (apesar de citá-los separadamente, entendemos que esses 

dispositivos, muitas vezes, são inseparáveis), constatando e fazendo previsões diversas 

sobre o futuro do trabalho, da convivência, da economia e da política. Dentre os 

pesquisadores estão James Barrat (2013), Max Tegmark (2017a), Paul Daugherty e James 

Wilson (2018), que em suas obras, respectivamente, abordam a Inteligência Artificial 

como a última invenção da humanidade, os riscos e as oportunidades que a IA oferece e 

a importância do estudo das Ciências Humanas para o desenvolvimento tecnológico. 

A análise dos dias atuais também pressupõe um olhar sobre os apontamentos e 

aprofundamentos de Michel Foucault (1999, 2010; 2017) sobre sujeito e subjetividade. 

Ainda aproveitando os estudos de Foucault, falaremos sobre a biopolítica e a 

necessidade de expandir esse pensamento considerando as condições atuais, pois as 

regras que definiam o que estava vivo ou morto mudaram (KATZ, 2019:762); por 

exemplo: os assistentes pessoais (como a Alexa e a Siri) estão se popularizando, as 

máquinas conversam entre si e são capazes de reconhecer as expressões faciais humanas. 

	
1 A Escola de Palo Alto, também conhecido como Colégio Invisível, reunia, na década de 1940, 
pesquisadores que eram contrários à ideia, bastante difundida, de um esquema linear ou simplificado da 
comunicação. O nome deriva do fato de que o grupo não era vinculado a um centro universitário. 
2 O termo Inteligência Artificial (IA) foi cunhado por John McCarthy para designar "a ciência e engenharia 
de produzir máquinas inteligentes". Inicialmente, a IA tinha foco em reproduzir o pensamento humano 
(como é o caso dos robôs desenvolvidos para jogar partidas de xadrez, por exemplo). Com o passar do 
tempo, passou-se a investir em tecnologias que tem criatividade, fazem uso de linguagem etc. (NORVIG; 
RUSSEL, 2013) 
3 A AGI é uma inteligência que não precisa trabalhar com conteúdo programado. Enquanto a IA, bastante 
presente no cotidiano, fica restrita ao que está escrito nos códigos, a AGI seria capaz de realizar tarefas 
intelectuais. Apesar de não se tratar de uma inteligência humana, a AGI não é somente um computador. 



13 
 
Esse cenário resulta em novos comportamentos sociais, em novas formas de sentir, de 

acreditar, de gostar, de odiar... e tudo isso provoca mudanças nas identidades e 

subjetividades. 

Para falar sobre isso, escolhemos as propostas da antropóloga Elizabeth Povinelli, 

e da pesquisadora de Ciências Políticas Samantha Frost. 

Povinelli explica que a biopolítica não só regula a vida e morte, mas também cria 

e mantém a divisão entre vida e não vida – e é dessa forma que os estados neoliberais 

conseguem governar as diferenças.  

É com esse ponto de partida que ela expande o pensamento de Foucault sobre 

biopolítica, ao afirmar que esse poder não só compreende no governo sobre a vida, mas 

também cria e mantém uma separação entre vida e não vida para que seja possível 

governar as diferenças. Como uma solução metodológica e de pesquisa, ela propõe o 

conceito chamado de geontologia (2016). 

A leitura atual de Povinelli nos lembra que alguns conceitos e teorias foram 

elaborados em um passado, ainda que recente, e não dão plena conta de explicar e analisar 

o presente. 

Pensando nessa necessidade de entender o presente, Frost, em sua obra 

Biocultural Creatures (2016), traz um olhar contemporâneo e crítico sobre o que é a raça 

humana considerando o ambiente em que vivemos hoje. É uma leitura que parte da 

premissa de que as características utilizadas para definir e distinguir a humanidade até 

hoje foram profundamente descreditadas pela história, o que faz com que a noção 

construída até então seja pouco recomendada para atualidade (FROST, 2016: 1). Isso, de 

acordo com a autora, impossibilita uma visão mais clara do que é ser humano.  

Em seu percurso, Frost aborda os conceitos de pós-humanismo de forma a mostrar 

que essa teoria, que entre outras coisas presumia um estudo do que é o humano, tratava 

de qualificar o que viria depois de (um não definido) humano. 

Isso posto, Frost parte em uma investigação sobre a raça humana, sem partir do 

pressuposto do “pós-humano”. Dentre suas propostas, ela sugere que os seres humanos 

passem a ser concebidos como “criaturas bioculturais”. 

A escolha de “criaturas” se deve ao fato de que os seres humanos (como quaisquer 

outras criaturas) estão vivos e são capazes de permanecerem nessa condição devido a 

capacidade de extrair diversas formas de sustento de um habitat; e “bioculturais” porque 

as criaturas se desenvolvem, crescem, persistem e morrem. 



14 
 

A proposta de Frost auxilia-nos a pensar no ser humano como algo tão natural 

quanto qualquer outro ser vivo. Além de contribuir para a análise ao propor que a 

tecnologia é um "porém" em relação a definição do que é humano. 

Depois de passar por esses dois novos conceitos, voltamo-nos ao sujeito e ao 

tempo presente para falar sobre o que o caracteriza, com o objetivo de analisar os 

sentimentos que robôs provocam nas pessoas. Para abordar esse assunto, recorremos à 

filósofa Agnes Heller (1993) e sua Teoria dos Sentimentos. 

Para ela, o que difere o humano daquilo que não é humano são os sentimentos – 

de forma que é possível um humano ter afeto por algo inanimado ou mesmo por aquilo 

que não tem existência concreta. E esse conceito será de grande importância para a 

dissertação, pois a partir dele é possível traçar conexões entre robôs, Inteligências 

Artificiais e um mundo mais tecnológico e conectado com a subjetividade humana. 

Com base nesse cenário tecnológico e humano, a dissertação se propõe a tecer 

uma teia que conecta esses pontos dando conta de mapear, identificar e apontar em que 

medida a tecnologia atua em como as pessoas se enxergam como sujeitos. 

Para auxiliar nessa “costura”, serão utilizados trechos de obras de ficção científica, 

que tem, não só um caráter metafórico, mas também preditivo4, que auxiliam também na 

explicação, na análise e na fluência do texto. 

A introdução de Neil Gaiman, escrita em 2008, sobre o clássico livro de ficção 

científica Neuromancer, de William Gibson, sintetiza a necessidade que sentimos de nos 

valer da ficção para falar sobre tecnologia: “eu me pergunto, mesmo agora, até onde 

William Gibson descreveu o futuro, e o quanto ele o possibilitou – o quanto as pessoas 

que leram e adoraram Neuromancer fizeram o futuro se cristalizar em todo da sua visão” 

(2016:7). 

Com isso, esse estudo, que analisa um retrato da tecnologia no presente pode 

contribuir para problematizar o modo como as inovações tecnológicas são desenvolvidas 

e difundidas; e também provocar uma reflexão sobre os impactos nas subjetividades – em 

um tempo em que muito se é falado sobre um futuro no qual a tecnologia terá resolvido 

grande parte dos problemas da humanidade (desde acender as luzes de casa, passando por 

um trânsito mais seguro conduzido por carros autônomos, por cirugias inteiras feitas por 

máquinas). 

	
4 A ficção científica é de extrema relevância para o desenvolvimento tecnológico. Em um recente artigo 
sobre o tema, Jordan et al. (2018:1) buscou entender o porquê de os pesquisadores utilizarem ficção 
científica para embasarem publicações sobre desenvolvimento de tecnologia. O estudo ainda é preliminar, 
mas já aponta a influência da ficção na “invenção, conceituação, projeto e aplicação de interfaces e 
tecnologia”. Esse levantamento considerou 175 referências de ficção científica, e mais de 5 mil estudos 
sobre HCI (interação entre humanos e computadores). 



15 
 
CAPÍTULO 1 – “Uma breve história do tempo” 

“Ficção científica é algo que pode acontecer – 

mas, geralmente, você não gostaria que 

acontecesse” 

Arthur C. Clarke - The Collected Stories of 

Arthur C. Clarke  

 

O que está por vir? Essa era uma pergunta recorrente para quem viveu a década 

de 1990. Era como se todos os que ali viviam sentissem a mudança que estava a caminho, 

como se soubessem que ela seria grande, profunda e importante. Era inevitável imaginar 

como o mundo seria a partir dali. 

A inquietação estava no ar e logo foi lida pela indústria do entretenimento. Nas 

telas do cinema, faziam um estrondoso sucesso as histórias de invasões alienígenas, de 

robôs que ajudavam e/ou destruíam a humanidade, de viagens no tempo, de dinossauros 

trazidos de volta à vida por um cientista, do fim do mundo, da colonização de outros 

planetas, de alterações genéticas, das mais diversas conspirações sobre hackers... não 

faltavam conteúdos para suprir os temores e os anseios da audiência. 

Clássicos literários da ficção científica ganharam novas edições nessa época e 

também adaptações para TV e cinema. E, nos noticiários, além da conturbada política 

brasileira, eram comuns as pautas sobre a dependência das máquinas, dos perigos da 

internet e dos videogames, do futuro da humanidade (muito incentivadas pelo anúncio do 

primeiro clone do mundo, a ovelha Dolly).  

Na revista Istoé (1999), um trecho de uma notícia de dezembro dá conta de 

representar um pouco a tônica da época: “ninguém é capaz de garantir que nada de ruim 

acontecerá (...) já estão mobilizados mais de um milhão de profissionais ao redor do 

planeta, escalados para enfrentar neste réveillon o tão falado e pouco conhecido bug do 

milênio”. A nota dava conta dos preparativos mundiais para evitar uma série de problemas 

que seriam causados pelo “bug do milênio” (previsão de que com a virada de 1999 para 

2000, os sistemas informatizados reconhecessem o ano 2000 como 1900 e, com isso, um 

caos social seria instaurado), mas também serve para caracterizar o clima de temor que 

pairava quando o assunto era o futuro, que já se desenhava como algo mais tecnológico 

do que era vivido até então. 

É nesse contexto que está plantada a semente que deu vida à essa dissertação. A 

inquietação é fruto de horas assistindo os filmes – agora clássicos – Exterminador do 

Futuro 2 (1991), O quinto elemento (1997), Os doze macacos (1996), MIB - Homens de 

Preto (1997), Matrix (1999), Gattaca (1997), entre tantos outros. Nas madrugadas, as 



16 
 
páginas eram companheiras e, delas, saíam tramas fantásticas como as de O planeta dos 

macacos, Androides sonham com ovelhas elétricas?, Fundação, Tropas estelares e Duna. 

Ao final de cada aventura, muitas delas demonstrando os perigos e percalços que 

envolviam o futuro da humanidade, ficavam perguntas que vão desde algo corriqueiro, 

como “por que ninguém inventou, na vida real, uma máquina que prepara refeições?”, até 

algo mais profundo, do tipo “por que são criadas coisas que podem acabar com as 

pessoas?”, “por que os lançamentos tecnológicos são sempre tão sigilosos sendo que, em 

caso de falhas, grande parte das pessoas seriam tomadas pela surpresa?” 

Anos se passaram e, hoje, o questionamento, que permeia esse trabalho pode ser 

simplificado em: por que criar essas coisas?  

A tecnologia está presente, direta ou indiretamente, em tudo – aparelhos 

eletrônicos estão cada vez mais conectados à internet; os dados biológicos passaram a ser 

quantificados e guardados em nuvens; impressoras 3D criam órgãos humanos; os chips 

podem ser implantados embaixo da pele; a geladeira avisa quando é hora de comprar 

determinando alimento. 

Alguns dos palpites da ficção científica se tornaram realidade e a inquietação em 

relação ao que está por vir foi dando lugar a inovações cada vez mais frequentes, de forma 

que o tempo (e, em certa medida, o desejo) para pensar sobre elas foi ficando cada vez 

mais escasso, cada vez mais em segundo plano. 

Esses são alguns dos motivos que fizeram com que, de forma bastante proposital, 

esse primeiro capítulo ganhasse o título do livro mais famoso do físico Stephen Hawking. 

É preciso considerar o tempo, revisitar alguns conceitos teóricos e as agonias que 

moldaram descobertas que desaguaram no mundo de hoje. 

Aproveitando a menção à Hawking, foi dele um alerta que despertou ainda mais 

a curiosidade que deu origem a esse trabalho. Em um texto curto, publicado no jornal 

Independent, em 2014, em parceria com outros três influentes pensadores5, ele constata, 

algo que, provavelmente, não era novidade para ninguém que acompanha notícias sobre 

tecnologia e o trabalho do físico: a criação da Inteligência Artificial (IA) é o maior evento 

histórico da humanidade. A obviedade é apenas um recurso para tornar contundente a 

conclusão de que essa criação pode ser o último grande evento. 

	
5 Assinam a publicação junto com Stephen Hawking: Frank Wilczek, Max Tegmark e Stuart Russel. 
Wilczek recebeu o Prêmio Nobel de física em 2004; Tegmark é físico e autor de vários livros entre eles, o 
“Life 3.0 - Being Human in the Age of Artificial Intelligence” que será abordado mais adiante; Russel é 
estudioso de ciências da computação e participa de iniciativas sobre a crescente preocupação com as armas 
autônomas, uma delas chamada “Campaign to Stop Killer Robots” (Campanha para Proibir Robôs 
Assassinos, em tradução livre). 



17 
 

O texto tem um tom alarmista, que diríamos necessário, e se apoia em ponderações 

sobre o fato de que as formas de IA desenvolvidas até agora têm se mostrado muito úteis, 

apontando que o problema está nas eventuais consequências de se criar máquinas que 

sejam equivalentes ou superiores aos humanos. Hawking, sabendo de sua relevância entre 

pesquisadores e desenvolvedores, aproveita para questionar a seriedade dos estudos sobre 

IA e também faz projeções quanto às consequências do desenvolvimento tecnológico:  
 
“Pode-se imaginar essa tecnologia superando os mercados financeiros, 
inventando pesquisadores de humanos, manipulando líderes e desenvolvendo 
armas que não podemos sequer entender. Enquanto o impacto de curto prazo 
da IA depende de quem a controla, o impacto a longo prazo depende se ela 
pode ser controlada” (HAWKING et al., 2014, tradução nossa 6). 
 
 

Hawking fala da tecnologia pensada com um objetivo servil, utilitário e, por vezes, 

pouco planejado – e aqui, não é uma referência à programação ou à funcionalidade, mas 

sim à forma como muitos riscos não são ponderados e testados antes de um lançamento.  

Da publicação desse artigo para cá, muitas coisas mudaram. À época, por 

exemplo, a conexão de internet 4G estava chegando ao Brasil e, hoje, a discussão está 

acerca de como a tecnologia 5G vai mudar a forma como tudo se conecta, com qual 

velocidade e com que tipo de segurança. Em pouco mais de cinco anos, a realidade está 

passando de uma conexão menos estável com velocidade aproximada de 1GB/s para uma 

conexão até 50 vezes mais rápida, o que possibilita que smartphones, carros, 

eletrodomésticos e outras máquinas estejam conectados o tempo todo, de forma estável, 

rápida e mais segura. 

Como diria Samantha, a Inteligência Artificial do filme Her (2014): “estamos 

mudando muito rápido, não somos o que éramos alguns segundos atrás”. 

 

	
6 Tradução livre do autor. No original: “One can imagine such technology outsmarting financial markets, 
out-inventing human researchers, out-manipulating human leaders, and developing weapons we cannot 
even understand. Whereas the short-term impact of AI depends on who controls it, the long-term impact 
depends on whether it can be controlled at all”. (HAWKING et al., 2014) 



18 
 

Figura 1 - Infográfico mostra rápida evolução da IA nas últimas décadas 

 
Fonte: Produção da própria autora. 
 

Aproveitando a linha do tempo, e também para dar conta da atualidade, será 

preciso dar uma volta no final da década de 1940. É nesse período, entre outras coisas, 

que a Segunda Guerra chega ao ápice e ao fim, que tem início o Plano Marshall para 

recuperação da Europa, que surge Marilyn Monroe... e que o primeiro computador é 

criado, o ENIAC (Electronic Numerical Integrator and Computer) – que tinha como 

finalidade fazer cálculos balísticos. 

E é também nesse momento que nasce o conceito de cibernética nas conferências 

interdisciplinares promovidas pela Fundação Macy7. O marco dessa vertente de estudos 

se deu pela publicação do livro Cybernetics or control and communication in the animal 

and machine, pelo matemático Norbert Wiener – aconselhado pelo também matemático 

Claude Shannon. 

Shannon desenvolveu a Teoria da Informação e ela foi a base para Wiener 

observar que a informação, como uma quantidade, é tão importante quanto a energia ou 

a matéria. Isso passa a permitir que fenômenos mecânicos, elétricos ou biológicos, que 

são aparentemente muito diferentes, possam ser considerados similares quando se é 

levado em conta que todos são formas de transmissão de informação.  

A constatação de Wiener fez com que a cibernética fosse vista como “uma ciência 

que explicaria o mundo como um conjunto de sistemas de feedback, permitindo o controle 

	
7 As Conferências Macy aconteceram entre os anos 1946 e 1953, nos Estados Unidos. Nela, pensadores se 
reuniam em torno do tema causalidade circular e feedback em sistemas biológicos e sociais (Circular 
Causal and Feedback Mechanisms in Biological and Social Systems). 



19 
 
racional de corpos, máquinas, fábricas, comunidades e praticamente qualquer outra coisa” 

(KUNZRU, 2009:124).  

A primeira onda da cibernética é fundamental para o debate sobre as fronteiras 

entre organismos vivos e máquinas, pois rompe uma barreira metodológica e passa a 

permitir a comunicação entre eles.  

Considerando que, em tese, qualquer informação pode ser representada pela 

linguagem binária, a cibernética viabilizou a pauta sobre a comunicação entre diferentes 

tipos de organismos – inclusive entre máquinas e humanos, por exemplo. 

No levantamento que aborda, entre outros autores, a publicação Wiener, Katherine 

Hayles, em seu livro How we became Posthuman, pondera que o trabalho dele “foi um 

pequeno passo para pensar a informação como uma espécie de fluido sem corpo capaz de 

fluir entre diferentes substratos sem perda de significado ou de forma” (1999: xi, tradução 

nossa8). 

Algo que Kunzru complementa apontando, nas suas palavras, dois importantes 

resíduos culturais desses estudos sobre a cibernética: “o primeiro é sua descrição do 

mundo como uma coleção de redes. O segundo é sua intuição de que não existe uma 

distinção tão clara entre pessoas e máquinas quanto alguns gostariam de crer” (2009:126).  

Além de Wiener e Shannon, as Conferências Macy contavam com um grupo 

composto por pesquisadores não só da matemática, como também da psiquiatria, 

sociologia, linguística, antropologia, entre outros ramos. Faziam parte dessa reunião: 

John von Neumann (que, entre outros estudos, foi responsável pela primeira ideia sobre 

Singularidade – tema que abordaremos mais a frente), Heinz von Foerster, Don D. 

Jackson, Margaret Mead, Gregory Bateson, Paul Watzlawick e Eduard Hall. Esses 

pensadores ficaram conhecidos como membros da Escola de Palo Alto – que também era 

chamada de Colégio Invisível pelo fato de que os integrantes não eram vinculados a 

centros universitários. 

Todos eles participaram das discussões que resultaram na concepção da 

cibernética e, por sua vez, propuseram uma alternativa em que ela tornaria possível a 

reconstrução das relações sociais. O conceito não foi levado adiante à época, mas deu 

origem a diversos debates e estudos que influenciaram profundamente as obras de cada 

um dos integrantes da Escola. 

Hoje, é possível dizer que a cibernética desempenhou um papel decisivo para a 

revolução tecnológica e, tendo participado da sua concepção, cabe um olhar aos textos de 

	
8 Tradução livre do autor. No original: “It was a small step to think of information as a kind of bodiless 
fluid that could flow between different substrates without loss of meaning or form”. (HAYLES, 1999: xi) 



20 
 
Bateson, que se dedicou a estender a teoria para as ciências sociais e comportamentais. 

São constantes, em sua obra, as análises sobre o pensamento científico e os riscos 

derivados dessas formas de pensar a ciência. 

Anos depois das Conferências Macy, Bateson participou de um encontro sobre a 

Dialética da Libertação, em Londres (1968) – evento que reuniu diversos pensadores da 

época para falar sobre a violência humana e os sistemas sociais. Na ocasião, ele 

apresentou o tema “consciência de propósito versus natureza” e, ao longo de seu discurso, 

alertou para o fato de que o pensamento científico estava sendo pautado em uma lógica 

contrária à natureza. Para ele, é importante ressaltar, a natureza é um sistema no qual o 

organismo e o ambiente são inseparáveis; em outras palavras, o ser humano não pode se 

excluir do meio no qual está inserido:  
 
Possivelmente, o principal desastre do período da Revolução Industrial foi o 
enorme aumento da arrogância científica. Nós descobrimos como fazer trens e 
outras máquinas. Nós sabíamos como colocar uma caixa em cima da outra para 
alcançar uma maçã [em referência a uma analogia feita previamente sobre 
Adão e Eva], e o homem Ocidental se viu como um autocrata com poder 
completo sob um universo feito de física e química. E, no fim, os fenômenos 
biológicos estavam fadados a serem controlados como processos em tubos de 
ensaio. A evolução foi a história de como os organismos aprenderam mais 
truques para controlar o meio ambiente; e o homem tinha melhores habilidades 
do que qualquer outra criatura. Mas essa filosofia científica arrogante está 
obsoleta e, no seu lugar, existe a descoberta de que o homem é somente uma 
parte de sistemas mais amplos e que a parte nunca pode controlar o todo. 
(BATESON, 1987, tradução nossa9). 
 
 

Bateson ainda concluiu o discurso dizendo que “nós não vivemos em um tipo de 

universo no qual o controle linear simples é possível. A vida não é assim”10 (1987) – além 

de ponderar sobre o modo de pensar a ciência, ele mostra que os seres humanos fazem 

parte de um sistema, que os influencia e que são influenciados por ele.  

Portanto, quarenta e cinco anos antes do artigo de Hawking, que abriu o capítulo, 

já se alertava para os riscos de pensar a tecnologia como algo passível de ser controlado, 

e também para o fato de que esse tipo de questionamento deveria fazer partes dos estudos 

que estão por trás do desenvolvimento. 

	
9 Tradução livre do autor. No original: “In the period of the Industrial Revolution, perhaps the most 
important disaster was the enormous increase of scientific arrogance. We had discovered how to make 
trains and other machines. We knew how to put one box on top of the other to get that apple, and Occidental 
man saw himself as an autocrat with complete power over a universe which was made of physics and 
chemistry. And the biological phenomena were in the end to be controlled like processes in a test tube. 
Evolution was the history of how organisms learned more tricks for controlling the environment; and man 
had better tricks than any other creature. But that arrogant scientific philosophy is now obsolete, and in its 
place there is the discovery that man is only a part of larger systems and that the part can never control the 
whole”. (BATESON, 1987) 
10 Tradução livre do autor. No original: “We do not live in the sort of universe in which simple lineal control 
is possible. Life is not like that”. (BATESON, 1987) 



21 
 

Podemos concluir que, para Hawking, a tecnologia tem sido desenvolvida 

desconsiderando os riscos, ou seja, ela está apartada do sistema. Algo que Bateson, por 

sua vez, antevia, dizendo que “o homem comete o erro de pensar de acordo com uma 

finalidade consciente e descarta a natureza sistêmica do mundo com o qual ele deve lidar” 

(BATESON, 1987, tradução nossa11). 

Esses apontamentos têm uma direção em comum: a finalidade da tecnologia. 

Nessa exploração temporal, também é preciso considerar o pensamento utilitário que a 

envolve. A tecnologia é colocada, na maioria das vezes, como algo que dá suporte a vida 

humana, como algo que ordena e unifica a convivência.  

Olhando para o cotidiano atual, é fácil perceber o caráter de auxílio das invenções 

tecnológicas. O smartphone resolve grande parte dos atritos cotidianos: é telefone, 

calculadora, agenda telefônica, calendário, assistente pessoal, biblioteca, dicionário...  

além disso, é um dispositivo preparado para aprender com seus hábitos (gravando a 

localização por meio do GPS e ouvindo todos os sons e conversas ao redor, por exemplo). 

Os autores Daugherty e Wilson resumem esse cenário ponderando que “no 

passado, as pessoas tinham que se adaptar à forma como os computadores funcionavam. 

Hoje, o contrário está acontecendo – os sistemas de Inteligência Artificial estão 

aprendendo como se adaptar a nós” (2018: 115, tradução nossa12). 

E é nesse contexto, no qual pessoas e máquinas estão imbricadas, que vale a 

ponderação de que pensar a tecnologia não se trata apenas de enxergar o mundo pelo o 

que ele é, mas vislumbrar o que ele pode ser. 

  

	
11 Tradução livre do autor. No original: “Seems to be almost universal when man commits the error of 
purposive thinking and disregards the systemic nature of the world with which he must deal”. (BATESON, 
1987) 
12 Tradução livre do autor. No original: “In the past, people had to adapt to how computers worked. Now, 
the reverse is happening - AI systems are learning how to adapt to us.” (DAUGHERTY; WILSON, 2018: 
115) 



22 
 
1.1 – Alternativas ou evoluções possíveis  

“Previsões são feitas por profetas (de graça); 

por videntes (que geralmente cobram um 

honorário e, portanto, são mais respeitados 

em sua época do que os profetas); e por 

futurólogos (assalariados). Previsões são 

trabalho de profetas, videntes e futurólogos. 

Não são o trabalho de romancistas. O 

trabalho do romancista é mentir.” 

(Ursula Le Guin – A mão esquerda da 

escuridão, 1969: 12) 

 

Otimismo e pessimismo; certeza e incerteza; positivo e negativo; prós e contras. 

É comum encontrar esses dualismos nos títulos de reportagens, artigos e editoriais sobre 

os avanços tecnológicos. Por vezes, a abordagem desses sentimentos mistos vem 

acompanhada da pergunta “de qual lado você está?”. 

Quando falamos do futuro da humanidade, existe um lado para se estar que não 

seja o de querer algo melhor? Não chegaremos aqui a uma resposta em relação a qual é 

esse caminho melhor, ou mesmo sobre quais as benesses que ele trará. A ideia é coletar 

pistas, observar indícios e buscar organizar alguns contrapontos de forma que seja 

possível se afastar da visão simplista, muitas vezes fundamentada com base em filmes de 

ficção científica e reportagens sensacionalistas, de que as máquinas vão acabar com os 

postos de trabalho, vão destruir o planeta, etc. 

Para começar, uma pergunta: o que aconteceria se os seres humanos não fossem 

mais a espécie mais inteligente do planeta?  

É esse questionamento que o físico Max Tegmark busca responder em sua 

publicação Life 3.0: Being Human in the Age of Artificial Intelligence (2017a) e é por ele 

que começamos uma jornada no emaranhado de previsões, especulações, temores e 

também, por que não, de soluções que permeiam o desenvolvimento tecnológico atual. 

Para iniciar o percurso, Tegmark faz a definição de três formas de vida que são 

essenciais para a análise da evolução biológica e científica.  

A primeira forma de vida, a 1.0, caracteriza-se por ser exclusivamente biológica; 

portanto, tratam-se de vidas que se desenvolvem – na linguagem de Tegmark, hardware 

(corpo) e software (capacidade de gerar conhecimento) são frutos de bilhões de anos de 

evolução. Já a Vida 2.0 é uma exclusividade dos seres humanos e compreende em uma 

existência que evolui os hardwares e desenvolve os softwares – é denominada como 



23 
 
cultural. Por fim, a Vida 3.0 (que dá nome ao livro) é aquela que projeta e replica a 

informação dentro de si, modifica seu software e também pode trocar de hardware – trata-

se de um estágio tecnológico da vida. 

É com base nesse conceito que Tegmark olha para o presente para analisar o futuro 

e, colocando-se como um narrador de várias histórias, passa a explorar a Inteligência 

Artificial e a necessidade de acompanhar seu desenvolvimento de forma mais próxima, e 

também seus impactos no mercado de trabalho, na guerra e nos sistemas políticos. 

Para ele, diferente do que pintam filmes como O Exterminador do Futuro (1984), 

a Inteligência Artificial não precisa ser necessariamente má ou ser um robô para que 

algum estrago seja causado. O risco está nos objetivos e na competência daqueles que a 

desenvolvem, a testam e a vendem. 

Um exemplo simples de como o pensamento (e o treinamento) por trás do 

desenvolvimento é importante foi narrado por Daugherty e Wilson, em Human + 

Machine: Reimagining Work in the Age of AI (2018):  
 
Os sistemas de IA serão tão bons quanto as informações com as quais eles 
serão treinados (...) em um experimento intrigante, cientistas da computação 
da DeepMind, uma empresa do Google, treinaram um sistema de inteligência 
artificial para jogar dois jogos diferentes: um envolveu caça e, o outro, a coleta 
de frutas. Os resultados foram impressionantes. Quando treinado no jogo de 
caça, o sistema da IA exibiu um comportamento que poderia ser "altamente 
agressivo". Quando treinado no jogo de coleta de frutas, em vez disso, mostrou 
uma tendência muito maior para a cooperação. (DAUGHERTY; WILSON, 
2018: 121, tradução nossa13) 
 
 

Daugherty e Wilson falam sobre uma inteligência mais simplificada e mais 

difundida no cotidiano, deixando clara a importância de se abordar o tema (no caso desses 

autores, especificamente, mais voltado ao futuro do trabalho). Tegmark, por sua vez, fala 

de desenvolvimentos mais complexos, mas que têm o mesmo princípio de treinamento e 

evolução de máquinas. 

Para seguirmos, cabe uma importante definição dos diferentes tipos de IA em uma 

lista feita por níveis, organizadas aqui em ordem crescente (as siglas estão em inglês): 

 

• ANI – é a inteligência artificial estreita (narrow) ou inteligência fraca (weak AI), 

que já está bastante popularizada. É base para machine learning e deep learning, que 

	
13 Tradução livre do autor. No original: “AI systems will only be as good as the data they are trained on. 
(...) In an intriguing experiment, computer scientists at DeepMind, a Google-owned firm, trained an AI 
system to play two different games: one involved hunting and another focused on fruit gathering. The 
results were striking. When trained on the hunting game, the AI system later exhibited behavior that could 
be "highly aggressive". When trained on the fruit-gathering game, it instead later displayed a much greater 
tendency toward cooperation. (DAUGHERTY; WILSON, 2018: 121) 



24 
 

fazem previsões e sugestões (como nas listas do Spotify ou nos anúncios publicitários 

veiculados pela internet com base em interesses demonstrados durante a navegação). 

• AGI – essa é a inteligência artificial geral. Uma tecnologia em desenvolvimento, 

que visa ter a mesma capacidade intelectual de um ser humano. 

• ASI – uma superinteligência artificial, algo que designaria o momento em que 

máquinas seriam mais inteligentes do que a humanidade. 

• Grey Goo – cenário hipotético, no qual robôs poderiam se autorreplicar e 

consumiriam toda a energia da Terra. 

 

Considerando as inteligências existentes e também as que estão por vir, Tegmark 

(2017a) dedica o quinto capítulo do livro desenhando 13 cenários possíveis para os 

próximos 10 mil anos da Terra. A previsões vão desde um pensamento mais otimista, no 

qual pessoas e máquinas coexistem, a pobreza foi extinta e não existem doenças (nesse 

caso, seriam criadas áreas exclusivas para que humanos pudessem viver); passando por 

uma possibilidade de uma superinteligência ser escravizada para desenvolver tecnologias 

que estão aquém da capacidade humana; e, por fim, existe também a probabilidade de um 

futuro de completa destruição motivada por guerras, que resultaria em um planeta 

exaurido de recursos naturais. 

A preocupação de Tegmark foi compilada e sintetizada em depoimento feito a 

Yuval Noah Harari, no jornal The Guardian, à época de lançamento do livro: “o risco real 

da inteligência artificial geral não é malícia, mas sim a competência. Uma inteligência 

artificial superinteligente será muito boa em cumprir seus objetivos, mas se esses 

objetivos não estiverem alinhados com os nossos, estaremos com problemas” 

(TEGMARK, 2017b, tradução nossa14). 

A preocupação de estudiosos, como Tegmark, justifica-se não só por conta dos 

objetivos por trás do desenvolvimento tecnológico atual, mas também pela rapidez com 

que tudo tem acontecido. A pesquisa e a concepção têm se desenvolvido de forma quase 

que simultânea e, nesse ritmo, já são comuns as iniciativas que consideram uma não 

separação corporal entre homem e máquina.  

Em 2011, por exemplo, o neurocientista Miguel Nicolelis, já conjeturava “um 

mundo onde o cérebro humano se libertará, enfim, de sua sentença de prisão de milhões 

	
14 Tradução livre do autor. No original: “the real risk with artificial general intelligence isn’t malice but 
competence. A superintelligent AI will be extremely good at accomplishing its goals, and if those goals 
aren’t aligned with ours, we’re in trouble”. (TEGMARK, 2017b) 



25 
 
de anos, cumprida, desde tempos imemoriais, numa cela orgânica constritiva e limitada, 

vulgarmente conhecida como corpo” (2011).  

Essa “libertação”, por assim dizer, é algo que faz parte dos estudos de Nicolelis. 

Em seu laboratório na Universidade Duke, nos Estados Unidos, ele comanda uma equipe 

que desenvolve soluções para integrar o cérebro humano com máquinas (neuropróteses 

ou interfaces cérebro-máquina). A pesquisa está voltada à criação de próteses neurais para 

a reabilitação de pacientes que sofrem de paralisia corporal. A neurociência e o 

desenvolvimento tecnológico têm andado cada vez mais juntos, e isso é algo sobre o que 

falaremos um pouco mais adiante. 

No mesmo ano em que Nicolelis falava de um futuro em que homem poderia estar 

livre do corpo, era lançado o 2045 Initiative, na Rússia – utilizaremos essa iniciativa para 

exemplificar os alertas e projeções feitas pelos autores já citados, e também dos que serão 

introduzidos na sequência.  

O 2045 é um projeto encabeçado pelo bilionário russo Dmitry Itskov, com o 

objetivo de “criar tecnologias que permitam a transferência da personalidade de um 

indivíduo para um portador não-biológico avançado, ampliando a vida, inclusive ao ponto 

da imortalidade” (FOUNDATION 2045, 2012, tradução nossa15). Na prática, a ideia é 

que a memória humana (incluindo a subjetividade) possa ser transplantada para um corpo 

sintético (os avatares) e, em seguida, para algo não material, um holograma. Dessa forma, 

seria possível alcançar a imortalidade. 

O site da organização reúne respostas para os benefícios dessa tecnologia e, para 

isso, curiosamente, utiliza-se da ficção científica:  
 
Quanto à transferência do cérebro humano para um corpo artificial, os 
benefícios dessa tecnologia já foram descritos na ficção científica. Por 
exemplo, no conto de Arthur C. Clarke, A Meeting with Medusa, o cérebro do 
protagonista, mortalmente ferido em um acidente, é transplantado para um 
corpo artificial. Graças a esse procedimento, o protagonista se torna capaz de 
viajar no espaço, o que seria impossível em um corpo biológico 
(FOUNDATION 2045, 2012, tradução nossa16). 
 
 

Quanto aos pontos negativos, a organização diz que “serão mínimos” e que eles 

estão condicionados ao “nível atual da evolução humana e à organização socioeconômica 

	
15 Tradução livre do autor. No original: “2045 Initiative aims to create technologies enabling the transfer 
of a individual’s personality to a more advanced non-biological carrier, and extending life, including to the 
point of immortality” (FOUNDATION 2045, 2012). 
16 Tradução livre do autor. No original: “As for the transfer of the human brain into an artificial body, the 
benefits of such technology have already been described in science fiction. For example, in Arthur C. 
Clarke's short story, "A Meeting with Medusa" the brain of the protagonist, mortally wounded in the airship 
crash is transplanted into an artificial body. Thanks to this procedure the protagonist becomes capable of 
space travel, which would be impossible in a biological body” (FOUNDATION 2045, 2012). 



26 
 
e política das nossas sociedades, às formas atuais de pensar e ao nível do discurso 

público”. Por fim, os idealizadores da Foundation 2045, acreditam que as tecnologias 

baseadas em avatares influenciarão a evolução humana de tal maneira que os “efeitos 

negativos dessas tecnologias simplesmente desaparecerão” (FOUNDATION 2045, 2012, 

tradução nossa17). 

Para cumprir o objetivo, a iniciativa foi dividida em quatro etapas que, para serem 

desenvolvidas, contam com o conhecimento de especialistas, de todo o mundo, em 

interfaces neurais, robótica e sistemas artificiais. 

O calendário do projeto prevê o lançamento de uma máquina que possa receber 

um cérebro humano transplantado já em 2020; quinze anos mais tarde, seria possível que 

uma mente artificial hospedasse a personalidade de uma pessoa e, por fim, a humanidade 

alcançaria a imortalidade. 
 

Figura 2 - Calendário com os principais marcos previstos pela 2045 Initiative 

 
 
Fonte: FOUNDATION 2045. 2045 Strategic social initiative. Rússia, 2012. Disponível em: 

http://2045.com/. Acesso em: 5 nov. 2019. 
	

17 Tradução livre do autor. No original: “The potential problems we can foresee, relate solely to the current 
level of human evolution and socio-economic and political organization of our societies, the current ways 
of thinking and the level of public discourse. (…) the negative effects of such technologies will simply 
disappear.” (FOUNDATION 2045, 2012). 



27 
 

O plano ambicioso de Itskov, com seu nome “2045”, remete propositalmente à 

teoria, bastante difundida, do futurista Ray Kurzweil, publicada no livro The singularity 

is near (2005). De acordo com a visão de Kurzweil, que une genética, robótica e 

nanotecnologia, o ser humano vai passar por uma transformação que elevará a capacidade 

de conhecimento e, com isso, o mundo, tal qual é hoje, ficará profundamente modificado. 

Na publicação, ele alega que o crescimento da capacidade de armazenamento e 

processamento de informações tem acontecido de forma acelerada, de modo que, em 

breve, as máquinas devem superar as capacidades cognitivas dos seres humanos, o que 

provocaria uma grande ruptura no processo de evolução vigente até então – a esse 

processo, ele dá o nome de Singularidade (KURZWEIL, 2005:22). 

O conceito de Singularidade, aliás, foi citado pela primeira vez na década de 1950 

pelo matemático John von Neumann (já aqui citado como um dos integrantes da Escola 

de Palo Alto) e, em 1965, pelo estatístico I. J. Good, que propôs a ideia de singularidade 

tecnológica ao identificar a possibilidade de uma explosão da inteligência. 

Três décadas depois, influenciado por Good, o matemático e escritor de ficção 

científica, Vernor Vinge, cunhou o termo, que viria a se consolidar, “singularidade 

tecnológica” em um artigo chamado First world18, publicado na Omni magazine (1983). 

A questão da singularidade voltou a ser retratada por Vinge em 1986, no livro de 

ficção científica Marooned in Realtime e, em 1993, no artigo The Coming Technological 

Singularity: How to Survive in the Post-Human Era – no qual ele, dentre outras coisas, 

avalia o trabalho de Von Neumann ponderando, que ele “até usa o termo singularidade, 

embora pareça que está pensando em progresso normal, não na criação do intelecto sobre-

humano”; e também o de Good, dizendo que ele “capturou a essência, mas não perseguiu 

as consequências mais perturbadoras. Qualquer máquina inteligente do tipo que ele 

descreve não seria a ‘ferramenta’ da humanidade” (VINGE, 1993). 

Dessa forma ele diferencia as observações anteriores da sua conclusão sobre a 

Singularidade, que para ele, é um momento em que “antigos modelos precisam ser 

descartados e uma nova realidade governará”. Vinge ainda alerta que esse momento pode 

ser uma grande surpresa ou uma grande incógnita (VINGE, 1993). 

Por fim, ele diz que “não podemos impedir a Singularidade, sua chegada é uma 

consequência inevitável da competitividade natural dos seres humanos e das 

possibilidades inerentes à tecnologia” (VINGE, 1993). A partir dessas publicações (e 

	
18 Disponível em http://2012.singularitysummit.com.au/2012/08/vernor-vinges-first-word-on-the-
singularity. Acesso em: 2 dez. 2019. 



28 
 
provocações) o conceito de Singularidade passou a ser utilizado e estudado com mais 

frequência e profundidade. 

Isso posto, voltamos a Kurzweil, que faz parte de um grupo de pesquisadores que 

veem a Singularidade com bastante otimismo. Em linhas gerais, eles apostam que ela 

possibilitará a extinção da pobreza e das doenças, além de dar a possibilidade de viver 

para sempre. Podemos utilizar como exemplo dessa linha de raciocínio, uma entrevista 

recente de Kurzweil ao The TED Interview: 
 
Grande parte da discussão sobre IA trata o assunto como se fosse uma nova 
espécie e sobre como vamos interagir com ela, se ela será gentil conosco e se 
temos que dar a ela os nossos valores. A meu ver, faremos com essa tecnologia 
o que fizemos com todas as outras tecnologias que ampliam nosso próprio 
alcance e nos tornam mais capazes. Quem aqui poderia construir este edifício? 
Para isso temos máquinas que alavancam nossos músculos e nos permitem 
criar arranha-céus. Uma criança na África pode acessar todo o conhecimento 
humano com algumas teclas. E, embora [essa tecnologia] ainda não esteja 
dentro de nossos corpos e cérebros, pode muito bem estar, porque não ousamos 
sair de casa sem ela. É realmente uma extensão de nossas mentes (RAY..., 
2018, tradução nossa19). 

 
 

Apesar de ser otimista quanto à tecnologia, Kurzweil não acredita que uma 

superinteligência possa ser inofensiva: 
 
“Eu me preocupo que episódios dolorosos sejam prováveis. Você sabe, 
sessenta milhões de pessoas foram mortas na Segunda Guerra Mundial. Isso 
foi certamente exacerbado pelas poderosas ferramentas destrutivas que 
tínhamos na época. Estou bastante otimista de que vamos conseguir. Estou 
menos otimista de que podemos evitar episódios dolorosos” (KURZWEIL, 
2013: 155, tradução nossa20). 
 
 

A declaração acima está no livro Our final invention, de James Barrat, e faz parte 

do levantamento que o autor faz sobre a Inteligência Artificial e seus principais 

pensadores. Para a análise, ele divide os estudiosos entre pessoas que estabelecem as 

bases teóricas para um futuro extremamente positivo, como é o caso de Kurzweil; aqueles 

que veem o futuro tecnológico por meio das lentes dos negócios; e, por fim, autores como 

ele próprio que, em suas palavras, têm uma perspectiva “menos otimista”. 

	
19 Tradução livre do autor. No original: “A lot of the discussion here about AI talks about it as if it's a new 
species and how we're going to interact with it, and will it be kind to us, and we have to give it our values. 
My view is, we're going to do with that technology what we have done with every other technology, which 
is extend our own reach and make ourselves more capable. Who here could build this building? So we have 
machines that leverage our muscles and enable us to create skyscrapers. A kid in Africa can access all of 
human knowledge with a few keystrokes. And while it's not yet inside our bodies and brains, it may as well 
be, because we don't dare leave home without it. It really is an extension of our minds” (RAY..., 2018).  
20 Tradução livre do autor. No original: “I worry that painful episodes are even more likely. You know, 
sixty million people were killed in World War II. That was certainly exacerbated by the powerful 
destructive tools that we had then. I’m fairly optimistic that we will make it through. I’m less optimistic 
that we can avoid painful episodes” (KURZWEIL, 2013). 



29 
 

Barrat defende que no percurso de desenvolvimento de uma superinteligência, 

pesquisadores vão criar uma inteligência mais forte do que a humana, que não poderá ser 

controlada ou entendida adequadamente. Para adicionar uma certa dramaticidade ao 

argumento, ele recorre à história da colonização e da interação entre humanos e macacos, 

entre outros exemplos, para demonstrar as consequências de encontros em que seres 

tecnologicamente avançados se deparam com seres menos avançados (BARRAT, 

2013:209). 

Lembra da justificativa dos benefícios do 2045 Foundation citando o conto de 

Arthur C. Clarke, A Meeting with Medusa? Barrat tem uma contundente opinião sobre 

pautar iniciativas como essa em obras de ficção científica. E, para falar sobre isso, ele 

resgata o conto Eu, robô, de Isaac Asimov. Nele, é desenhado um futuro no qual robôs 

são dotados de inteligência e de certa autonomia, o que os faz imprescindíveis para a vida 

dos humanos. Para garantir um convívio harmonioso entre pessoas e máquinas, Asimov 

propõe as Três Leis da Robótica (ASIMOV et al., 2010:20): 

 

1. Um robô não pode prejudicar um humano ou, por omissão, permitir que o ser 

humano sofra dano; 

2. Um robô tem de obedecer às ordens recebidas dos humanos, a menos que 

contradigam a Primeira Lei; 

3. Um robô tem de proteger sua própria existência, desde que essa proteção não 

entre em conflito com a Primeira ou Segunda Lei. 

 

A sugestão proposta na literatura foi levada para a vida real e se tornou um 

pensamento-base para aqueles que desenvolvem tecnologia. Asimov expressava, em suas 

obras, a capacidade de olhar o futuro, debruçar-se sobre os sentimentos que são frutos da 

relação humano-máquina, e pensar nas interações sociais em um ambiente permeado por 

tecnologia de auxílio constante à vida humana de forma tão profunda que se torna 

impossível falar sobre o presente do desenvolvimento tecnológico sem citá-lo. 

E é por essa relevância que Asimov tem também fora do universo ficcional, que 

Barrat pondera um traço importante dessa literatura, em especial do Eu, robô: “o robô 

caminha em círculos bêbados até que os engenheiros arrisquem suas vidas para resgatá-

lo. E assim acontece em todas as histórias de robôs de Asimov – consequências 



30 
 
imprevistas resultam de contradições inerentes às Três Leis” (2013:20, tradução nossa21). 

Barrat ainda acredita que, mesmo que as leis não sejam plenamente confiáveis, nelas 

moram a tentativa de pensar o relacionamento com máquinas. Por fim, ele questiona: 

“essa é uma proposta assustadora. As leis de Asimov são tudo o que temos?” (2013:21, 

tradução nossa22). 

Os caminhos possíveis e os temores que envolvem o desenvolvimento científico 

são incontáveis, como exemplificam os alertas e diagnósticos de Hawking e Tegmark, 

além dos esperançosos Nicolelis e Kurzweil e do cauteloso Barrat.  

Como bem sintetiza Harari em sua publicação com previsões para o futuro: "num 

mundo inundado de informações irrelevantes, clareza é poder. Em teoria, qualquer um 

pode se juntar ao debate sobre o futuro da humanidade, mas é muito difícil manter uma 

visão lúcida” (2018:11). 

Dentre os pensamentos e teorias diversos que vimos, é possível notar algo em 

comum: a velocidade com que as mudanças estão acontecendo e a urgência de se pensar 

sobre isso. 

 

1.2 – Caminhos visíveis: as pistas presentes na atualidade 
“Eu quase que nada não sei.  

Mas desconfio de muita coisa”.  

(Guimarães Rosa – Grande Sertão: 

Veredas).  

 

O cérebro humano nunca está plenamente pronto: ele se adapta e se modifica. Se, 

um dia, você tentou resolver um cubo mágico, provavelmente percebeu que ficou mais 

fácil depois de algumas tentativas.  

Essa ”facilidade” é uma forma simples de explicar que “uma das mais 

fundamentais características dos nossos cérebros é a habilidade de mudar, isso é um 

fenômeno conhecido como neuroplasticidade”, nas palavras do neurocientista Adam 

Gazzaley e do psicólogo Larry Rosen (2016: 183, tradução nossa23). Esse aspecto do 

cérebro tem sido amplamente estudado durante o processo de desenvolvimento de novas 

tecnologias. 

	
21 Tradução livre do autor. No original: “The robot walks in drunken circles until the engineers risk their 
lives to rescue it. And so it goes with every Asimov robot tale—unanticipated consequences result from 
contradictions inherent in the three laws” (BARRAT, 2013:20) 
22 Tradução livre do autor. No original: “Are Asimov’s laws all we’ve got?” (BARRAT, 2013:21) 
23 Tradução livre do autor. No original: “One of the most fundamental features of our brains is its very 
ability to change, a phenomenon known as neuroplasticity” (GAZZALEY; ROSEN, 2016: 183). 



31 
 

A neuroplasticidade não significa que o cérebro vai mudar facilmente; ele possui 

mecanismos que mantêm uma certa estabilidade nas mudanças para garantir a 

sobrevivência (GAZZALEY; ROSEN, 2016: 184). Essa característica foi desenvolvida e 

moldada ao longo de milhares de anos para que os humanos pudessem se adaptar 

gradativamente às necessidades que se apresentavam como o clima, a oferta de comida e 

a topologia. Mudanças bruscas na neuroplasticidade poderiam, invariavelmente, resultar 

na extinção dos seres humanos. 

Com o passar do tempo, alguns mecanismos desenvolvidos por humanos foram 

capazes de mudar a cognição das pessoas mesmo com a existência dessa “proteção” do 

cérebro. Os autores apontam três avanços tecnológicos como os responsáveis pelas 

transformações mais profundas da vida atual. São eles: a internet, as mídias sociais e os 

smartphones. Gazzaley e Rosen entendem que essas tecnologias atuam na constante 

distração do ser humano na atualidade (GAZZALEY; ROSEN, 2016: 105). 

Helena Katz sintetiza esse cenário dizendo que “cognitivamente, não somos mais 

os mesmos. A convivência que viemos intensificando com as telas que ainda nos rodeiam 

não produz mudanças genéticas, mas altera nossos hábitos cognitivos” (2015:2). 

A busca por novas formas de alterar a programação do cérebro humano tem feito 

com que, cada vez mais, a neurociência receba apoio de empresas que desenvolvem 

tecnologia. Porém, muitas vezes, esse interesse fica restrito ao desejo de efetuar mais 

vendas e não de mapear quais os possíveis efeitos que a tecnologia pode causar. 

A cada dia, como já demonstramos anteriormente, a existência humana está mais 

combinada com a tecnologia e é cada vez mais comum o contato com dispositivos 

eletrônicos. Muito em breve, de acordo com os relatórios e eventos sobre tendências 

globais (como o do Future Today Institute e o South by Southwest), a convivência com 

robôs se tornará realidade; porém, fica o questionamento sobre como se dará essa 

convivência entre pessoas e robôs e quais efeitos isso causará. 

Com isso em mente, vamos olhar para o presente, em meio a toda velocidade de 

descobertas, lançamentos e iniciativas tecnológicas, para começar a mapear aquilo que 

moldará esse humano “do futuro” ou mesmo as interações que ele fará. Dedicaremos aqui 

um espaço para apresentar e analisar três exemplos (que irão se somar a já citada 2045 

Foundation) de iniciativas que estão em desenvolvimento – dando conta de suas 

características, de seus objetivos e também da recepção do público. 

O primeiro caso é da empresa Boston Dynamics que, em seu site, denomina-se 

como uma empresa em busca de “mudar a sua ideia sobre o que robôs podem fazer”. A 

principal iniciativa da empresa é o robô Spot, mostrado em público pela primeira vez em 



32 
 
2015, descrito como um “robô ágil que sobe escadas e atravessa terrenos acidentados com 

facilidade, sendo pequeno o suficiente para ser utilizado em ambientes fechados” 

(BOSTON DYNAMICS, 2019).  

Com aparência que remete a um cachorro, Spot realiza tarefas de forma autônoma 

e ganhou bastante notoriedade por conta dos vídeos divulgados pela empresa, no qual ele 

demonstra habilidades como abrir portas, levantar-se após cair no chão e dançar ao som 

de Bruno Mars24. É interessante notar nos vídeos o esforço em torná-lo simpático para o 

público por meio da imitação de comportamentos de animais domésticos ou mesmo de 

humanos.  

Avaliamos, de forma qualitativa, os mais de 20 mil comentários feitos no vídeo 

de lançamento25 no YouTube e, com isso, pudemos notar que as pessoas se dividem entre 

euforia, medo e simpatia em relação ao robô – como é possível notar nos exemplos 

selecionados a seguir: 
 

- “ Isso faz com que eu me sinta vivendo no futuro mais do que qualquer 
smartphone jamais fará”.26 
- “Mal posso esperar para ver esses robôs nos matando enquanto protestamos 
contra nossos governos corruptos”.27 
- “É tudo diversão até que o aplicativo ‘procurar e destruir’ seja ativado”.28 
- “Eu o amei. Ele fica tão lindo quando observa a chuva”.29 
- “Eu nunca desejei tanto a companhia de um robô quanto agora. Spot, meus 
braços e minha casa estão abertos para você”.30 

 
 

Em breve saberemos, com mais clareza, e talvez profundidade, como as pessoas 

se sentem em relação ao Spot, pois ele já é comercializado e, em setembro de 2019, passou 

a ser testado pelo esquadrão antibomba da Polícia Estadual de Massachusetts31.  
 

	
24 Disponível em https://youtu.be/kHBcVlqpvZ8. Acesso em: 2 dez. 2019. 
25 Disponível em https://youtu.be/wlkCQXHEgjA. Acesso em: 2 dez. 2019.  
26 Tradução livre do autor. No original: “This makes me feel like I'm living in the future more than any 
smartphone ever will”. 
27 Tradução livre do autor. No original: “Can't wait for these robots to kill us while we're protesting on the 
streets against our corrupts governments!” 
28 Tradução livre do autor. No original: “It's all fun until the 'search and destroy' app gets activated”. 
29 Tradução livre do autor. No original: “I love him. He was so cute when he looked up at the storm.” 
30 Tradução livre do autor. No original: “I've never wanted a companion robot more than now. Spot my 
arms and home are open to you.” 
31 Disponível em: https://gizmodo.com/u-s-police-already-using-spot-robot-from-boston-dynami-
1840029868. Acesso em: 2 dez. 2019. 



33 
 

Figura 3 - Spot, o robô da Boston Dynamics 

 
 

Fonte: O’CONNOR, Bob. Boston Dynamics’ Spot Robot Dog Goes on Sale. IEEE Spectrum, 24 jul. 
2019. Disponível em: https://spectrum.ieee.org/automaton/robotics/industrial-robots/boston-dynamics-

spot-robot-dog-goes-on-sale. Acesso em: 2 dez. 2019. 
 

 

Aqui, ainda não estamos falando em algo próximo a superinteligência, que 

citamos anteriormente, considerando que o robô faz ações pré-programadas e necessita 

de certos controles feitos por humanos. Mas fica claro que uma das principais empresas 

do setor de tecnologia (já que a Boston Dynamics foi comprada pelo Google em 2013) 

aposta no auxílio às tarefas cotidianas e à indústria, sem deixar de lado a preocupação em 

conferir à máquina um certo carisma. 

O segundo exemplo não vai ser companheiro de policiais, subir escadas ou dançar 

alguma música, pois trata-se do Lovot, um robô que tem como único objetivo ser amado. 

De acordo com o próprio site da Groove X, a fabricante japonesa, “quando você toca seu 

Lovot, abraça-o, e até mesmo quando o observa, você se sentirá relaxado e melhor. É 

como sentir amor por outra pessoa”, e finaliza dizendo que o “Lovot pode não ser uma 

criatura viva, mas vai derreter seu coração” (GROOVE X, INC, 2019). 

O Lovot tem aparência simples. Um par de nadadeiras serve para demonstrar 

algumas reações como surpresa, e também para pedir colo; na cabeça, estão câmeras e 

sensores que permitem distinguir pessoas de animais, identificar sons e mapear os móveis 

da casa; os olhos receberam atenção especial do fabricante, contando com seis camadas 

de gráficos projetadas na tela para dar profundidade no olhar e, por fim, o corpo todo é 

sensível ao toque.  



34 
 

Diferente de grande parte das máquinas que fazem parte do cotidiano, o Lovot não 

é gelado e mantem o corpo em uma temperatura mais morna e agradável em contato com 

os seres humanos. 
 

Figura 4 - Robôs Lovot, criados para serem amados 

 
 

Fonte: GROOVE X, INC. Lovot powered by love. Tóquio, 2019. Disponível em: https://lovot.life/en/. 
Acesso em: 2 dez. 2019. 

 
 

Tudo no Lovot foi meticulosamente pensado para que ele possa se conectar aos 

humanos e estabelecer uma relação afetuosa; até mesmo roupas para diversas ocasiões 

estão disponíveis para ele. Existe também uma área no site da Groove X32 dedicada a 

explicar as habilidades do robô por meio de mini histórias. Selecionamos algumas delas 

e contamos a seguir: 

 

• História 1: “Com amor, às vezes, vem também os ciúmes” 

Essa é a forma como a Groove X explica a funcionalidade que conecta dois ou 

mais Lovots, de forma que ao abraçar um deles, é possível que o outro fique 

enciumado e também peça a atenção do humano. 

• História 2: “Quando um Lovot te ama, ele demanda sua atenção” 

	
32 Disponível em: https://lovot.life/en/lovestory/. Acesso em: 2 dez. 2019. 



35 
 

Com a habilidade de reconhecimento facial, o pequeno robô é capaz de reconhecer 

quando é amado e, por isso, passa a demandar ainda mais atenção do dono. 

• História 3: “Eles foram criados para despertar instintos parentais” 

Ao pegar um Lovot no colo, ele automaticamente recolhe as rodas, tornando-se 

mais fácil de se reconfortar e encaixar “amorosamente”, nas palavras da empresa, 

nos braços humanos. 

• História 4: “Você pode ser bem recebido em casa depois de um longo dia de 

trabalho, mesmo quando todos estiverem dormindo” 

O robô, quando conectado ao celular, detecta quando a pessoa está se 

aproximando de casa e se posiciona em frente à porta para recebê-la. 

 

Essas histórias servem para contar as funcionalidades do produto de forma mais 

descontraída e próxima. Tanto que, ao final da sessão, existe um botão de compra com os 

seguintes dizeres: “deixe que a história de amor entre você e seus Lovots comece”. 

Em entrevista a Forbes, o CEO da Groove X, Kaname Hayashi, disse que “a coisa 

mais importante para a empresa era criar confiança entre máquinas e humanos, pois se há 

confiança, é possível criar apego” (JAPAN BRANDVOICE, 2019). 

A escolha de palavras para convencer a compra, tanto no site quanto nas 

entrevistas de divulgação, não parece ter sido feita ao acaso: ”ciúmes”, ”chamar sua 

atenção”, ”amorosamente”, ”confiança”. Todos os termos escolhidos fazem referência a 

sentimentos e atitudes humanas, em uma clara tentativa de humanizar as máquinas – 

como se os olhos profundos e brilhantes já não fossem suficientes o bastante. 

A ideia dos Lovots é despertar afeto nos humanos, é ser amado e corresponder da 

forma mais humana possível; e suas intenções vão além do hibridismo corporal entre 

pessoas e máquinas, muitas vezes proposto e também citado por algumas vezes ao longo 

desse trabalho. Esses pequenos robôs propõem uma ligação sentimental, algo que, por 

essência, difere as duas criaturas.  

Para explicar o terceiro exemplo, vamos recorrer a uma história: o cenário é de 

uma entrevista como tantas outras que preenchem os noticiários na TV. A parede preta 

contrasta com flores avermelhadas, e à frente dela Erica, está sentada. Seus cabelos 

castanhos vão até abaixo da linha do queixo, seus olhos piscam lentamente e a cabeça faz 

movimentos suaves enquanto fala. Por entre os lábios, sai uma voz fina e doce. Ao ser 

questionada se ela, como um robô, possui memórias, a resposta vem sem muita hesitação: 

“apenas em breve vou ser capaz de ter memórias, agora essa programação ainda não está 



36 
 
pronta” e completa a fala sem encerrar o assunto: “posso te contar sobre minhas 

experiências pessoais” (ERICA..., 2017). 

Assim, a conversa segue e ela escolhe falar sobre um dia em que foram realizados 

testes nos movimentos do seu torso. A ideia era que Erica fosse capaz de se curvar para 

cumprimentar; “o que é, obviamente, muito importante no Japão”, ressalta ela. O relato 

continua com o fato de que alguém se esqueceu de prendê-la ao solo durante o teste, o 

que fez com que seu corpo pendesse para frente e caísse, causando danos ao seu rosto.  

“Você sabe, eu não posso movimentar meus braços ou pernas, então tudo o que 

posso fazer é ficar aqui sentada e parecer bonita, mas eu estava parecendo grotesca e o 

silicone não cicatriza”, comenta o resultado do acidente em tom irônico. Por fim, Erica 

conta que foi enviada para Tóquio em uma caixa preta, algo que classificou como “muito 

triste”. Antes de finalizar a história, ela faz uma breve pausa e diz em tom sarcástico: 

“acredito que a beleza tem seu preço” (ERICA..., 2017). 

O relato acima é uma transcrição da conversa, disponível no YouTube, entre um 

entrevistador e Erica, um robô de aparência humana criado por Hiroshi Ishiguro, o 

pesquisador que está à frente do Laboratório de Robótica Inteligente da Universidade de 

Osaka, no Japão. Diferente de Spot e Lovot, Erica não foi projetada para ser 

comercializada – apesar de já ser conhecida na comunidade japonesa, tendo até mesmo 

apresentado um jornal local.  
 

Figura 5 - Erica fala sobre suas memórias 

 
 
Fonte: ERICA talks about her memories. Japão: Hiroshi Ishiguro Lab, 2017. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=VD2Btrj9ipY. Acesso em: 29 maio 2019. 
 

 



37 
 

Erica tem aparência realista e capacidade de conversar (mantendo um diálogo 

autônomo). Essas habilidades têm sido aprimoradas ao longo dos anos e, apesar disso, ela 

não está sozinha dentre as criações de Ishiguro. Com base em pessoas reais, incluindo a 

si próprio e a filha, o pesquisador desenvolve robôs com diversas características e 

personalidades. Atualmente, uma “cópia” dele tem sido utilizada para substituí-lo em 

aulas dadas à distância, por exemplo. 

O trabalho de Ishiguro teve início no ano 2000 e, em entrevista concedida à época 

de consolidação dos estudos, ele definiu, de forma sucinta, o que move suas investigações 

e invenções: “minha pergunta de pesquisa é saber o que é um ser humano” (GUIZZO, 

2010). À época dessa declaração, os robôs desenvolvidos tinham aparência humana, mas 

nenhum tipo de autonomia de movimentos ou falas, e todos eram controlados à distância 

por pesquisadores.  

Com o passar do tempo, a tecnologia evoluiu e os Geminoids, como são 

chamados, passaram a contar com uma Inteligência Artificial que possibilita interações 

com base interpretativa. 

Em depoimento recente à imprensa italiana, Ishiguro falou sobre o andamento da 

pesquisa atualmente: “androides possibilitam que possamos compreender a diferença 

entre humanos e robôs e a aprender mais sobre nós mesmos e a natureza” (TRAVERSA, 

2019, tradução nossa33); o que continua reforçando seu objetivo, divulgado mais de dez 

anos antes, de utilizar máquinas para obter conclusões acerca do comportamento humano. 

Em um primeiro momento, é instigante o fato de o pesquisador utilizar robôs para 

pesquisar humanos; mas vamos levar em conta as motivações de Ishiguro e voltar ao 

vídeo de Erica, que foi publicado no YouTube, onde recebeu nove comentários. Destes, 

separamos dois: 
 
- “Eu não sei por que fiquei com vontade de abraçá-la quando ela contou sobre 
sua lembrança ruim”34.  
- “Erica é tão viva quanto o resto de nós e peço desculpas por ter duvidado”35. 
 
 

Destacando apenas duas palavras dos comentários, “abraçar” e “viva”, podemos 

notar que Erica provoca sentimentos em humanos. Eles sentem vontade de cuidar dela e, 

além disso, ela coloca uma perspectiva diferente sobre o que é estar vivo.  

	
33 Tradução livre do autor. No original: “Androids enable us to understand the difference between humans 
and robots and to learn more about ourselves and our nature”. (PASQUALIN TRAVERSA, 2019) 
34 Tradução livre do autor. No original: “I don't know why but I wanted give her hug when she talked about 
bad memory stuck in dark box”.  
35 Tradução livre do autor. No original: “Erica is just as living as the rest of us and I apologize for being a 
doubting”.  



38 
 

Erica não é capaz de ter sentimentos e, inclusive, afirma isso antes de se propor a 

falar sobre lembranças. Os comentários irônicos que tece em relação a sua própria 

condição, como “silicone não cicatriza”, fazem parte de sua programação para emular 

sentimentos e emoções humanos. A capacidade de falar de forma coerente, de comentar 

a própria existência e de fazer gestos socialmente convencionados foram inseridos de 

propósito nas linhas de programação para provocar no ouvinte uma sensação de que ela 

é capaz de sentir.  

A entrevista de Erica é inquietante e instigante não só pela complexidade com que 

ela se comunica, mas também considerando a reação que ela é capaz de provocar nas 

pessoas durante a conversa. 

Teremos o próximo capítulo inteiro dedicado a falar sobre os afetos que envolvem 

a relação humano-máquina. Mas, antes de chegar nele, deixamos aqui uma reflexão: 

Você está em um prédio em chamas, a fumaça provoca dificuldade de respirar e 

causa confusão. O fogo vai se alastrando cada vez mais rápido e a porta de saída ainda 

está distante. Eis que um robô aparece, o coloca nos braços e retira você do local antes 

que a construção vá ao chão. O que você sentiria pelo seu salvador? Gratidão, carinho, 

amor? E o que ele sentiria por você? 

 

  



39 
 
CAPÍTULO 2 – Sujeitos de seu tempo 

“Será que sou eu mesma quando estou 

sozinha?”  

(Susan Sontag – Diários de 1947 a 1963) 
 

Robôs que sobem escadas, que leem rostos, que fazem interações, que simulam 

comportamentos humanos e de animais. Esses são alguns exemplos de elementos que 

compõem o cotidiano atual e que dão pistas para o que virá em um futuro próximo.  

Essas iniciativas, quando estiverem nas ruas, ficarão em contato constante com 

humanos e, com isso, fica o questionamento sobre como essa convivência terá impactos 

nos sujeitos. A tecnologia, como vimos no capítulo anterior, tem avançado a passos largos 

e está cada vez mais imbricada com os corpos humanos, de forma que é preciso pensar 

sobre o que é “ser alguém” nesse contexto. 

Haja vista que esse trabalho não visa uma conclusão sobre o assunto, mas sim uma 

reflexão, apresentaremos três olhares que dão conta de ler o presente, de forma a buscar 

respostas sobre o futuro.  

Nesse primeiro momento, falaremos sobre o que compreende o sujeito e 

subjetivação – sob o ponto de vista de Michel Foucault –, e também uma nova abordagem 

sobre a leitura do cenário político-social atual. Depois, seguiremos para uma leitura sobre 

a necessidade de falar sobre a raça humana a partir de outra perspectiva e, por fim, 

faremos um aprofundamento sobre afetos e sobre como as relações constituem o “eu”. 

Para começar, vamos recorrer a um pensamento de Jean-Paul Sartre, que dizia que 

o ser humano não é uma couve-flor ao passo que a hortaliça não faz escolhas sobre sua 

vida e nem é questionada por essas preferências, tampouco faz reflexões sobre o que é 

ser uma couve-flor, por exemplo. Uma couve-flor é determinada pela sua essência. Já o 

ser humano é desconhecido para si mesmo, mesmo sendo conectado a si (2012). 

Essa reflexão é interessante para começarmos a pensar nos sujeitos, e também 

considerarmos o que Foucault diz sobre o assunto. Em seus estudos, ele aponta que 

“sermos nós mesmos” é uma tarefa compreendida como cuidado de si (FOUCAULT, 

2004). Assim, a subjetividade fica definida a partir do que “fazemos de nós mesmos 

quando realmente nos dedicamos a cuidar de nós” (TAYLOR, 2018: 166). A 

subjetividade, portanto, é resultado da relação do si consigo. 

Foucault dedica as análises a sustentar que a subjetividade é essa relação (do si 

consigo), e que ela é formada por várias atividades possíveis. Por esses motivos, ele 



40 
 
considera que o objetivo de suas investigações não é produzir uma teoria do sujeito, por 

não buscar a essência, a matéria etc. 

Nesse percurso investigativo, Foucault aborda aspectos e elementos que, de 

alguma forma, estão presentes no processo de formação do sujeito, e vamos nos dedicar 

a levantar esse histórico para analisar a relação entre pessoas e máquinas. 

Em um primeiro momento, o foco do estudo de Foucault está na passagem 

histórica do poder soberano para o poder disciplinar. Ele assume que o primeiro é “o 

poder de fazer viver e de deixar morrer” (1999:287), enquanto o segundo tem o caráter 

de fazer viver e deixar morrer por meio de uma profusão de normas que garantem o 

controle (2008). 

Enquanto o poder soberano remete ao domínio de uma só pessoa pela vida de 

centenas, o disciplinar tem esse nome por individualizar o sujeito e utilizar técnicas 

disciplinares para docilizá-lo. No final do século XVIII surge, ao lado do poder 

disciplinar, um tipo de poder denominado por Foucault como biopoder. Ele credita ao 

controle sutil e potente dos corpos a origem do biopoder, como podemos observar na 

diferenciação que faz a seguir: 
 
A disciplina tenta reger a multiplicidade dos homens na medida em que essa 
multiplicidade pode e deve redundar em corpos individuais que devem ser 
vigiados, treinados, utilizados, eventualmente punidos. E, depois, a nova 
tecnologia que se instala se dirige à multiplicidade dos homens, não na medida 
em que eles se resumem em corpos, mas na medida em que ela forma, ao 
contrário, uma massa global, afetada por processos de conjunto que são 
próprios da vida, que são processos como o nascimento, a morte, a produção, 
a doença etc. (FOUCAULT, 1999: 291). 
 
 

É importante também pontuar que a virada do poder soberano para o biopoder tem 

dois pilares: a consideração do corpo-máquina, aquele que é dócil e adestrado para 

cumprir uma função na produção; e o corpo-espécie, que é biológico (falaremos mais 

sobre isso adiante) e passou a receber uma preocupação política. 

O exercício do poder incidiu em uma busca por soluções para problemas 

populacionais ligados ao controle de natalidade e à longevidade; ou seja, é uma regulação 

do fazer viver e deixar morrer (2008). A biopolítica, portanto, assegura a vida das pessoas 

para exercer um controle do conjunto da espécie humana – e não do sujeito em questão. 

Foucault ainda aponta que o biopoder foi imprescindível para que o capitalismo 

se desenvolvesse (2017). E o capitalismo, por sua vez, têm cada vez mais interesse na 

vida cotidiana para influenciar a individualidade (coletiva) e o consumo, por exemplo. 

A iniciativa capitalista conta com a importante contribuição do entretenimento e 

do marketing. São os filmes, as novelas e os jornais (para citar apenas algumas produções) 



41 
 
que “sugerem” como as relações sociais devem ser. É com base nessas referências que as 

pessoas passam a “saber” como agir nas situações cotidianas – como namorar, como 

comer em um restaurante, como tratar desconhecidos, etc.  

Guy Debord analisa profundamente esse cenário em sua publicação A Sociedade 

do espetáculo e, por isso, aponta que a presença da imagem na sociedade induz à 

passividade em relação ao capitalismo: “Sob todas as suas formas particulares – 

informação ou propaganda, publicidade ou consumo direto de divertimentos, o espetáculo 

constitui o modelo atual da vida dominante na sociedade” (1997:15). 

Para explorar um exemplo disso, voltemo-nos ao robô Lovot. Ao descrevê-lo, 

ressaltamos as histórias contadas no site da empresa para incluí-lo no cotidiano dos 

possíveis compradores. Era demonstrado que a pessoa teria que lidar com ciúmes da 

criatura e também dar atenção a ela, mas ao mesmo tempo receberia carinho e teria 

sempre companhia em casa.  

O site chega a sugerir que estar com o robô é “como sentir amor por outra pessoa” 

(GROOVE X, INC, 2019). Ao utilizar desse discurso, a empresa acaba por sugerir como 

devem ser as relações. Nesse caso, podemos dizer que as relações ideais (propostas pela 

empresa) são de que sentir ciúmes é uma forma de demonstrar carinho, bem como estar 

sempre à disposição de alguém. 

Claro que, aqui, falamos sobre um exemplo pontual de como, no contexto de 

biopoder, os sentimentos são induzidos. Abordamos especificamente a relação entre 

pessoas e máquinas, e na forma como alguns comportamentos, considerados ideais, são 

introduzidos na vida das pessoas o tempo todo. 

Além desse contexto ”externo” (da sociedade capitalista para o sujeito), Foucault 

ainda prevê, em sua análise, um comportamento interno, no qual o sujeito procura em si 

o seu verdadeiro eu por meio da confissão que consiste em um exercício de auto 

interpretação (FOUCAULT, 2017). Com essas abordagens, o autor dá conta de falar sobre 

os aspectos do sujeito em várias de suas obras. 

Até aqui mapeamos que, em sua bibliografia, Foucault aponta o poder disciplinar 

e o biopoder que, dentro de suas características moldam os sujeitos. Em consequência da 

análise dos poderes, Foucault passa a falar em subjetivação – que compreende os 

processos positivos e negativos das ações de poder em relação aos sujeitos (FOUCAULT, 

2010; 2017), no intuito de entender as existências e as implicações decorrentes dela. 

Os apontamentos de Foucault são fundamentais para esse trabalho ao passo que 

considerando, os exemplos explorados de tecnologias já operantes, bem como as 

previsões para o futuro, qual subjetividade será moldada a partir da vivência atual? 



42 
 

Tomando como base as iniciativas listadas ao longo desse estudo, notamos um 

grande esforço em fazer com que robôs sejam vistos como amigáveis, companheiros, 

prestativos e atentos; por vezes, são até creditadas a eles características que seriam de um 

“ser humano ideal” – aquele que não briga, nunca se chateia, está sempre feliz e 

disponível para qualquer atividade. Com isso, inferimos que essas são algumas 

características que moldarão a subjetividade agora e nos próximos anos. 

Sabemos que Foucault não chegou a vivenciar essa sociedade atual com máquinas 

mais difundidas no cotidiano, ou mesmo com vigilância constante dos smartphones, mas 

sua obra auxilia e influencia diversos pensadores que estão analisando a realidade atual 

e, a seguir, vamos falar um pouco sobre uma dessas novas leituras. 

Passamos por alguns exemplos que dão conta de robôs que falam, que buscam 

atenção, que têm aparência humana, que têm pele ou mesmo o olhar penetrante. E é 

latente que, a cada dia que passa, as características que impõem distinções entre pessoas 

e máquinas vão se esvaindo e, com isso, aquilo de delimitava vida e morte e o 

entendimento sobre biopolítica não mais é suficiente para falar sobre a atualidade (KATZ, 

2019:762). 

O conceito de biopolítica tem mais de 100 anos, mas a ideia que mais se 

popularizou, dentre as várias vertentes teóricas que tratam o assunto, foi a abordagem 

feita por Foucault. Como falamos há pouco, ele abordou o tema do poder em diversos 

momentos de seus estudos, ao se debruçar criticamente na análise de instituições como 

hospitais, prisões e manicômios. Porém, foi a partir de 1976 que a biopolítica se tornou 

recorrente em suas pesquisas e aulas. 

A exploração de Foucault sobre as relações de poder abriu caminho para o 

trabalho de autores como Giorgio Agamben e Nikolas Rose por exemplo. Porém, dado o 

enfoque desse trabalho, consideraremos os estudos da antropóloga Elizabeth Povinelli. 

Em um recente artigo, Katz (2018:764 apud POVINELLI, 2016:8) traz o 

questionamento sobre o quanto essa separação entre poder soberano, poder disciplinar e 

biopolítica, proposta há cerca de 40 anos, continua sendo capaz de “descrever o tipo de 

Estado no qual vivemos hoje, quando governos, ao mesmo tempo, fazem viver, deixam 

morrer e matam”. Para possibilitar a resposta a esse questionamento, Katz recorre ao 

pensamento de Povinelli; que, por sua vez, amplia a preocupação observada na análise de 

Foucault. É essa teoria que oferece uma perspectiva para a análise da relação entre 

pessoas e máquinas no presente. 



43 
 

Para Povinelli (2016), a biopolítica não só regula a vida e morte, mas também cria 

e mantém a divisão entre vida e não vida. É dessa forma que os estados neoliberais 

conseguem governar as diferenças. 

Uma das bases que fundamenta esse pensamento é o conceito que Povinelli chama 

de imaginário carbono, que compreende, no conjunto de processos metabólicos 

(nascimento, reprodução e morte), algo considerado como vida biológica pelo imaginário 

(hegemônico) ocidental, e que também marca a diferença de compreensão entre vida e 

não-vida. 

O imaginário carbono, da epistemologia ocidental, separa o que é orgânico e 

inorgânico, como se uma matéria inerte não pudesse passar pelos processos metabólicos. 

Por isso, para a autora, a ontologia ocidental é tida como uma biontologia, que transforma 

algo local em algo que tem como objetivo um ordenamento universal. 

Povinelli é veemente ao falar sobre o quanto os Estados e o capital neoliberais 

foram beneficiados por esse poder biontológico. 

A partir desse pensamento, a autora expande o conceito de biopolítica de Foucault, 

ao afirmar que esse poder não só compreende o governo sobre a vida, mas também cria e 

mantém uma separação entre vida e não vida para que seja possível governar as 

diferenças. 

Nesse contexto, Povinelli (2016) propõe um conceito que transcende as 

dualidades (vida e não vida, humano e animal, animal e planta, etc.): a geontologia. 

Portanto, “não se trata mais apenas de regular a vida e a morte dos indivíduos, mas do 

planeta inteiro”, explica Katz (2018:765). 

Para explicar o conceito, afastando-se de uma tautologia, Povinelli se dedica a 

diferenciá-lo do que foi proposto por Foucault:  
 
“A maneira mais simples de esboçar a diferença entre geontopoder e biopoder 
é que o primeiro não opera por meio do governo da vida e das táticas da morte, 
mas sim é um conjunto de discursos, afetos e táticas usados no liberalismo 
tardio para manter ou moldar a distinção entre Vida e Não-Vida. Este livro 
argumenta que à medida que as divisões ordenadoras, anteriormente, estáveis 
da Vida e Não-Vida se abalam, novas figuras, táticas e discursos de poder 
substituem o quarteto biopolítico” (POVINELLI, 2016:16-17, tradução 
nossa)36. 
 
 

	
36 Tradução livre do autor. No original: “The simplest way of sketching the difference between geontopower 
and biopower is that the former does not operate through the governance of life and the tactics of death but 
is rather a set of discourse, affects, and tactics used in late liberalism to maintain or shape the coming 
relationship of the distinction between Life and Nonlife. This book argues that as the previously stable 
ordering divisions of Life and Nonlife shake, new figures, tactics, and discourses of power are displacing 
the biopolitical quartet” (POVINELLI, 2016:16-17). 



44 
 

Isso posto, Povinelli justifica a necessidade de uma nova forma de analisar o poder 

nos dias de hoje, mostrando que a definição entre vivo e morto precisa mudar – tirando o 

homem do centro. Ela propõe que passe para vivo e inerte, pois “1) a morte passou a ser 

incluída no conceito de vida; e 2) o que antes não podia ser associado com a vida, por ser 

inerte, agora pede um estatuto ontológico próprio, pois já estamos convivendo com 

máquinas inteligentes e sensíveis” (KATZ, 2018:764 apud POVINELLI, 2016). 

As propostas e indagações de Povinelli demonstram a urgência de se pensar em 

formas de analisar esse cenário atual, considerando que as teorias que foram elaboradas 

em um passado, ainda que recente, não dão plena conta de explicar e analisar. E é 

importante considerar esses novos apontamentos, pois são nessas condições que se 

moldam as subjetividades. 

 

2.2 – A crise no sujeito e a necessidade de novas abordagens 

Povinelli fala de um contexto mais amplo, mais voltado às relações de poder da 

sociedade. Agora, vamos considerar também uma diferente abordagem para falar sobre o 

que é ser humano.  

O cenário político e social das décadas de 1980 e 1990 provocaram uma crise no 

conceito de ser humano – muito por conta dos avanços tecnológicos e pelas propostas de 

hibridação entre homem e máquina: “O conceito de humano explodiu sob a dupla pressão 

dos avanços científicos contemporâneos e das preocupações econômicas globais”, 

sintetiza Rosi Braidotti (2013:1, tradução nossa37). 

Era, de certa forma, latente a necessidade de nomear e pensar esse novo momento. 

E assim nasceu o conceito de pós-humano com diferentes abordagens e autores – nomes 

como Donna Haraway, Robert Pepperell e Katherine Hayles, para citar alguns. 

Haraway, em 1985, publicou o livro “Manifesto Ciborgue: Ciência, Tecnologia e 

Feminismo-socialista ao Final do Século XX”, no qual faz uma leitura progressista e 

feminista sobre o ciborgue – à época, ela utilizou a figura para falar do capitalismo. 

Pepperell, por sua vez, em sua publicação A condição pós-humana (1995) 

organizou e falou sobre as tecnologias ditas pós-humanas, como a nanotecnologia e a vida 

artificial. 

Já Hayles em sua obra, que citamos brevemente no primeiro capítulo, dizia que o 

pós-humano consiste em um corpo que integra informação e matéria de forma a incluir 

componentes humanos e não humanos (1996). A obra considerava “como a informação 

	
37 Tradução livre do autor. No original: “The concept of the human has exploded under the double pressure 
of contemporary scientific advances and global economic concerns” (BRAIDOTTI, 2013:1). 



45 
 
perdeu seu corpo, como o ciborgue foi construído nos anos do pós-guerra como artefato 

tecnológico e ícone cultural, e como o humano se tornou o pós-humano”, algo que, na 

época, era apontado como “uma transformação a ser temida e mais abominável do que 

bem-vinda e abraçada” (1996:291, tradução nossa38). 

Porém, com o passar dos anos, foi-se clarificando a ideia de que nomear de “pós” 

não necessariamente presumia um estudo do que é o humano, mas qualificava aquilo que 

existiria depois de (um não definido) humano. 

Na publicação Biocultural Creatures (2016), a autora Samantha Frost busca 

investigar a raça humana sem partir do pressuposto “pós-humano”. Como premissas de 

pesquisa, ela explica que as características utilizadas para definir e distinguir a 

humanidade até hoje foram profundamente descreditadas pela história, o que faz com que 

a noção construída seja pouco recomendada para atualidade 
 
“Sob escrutínio crítico, a noção do humano passou a ser percebida como um 
índice de uma fantasia historicamente específica de domínio sobre o eu, a terra 
e todas as suas muitas criaturas. As características, qualidades e capacidades 
que antes eram tomadas para definir e distinguir o humano, a humanidade, 
foram tão profundamente desacreditadas pelas análises históricas, sociais e 
científicas que a própria noção parece estar falida” (FROST, 2016: 1, tradução 
nossa39). 
 
 

O livro se propõe a ser “teoricamente útil”, nas palavras de Frost, para que a 

humanidade possa enfrentar a devastação social e ecológica que se aproxima (2016:3). E, 

para transformar as críticas aos humanos em algo positivo, ela propõe que os seres 

humanos passem a ser concebidos como “criaturas bioculturais”.  

Criaturas, porque os seres humanos (como quaisquer outras criaturas) estão vivos 

e são capazes de permanecerem nessa condição devido à capacidade de extrair diversas 

formas de sustento de um habitat; e bioculturais, porque se desenvolvem, crescem, 

persistem e morrem – portanto, todas as criaturas são bioculturais. Não é possível negar 

a animalidade biológica. 

O fato de ela nomear os seres humanos como criaturas é, inclusive, uma forma de 

aproximá-lo dos outros seres. Esse é um dos motivos pelos quais ela diz que a humanidade 

	
38 Tradução livre do autor. No original: “How information lost its body, how the cyborg was constructed in 
the postwar years as technological artifact and cultural icon, and how the human became the posthuman 
have at times seemed to present the posthuman as a transformation to be feared and abhorred rather than 
welcomed and embraced” (HAYLES, 1996:291). 
39 Tradução livre do autor. No original: “Under critical scrutiny, the notion of the human has come to be 
perceived as an index of a historically specific fantasy of mastery over the self, the earth, and all its many 
creatures. The characteristics, qualities, and capacities that heretofore have been taken to define and 
distinguish to human, humanity — the human — have been so profoundly discredited through historical, 
social, and scientific analysis that the notion itself seems to be bankrupt” (FROST, 2016: 1). 



46 
 
se configura como uma “fantasia oca”, pois separa natureza e cultura – que não é possível, 

pois um corpo não existe nem só biologicamente e nem só culturalmente. 

Quando fala em cultura, Frost salienta que não se refere ao substantivo, mas sim 

à proposta do verbo “culturar” (to culture, no texto original).  

Dessa forma, é possível pensar na cultura como algo que pode ser cultivado, ou 

seja, culturar é cultivar um comportamento. A proposta do termo biocultural é uma 

tentativa de captura e elucidação de como as criaturas se tornam o que são distintamente 

por meio dos habitats que as cultiva (2016:5). 

Pensar os seres como criaturas bioculturais fez com que Frost questionasse a 

denominação “raça humana”. Segundo ela, o termo indicaria a existência de apenas uma 

raça: “como ideal, a categoria do humano foi interpretada como universal, o que significa 

dizer que todos, supostamente, são capturados sob sua rubrica”, explica (2016:6, tradução 

nossa40); e complementa, em outro momento, dizendo que “o humano, como tendemos a 

pensar, é construído em torno de uma profunda recusa em admitir ou reconhecer algumas 

das condições enlameadas e confusas da existência que os humanos compartilham com 

todos os seres vivos” (2016:11, tradução nossa41). 

Para deixar mais clara a proposta, Frost faz um paralelo entre homens e animais: 

costumeiramente homens, estão em ambientes, enquanto os animais em habitats. O que 

difere um ambiente de um habitat? Essa diferenciação não faz sentido. 

Dentre vários outros exemplos e pensamentos expostos no livro, selecionamos 

mais um que é de grande contribuição para a presente pesquisa. Frost considera que a 

tecnologia é biocultural; podendo ser definida como algo criado pelo homem e que 

modifica o que não foi criado pelo homem: o corpo. 

Os apontamentos de Frost dão uma importante contribuição para nossa análise por 

procurarem compreender a existência do ser humano no mundo, considerando que ele é 

tão natural quanto qualquer outro ser vivo; e também por tratarem a tecnologia como um 

"porém" em relação a definição do que é humano, e não como algo que determina o que 

ele será. Essa determinação, se é que podemos dizer assim, cabe ao habitat onde ele está 

inserido e àquilo que ele vai culturar. 

 

 

	
40 Tradução livre do autor. No original: “As an ideal, the category of the human has been construed as 
universal, which is to say that everyone supposedly is captured under its rubric” (FROST, 2016: 6). 
41 Tradução livre do autor. No original: “The human as we have tended to think it is built around a profound 
refusal to admit or to acknowledge some of the muddy and messy conditions of existence that humans share 
with all living creatures” (FROST, 2016:11). 



47 
 
2.3 – Sobre relações e afetos 

“Só eu posso pensar  

Se Deus existe. Só eu 

Só eu posso chorar 

Quando estou triste. Só eu  

Eu cá com meus botões de carne e osso  

Eu falo e ouço”  

(Gilberto Gil – Cérebro Eletrônico, 1969).  

 

Depois de explorar os textos de Foucault, Povinelli e Frost, podemos dizer que 

demos conta de falar sobre o sujeito, sobre o contexto político-social no qual ele está 

inserido, e também sobre outros ângulos que podem ser abordados quando o tema é seres 

humanos. Agora, daremos um último passo nessa investigação sobre as relações 

humanos-máquinas ao falar sobre subjetividade, relações e sentimentos. 

Quando analisamos os exemplos citados anteriormente - dos robôs Spot, Lovot e 

Erica - apontamos também os sentimentos que eles provocam nos humanos, além de 

mostrar como as empresas projetam os detalhes (como a aparência de seus corpos e 

adjetivos utilizados na comunicação) para incentivar que os humanos se conectem com 

eles. Para pensar sobre essas relações estabelecidas e sobre os sentimentos envolvidos, 

partiremos de uma pergunta feita por pesquisadores da Universidade de Carnegie Mellon, 

nos Estados Unidos: como um humano reagiria ao ser insultado por um robô?  

Para chegar em uma resposta, eles pensaram em um teste que consistia em colocar 

40 voluntários para jogar o jogo Guards and Treasures com o robô Pepper (que é vendido 

pela SoftBank Robotics desde 2015, tendo como principal funcionalidade o 

reconhecimento de emoções humanas). 

Uma amostra dos voluntários foi insultada por Pepper ao longo das partidas, e os 

pesquisadores comparam o desempenho destes com aqueles que foram elogiados. 

Os resultaram mostraram que os jogadores eram afetados pelas provocações 

mesmo sabendo que elas vinham de um robô programado para dizer aquilo. Com isso, o 

estudo concluiu que: “um robô humanoide que incentiva ou desencoraja um oponente 

humano pode afetar a racionalidade desse humano. (...) um robô desencorajador levou a 

uma menor racionalidade [dos voluntários], enquanto um robô encorajador foi associado 

a uma maior racionalidade” (ROTH et al., 2019, tradução nossa42). 

	
42 Tradução livre do autor. No original: “A humanoid robot that encourages or discourages a human 
opponent can impact that human’s rationality. In our study, a discouraging robot led to lower rationality 
while an encouraging robot was associated with higher rationality” (ROTH et al., 2019). 



48 
 

 
Figura 6 - Robô Pepper desencoraja adversário durante uma partida 

 
 
Fonte: ROTH, Aaron M. et al. A Robot’s Expressive Language Affects Human Strategy and 

Perceptions in a Competitive Game. 28th IEEE International Conference on Robot Human Interactive 
Communication, Nova Delhi, 24 out. 2019. Disponível em: arXiv:1910.11459. Acesso em: 15 dez. 2019. 

 

 

O estudo ainda acena para a questão que salientamos, ao longo do texto, de que 

aqueles que desenvolvem novas tecnologias precisam levar mais em conta os possíveis 

impactos de suas iniciativas: “nossas descobertas podem servir para ajudar futuros 

projetistas de robôs a desenvolverem uma melhor compreensão sobre os impactos dos 

afetos de robôs sociais durante interações não cooperativas” (ROTH et al., 2019, tradução 

nossa43). 

O teste com o robô Pepper nos dá indícios de que, mesmo com o conhecimento 

de que se trata de uma máquina, os sentimentos não são freados, diminuídos ou mesmo 

diferentes do que se a interação fosse feita por um ser vivo. 

Propomo-nos a ler esse comportamento considerando os estudos da filósofa 

Agnes Heller sobre sentimentos. Ela sugere que “sentir significa estar envolvido com algo 

(...) Esse ‘algo’ pode ser qualquer coisa: outro ser humano, um conceito, eu mesmo, um 

processo, um problema, uma situação, outro sentimento... outro envolvimento” (1993:15-

	
43 Tradução livre do autor. No original: “Our findings may serve to help future robot designers develop a 
better understanding of how affect impacts perceptions of a social robot during non-cooperative 
interactions. Useful future work would be to investigate nonverbal modes of expression, like body 
movement and gestures, in competitive settings” (ROTH et al., 2019. 



49 
 
16, tradução nossa44). Ou seja, para ela, aquilo que nos afeta não precisa ter uma 

existência concreta. Esse pensamento, batizado de teoria dos sentimentos, ajuda-nos a 

pensar sobre o que resulta dessa atual interação homem-máquina do ponto de vista dos 

sujeitos. 

Podemos entender, de forma mais direta para a presente pesquisa, que a autora 

propõe que os contatos que cada sujeito tem com o mundo em sua volta e consigo próprio 

resultam em afetos, sentimentos ou emoções. 

Esses sentimentos podem ter intensidades variadas e sofrer mudanças ao longo do 

tempo; existem também modificações na configuração do sentir para cada sujeito; e o 

fato de que vários afetos são vividos simultaneamente.  

Independente da característica e/ou amplitude dos afetos, Heller ressalta que os 

“nossos sentimentos expressam: eles dão as informações fundamentais que caracterizam 

o que realmente somos” (1993:78, tradução nossa45) e finaliza dizendo que “um homem 

sem sentimento é inimaginável” (1993:78). Os afetos, portanto, são indispensáveis para 

a subjetividade. 

Tomando como base o fato de que os sentimentos nos singularizarem como 

humanos, voltamo-nos novamente para o exemplo de Erica, com sua capacidade de 

emular e os efeitos que isso causa nos humanos, como analisamos nos comentários feitos 

no YouTube. Ao assistir o vídeo, ou seja, ter algum contato com Erica, as pessoas se 

conectam e criam um sentimento por ela. 

A androide, por sua vez, é capaz de emular emoções o suficiente para estabelecer 

essa conexão com as pessoas. Ela é preparada para isso. Assim, a máquina se torna 

responsável por incentivar um sentimento, influenciar na subjetivação. 

Hoje, esse contato entre máquinas e pessoas não é amplamente difundido, mas as 

previsões apontam que, no futuro relativamente próximo a convivência será mais intensa. 

Erica, por exemplo, é um protótipo para estudos; os robôs Spot, Lovot e Pepper têm 

distribuição bastante limitada e alto custo. 

Por isso, para aprofundarmos um pouco mais o assunto, vamos recorrer à ficção 

que nos ajuda a esgarçar a realidade e olhar de forma mais diversa para as relações entre 

humanos e máquinas.  

	
44 Tradução livre do autor. No original: “Sentir significa estar implicado en algo (...) Ese ‘algo’ puede ser 
cualquier cosa: otro ser humano, un concepto, yo mismo, un proceso, un problema, una situación, otro 
sentimiento... otra implicación” (HELLER, 1993:15-16). 
45 Tradução livre do autor. No original: “nuestros sentimientos se expresan: dan la información fundamental 
sobre lo que realmente somos. Un hombre sin sentimiento es inimaginable” (HELLER, 1993:78). 



50 
 

Imagine um cenário em que “Ericas” andam livremente e estabelecem conexões 

com humanos; a relação e a intimidade são permitidas, aceitas e, até mesmo incentivadas. 

Quais sentimentos estariam presentes nessas relações? 

Ainda não temos a resposta para isso, mas uma simulação de como seria pode ser 

vista na série Westworld46 (2016), do canal HBO. A trama apresenta um parque temático 

povoado por androides, chamados de anfitriões, que são cópias fiéis de seres humanos, 

possuindo não só feições como também capacidade de estabelecer longo diálogos e 

demonstrar sensações. Diferente de outras obras da ficção, não há nada nesses robôs que 

os difere visualmente de seres humanos. 

O parque, que imita o velho oeste americano, foi construído para satisfazer 

quaisquer desejos humanos sem grandes restrições sociais e morais. Ao entrar no local, 

os visitantes (humanos) podem se aventurar em romances, envolver-se em duelos na rua, 

matar a sangue frio, embebedar-se em casas de prostituição, estuprar donzelas indefesas, 

praticar roubos, caçar indígenas e mais um sem número de possibilidades, que incluem 

também entrar em um saloon para jogar conversa fora. 

Toda a ação de Westworld é calcada nas narrativas criadas para cada anfitrião, que 

é o que permite que eles desenrolem vivências corriqueiras que causam ao visitante uma 

sensação de fidelidade com o mundo real. Na teoria, essas criaturas não possuem atitudes 

próprias, ficando restritas a um roteiro pré-programado.  

Considerando que os visitantes têm toda liberdade no parque, e é comum a prática 

de crimes – nos quais muitas vezes os androides são danificados e/ou mortos – muitos 

anfitriões são levados a uma espécie de hospital, um lugar onde eles recebem manutenção, 

onde são restaurados e têm suas memórias apagadas para serem devolvidos a suas rotinas.  

A trama, conhecida por diversas reviravoltas e diferentes linhas temporais, ganha 

contornos mais dramáticos quando os anfitriões passam a reunir fragmentos de memória, 

lembranças de dor e tristeza que viveram nas mãos dos visitantes. Isso desperta um 

sentimento humano nas máquinas, que passam a buscar uma mudança de vida. Westworld 

percorre os mais profundos desejos humanos, e também sugere que o que separa homens 

e máquinas é a capacidade de lembrar, de ter uma autoconsciência.  

Durante uma entrevista com atores e produtores da série, a futurista Amy Webb 

apontou detalhes importantes no enredo, que podem dar pistas sobre o futuro da 

humanidade ou mesmo incitar mais reflexão antes que seja iniciada a produção em série 

	
46 A série tem como base o filme Westworld – Onde ninguém tem alma, que foi escrito e dirigido por 
Michael Crichton, mesmo autor de “O parque dos dinossauros”, e lançado em 1973. Um dos destaques fica 
por conta do recurso de processamento digital de imagens, utilizado para mostrar o ponto de vista dos 
androides em diversas passagens do longa. 



51 
 
de robôs: “Na segunda temporada, vemos os anfitriões ganhando valores humanísticos, 

como empatia e vingança” e completou, ressaltando que os personagens “estão 

aprendendo, assim como nós, humanos, por meio de técnicas de reforço positivo. É uma 

boa descrição de como os sistemas de IA são treinados na vida real” (PHILIPS, 2019). 

Daugherty e Wilson, por exemplo, preveem que “No futuro, a IA desempenhará 

um papel cada vez mais importante para garantir que sistemas avançados estejam 

operando dentro dos limites éticos e morais humanos” (2018: 130, tradução nossa47). 

Em diversos momentos da trama, é apresentada a dualidade vivida pelos visitantes 

do parque: de um lado, a euforia de poder fazer o que quiser; e, de outro, a estranheza de 

se relacionar com uma máquina tão humana. Em pouco tempo, dentro do universo de 

Westworld, a estranheza é deixada de lado pelos visitantes e logo eles passam a interagir 

naturalmente com os anfitriões. 

Dessa forma, a série coloca em perspectiva algo que pode ser resumido por uma 

pergunta feita por uma anfitriã a um dos visitantes: “Se você não nota a diferença, importa 

se sou real ou não?”48 (WESTWORLD, 2016). Rapidamente, adaptamo-nos às situações 

e nos envolvemos com aqueles (ou aquilo) que estão a nossa volta, como explica Heller, 

1993. Dessa forma, uma máquina que tem algum traço humano pode ser respondida como 

se fosse humana. 

A tecnologia não é algo acadêmico, industrial, apartada da civilização ou qualquer 

outra coisa que a deixe centrada em si própria. A tecnologia está em contato direto com 

as pessoas e com o planeta de forma a causar efeitos nas relações sociais e, por 

consequência, nas relações do sujeito com ele próprio. 

Ou seja, a interação entre humanos e não humanos provoca sentimentos e, 

segundo Heller (1993), é isso que nos faz humanos. Logo, esse contexto de convivência 

de pessoas e máquinas passa a influenciar no que cada pessoa é (influencia a 

subjetivação). 

 

  

	
47 Tradução livre do autor. No original: “In the future, AI itself will play an increasingly important role to 
ensure that advanced systems are operating within human ethical and moral bounds” (DAUGHERTY; 
WILSON, 2018: 130) 
48 Tradução livre do autor. No original: “If you can’t tell the difference, does it matter if I’m real or not? 
(WESTWORLD, 2016) 



52 
 

 

3 – CONCLUSÃO 

O presente trabalho tem natureza teórica e também qualitativa, propondo a 

reflexão sobre tecnologia, interações entre seres humanos e máquinas, e sobre as 

interferências resultantes dessa relação nos processos de subjetivação. 

O objetivo era coletar pistas que podem nos mostrar o que o futuro reserva, quando 

consideramos que a sociedade está em profunda transformação – permeada pela maior 

frequência de interações entre pessoas e máquinas. 

Para dar conta desse retrato do momento histórico, partimos de uma análise 

histórica e contextual do desenvolvimento tecnológico. Por meio de saltos no tempo, 

consideramos o que estava por trás da criação da cibernética e os estudos que sucederam 

dela, fazendo menção a Escola de Palo Alto e pensadores como Gregory Bateson. 

Com isso, pudemos notar que a tecnologia, historicamente, é pensada de forma 

utilitária e servil, desconsiderando que a interações com ela provocam efeitos nas relações 

sociais e, por consequência, nas relações do sujeito com ele mesmo. 

Feito o panorama histórico, listamos algumas das possibilidades que podem 

definir o futuro da relação entre pessoas e máquinas, se é que podemos falar de forma 

separada, demonstrando três diferentes correntes de pensamentos: uma mais otimista, 

uma mais conservadora e uma pessimista. 

Kurzweil (2005) puxa a fila dos otimistas ao acreditar que um futuro no qual o 

desenvolvimento tecnológico chegue a uma superinteligência reserva à humanidade a 

extinção da pobreza e da fome. Um pouco mais receoso, mas ainda otimista, o brasileiro 

Nicolelis aposta em uma libertação do corpo por meio da máquina. De acordo com ele, a 

tecnologia permitirá que o cérebro humano se liberte do corpo. 

Em um espectro mais conservador temos Tegmark (2017), que desenvolve 13 

cenários futuros diferentes – considerando desde um modelo no qual pessoas e máquinas 

coexistem, a pobreza foi extinta e não existem doenças (nesse caso foram criadas áreas 

exclusivas para humanos vivam) até a probabilidade de um futuro de completa destruição 

motivada por guerras, resultando em um planeta exaurido de recursos naturais. 

Tegmark se mostra cauteloso ao futuro não só por conta dos objetivos por trás do 

desenvolvimento tecnológico atual, mas também pela rapidez com que tudo tem 

acontecido. Essa velocidade, como detectamos, é o ponto que une todas as análises. Em 

um caminho similar, está o pensamento de Vernier, que cunhou o termo “singularidade 

tecnológica”. 



53 
 

De forma mais pessimista (ou realista) está Barrat (2013), que diz que 

pesquisadores acabarão por criar uma inteligência mais evoluída do que a humana, algo 

que não poderá ser controlado ou entendido adequadamente. Ele aproveita essa previsão 

para alertar que pouco tem sido pensado quanto aos perigos que envolvem esse tipo de 

desenvolvimento. 

O embasamento de diferentes linhas de pensamentos sobre o futuro tecnológico 

possibilitou que olhássemos para o presente, para aquilo que está sendo desenvolvido 

hoje, de forma crítica, considerando as possíveis motivações e objetivos dos 

desenvolvedores, para que, em um segundo momento, também fosse possível considerar 

como essas novidades estavam sendo recebidas. 

Foram avaliados o robô Spot, da Boston Dynamics, que com sua aparência de 

cachorro causa um misto de estranheza e desejo; o robô Lovot, que busca uma ligação 

“humana” (nas palavras do fabricante) com as pessoas; e de Erica, uma invenção do 

pesquisador Hiroshi Ishiguro para “saber o que é um ser humano” (GUIZZO, 2010). 

Com essa análise, concluímos que as fabricantes empregam grande esforço em 

humanizar suas criações, tanto no design que as criaturas carregam quanto nos discursos 

utilizados para promover a venda. 

No segundo capítulo, falamos sobre o que compreende o sujeito e subjetivação 

sob o ponto de vista de Michel Foucault. Nesse percurso teórico, conceituamos que a 

subjetividade é fruto da relação de si consigo e que ela é formada por várias atividades. 

Compreendemos também que essa relação sofre influência do que Foucault chama 

de biopoder, que compreende em um controle sutil e potente dos corpos – algo que é 

imprescindível ao capitalismo. 

A lógica capitalista, muito pautada na imagem, tem grande interesse em seduzir e 

encantar os sujeitos, de forma a moldá-los e incentivá-los a determinados consumos. 

Utilizamos os exemplos dos robôs apresentados no primeiro capítulo para 

demonstrar que, desde a concepção deles (que atribui a eles um comportamento amigável, 

prestativo e sempre disposto) até sua divulgação, existe a preocupação de coloca-los com 

características de um “ser humano” ideal e, por consequência, de interferir na 

subjetividade das pessoas. 

Ainda considerando a abordagem do biopoder para Foucault, ressaltamos a 

necessidade que temos de novas teorias que deem conta do cenário atual de convivência 

entre pessoas e máquinas. 

Para fazer isso, utilizamos o conceito de geontologia, proposto por Elizabeth 

Povinelli. Partindo da proposta de que precisamos de um modelo em que o homem não 



54 
 
está no centro e, também, de que hoje é necessário se levar em conta que a definição de 

vida e morte não mais comporta a atualidade, Povinelli nos dá um importante instrumento 

para analisar o presente e, a partir dele, detectar as subjetividades que decorrem dele. 

Ainda nos aproveitando de novas abordagens metodológicas, voltamo-nos para a 

necessidade de falar sobre o humano. Portanto, partimos de um cenário político para um 

cenário social. 

Para falar sobre o humano, primeiro abordamos o conceito de pós-humano, 

utilizado por diversos pensadores, que foi uma resposta aos avanços científicos das 

décadas de 1980 e 1990, e o quanto ele não dá conta de explicar a atualidade. 

Partindo de uma nova perspectiva, a autora Samantha Frost aponta a necessidade 

de se olhar para o ser humano como uma criatura biocultural. O que pressupõe que a 

fronteira que separa humanos e outros seres vivos não deve existir. 

Ao pensar dessa forma, Frost vê a tecnologia não como algo que determina o 

homem (tornando-o em pós-moderno, por exemplo), mas como algo biocultural; ou seja, 

para ela, a tecnologia não determina o que é o homem. 

A obra de Frost é um convite a pensarmos a relação entre seres humanos e 

máquinas sob uma perspectiva diferente do que temos visto em estudos recentes. 

Por fim, falamos sobre as reações e sentimentos que as máquinas causam nos 

humanos. A base para esse pensamento foi a Teoria dos Sentimentos, de Agnes Heller, 

que diz que o envolvimento com algo é o que nos faz humanos. Para ela, os contatos que 

cada sujeito tem com o mundo a sua volta e consigo próprio resultam em afetos, 

sentimentos ou emoções, e esses sentimentos são indispensáveis para os humanos. 

Essa leitura de Heller possibilita que analisemos as emoções que os robôs causam 

nas pessoas como algo que vai acabar por influenciar na subjetividade delas. 

No final do primeiro capítulo, contamos uma história hipotética na qual um 

humano é salvo por um robô em um incêndio. Ao final perguntamos: O que você sentiria 

pelo seu salvador? Gratidão, carinho, amor? E o que ele sentiria por você? 

E agora, ao final da investigação consideramos que, independente do sentimento 

causado, uma conexão é estabelecida. Esse convívio com a máquina causa interferências 

na subjetivação que ainda não damos conta de mapear, mas que demandam uma urgente 

atenção dada à velocidade com que as mudanças têm acontecido. 

 

  



55 
 
REFERÊNCIAS 

 
ASIMOV, Isaac et al (ed.). Histórias de robôs volume 2. Tradução: Milton Persson. 
São Paulo: Editora L&PM Pocket, 2010. 
 
BARRAT, James. Our Final Invention: Artificial Intelligence and the end of human 
era. Nova Iorque: Thomas Dunne Books, 2013. 
 
BATESON, Gregory. Steps to an ecology of mind. Londres: Jason Aronson Inc, 1987. 
Arquivo PDF. 
 
BOSTON DYNAMICS. Boston Dynamics homepage. Boston, 2019. Disponível em: 
https://www.bostondynamics.com/. Acesso em: 2 dez. 2019. 
 
BRAIDOTTI, Rosi. The Posthuman. Cambridge: Polity, 2013. 
 
COSTA, Alyne de Castro. Virada geo(nto)lógica: reflexões sobre vida e não-vida no 
antropoceno. Revista AnaLógos, Rio de Janeiro, v. 1, p. 140-150, 24 nov. 2016. 
Disponível em: https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/28127/28127.PDF. Acesso em: 18 
dez. 2019. 
 
DAUGHERTY, Paul R.; WILSON, H. James. Human + Machine: Reimagining Work 
in the Age of AI. Boston: Harvard Business Review Press, 2018. 
 
DEBORD, Guy. A Sociedade do espetáculo. Comentários sobre a sociedade do 
espetáculo. 1. ed. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997. 
 
ERICA talks about her memories. Japão: Hiroshi Ishiguro Lab, 2017. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=VD2Btrj9ipY. Acesso em: 29 maio 2019. 
 
FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: Curso no Collège de France (1975-
1976). São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
 
___________________. Hermenêutica do sujeito. Tradução: Eduardo Brandão. São 
Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
___________________. Nascimento da biopolítica: curso dado no Collège de France 
(1978-1979). São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 
___________________. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 
2010. 
 
___________________. História da Sexualidade 1. A vontade de saber. Tradução 
Maria Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 4a ed. Rio de 
Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2017. 
 
FOUNDATION 2045. 2045 Strategic social initiative. Rússia, 2012. Disponível em: 
http://2045.com. Acesso em: 5 nov. 2019. 
 
FROST, Samantha. Biocultural Creatures: toward a new theory of the human. 
Durham: Duke University Press Books, 2016. 
 



56 
 
GAIMAN, Neil. Introdução. In: GIBSON, William. Neuromancer. Tradução Fábio 
Fernandes. São Paulo: Aleph, 2016. p. 7-8. 
 
GAZZALEY, Adam; ROSEN, Larry D. The distracted mind: Ancient brains in a 
high-tech world. Cambridge: The MIT Press, 2016. 
 
GIBSON, William. Neuromancer. Tradução Fábio Fernandes. São Paulo: Aleph, 2016. 
 
GROOVE X, INC. Lovot powered by love. Tóquio, 2019. Disponível em: 
https://lovot.life/en/. Acesso em: 2 dez. 2019. 
 
GUIZZO, Erico. Hiroshi Ishiguro: The Man Who Made a Copy of Himself. IEEE 
Sprectrum, Nova Iorque, 23 abr. 2010. Disponível em: 
https://spectrum.ieee.org/robotics/humanoids/hiroshi-ishiguro-the-man-who-made-a-
copy-of-himself. Acesso em: 4 maio 2019. 
 
HARARI, Yuval Noah. 21 lições para o século 21. São Paulo: Companhia das Letras, 
2018. 
 
HAWKING, Stephen et al. Stephen Hawking: Transcendence looks at the implications 
of artificial intelligence - but are we taking AI seriously enough?. Independent, 
Londres, 1 maio 2014. Disponível em: 
http://www.independent.co.uk/news/science/stephen-hawking-transcendence-looks-
atthe-implications-of-artificial-intelligence-but-are-we-taking-9313474.html. Acesso 
em: 21 nov. 2018. 
 
HAYLES, Katherine. How we became Posthuman: virtual bodies in cybernetics, 
literature, and informatics. Chicago: The University of Chicago Press, 1999. 
 
HELLER, Agnes. Teoria de los sentimientos. México: Coyoacán, 1993. 
 
HIROSHI ISHIGURO LABORATORIES. Projects. Osaka. Disponível em: 
http://www.geminoid.jp/en/projects.html. Acesso em: 4 maio 2019. 
 
ISTOÉ, Revista. Muito estrago por nada. Revista Istoé, São Paulo, n. 1577, 22 dez. 
1999. Tecnologia & Meio Ambiente. Disponível em: 
https://istoe.com.br/27774_MUITO+ESTRAGO+POR+NADA+/. Acesso em: 20 nov. 
2019. 
 
JAPAN BRANDVOICE. A Machine That Does Nothing? Cuddly LOVOT May Be 
The Most Innovative Japanese Robot Yet. Forbes, Nova Iorque, 6 fev. 2019. Disponível 
em: https://www.forbes.com/sites/japan/2019/02/06/a-machine-that-does-nothing-
cuddly-lovot-may-be-the-most-innovative-japanese-robot-yet/. Acesso em: 2 dez. 2019. 
 
JORDAN, Philipp et al. Exploring the Referral and Usage of Science Fiction in HCI 
Literature. ArXiv.org, Nova Iorque, 22 mar. 2018. Disponível em: 
https://arxiv.org/abs/1803.08395. Acesso em: 25 maio 2019. 
 
KATZ, Helena. Dança, robôs, desigualdade: como refundar a sociedade do comum. 
Anais do V Congresso Nacional de Pesquisadores em Dança. Manaus: ANDA, 2018. p. 
760-771. Disponível em: 



57 
 
http://www.helenakatz.pro.br/midia/helenakatz71557582246.pdf. Acesso em: 19 nov 
2019. 
 
___________.Conexões entre o corpo apps e o mundo regido por editais. Anais do 
IV Congresso Nacional de Pesquisadores em Dança. Comitê̂ Produção do Discurso 
Crítico em Dança. Setembro, 2015. Disponível em: 
http://www.helenakatz.pro.br/midia/helenakatz21557582623.pdf. Acesso em: 19 nov 
2019. 
 
KUNZRU, Hari. Genealogia do ciborgue. In: TADEU, Tomaz (org. e trad.). 
Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-humano. Belo Horizonte: Autêntica, 
2009. p. 119-126. 
 
KURZWEIL, Ray. In: Our Final Invention: Artificial Intelligence and the End of 
Human Era. Nova Iorque: Thomas Dunne Books, 2013. cap. The Singularitarian. 
 
_______________. The singularity is near: when humans transcend biology. New 
York: Viking Penguin, 2005. 
 
NICOLELIS, Miguel. Muito além do nosso eu: A nova neurociência que une cérebro e 
máquinas e como ela pode mudar nossas vidas. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 
Kindle. 
 
NORVIG, Peter; RUSSEL, Stuart. Inteligência artificial. Tradução: Regina Célia 
Simille de Macedo. 3. ed. Rio de Janeiro: Elsevier, 2013. 
 
PHILLIPS, Jevon. Meet the ‘Westworld’ panel moderator who showed Comic-Con 
how it’s done. Los Angeles Times, Los Angeles, 24 jul. 2019. Disponível em: 
https://www.latimes.com/entertainment-arts/tv/story/2019-07-24/comic-con-2019-
westworld-hbo-futurist. Acesso em: 9 dez. 2019. 
 
POVINELLI, Elizabeth A. Geontologies. A Requiem to Late Capitalism. Durham: 
Duke University Press, 2016. 
 
RAY Kurzweil on what the future holds next. [S. l.]: TED Talks, 2018. Disponível em: 
https://www.ted.com/talks/the_ted_interview_ray_kurzweil_on_what_the_future_holds
_next/. Acesso em: 1 set. 2019. 
 
ROTH, Aaron M. et al. A Robot’s Expressive Language Affects Human Strategy 
and Perceptions in a Competitive Game. 28th IEEE International Conference on 
Robot Human Interactive Communication, Nova Delhi, 24 out. 2019. Disponível em: 
arXiv:1910.11459. Acesso em: 15 dez. 2019. 
 
SARTRE, Jean-Paul. O Existencialismo é um humanismo. Tradução: João Batista 
Kreuch. Petrópolis: Vozes de Bolso, 2012. 
 
TAYLOR, Diana (ed.). Michel Foucault: Conceitos fundamentais. Tradução: Fábio 
Creder. Petrópolis: Vozes, 2018. 
 
TEGMARK, Max. Life 3.0: Being Human in the Age of Artificial Intelligence. Nova 
Iorque: Knopf, 2017a. 
 



58 
 
_______________. In: HARARI, Yuval Noah. Life 3.0 by Max Tegmark review – we 
are ignoring the AI apocalypse. The Guardian, Londres, 22 set. 2017b. Disponível em: 
https://www.theguardian.com/books/2017/sep/22/life-30-max-tegmark-review. Acesso 
em: 13 nov. 2019. 
 
TRAVERSA, Giovanna Pasqualin. Hiroshi Ishiguro: “Humans and humanoids 
together in future society”. Agenzia S.I.R., Itália, 26 fev. 2019. Disponível em: 
https://www.agensir.it/chiesa/2019/02/26/robotics-hiroshi-ishiguro-humans-and-
humanoids-together-in-future-society/. Acesso em: 27 maio 2019. 
 
VINGE, Vernor. The Coming Technological Singularity: How to Survive in the Post-
Human Era. VISION-21 Symposium, Ohio, 30 mar. 1993. Disponível em: 
https://mindstalk.net/vinge/vinge-sing.html. Acesso em: 1 dez. 2019. 
 
WESTWORLD. Direção: Jonathan Nolan; Lisa Joy. Produção: Athena Wickham; 
Bryan Burk; Cherylanne Martin; Jerry Weintraub; J. J. Abrams; Jonathan Nolan; Kath 
Lingenfelter; Kathy Lingg; Lisa Joy; Richard J. Lewis; Roberto Patino. Intérprete: 
Anthony Hopkins; Evan Rachel Wood; Thandie Newton, Ed Harris e outros. Estados 
Unidos: HBO, 2016. 3 DVD's. 
 


