
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM  

COMUNICAÇÃO E SEMIÓTICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O cinema que convoca os sentidos da vida 

Uma análise do conceito de Ikigai (razão de viver) na filmografia de Hirokazu Koreeda 

 

 

 

 

Tese de Doutorado apresentada à Banca 

Examinadora da PUC de São Paulo como parte 

da exigência para a obtenção do título de 

Doutora em Comunicação e Semiótica. 

Orientadora: Profa. Dra. Christine Greiner 

 

 

 

 

 

 

 

 

CÉLIA MAKI TOMIMATSU 

São Paulo 

2017 

 



2 

 

Banca Examinadora 

 

 

 

 

 

_______________________________________________________ 

 

 

 

_______________________________________________________ 

 

 

 

_______________________________________________________ 

 

 

 

_______________________________________________________ 

 

 

 

_______________________________________________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo, ______ de _____________________ de 2017. 

 



3 

 

RESUMO 

 

O objetivo desta pesquisa é analisar como o cineasta japonês Hirokazu Koreeda transforma o 

conceito de ikigai （生きがい） em um recurso comunicacional que afeta o público japonês e as 

plateias internacionais, na medida em que convoca a vida na sua singularidade cotidiana e não 

necessariamente a partir de grandes acontecimentos. Embora ikigai seja um termo de difícil 

tradução, tem sido considerado por pesquisadores de áreas diversas como razão de viver. O 

corpus principal da tese é composto por quatro filmes: A luz da ilusão (1995), Depois da 

vida (1999), Tão distante (2001) e Seguindo em frente (2008). Em todos eles, há um destaque 

para os questionamentos sobre a vida, a morte e, sobretudo, a memória como interação humana 

entre dos personagens. Isso porque, além dos diálogos, o silêncio e as imagens das lembranças 

expressam a razão de viver de cada um deles. No que se refere ao quadro teórico, relacionamos 

bibliografias sobre ikigai de Mieko Kamiya (2004a, 2004b) com os escritos do próprio 

Hirokazu Koreeda (2001, 2004, 2008, 2016a, 2016d), bem como suas entrevistas, nas quais o 

autor interpreta ikigai de um modo complexo e elucida a sua inserção no cinema japonês 

contemporâneo. Além disso, partimos da pesquisa de Christine Greiner (2010 e 2017) que pensa 

a relação entre Japão e Ocidente a partir de cadeias perceptivas e empatias, sem negligenciar as 

singularidades culturais, mas observando as culturas para além das categorias dadas a priori. 

Como procedimento metodológico, analisaremos os quatro filmes acima selecionados, 

observando o roteiro do cineasta e o trabalho desenvolvido pelos personagens, tendo como foco 

principal a interação da narração com os corpos que se comunicam com o mundo externo, de 

acordo com o ikigai de cada um. A hipótese principal é que na filmografia de Koreeda a razão 

de viver de um indivíduo não se restringe à felicidade, mas também a um lado obscuro e 

sombrio que expõe ambivalências entre vida e morte, alegrias e tristezas. A contribuição da tese 

está em discutir esta nova interpretação do conceito, além de analisar a obra de um cineasta que 

não conta com nenhuma bibliografia em português. 

  

Palavras-chave: Hirokazu Koreeda, cinema japonês, ikigai, memória, comunicação.  

 

 

 



4 

 

ABSTRACT 

 

The objective of this research is to analyze how the Japanese filmmaker Hirokazu Koreeda 

transforms the concept of ikigai (生 き が い) into a communicational resource that affects the 

Japanese and international audiences, to such an extent that it summons life in its everyday 

singularity and not necessarily from major events. Although ikigai is a difficult term to translate, 

it has been considered by researchers of diverse areas as "reason for living". The main corpus 

of the thesis is composed of four films: A luz da ilusão (1995), Depois da vida (1999), Tão 

distante (2001) and Seguindo em frente (2008). In all of them, there is an emphasis on the 

questions about life, death and, above all, the memory as a human interaction among the 

characters. This is because, in addition to the dialogues, the silence and images of the memories 

express the reason for living of each one of them. In regard to the theoretical framework, we 

have related bibliographies of Mieko Kamiya's ikigai (2004a, 2004b) with Hirokazu Koreeda's 

own writings (2001, 2004, 2008, 2016a, 2016d), as well as his interviews, in which the author 

interprets ikigai in a complex way and elucidates its insertion in contemporary Japanese cinema. 

In addition, we start with Christine Greiner's (2010 and 2017) research that considers the 

relationship between Japan and the West from perceptual and empathic chains, without 

neglecting the cultural singularities, but observing cultures beyond the given categories. As a 

methodological procedure, we will analyze the four films selected above, observing the 

filmmaker's script and the work developed by the characters, having as a main focus the 

interaction of the narration with the bodies that communicate with the external world, according 

to the ikigai of each one. The main hypothesis is that in the filmography of Koreeda the reason 

for living of an individual is not restricted to happiness, but also to an obscure and somber side 

that exposes ambivalences between life and death, joys and sorrows. The contribution of the 

thesis is to discuss this new interpretation of the concept, besides analyzing the work of a 

filmmaker who does not have any bibliography in Portuguese. 

 

Keyword: Hirokazu Koreeda, Japanese movie, ikigai, memory, communication.  

 

  



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À 

 Christine Greiner 

 



6 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À minha orientadora Christine Greiner, pela dedicação, sabedoria, rigor e principalmente, pela 

paciência em acompanhar essa jornada. 

 

Ao Marco Souza e à Cleide Martins, meus anjos da guarda. 

 

À CAPES, Coordenadoria de Aperfeiçoamento do Ensino Superior, pela concessão de bolsa de 

doutoramento para a realização desta pesquisa. 

 

 

 

 

  



7 

 

SUMÁRIO  

 

Introdução       ..................................... 8 

 

Capítulo I – A trajetória de Hirokazu Koreeda  ..................................... 13 

1. Do documentarista ao diretor-roteirista   ..................................... 15 

2. A reverberação de seus filmes dentro e fora do Japão ..................................... 18

  

Interstício – O desafio da tradução    ..................................... 20 

 

Capítulo II – Uma nova percepção sobre ikigai nos filmes de Koreeda .............. 28 

1. A luz da ilusão (Maboroshi, 1995): Uma obsessão   .............. 29 

2. Tão distante (Distance, 2001): Uma mentira    .............. 41 

3. Seguindo em frente (Aruitemo, aruitemo 2008): Um ressentimento .............. 51 

4. Depois da vida (Wandafuru Raifu, 1999): Uma memória  .............. 59 

 

Considerações Finais      ..................................... 72

  

Bibliografia       ..................................... 75 

Bibliografia em japonês     ..................................... 80 

Filmografia       ..................................... 84 

Artigos, entrevistas e críticas online    ..................................... 88 

Artigos consultados sobre Ikigai    ..................................... 99

  

 

 

  



8 

 

INTRODUÇÃO  

 

Quando estudamos qualquer tema sobre algum aspecto de uma cultura estrangeira, 

inevitavelmente fazemos uma tradução. Tradução e interpretação são dois conceitos distintos, 

mas que não raramente podem ser confundidos de forma imprudente. Tanto a tradução como a 

interpretação são necessárias porque a princípio são recursos que usamos para criar 

aproximações entre culturas estrangeiras. Assim, classificamos, dividimos, categorizamos e 

catalogamos conceitos, imagens, gestos e assim por diante. Apesar de todos os esforços, talvez 

seja praticamente impossível fazer a tradução de uma cultura, pois envolve, de partida, 

pensamentos e costumes inerentes a cada povo e a cada sociedade. E nunca sabemos ao certo 

se estamos de fato traduzindo o outro ou nós mesmos, a partir de novas perspectivas.  

 

O que propomos aqui é levantar uma tese a partir do cineasta japonês Hirokazu Koreeda e o 

modo como ele lida com ikigai, palavra esta, como afirma a psiquiatra japonesa Mieko Kamiya, 

própria e peculiar da língua japonesa. Como tem pontuado a pesquisadora Christine Greiner, 

toda cultura tem suas especificidades, em grande parte relacionadas a modos singulares de 

perceber o corpo, a natureza e a vida. No caso da cultura japonesa, a ambivalência é parte 

fundamental destes processos perceptivos e está na concepção de muitos termos que envolvem 

as noções de estética, vida e morte. Ikigai não é uma exceção e o fato de estar ligado à razão de 

viver não significa que não lide com a escuridão, o sofrimento e a morte. É justamente neste 

sentido, quase sempre ambíguo, que a filmografia de Koreeda contribui com a discussão.   

 

Ao entrar em contato com a sua filmografia logo se percebe que a preocupação principal de 

seus filmes está voltada à família, à memória, à morte e principalmente à resiliência dos que 

foram deixados para trás. Sobre a morte, Koreeda comenta1: 

 

Quando se chega à nossa idade, quase a metade das pessoas que nos 

apoiaram, nos incentivaram e nos construíram já estão mortos. Sob esse 

aspecto, portanto, não estão tão longe quanto antes, tanto a morte quanto 

as pessoas que morreram. Ou seja, não é pelo fato de terem morrido que 

                                                             
1 https://www.1101.com/hirokazu_koreeda/2015-07-24.html (Acesso: 12.dez.2015) 

ぼくらのような歳になると、自分のこと支えててくれたり、応援してくれたり、自分を形作ってくれた人の半分くら

いが、もう死んじゃってるんですよ。そんな場所に立ってみると、前ほど、だから、「遠く」ないんですよね。「死」

も「死んだ人」も。つまり、死んでしまったからってどこかにいなくなっちゃわけじゃない。なぜかって言うと「死ん

だ人のことを考える時間」がどうしたって、増えるから。 

 

https://www.1101.com/hirokazu_koreeda/2015-07-24.html


9 

 

eles desapareceram em algum lugar. Isso porque o tempo em que passamos 

a pensar nas pessoas que morreram inevitavelmente aumenta. 

 

Nesse aspecto, os três longas-metragens de Koreeda que inicialmente analisaremos nos 

mostram a presença dos que morreram e de como a família tem de lidar com a perda e recriar 

um ikigai. Pois os que partiram estão constantemente assombrando os familiares que foram 

deixados para trás. Há nas narrativas de seus filmes uma reviravolta do entendimento sobre o 

ikigai anterior à morte e posterior a ela. O ikigai de antes é desconstruído no momento da perda 

e os personagens centrais precisam buscar de alguma forma uma nova razão de viver. No 

entanto, agora ela não está mais sustentada por esperanças nem por alegrias. Está enraizada na 

mentira, no rancor, no aprisionamento com o passado e na tentativa de resiliência. A questão 

que se coloca é como lidar com o ikigai, essa razão de viver, que tanto aparece em voga na vida 

das pessoas, mas que estranhamente não existe em nenhum idioma senão na língua japonesa.  

 

Veremos que nos filmes que selecionamos, os personagens possuem as duas formas de 

significado do ikigai, O que os separa é justamente o acontecimento da morte relatado na 

narrativa do filme. Isso porque ikigai envolve sentimento de satisfação, de plenitude, mas 

também de realidade com o presente, algo mais concreto como família, carreira, saúde. Num 

artigo científico da American Psychosomatic Society, no qual os pesquisadores trazem a relação 

que há entre ikgai e índice de mortalidade no Japão, esta palavra aparece traduzida como self-

actualization (realização pessoal), meaning of life (significado da vida), purpose in life 

(propósito de vida), productivity (produtividade), sense of life worth living (sentido de valer a 

pena viver) ou subjective well-being (bem-estar subjetivo) 2. 

 

Não há como mensurar, qualificar ou quantificar o ikigai. Se ele envolve necessariamente a 

felicidade, a sensação de plenitude ou a alegria em estar vivo, então talvez a tradução em inglês 

acima seja assertiva. Mas se existe também como seu conceito a razão de viver, então o 

sentimento de vingança, a obsessão ou até mesmo o fato de viver uma mentira também pode se 

tornar um ikigai.  

 

                                                             
2 https://www.researchgate.net/publication/5255643_Sense_of_Life_Worth_Living_Ikigai_and_Mortality_i

n_Japan_Ohsaki_Study 

https://www.researchgate.net/publication/5255643_Sense_of_Life_Worth_Living_Ikigai_and_Mortality_in_Japan_Ohsaki_Study
https://www.researchgate.net/publication/5255643_Sense_of_Life_Worth_Living_Ikigai_and_Mortality_in_Japan_Ohsaki_Study


10 

 

Há um campo de pesquisas que estuda o ikigai a partir de perspectivas distintas. Assim, 

geriatras como Akihiro Hasegawa3, sociólogo como Nobuhiko Kanda4, entre outros, vem 

explorando a importância do ikigai na sociedade japonesa contemporânea. Em suas pesquisas, 

a referência principal desse termo é a obra de Mieko Kamiya, Sobre ikigai (KAMIYA, 2004a), 

que traz a dor (física ou especificamente emocional) como uma espécie de gatilho para a tomada 

de consciência do que significa viver e do que seria a razão de viver.  

 

É a partir dessa perspectiva que exploraremos esta pesquisa baseada nos personagens dos filmes 

de Koreeda, em que todos carregam a dor da perda da família e de como eles sobrevivem e 

convivem com ela.  Ocultar a emoção e não esclarecer abertamente as insatisfações são 

características bastante comuns na sociedade japonesa. Koreeda retrata isso de forma não 

estereotipada, mas sim sutil e delicadamente, abordando algumas questões bem específicas a 

partir das seguintes perguntas: 

 

 O termo ikigai está necessariamente relacionado à alegria e ao prazer? Qual a perspectiva de 

felicidade nas famílias retratadas nos três filmes de Koreeda que aqui selecionamos (A luz da 

ilusão, Tão distante e  Ainda caminhando)? De que maneira ocorre a resiliência do kokoro （心） 

após uma perda? Essa resiliência ocorreria através da negação ou da anulação do kokoro? 

Kokoro, de forma geral, pode ser traduzido como alma, espírito ou coração. Veremos também 

o uso bastante complexo em relação a este termo alma, pois há igualmente o sei （精）e o 

tamashii （魂） que serão analisados ao longo dessa pesquisa. O primeiro poderia ser traduzido 

como energia ou vigor e o segundo, como alma ou espírito. E por fim, analisaremos o quarto 

filme Depois da vida no qual retrata o depoimento dos que já morreram e que têm de lidar com 

suas memórias e reflexões sobre suas experiências passadas enquanto estavam vivos. 

 

Quando Kamiya inicia seu trabalho como psiquiatra numa instituição de portadores de 

Hanseníase no Japão, seu principal foco de pesquisa, começa a questionar sobre o sentido da 

vida desses pacientes, muitos deles abandonados pela própria família, devido à vergonha, ao 

medo, à aversão à deformação, e por temer ser segregada pela sociedade. Ao serem 

entrevistados por Kamiya, algo que ela fazia periodicamente na instituição, como cada um deles 

se sentiam dentro do kokoro, alguns respondiam que assim que souberam que a família os 

                                                             
3 https://www.jstage.jst.go.jp/article/geriatrics1964/40/4/40_4_390/_article/references  
4 http://sucra.saitama-u.ac.jp/modules/xoonips/download.php/BKK0001178.pdf?file_id =24668 

https://www.jstage.jst.go.jp/article/geriatrics1964/40/4/40_4_390/_article/references
http://sucra.saitama-u.ac.jp/modules/xoonips/download.php/BKK0001178.pdf?file_id


11 

 

abandonaria naquele local, perceberam que a vida deles havia acabado e que estavam 

condenados a não mais terem ninguém com quem pudessem contar. Outros, para a surpresa 

dela, responderam que agora que estavam fora de seus próprios lares, viram a esperança de 

encontrarem paz e tranquilidade, pois na instituição ninguém mais os agrediria, ofenderia e nem 

olharia com desprezo e nojo a desfiguração gradativa de seus corpos. De onde viriam essas 

diferenças de perspectiva? Todos eles eram portadores da mesma enfermidade, vítimas de 

preconceito e segregação da sociedade e família. Essa diferença poderia vir do sei （精） que 

cada um possui dentro de si? Não é uma simples diferença entre otimistas e pessimistas. É esse 

questionamento que fez com que Kamiya pesquisasse e escrevesse sobre ikigai. 

 

O problema principal da tese é indagar como estas questões existenciais constituídas pela 

cultura japonesa foram transformadas em recursos de comunicação na filmografia de Koreeda, 

focando especificamente no papel dos gestos na constituição destas singularidades. Há, portanto, 

alguns desdobramentos importantes nesta tese que, a partir de terminologias específicas e da 

análise dos filmes selecionados, acaba refletindo modos singulares de compreender a 

comunicação no Japão. A hipótese principal é que Koreeda traduziu estados existenciais sutis 

em recursos de comunicação, evidenciados na escolha das suas imagens-movimento que, a 

exemplo do que analisou Gilles Deleuze (1983), fazem dos pequenos diálogos o seu paradigma 

principal. O diferencial na obra de Koreeda é o modo como esses diálogos são criados, muitas 

vezes a partir de improvisações dos atores, sem falar no que podem ser considerados diálogos 

silenciosos, nos quais a troca se dá através de olhares, gestos e silêncios compartilhados. 

 

Logo após o primeiro capítulo criamos um interstício que reflete sobre as possibilidades e 

impossibilidades de tradução do ikigai (além de outros termos), distante do senso comum 

existente na própria cultura japonesa, que tem como referência a alegria, a felicidade e a 

luminosidade. Koreeda e Kamiya abrem uma discussão sobre a possibilidade de as pessoas 

terem, apesar da dor ou até mesmo por causa da dor, um outro aspecto sobre ikigai: o ódio pela 

perda, a âncora que prende ao passado e a impossibilidade de resignação, fazendo com que as 

pessoas tornem essa memória dolorosa como razão de viver, enfim, terem o lado obscuro do 

ser humano como ikigai. 

 

Em seguida, no segundo capítulo, analisaremos os filmes de Koreeda que apresentam essa 

característica fora do cinema especialmente quando documentam a vida cotidiana da sociedade 

japonesa. Algumas cenas de Depois da vida e Tão distante parecem até mesmo um making of: 



12 

 

os personagens relatam sobre suas vidas como se fossem um depoimento pessoal. 

Especialmente em Depois da vida, Koreeda incorporou no filme entrevistas feitas aos 

participantes, muitos deles atores não profissionais, para dar esse percurso documentário-ficção.  

 

Outros autores, além dos que foram mencionados acima, serão citados no decorrer da tese. Eles 

explicitarão a não universalidade do corpo e dos comportamentos, focando nos processos 

singulares de comunicação nos trânsitos com o ambiente. Isso é particularmente importante na 

filmografia de Koreeda que lida, justamente, com as particularidades da vida e das pequenas 

percepções. Neste sentido, a ponte epistemológica entre cientista como Kamiya e os estudos da 

comunicação de Christine Greiner (que já trazem a análise comparativa com o Japão), devem 

compor um quadro teórico bastante complexo e diferenciado em relação às bibliografias 

tradicionais que lidam com o tema do ikigai de maneira compartimentada no âmbito exclusivo 

da psicologia e psiquiatria. 

 

 

  



13 

 

CAPÍTULO I – A TRAJETÓRIA DE HIROKAZU KOREEDA 

 

 

Fig. 15 

 

Nascido em 1962, Hirokazu Koreeda iniciou sua carreira como documentarista. Apesar de ter 

se formado em literatura pela Universidade de Waseda, logo se interessou por filmes 

documentários e, depois de uma carreira sólida neste gênero, passou a escrever e dirigir seus 

próprios roteiros para cinema. Seu primeiro longa-metragem foi uma adaptação do romance A 

luz da ilusão (1995), de Teru Miyamoto (MIYAMOTO, 1979). Com esse filme ele ganha o 

prêmio de melhor diretor no 52º Festival de Cinema de Veneza. Depois, seu segundo longa 

Depois da vida (1999), agora com o seu roteiro original, foi divulgado em 30 países, e em 2004, 

o ator principal do filme Ninguém pode saber, Yūya Yagira, na época com 12 anos, vence o 

prêmio de melhor ator no Festival de Cinema de Cannes. Em 2013, recebe o Prêmio Especial 

de Júri, novamente no Festival de Cannes, pelo filme Pais e filhos.  

  

Seus filmes têm como tema central o cotidiano da sociedade japonesa, as desilusões nos 

relacionamentos familiares, a melancolia e outras questões que nos levam a refletir sobre a 

experiência da perda, a brevidade da vida e o convívio com diferentes percepções e memórias. 

                                                             
5 Festival de Cannes-2013: http://www.festival-cannes.com/fr/festival/2013-05-18/theDailyPhotos.html 

(Acesso: 4.nov.2015) 

http://www.festival-cannes.com/fr/festival/2013-05-18/theDailyPhotos.html


14 

 

Koreeda mostra como essas inquietações refletem um estado de fundamental importância para 

o pensamento e o cotidiano japonês, conhecido como ikigai - iki (viver) e kai (valer a pena). 

Em sua filmografia, mais do que um estado de espírito, ikigai transformou-se em um recurso 

de comunicação, entre sujeito-sujeito e sujeito-objeto. No entanto, não se trata de comunicar 

mensagens específicas, mas sim da própria potência da comunicação. Esta seria a natureza do 

gesto, radicalizada na filmografia de Koreeda.  

 

Seus roteiros são inspirados em fatos verídicos, como Tão distante (2001), Ninguém pode saber 

(2004); em mangás, como Boneca inflável (2009), Nossa irmã mais nova (2015) e até em suas 

experiências pessoais, como Seguindo em frente (2008) e Depois da tempestade (2016). 

Veremos a seguir a trajetória de seu trabalho e de como ele vem sendo repercutido fora do Japão. 

 

 

  



15 

 

1.  Do documentarista ao diretor-roteirista 

 

Koreeda escreve em um de ensaios intitulado Documentário (「ドキュメンタリー」 KOREEDA, 

2013, 10) que muitas vezes as pessoas dizem que seus longas-metragens têm aspectos de um 

documentário. Isso provavelmente, afirma ele, porque ele inicialmente contratava pessoas com 

pouca ou nenhuma experiência como atores para trabalharem em seus filmes. “Essa afirmação 

não está de toda forma equivocada”, continua ele. Mas o que mais lhe interessa é do roteirista 

(no caso, ele mesmo) não se ater em controlar o mundo e sim em ser receptivo às dificuldades 

do mundo, ou seja, uma forma de desistir de tentar controlar o mundo. Para Koreeda, portanto, 

documentário significa isso: abrir mão de controlar a narrativa do filme. Em um outro ensaio 

Ei, pega isso aí (「ねえ、それとって」 Nee, sore totte KOREEDA, 2013, 110), Koreeda diz que 

uma das maiores dificuldades que ele enfrentou ao começar a sua carreira como cineasta foi a 

de trabalhar com atores. Documentários não têm atores. Ele não possuía nenhuma prática como 

diretor de atores e de atuação. Até hoje, escreve ele, diz não saber bem o que é atuar.  

 

Nesse mesmo ensaio, ele dá um exemplo de como analisaria um roteiro. Se uma esposa fala ao 

marido: “Ei, fulano, pega a tesoura” 6, isso não parece ser estranho se for analisado pelo aspecto 

de uma frase escrita num papel. Koreeda questiona se numa situação real, uma esposa usaria 

essas específicas palavras. Parece muito explicativo, afirma ele. Primeiro, se no cenário há 

somente os dois personagens, a esposa não chamaria o marido pelo nome (Ei, fulano). Bastaria 

um “ei!” para chamar a atenção do marido. E se a tesoura está bem na frente dos olhos dos dois, 

esse vocabulário também seria desnecessário. Seria trocado por um “isso aí”. Então, na verdade 

sobrariam apenas “Ei, pega isso aí” e não um “Ei, fulano, pega a tesoura”. Atuação para 

Koreeda, portanto, deve ocorrer simultaneamente com a construção de palavras, movimentos e 

atores.  Repetidamente, sempre que necessário, Koreeda diz descartar falas e movimentos que 

não pareçam naturais numa situação real. Para os atores profissionais, diz ele, isso é 

desesperador, pois eles precisam de falas, mas esse é o seu estilo de construção de um roteiro.  

 

Koreeda diz que Yui Natsukawa, atriz que trabalha em Tão distante, hesitou ao ouvir do diretor 

as palavras: documentário e free talk, dois itens que ele diz serem essenciais na construção deste 

filme. Antes mesmo de iniciar as filmagens, ela comenta: 

 

                                                             
6 「ねえ、○○（なまえ）、ハサミとって」。 



16 

 

Até agora nunca falei nada além do que estava escrito nos scripts. 

Logicamente, às vezes ocorria de alterarmos algumas falas, trocando ideias 

com os diretores, mas essas alterações eram feitas baseadas num roteiro. Não 

sei se conseguirei fazer um free talk, mas gostaria de aceitar esse desafio. 

(KOREEDA, 2001, 95) 7 

  

Um roteiro tem o poder de controlar o universo de um filme e, portanto, controlar as falas e os 

movimentos coreografados dos atores. Mas o estilo de construção do roteiro de Koreeda foge 

desse paradigma, pois os atores têm de construir cada fala, cada atuação de acordo com a 

orientação e explicação do diretor. E isso não ocorre somente com atores adultos, mas 

principalmente com crianças, como ocorreu em Ninguém pode saber (2004) e O que eu mais 

desejo (2011). Não há como controlar e prever como será percurso das filmagens. Os atores 

precisam abrir mão dessa previsibilidade da interação humana. Isso, para Koreeda, é parte de 

um documentário. 

 

Numa entrevista concedida a News Post Seven 8, em setembro de 2015, Koreeda comenta a 

razão pela qual ele sempre filma sobre a tristeza dos que foram deixadas para trás 9. Ele explica 

dando o exemplo do filme Ninguém pode saber sobre quatro irmãos pequenos que têm de 

sobreviver após serem abandonados pela mãe. O roteiro foi baseado em um fato verídico de 

1989, sobre um incidente ocorrido na cidade de Sugamo, em Tokyo, cuja mãe abandona seus 

cinco filhos para viver com o novo namorado. No filme, a filha mais nova de cinco anos morre 

após cair de uma cadeira e é enterrada dentro de uma mala de viagem, perto do Aeroporto de 

Haneda pelo irmão mais velho e por uma amiga coreana. Mas na história verídica, essa menina 

morreu após ter sido repetidamente espancada pelo irmão mais velho e seus amigos.  Koreeda 

foi criticado na época por não ter retratado com mais detalhe e severidade a figura da mãe, pois 

foi ela a principal responsável pela tragédia. Mas ele afirma não se interessar (de fato nunca se 

interessou) em julgar os que causaram sofrimento aos personagens centrais de seus longas. 

Esses, apesar de serem desencadeadores da narrativa, são secundários. Seu foco é retratar as 

fragilidades e forças ambivalentes do ser humano, não importando se são crianças (Ninguém 

pode saber, 2004; O que eu mais desejo, 2011), jovens e adultos (A luz da ilusão, 1995; Tão 

                                                             
7 「私は今まで台本に書かれている台詞以外の言葉をしゃべったことはありません。もちろん監督さんと相談しな

がら、ここはこういう表現の方がいいんじゃないかという形で台詞をかえることはあっても、ベースには脚本があって

のことだったので、フリートークといわれても出来るかどうかわかりませんが、チャレンジしてみたい気持ちはあります」  
8 http://www.news-portseven.com/archivest/20150913_349129.html  (Acesso: 02.out.2015) 
9 『なぜ「後に残された人」の悲しみだけを撮るのか』 

http://www.news-portseven.com/archivest/20150913_349129.html


17 

 

distante, 2001; Pais e filhos, 2013; Nossa irmã mais nova, 2015; Depois da tempestade, 2016), 

idosos (Seguindo em frente, 2008) ou até mesmo todos, (Depois da vida, 1999). 

 

Não há, portanto, em seus filmes, vilões nem vítimas e sim pessoas que precisam sobreviver ao 

sofrimento e conviver com sentimento de perda, seja por morte ou abandono. Talvez isso seja 

um dos motivos pelo qual provoque um certo incômodo ao assistir a seus filmes: não há 

julgamento de valor aos que provocaram a dor dos que têm de lidar com as perdas. Muito menos 

julgar as pessoas que escolheram o lado obscuro da dor como ikigai. Não há uma explícita 

figura do mal em seus filmes. 

 

 

 

 

 



18 

 

2. A reverberação de seus filmes dentro e fora do Japão 

 

No início de sua carreira, seus filmes foram criticados no Japão por serem domésticos demais 

e que isso não traria boa recepção internacionalmente. O que seria, afinal, um cinema 

doméstico? Talvez um contexto em que americanos e europeus não consigam se identificar? 

Problemas familiares japoneses seriam difíceis de serem assimilados fora do Japão? Mas, como 

mencionamos acima, seu primeiro longa-metragem A Luz da ilusão (1995) ganha prêmio de 

melhor diretor no Festival de Veneza daquele ano. Mesmo em relação ao longa como Seguindo 

em frente (2008), um dos filmes mais pessoais e intimistas de Koreeda, havia pessoas na França 

que lhe disseram que a personagem principal, vivida pela atriz Kirim Kiki, era idêntica as de 

suas mães. 

 

Não é, portanto, um filme ambientado em lares com tatami, comendo com os palitinhos ohashi, 

cumprimentando com reverência que caracterizam um cinema doméstico japonês. Os filmes de 

Yasujiro Ozu (1903-1963) já traziam essa temática e repercutiam internacionalmente. Talvez 

devido a isso que, fora do Japão, os filmes de Koreeda são constantemente comparados com os 

de Ozu. Mas Koreeda nega que tenha sido influenciado por ele. Sua maior inspiração sempre 

foi o cinema de Mikio Naruse (1905-1969) e os filmes do diretor taiwanês Hsiao-Hsien Hou 

(1947- ) (KOREEDA, 2016d, 186).  Aliás, foi por sugestão de Hou em 1994 que Koreeda 

decidiu levar o filme A luz da ilusão para o Festival de Veneza (KOREEDA, 2016a, 18).  

 

As turbulências familiares, os desentendimentos entre irmãos, pais e filhos são temas 

recorrentes em qualquer lar, independentemente de sua nacionalidade e cultura social. Japão ou 

fora do Japão, a perpetuação do cotidiano pacífico e harmonioso em famílias são apenas ficções 

e fantasias, ideais que não existem nem na teoria nem na prática. Afinal, harmonia excessiva 

pode remeter ao tédio e à monotonia, algo que nos estagnaria e nos deixaria numa zona de 

conforto, fazendo com que nunca adquiramos experiências desafiadoras que contribuam para a 

construção de nosso caráter. 

 

O sofrimento e a dor dos que foram deixados para trás após uma morte ou um abandono podem 

assombrar a vida de qualquer pessoa. A partida em virtude da morte ocorre alheia à nossa 

vontade, e é baseada nessa dor que Koreeda mais foca dentro de uma família. Apesar disso, ele 

afirma que a morte em si não seria o tema central de seus filmes, e sim, daqueles que têm de 

lidar com ela. Muitas vezes, vemos que os personagens que morreram são norteadores, o fio 



19 

 

condutor da narrativa. No entanto, eles raramente ou nunca aparecem em seus filmes, embora 

sejam, de certa forma, um dos personagens principais. São por vezes figuras paternas, fraternas, 

sem fala, sem rosto, mas com forte identidade que agem de forma tão explícita e tão marcante, 

que estão todo tempo sendo mencionado pelos familiares que sofrem com a perda. 

 

Quando esses que partiram são de forma direta ou indiretamente uma referência de ikigai dos 

que foram deixados para trás, estes últimos querem uma resposta pelo que ocorreu em suas 

vidas. E essa inconformidade, essa não aceitação pela morte, passa a ser um novo ikigai para 

eles. 

 

Veremos a seguir, antes de entrarmos no capítulo dois, uma visão sobre as dificuldades que há 

em traduzir não só palavras japonesas, mas também uma visão sobre os desafios de inserir as 

interpretações num contexto fora do Japão, pois como explicamos na introdução, tradução e 

interpretação possuem marcas distintas, mas que são por vezes necessárias para que possamos 

minimamente compreender culturas singulares.  

 

 

  



20 

 

INTERSTÍCIO –  O DESAFIO DA TRADUÇÃO 

 

 

Fig. 2 10 

 

Antes de iniciar a análise dos filmes, é preciso esclarecer algumas questões relacionadas às 

dificuldades de tradução. Vejamos primeiramente aqui algumas tentativas de traduzir a palavra 

Ikigai, além das que vimos anteriormente: 

 

Kenkyusha’s New Collegiate – Japanese-English Dictionary 

something to live for; useful life, worthwhile life; to live to some purpose; life worth 

living. 

Sanseidoo – Dictionnaire Concise Japonais-Français 

raison de vivre; un sens d’existence; vie digne d’être vécue 

Hakusuisha – Diccionario Japonés-Español 

placer de vivir; felicidad de vivir; sentir la dicha de vivir; sentir que la vida merece 

vivirse; razón de vida; vida digna de que vale la pena vivirser 

Hakusuisha – Dizionario Giapponse-Italiano 

ragione d’essere; vita degna di essere vissuta; la ragione di vita 

 

                                                             
10 Mieko Kamiya (outono de 1966, no Hospital Warrington Park, Inglaterra): 

https://www.shibunkaku.co.jp/artm/kako/kamiya/index.php (Acesso: 4.nov.2015) 

https://www.shibunkaku.co.jp/artm/kako/kamiya/index.php


21 

 

Quaisquer que sejam as traduções, todas elas são frases explicativas. Kuniichi Uno, em Traduzir 

as vozes (GREINER; SAITO; SOUZA, 2013, 19) afirma que “às vezes, inventamos palavras 

acrescentando duas ou três palavras para traduzir uma só. É preciso fazer isso para traduzir 

‘precisamente’ as múltiplas significações da palavra ‘sentido’ (...)”. O mesmo talvez valha para 

a palavra ikigai. Uno continua: “Os tradutores eruditos preferem essas palavras duplas ou triplas, 

às palavras simples. Eu detesto isso”.  

 

Kamiya foi tradutora de O nascimento da clínica e Doença mental e psicologia, ambos de 

Michel Foucault; Meditações, de Marco Aurélio, e de A Writer's Diary, de Virginia Woolf. Ela, 

portanto, não só era psiquiatra, especialista em atender portadores de Hanseníase, mas também 

uma profunda pesquisadora e estudiosa em filosofia. 

 

Em seu livro Sobre ikigai escreve: 

 

Parece-me que a palavra ikigai existe somente na língua japonesa. O fato de 

existir esta palavra designa que dentro do cotidiano da vida dos japoneses o 

objetivo para viver, o seu significado e o seu valor vem sendo problematizado. 

(...) Segundo dicionário, ikigai significa “efeito necessário para que se possa 

viver neste mundo, a felicidade de estar vivo, benefício, eficácia”. Quando 

tentamos traduzi-lo para o inglês, alemão, francês etc. não há outra palavra 

senão “valor para viver” ou “valor ou significado para viver”. Assim, 

comparado aos conceitos de natureza filosófico-lógicos, a palavra ikigai nos 

mostra o quanto a língua japonesa é ambígua, mas que ao mesmo tempo surte 

um efeito reverberante e amplo. 

(...) Há duas maneiras de usar a palavra ikigai. Quando alguém diz “esta 

criança é meu ikigai”, remete à fonte ou ao objeto do ikigai, ou quando alguém 

sente ikigai como estado mental. (KAMIYA, 2004a, 10-11) 11 

 

O desafio que se apresenta para lidar com ikigai está, portanto, relacionado a uma questão de 

tradução, mas não apenas da língua japonesa, mas de um certo modo de conceber a vida e a 

                                                             
11 生きがいということばは、日本語だけにあるらしい。こういうことばがあるということは日本人の心の生活のなかで、生きる目的や意

味や価値が問題にされて来たことを示すものであろう。(...) 辞書によると生きがいとは「世に生きているだけの効力、生きているしあ

わせ、利益、効験」などとある。これを英、独、仏などの外国語に訳そうとすると、「生きるに値する」とか、「生きる価値または意味の

ある」などとするほかないらしい。こうした理論的哲学的概念にくらべると、生きがいということばにはいかにも日本語らしいあいまいさ

と、それゆえの余韻（よいん）とふくらみがある。 

（…）生きがいということばの使いかたには、ふた通りある。この子は私の生きがいです、などという場合のように生きがいの源泉（げ

んせん）、または対象となるものを指すときと、生きがいを感じている精神状態を意味するときと、このふたつである。 



22 

 

morte. No caso do cinema de Koreeda, mas não só dele, implica também em um atravessamento 

de linguagens. Como foi rapidamente mencionado na introdução, o modo como ikigai se 

transforma em um recurso de comunicação passa por diferentes procedimentos. Estes se 

referem à constituição dos diálogos, mas também de imagens e dos gestos. 

 

Jacques Derrida escreveu certa vez a um professor japonês, Toshihiko Izutsu (islamólogo):  

 

Carta a um amigo japonês 

Caro Professor Izutsu, 

[...] Na ocasião de nosso encontro, eu lhe havia prometido algumas reflexões 

– esquemáticas e preliminares – sobre a palavra “desconstrução”. Tratava-se, 

em resumo, de prolegômenos a uma possível tradução dessa palavra para o 

japonês. E, para isso, de tentar ao menos uma determinação negativa das 

significações ou conotações que devem ser evitadas se possível. Então, a 

questão seria: o que a desconstrução não é? ou, melhor dizendo, o que deveria 

não ser? Sublinho essas palavras (“possível” e “deveria”). Pois, se podemos 

antecipar as dificuldades de tradução (...), não se deveria começar por 

acreditar, o que seria ingênuo, que a palavra “desconstrução” é adequada, em 

francês, a alguma significação clara e unívoca. Já existe, em “minha” língua, 

um problema sombrio de tradução entre o que se pode ter em vista, aqui ou 

ali, sob essa palavra, e o próprio uso, o recurso dessa palavra. (...) 

Para ser bem esquemático diria que a dificuldade de definir e, portanto, 

também de traduzir a palavra “desconstrução” se deve ao fato de que todos os 

predicados, todos os conceitos definidores, todas as significações lexicais, e 

mesmo as articulações sintáticas que parecem um momento se prestar a essa 

definição e a essa tradução são também desconstruídas ou desconstruíveis, 

diretamente ou não etc. (OTTONI, 2005, 21-26) 

 

A palavra japonesa izoku, aqueles que foram deixados para trás, também segue pela mesma 

complexidade. Talvez ela também não exista em muitas línguas estrangeiras e, portanto, segue 

os moldes de explicar o sentido através de frases e não de tradução simples da palavra. Algumas 

traduções do izoku seriam: 

 

Kenkyusha’s New Collegiate – Japanese-English Dictionary 

a bereaved family; the family of the deceased 



23 

 

Sanseidoo – Dictionnaire Concise Japonais-Français 

survivant 

Hakusuisha – Diccionario Japonés-Español 

familia de un difunto; familia sobreviviente 

Hakusuisha – Dizionario Giapponse-Italiano 

famiglia del defunto 

 

Assim, vemos, por exemplo, que a tradução da língua francesa é o que nesse caso mais incitaria 

ao equívoco de interpretação. Izoku é a família daqueles que morreram. Não é um sobrevivente 

de um acidente ou alguma tragédia. Portanto, ao consultar a palavra survivant no Crown 

Dicitionnaire français-japonais, ele aponta tanto para um sobrevivente (de acidentes, por 

exemplo) quanto para izoku.  

 

Também temos mais três termos de difícil tradução, como vimos na introdução: o kokoro (心), 

o tamashii (魂) e o sei (精): 

 

Kokoro (心): 

Kenkyusha’s New Collegiate – Japanese-English Dictionary 

 the mind;  the heart;  the spirit;  a thought 

Sanseidoo – Dictionnaire Concise Japonais-Français 

 cœur; âme; esprit 

Hakusuisha – Diccionario Japonés-Español 

 corazón; mente 

Hakusuisha – Dizionario Giapponse-Italiano 

 anima; cuore  

 

Tamashii (魂): 

Kenkyusha’s New Collegiate – Japanese-English Dictionary 

 a soul; a spirit; a ghost 

Sanseidoo – Dictionnaire Concise Japonais-Français 

 âme; esprit 

Hakusuisha – Diccionario Japonés-Español 

 alma; vida; espíritu 



24 

 

Hakusuisha – Dizionario Giapponse-Italiano 

 anima  

 

Sei (精): 

Kenkyusha’s New Collegiate – Japanese-English Dictionary 

 a spirit; energy; vigor 

Sanseidoo – Dictionnaire Concise Japonais-Français 

 esprit 

Hakusuisha – Diccionario Japonés-Español 

 espíritu; energía; vigor; vitalidad 

Hakusuisha – Dizionario Giapponse-Italiano 

 spirito; energia; vigore; vitalità 

 

Assim como veremos em relação aos corpos, temos o desafio de traduzir o nikutai (肉体) e o 

shintai (身体), abordados nas pesquisas de Greiner (2010) e na análise principalmente do filme 

A luz da ilusão e Tão distante:  

 

Nikutai (肉体) 

Kenkyusha’s New Collegiate – Japanese-English Dictionary 

 the flesh; the body 

Sanseidoo – Dictionnaire Concise Japonais-Français 

 corps; chair; physique 

Hakusuisha – Diccionario Japonés-Español 

 cuerpo; carne 

Hakusuisha – Dizionario Giapponse-Italiano 

 corpo; carne 

 

Shintai (身体) 

Kenkyusha’s New Collegiate – Japanese-English Dictionary 

 the body; the person; physical 

Sanseidoo – Dictionnaire Concise Japonais-Français 

 corps; physique 

Hakusuisha – Diccionario Japonés-Español 



25 

 

 cuerpo  

Hakusuisha – Dizionario Giapponse-Italiano 

 corpo; fisico 

 

Para que possamos sair desse impasse, selecionamos as seguintes traduções em português para 

nos aproximarmos ao máximo da leitura dos filmes de Koreeda nesta pesquisa: 

 

Izoku (遺族): família enlutada 

Kokoro (心): coração 

Tamashii (魂): alma 

Sei (精): energia vital 

Nikutai (肉体): corpo onde habita os órgãos 

Shintai (身体): corpo onde habita os sentimentos  

 

A título de curiosidade, as palavras psicologia e psiquiatria em japonês são respectivamente 

shinrigaku (心理学) e seishingaku (精神学). Pela construção dos ideogramas, na primeira 

palavra temos kokoro (心) + ri (理), ou seja, coração + razão (e também lógica); na segunda 

temos sei (精) + kami (神), ou seja, energia vital + deus. Portanto, psicologia e psiquiatria 

seriam em japonês, a partir do significado dos ideogramas, literalmente o estudo da razão do 

coração e o estudo da energia vital divina. 

 

Como escreve Greiner em O corpo em crise: 

 

Haroldo de Campos costumava dizer que o tradutor é sempre um transcriador. 

Neste contexto, nada é literal nem absoluto. Aquilo que parece indizível para 

a linguagem sempre pode ser traduzido como um querer-dizer. Há uma fala 

secreta no silêncio que torna a tradução próxima da criação, além de lidar 

necessariamente com algum tipo de alteridade. Por isso é tão complexa.  

(...) A noção de tradução como transcriação não envelheceu, no entanto tem 

ganhado um teor político cada vez mais explícito. Dizer que a tradução 

cultural é a tarefa diferencial da antropologia e da semiótica virou um clichê. 

A questão que realmente importa é como se dá a operação. A princípio, a “boa 

tradução” seria eficiente ao deformar e subverter os dispositivos conceituais 



26 

 

do tradutor de modo a transformar a língua ou o pensamento de chegada, o 

que nem sempre acontece. Heidegger acreditava que só era possível traduzir 

uma palavra se o tradutor fosse conduzido para o pensamento em que tal 

palavra se fez necessária, ou seja, para o horizonte de experiência a partir do 

qual a palavra se enunciou. Por isso, tantas vezes a tradução parecia 

impossível, não gerando nada além do “ver a si mesmo no outro” (GREINER, 

2005, 15). 

 

Nesse sentido, os três filmes de Koreeda, Tão distante, A luz da ilusão e Seguindo em frente 

falam exatamente do ikigai de todos os familiares que têm de lidar com seus corpos físicos e 

espirituais dilacerados, mas que aqui traduziremos e interpretaremos os termos de modo 

singular atravessando pelo complexa perspectiva da cultura japonesa.  

 

É importante ressaltar aqui que, apesar de abordarmos esses termos espírito e alma, muitas 

vezes diretamente ligada à religião principalmente no ocidente, na cultura japonesa o conceito 

de religião é bastante peculiar em relação a outras culturas. O próprio conceito de Deus também 

talvez passe por esse mesmo crivo. Os templos tanto shintoístas quanto budistas, tão comuns 

no país, não possuem a mesma conotação que existe no ocidente. Os altares que existem nos 

lares japoneses não são para fins religiosos, mas sim para cultuar os antepassados. Não há uma 

figura divina exclusiva que seja cultuada, apesar de haver vários símbolos que faça essa 

designação. Não entraremos em detalhe sobre esses conceitos, religião e deus, pois não são eles 

o foco desta pesquisa, mas é importante pontuar que em diversas situações, trata-se sobretudo 

da memória dos antepassados e não necessariamente uma subserviência a dogmas religiosos. 

 

Algumas questões parecem pertinentes à discussão na medida em que se referem à imagem que 

fazemos do outro. Não raramente, aos olhos ocidentais, há uma série de estereótipos que 

rondam sobre termos e imagens do Japão. Derrida foi um dos autores ocidentais interessado em 

expor alguns destes problemas presentes nas tensões entre Oriente e Ocidente. Mesmo que não 

tenha se dedicado a estudar exaustivamente o Japão, Derrida chamou a atenção, por exemplo, 

da importância dos estudos de Ernst Fenollosa para apontar a possibilidade de lidar com uma 

lógica não ocidental para ver e sentir a vida. Como pontua Greiner, quando Haroldo de Campos 

começa a se interessar pela obra de Fenollosa e por uma materialidade poética que não deveria 

se restringir ao significado dos discursos, mas sim, à materialidade das palavras, das 



27 

 

sonoridades, das visualidades, chama a atenção para um ponto de inflexão que havia levado 

muitos artistas ocidentais à descoberta do Oriente, especialmente a China e o Japão. 

 

Na introdução à sua coletânea, Ideograma, lógica poesia linguagem, Campos 

explicou que a obra de Fenollosa foi tratada com desdém até que Jacques 

Derrida reconheceu em De la Grammotologie 12  que se tratava de um 

arrombamento da episteme logocêntrica, algo que à exceção de Nietzsche, 

nenhum filósofo ocidental teria conquistado. Ao negar a gramática ocidental, 

surgia um organograma de correlações dinâmicas que enfatizava o fator 

relacional, assim como ocorria na natureza. Segundo esta leitura, a lógica da 

correlação seria a lógica da imaginação ou a analógica como preferia Décio 

Pignatari. (GREINER, 2017, 67) 

 

A discurso central desta tese não é aprofundar a obra de Derrida ou de Campos. No entanto, 

cabe observar que a discussão acerca de desconstrução tem como ponto de partida uma reflexão 

sobre como se aproximar do outro, distinto de nós mesmos, sem ter como ponto de partida 

certezas dadas a priori. Quando Koreeda usa ikigai como um dos recursos de comunicação, 

promove aproximações de si e dos afetos para lidar com o outro a partir da sua própria 

estrangeiridade. Neste contexto, essa estrangeiridade não é só cultural, mas está presente entre 

vivos e mortos, crianças e idosos, conhecidos e desconhecidos. 

 

 

  

                                                             
12 DERRIDA, Jacques. De la Grammatologie, Paris: Éditions de Minuit, 1967. 



28 

 

CAPÍTULO II – UMA NOVA PERCEPÇÃO SOBRE IKIGAI NOS FILMES DE 

KOREEDA 

 

A seleção dos filmes que analisaremos a seguir não estão em ordem cronológica de produção. 

Aqui, entre toda a filmografia de Koreeda produzida até o momento, tivemos como critério de 

seleção o ikigai dos adultos que foram deixados para trás, o izoku. São eles, primeiramente, A 

luz da ilusão, de 1995, depois, Tão distante, de 2001, e Seguindo em frente, de 2008. O quarto 

filme, Depois da vida, apesar de ter sido produzido em 1999, será o último a ser discutido, pois 

ele não mais trata dos vivos que foram deixados pelos entes queridos, mas sim, todos os 

personagens, eles mesmos são mortos que terão de reviver seus passados, felizes ou não, com 

seus arrependimentos, memórias dolorosas e sutis, e tendo que cumprir um dever nesse 

momento da pós-morte: escolher o acontecimento mais marcante de suas vidas – apenas um. 

Portanto, os três primeiros filmes tratam dos vivos que lidam com a morte e o quarto são os 

mortos que lidam com a vida. 

 

 

 

 

  

 

 

  



29 

 

1.  A luz da ilusão (Maboroshi, 1995): Uma obsessão 

 

 

Fig. 3 13 

 

A luz da ilusão narra a história de Yumiko e a morte de seu marido, Ikuo, cujo inexplicável 

suicídio dele torna-se uma obsessão para ela. A inconformidade e a resiliência passam a ser 

depois dessa perda o seu principal ikigai.  “Uma pessoa, quando perde seu sei (精), fica com 

vontade de morrer”, diz um dos personagens do short story de Teru Miyamoto (MIYAMOTO, 

1979, 78), numa sutil tentativa de explicar a Yumiko sobre a morte do marido. Assim Ikuo, ao 

perder a sua conexão com o seu sei (精) e se desprender de seu sei (生 – vida), comete suicídio.  

 

No início, o casal parece feliz cuidando de seu filho pequeno, mesmo vivendo humildemente 

num apartamento discreto. Principalmente Yumiko mostra-se sempre sorridente só de estar 

perto de Ikuo. O ikigai de Yumiko seria esse discreto tempo harmonioso de convivência com a 

família (Fig. 4).  

                                                             
13 http://blogs.yahoo.co.jp/miyako_rider1129/52407065.html (Acesso: 30.out.2015) 

http://blogs.yahoo.co.jp/miyako_rider1129/52407065.html


30 

 

 

Fig. 4 14 

 

Certo dia, Yumiko visita Ikuo na fábrica onde ele trabalha e ele olha-a com um enigmático 

sorriso (Fig. 5). Esta é a única cena onde aparece o rosto deste personagem de forma clara e 

iluminada. Sem desconfiar de nada, Yumiko devolve-lhe um largo sorriso, brincando com a 

situação (Fig. 6). 

 

     

Fig. 5 15                

 

                                                             
14 http://www.les-lectures-de-cachou.com/maborosi-maboroshi-no-hikari/ (Acesso: 11.jul.2017) 
15 http://avxhome.se/video/genre/art_house/maboroshi_by_koreeda.html 

http://www.les-lectures-de-cachou.com/maborosi-maboroshi-no-hikari/
http://avxhome.se/video/genre/art_house/maboroshi_by_koreeda.html


31 

 

            

    

Fig. 6 16                          

 

 

Fig. 7 17 

 

                                                             
16 http://www.tasteofcinema.com/2017/all-11-hirokazu-koreeda-movies-ranked-from-worst-to-best/2/ 
17 http://bullesdejapon.fr/2016/02/13/maboroshi/ 

http://bullesdejapon.fr/2016/02/13/maboroshi/


32 

 

Mas no dia seguinte, numa manhã chuvosa (Fig. 7), ela se despede de seu marido que voltou 

para casa antes de chegar ao trabalho para buscar seu guarda-chuva. Foi o último momento em 

que ela o vê (Fig. 8). 

 

 

Fig. 8 18                                                                   

 

Nesta mesma noite, um policial visita o apartamento do casal e pergunta a Yumiko se seu 

marido já havia retornado do trabalho. Quando ela o responde que não, ele relata sobre a 

possibilidade do Ikuo ter cometido suicídio e pede-lhe que o acompanhe até a delegacia para 

fazer a identificação. O guarda responsável pela notícia da morte de Ikuo apenas comunica a 

Yumiko as circunstâncias do incidente. De forma passiva e indiferente mostra-lhe somente um 

chaveiro e um dos sapatos de Ikuo para fazer reconhecimento do morto (Fig.9). Yumiko insiste 

em ver o corpo do marido, mas o policial aconselha-a a não o fazer, pois ele foi quase que 

totalmente dilacerado pelo trem. 

 

 

Fig. 9 19    

                                                             
18 http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=gisant&logNo=10025604156  (Acesso: 11.jul.2017) 
19 http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=gisant&logNo=10025604156 (Acesso: 11.jul.2017) 

http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=gisant&logNo=10025604156
http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=gisant&logNo=10025604156


33 

 

 

Fig. 10 20 

 

Yumiko passa a viver isolada de expressividade e de sentimentos assombrada pelo passado por 

não conseguir compreender a situação em que repentinamente se deparou (Fig. 10). Sem saber 

o motivo da morte dele, ela passa a viver em torno da busca por uma resposta. Por que uma 

pessoa que saiu para o trabalho voltaria para casa de manhã para buscar um guarda-chuva num 

dia nublado se à noite pretendia se suicidar? Por que nessa mesma noite, ele falaria para o dono 

da cafeteria que pagaria a conta do café no dia seguinte por ter se esquecido de trazer o dinheiro, 

se minutos depois estaria andando pelo trilho de trem onde, apesar do som do freio, nem sequer 

virou-se para trás quando estava para ser atropelado? 

 

O filme em tom monocromático e cinzento reflete não só a melancolia de Yumiko, mas a 

solidão e o vazio (kyomu 虚無 - emptiness) dela. A triste contemplação pelo cenário banal e 

corriqueiro parece em primeira instância até mesmo inquietante. A ausência de agressão 

emocional de Yumiko também nos faz questionar o amor que ela sentia pelo Ikuo. Ela não 

derrama lágrimas após saber da morte dele. Seu corpo (shintai 身体) sofre uma paralisação 

emocional, pois não consegue compreender a situação.  

 

Poderíamos notar o isolamento emocional de Yumiko pelo constante uso do preto e cinza nas 

cenas em que ela aparece. Assim, essa indagação passa a ser ikigai dela por toda a narrativa. 

Por que Ikuo teria perdido o ikigai? O que o teria feito perder o sei (精), essa vitalidade que 

move o corpo (shintai 身体)? 

                                                             
20 http://freedomtolook.blogspot.com.br/2015/06/film-maboroshi-no-hikari-dir-hirokazu.html 



34 

 

Tanto o corpo visto como morada dos órgãos (肉体 nikutai), como a morada da alma (身体

shintai), ambos abrigam o sei （精）. Quando esse sei abandona qualquer uma de suas moradas, 

o indivíduo perde a sua energia vital que sustenta seu corpo, fazendo assim, com que leve à 

morte, seja ela fisicamente, psicologicamente ou espiritualmente. Quando se diz sei ga nukeru 

(精が抜ける) ou tamashii ga nukeru (魂が抜ける), significa que ou a energia ou a alma 

abandonaram os seus corpos. Assim, Ikuo, em A luz da ilusão, decide morrer.  

 

 

Fig. 11 21 

 

Mesmo passado alguns anos, Yumiko não consegue se desfazer do chaveiro de Ikuo (Fig. 11), 

mostrando que ela continua a se perguntar o porquê do suicídio dele. Yumiko muda-se para um 

vilarejo marítimo isolado longe do centro de Osaka onde ela vivia com Ikuo, para se casar com 

Tamio, igualmente viúvo, pai de uma pequena menina (Fig. 12). O mar agitado que aparece na 

segunda metade do filme poderia estar denunciando o seu grito silencioso? A cidade isolada, o 

inverno, a neve, e as ondas brancas e furiosas. Parece que esse cenário retrata o kokoro （心） 

dela.  

 

 

 

 

                                                             
21 http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=gisant&logNo=10025604156 (Acesso: 11.jul.2017) 

http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=gisant&logNo=10025604156


35 

 

 

     

Fig. 12 22 

 

O percurso do tempo do filme é percebido não pelos personagens adultos, mas pelo bebê Yūichi, 

filho de Yumiko e Ikuo, que no início tinha apenas três meses e que na segunda metade já é 

uma criança de cinco anos. Yumiko começa pouco a pouco mostrar que estaria se adaptando à 

nova vida (Fig. 13), mas que, por outro lado, nunca conseguiu deixar de estar sendo assombrada 

pelo enigma da morte.  Sua inexpressividade, sua roupa escura, seus movimentos contraídos e 

tímidos continuam demonstrando a sua solidão. O corpo (nikutai 肉体) de Ikuo foi despedaçado 

assim como o kokoro de Yumiko e parece não haver força de resiliência capaz de reconstituir 

esse kokoro. Da mesma forma que o corpo de Ikuo foi ocultado pela polícia, Yumiko passa o 

filme todo ocultando sua dor e sua obsessão em obter uma resposta. 

 

 

 

 

                                                             
22 http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=gisant&logNo=10025604156 (Acesso: 11.jul.2017) 

http://blog.naver.com/PostView.nhn?blogId=gisant&logNo=10025604156


36 

 

    

Fig. 13 23            

                    

    

Fig. 14 24                     

 

Numa cerimônia simples (Fig. 14), Tamio e Yumiko realizam o casamento na presença de 

familiares e amigos da vila. Pela primeira vez, Yumiko veste-se de branco e parece um pouco 

mais feliz. Ela torna-se uma mãe e esposa, retrato típico de uma dona-de-casa. Diverte-se com 

a nova família e volta a sorrir (Fig. 15). 

                                                             
23 http://bullesdejapon.fr/2016/02/13/maboroshi/ (Acesso: 11.jul.2017) 
24 http://www.filmgumbo.com/2012/04/maborosi-1995-review.html 

http://bullesdejapon.fr/2016/02/13/maboroshi/


37 

 

 

 

Fig. 15 25 

                          

 

Fig. 16  26 

 

Mas certo dia, Yumiko sai de casa e começa a vagar pelas proximidades de sua vila. Seu marido 

Tamio sai desesperadamente em sua busca. Yumiko vê um cortejo fúnebre e segue-o até o local 

de cremação do corpo (Fig. 16, Fig. 17). Tamio a encontra e a espera até que ela se aproxime 

dele. Eis que pela primeira vez, Yumiko desabafa:  

 

                                                             
25 http://www.filmgumbo.com/2012/04/maborosi-1995-review.html 
26 http://avxhome.se/video/genre/art_house/maboroshi_by_koreeda.html 

http://avxhome.se/video/genre/art_house/maboroshi_by_koreeda.html


38 

 

Eu não entendo. Eu não consigo entender porque ele se suicidou. Não sei 

porque ele estava andando pelo trilho naquele dia. Toda vez que penso nisso 

não consigo mais dormir. Por que você acha que ele teria feito aquilo? 

(MIYAMOTO, 1979, 77) 27 

 

Com esse desabafo, percebemos o quanto durante todo o tempo Yumiko nunca conseguiu 

deixar de pensar no motivo que levou Ikuo a cometer suicídio. Ela afirma: 

 

Devido a essa raiva e tristeza, eu consegui viver até agora. (MIYAMOTO, 1979, 78) 28 

 

    

Fig. 17 29               

 

Tamio, então, fala de uma história que certo dia seu avô lhe contou (Fig. 18): à noite, quando 

um pescador sai para pescar, às vezes vê uma luz de longe. Ela pisca, pisca como se estivesse 

chamando o pescador. Talvez Ikuo tenha visto essa luz de ilusão no trilho na noite em que 

morreu. Talvez Tamio tenha sido o sopro de ânimo que Yumiko estivesse precisando. Ele não 

a força a ser diferente e respeita o espaço de Yumiko pois sabe do suicídio de Ikuo e o quanto 

ele era importante na vida dela. 

 

                                                             
27 「うち、あの人がなんで自殺したんか、なんでレールの上を歩いてたんか、それを考え始めると、もう眠れへんよう

になるねん。…なあ、あんたはなんでやと思う？」 
28 そして、わたしはその悔しさと哀しさのおかげで、きょうまで生きてこれたのやった。 
29 http://www.les-lectures-de-cachou.com/maborosi-maboroshi-no-hikari/ (Acesso: 11.jul.2017) 

http://www.les-lectures-de-cachou.com/maborosi-maboroshi-no-hikari/


39 

 

 

Fig. 18 30 

 

Mieko Kamiya escreve: 

 

A maioria das pessoas que perdem o ikigai e que caem no fundo do abismo 

escuro cheio de desespero e vazio (kyomu - emptiness) pensam em suicídio.  

(...) Quando uma pessoa perde o ikigai e pensa em querer morrer, o que 

mais ela sente que atrapalha é o seu próprio nikutai. No entanto, na 

realidade é exatamente esse próprio nikutai que trabalha e sustenta o sujeito 

sem que ele não se dê conta (KAMIYA, 2004a, 142) 31 

 

Yumiko, então, faz uma reflexão sobre o que Tamio falou e passa a pensar que existe nesse 

mundo uma doença que extrai o sei (精) das pessoas:  

 

Desde então, passei a acreditar que nesse mundo há uma doença que extrai 

o sei das pessoas. É uma doença que rouba não algo superficial, como força 

física ou força psicológica. Será que as pessoas não criam dentro de si uma 

doença que rouba o mais importante sei que está num local bem mais 

profundo? (MIYAMOTO, 1979, 79) 32 

                                                             
30 http://yansue.exblog.jp/17939498/ 
31 生きがいをうしない、絶望と虚無の暗い谷底へおちこんでしまったひとの多くは自殺を考える。（…）生きが

いをうしなった人間が死にたいと思うとき、一ばん邪魔に感じるのは自己の肉体であった。しかし実際はこの

肉体こそ本人の知らぬ間にはたらいて、彼を支えてくれるものなのである。 
32 …確かにこの世には、人間の精を抜いていく病気があるんやと、あれ以来わたしは考えるようになった。体力と

か精神力とか、そんなうわべのものやない、もっと奥にある大事な精を奪っていく病気を、人間は自分の中に飼う

ているのやないやろうか。 

http://yansue.exblog.jp/17939498/


40 

 

A morte de Ikuo não é mais o principal ikigai de Yumiko. A sua aceitação é agora apenas uma 

pequena parte dele. Já não importava mais se a luz que Ikuo viu era uma ilusão ou era uma 

doença do kokoro dele. 

 

Shōji Ōkōchi comenta no posfácio do livro de Miyamoto: 

 
Uma história que narra com profundidade os sentimentos íntimos do 

coração de uma mulher que passa a transformar em última instância como 

ikigai a raiva mortificadora e a tristeza profunda como se estivesse pisando 

agressivamente o chão, num sentimento que parece haver uma serpente 

encaracolada dentro de seu peito, devido à morte de seu marido que, 

mostrando suas costas até o último momento antes de ser atropelado por 

um trem, morreu andando no meio do trilho, sem sequer olhar para trás. 

Isso faz com que ela fique presa a uma incompreensível forma de morte, 

penetrando em nosso peito uma estranha presença de fronteira obscura 

entre a vida e a morte existente nos seres humanos. (MIYAMOTO, 1979, 

163) 33 

 

 

Fig. 19 34 

                                                             
33 轢

ひ

かれる瞬間まで列車に背中を見せて、一切ふりかえらないで進行方向に線路を真ん中を歩き続けて死ん

だという夫にむかっての、団地駄
だ ん ち だ

踏むような悔しさと哀しさが胸の中でとぐろを巻いて、ついにはそれが生甲斐にも

なっている女の胸のうちを切実に語るこの物語は、得体のしれない死に方にこだわることで、人間の生死、幽明

の堺を奇妙な存在のものとして、こちらの胸のうちに注ぎこんでくる。 
34 https://v-storage.bandaivisual.co.jp/sp-site/koreeda/list.html (Acesso: 16.ago.2017) 



41 

 

2. Tão distante (Distance, 2001): Uma mentira 

 

 

Fig. 20 35 

 

 

                                                             
35https://www.amazon.co.jp/DISTANCE-%E3%83%87%E3%82%A3%E3%82%B9%E3%82%BF%E3%8

3%B3%E3%82%B9-VHS-ARATA/dp/B000066IJH (Acesso: 16.ago.2017) 



42 

 

Este filme, baseado em fato verídico, narra a história de quatro personagens que tiveram seus 

familiares mortos em decorrência de um atentado terrorista no Japão 36, provocado por uma 

seita religiosa. Koreeda retrata aqui a história dos familiares que foram abandonados por seus 

irmãos, marido e esposa que, ao se juntarem a essa seita, cortam totalmente seus laços familiares. 

Mas mesmo assim, esses quatro izokus se reúnem todo ano, na mesma data e em mesmo local 

para homenagear a morte deles.  Para os membros que se juntaram à seita, o ikigai estava em 

seguir seu novo líder espiritual, pois nada na vida mundana fazia mais sentido a eles. 

 

Um floricultor (Atsushi) perde sua irmã mais velha (Yūko) para a seita; uma professora de 

ensino médio (Kiyoka) perde seu marido, também educador; um professor de natação (Masaru) 

perde seu irmão mais velho, um estudante de medicina; e um funcionário de firma de construção 

civil (Minoru) perde sua esposa. Esses são os quatro personagens principais do filme. Mas um 

quinto, ex-membro da seita (Sakata), também exerce um papel fundamental no desfecho do 

filme. 

 

 

Fig. 21 37 

 

Atsushi costuma visitar seu pai um hospital local (Fig. 21) sempre lhe trazendo flores e 

conversando com ele no pátio do hospital, comentando sobre as fotos que eles olham num 

álbum de família. Num tom de harmonia e bom relacionamento, ambos conversam sobre o 

cotidiano. 

                                                             
36 Baseado no atentado terrorista ocorrido em 20 de março de 1995, na cidade de Tokyo, onde a Seita Aum, 
com o uso do gás sarin dentro da estação de metrô, vitimou mais de 6.000 pessoas. 
37 https://avaxhome.unblocker.xyz/video/Distance.html 

https://avaxhome.unblocker.xyz/video/Distance.html


43 

 

 

 

Fig. 22 38 

 

Atsushi e mais três personagens, vítimas dos familiares adeptos à seita, visitam o local do 

atentado todo ano para depositarem flores no dique (Fig. 22) e rezarem pelos mortos. Kiyoka, 

que era casada também com um educador, sofre ao saber que seu marido insiste em se juntar à 

seita, local que para ele era ideal para dar a verdadeira educação às crianças japonesas do futuro, 

longe das regras impostas pelo governo. Já o irmão de Masaru, prestes a se formar em medicina, 

diz que a medicina ocidental só conhece o tratamento das doenças dos corpos e dos órgãos. Mas 

na seita ele poderia aprender a curar a doença da alma (tamashii 魂) das pessoas enfermas. A 

esposa de Minoru diz que no lar ela não via sentido da vida, mas que nessa seita ela havia 

encontrado o seu ikigai, uma nova razão de viver, e pessoas com as quais ela conseguiria 

compartilhar seus sentimentos. Ao ouvir isso, Minoru questiona que ikigai seria esse, pois ela 

parecia estar sendo ludibriada por uma religião, palavra esta que ele pronuncia com bastante 

desprezo e desdém.  

 

                                                             
38 https://www.trigon-film.org/de/movies/Distance 

https://www.trigon-film.org/de/movies/Distance


44 

 

Quatro anos atrás, os familiares desses quatro personagens centrais resolvem envenenar as 

águas do lago e ao praticarem esse atentado, são assassinados brutalmente pelos membros da 

própria seita por terem cometido essa atrocidade sem o consentimento do grupo. Assim, eles 

são mortos, cremados e suas cinzas jogadas nesse mesmo lago para que seus corpos não 

pudessem ser reconhecidos. 

 

Mas o personagem central mais intrigante e misterioso era Atsushi, o floricultor. Ao longo do 

filme, ele aparece conversando harmoniosamente com sua irmã Yūko, em flashbacks (Fig. 23), 

sempre sobre o cotidiano e as alegrias da vida. 

 

 

 Fig. 23  39 

 

No dia em que os quatro izokus se encontram para visitar o lago, conhecem Sakata, ex-membro 

da seita. Por um incidente ocorrido durante essa visita, os cinco têm de passar uma noite numa 

cabana próxima ao lago. Assim, pouco a pouco, passando-se as horas neste local, cada um 

começa a conversar sobre o episódio do atentado, as mortes e principalmente sobre suas 

identidades. Quando Masaru conta a Sakata que Atsushi era o irmão de Yūko, Sakata faz uma 

discreta expressão de indagação, mas não faz nenhum comentário extra.  

                                                             
39 https://www.trigon-film.org/de/movies/Distance 

https://www.trigon-film.org/de/movies/Distance
https://www.trigon-film.org/de/movies/Distance/photos/large/distance_01.jpg


45 

 

Koreeda instruiu os atores a elaborarem os diálogos que seriam usados dentro dessa cabana de 

acordo com a criatividade de cada um deles. Previamente, ele havia fornecido um esboço do 

perfil dos personagens, suas características, suas peculiaridades e suas identidades. Cada ator, 

assim, foi estudando e analisando suas falas de forma que parecesse o mais próximo ao perfil 

traçado por Koreeda. Quando há cenas de silêncio, uma espécie de intervalo entre diálogos, 

causa-nos até um incômodo. Mas devemos lembrar que os personagens não são amigos íntimos. 

Principalmente Sakata é um estranho que não fazia parte dessa visita anual. Por isso, os diálogos 

são quebrados, murmurados e desajeitados. Há também cenas em que um ou outro personagem 

têm de repetir suas falas mais de uma vez porque elas não são expressadas com exagero nem 

explicitamente. 

 

Na manhã seguinte, eles finalmente conseguem voltar à cidade e pegar um trem para retornarem 

às suas casas (Fig. 24). Mas dentro do trem, Sakata, por não se conformar com a identidade de  

Atsushi, lhe pergunta: “Você é mesmo o irmão da Yūko? É que uma vez ela nos contou que o 

irmão mais novo dela havia se suicidado tempos atrás.” Atsushi, sem mudar seu semblante, 

devolve-lhe com uma pergunta: “Foi ela quem disse isso? Ela não estava brincando?” Sakata, 

então, responde-lhe que se fosse brincadeira não teria falado naquele tom. Sakata lhe pergunta: 

“Quem é você, afinal? O diálogo de ambos termina sem solucionar essa dúvida.  

 

 

Fig. 24 40 

                                                             
40 http://jfilmpowwow.blogspot.com.br/2008/08/review-distance-hirokazu-koreeda-2001.html    

  (Acesso: 11.jul.2017) 

http://jfilmpowwow.blogspot.com.br/2008/08/review-distance-hirokazu-koreeda-2001.html


46 

 

Depois, Atsushi volta ao hospital e é informado que Tanabe havia falecido. O pai que ele 

visitava não era, afinal, seu pai verdadeiro. Após a morte deste no hospital, a enfermeira 

pergunta a Atsushi: “pensei o tempo todo que você era o filho dele, mas após o falecimento do 

sr. Tanabe, seu verdadeiro filho veio ontem para cá. Quem é você, afinal?”. 

 

Novamente, em cenas de flashback, há momentos que o filme mostra uma família no qual um 

pai abandona a família (a esposa, uma menina e um menino) para se juntar à seita. São cenas 

de Atsushi quando menino e que devido ao trauma sofrido pelo abandono, nunca mais soube o 

que era uma família. Por isso criou uma, confeccionando um álbum de fotos, recortando e 

montando várias pessoas, inclusive Tanabe e Yūko, utilizando photoshop. 

 

Após essa dupla revelação, Atsushi queima suas fotos de infância com toda a família verdadeira 

reunida e as fotos que o pai Tanabe guardava no quarto do hospital. O ikigai de Atsushi era 

viver essa mentira, essa família recriada. Se a enfermeira e o Sakata não tivessem revelado a 

sua falsa identidade, ele continuaria todo ano a visitar o local onde sua irmã havia morrido? 

Como diferenciar um ikigai verdadeiro de um ikigai fictício, se ambos levam a uma razão de 

viver?    

 

 

Fig. 25 41 

 

                                                             
41 https://avaxhome.unblocker.xyz/video/Distance_.html 

https://avaxhome.unblocker.xyz/video/Distance_.html


47 

 

Quando Atsushi perde esse ikigai, ele retorna ao dique sozinho (Fig. 25, Fig. 26), chora 

pronunciando “Pai...!” E na certeza de que não mais conseguiria voltar no tempo nem ter a 

quem chorar, Atsushi ateia fogo no local para certificar-se de que pôs fim à sua ilusão e mentira 

(Fig. 27). 

 

 

Fig. 26 42 

 

 

Fig. 27 43 

                                                             
42 https://www.pinterest.com/pin/559079741218394348/  (Acesso: 08.dez.2015) 
43 https://br.pinterest.com/pin/323133341996548167/ (Acesso: 11.jul.2017) 

https://www.pinterest.com/pin/559079741218394348/
https://br.pinterest.com/pin/323133341996548167/


48 

 

Koreeda escreve que durante a filmagem seu próprio pai também falece (KOREEDA; 

WAKAGI, 2001, 117-118) 44. Por ter sido uma pessoa que dificilmente adoecia, para Koreeda 

a morte dele era ainda difícil de acreditar. Quando estava refletindo sobre o significado da figura 

paterna para compor o personagem de Atsushi, ele imaginou que quando alguém não consegue 

neste mundo ter um pai, procura no outro mundo, ou seja, neste caso, segundo a visão do 

Koreeda, no mundo das religiões, uma figura paterna. Assim, ele começa a anotar várias vezes 

em seu script de Tão distante as palavras relacionadas a pai: amor paterno, figura paterna, perda 

do pai, morte do pai, paternidade. E durante esse processo, seu pai morre. 

 

Nessa elaboração da narrativa, a história foi sendo desenvolvida conforme a troca de ideias 

entre o diretor e os atores que não recebiam os scripts, como vimos no caso da conversa dentro 

da cabana. Com essa técnica bastante característica de Koreeda, ele como documentarista, faz 

novamente uma intersecção entre documentário e ficção, uma vez que o filme foi inspirado no 

atentado terrorista da Seita Aum, de 1995, como mencionamos acima.   

 

É uma realidade dentro do cinema, no qual retrata os acontecimentos do Japão contemporâneo, 

sobre uma família japonesa atual, possivelmente em que muitas conseguiriam se identificar, 

principalmente no que se refere à distância entre cada membro dela, não à toa, o título do filme. 

Uma distância em que eles, apesar de morarem sob o mesmo teto, mantem um afastamento 

afetivo. E que também, apesar da proximidade sanguínea, os laços íntimos fraternais e paternais 

são demasiadamente frágeis, vulneráveis e debilitados. A solidão de não poderem compartilhar 

seus ideais e seus ikigais fizeram com que cada membro da família que executaram o atentado 

fossem se afastando de sua família de sangue para se tornarem membros de uma nova família, 

a seita, onde agora sim, seus ikigais seriam compactuados mutuamente.  

 

Quem poderia julgar que a escolha deles estaria equivocada? O erro foi de jogar o veneno no 

lago para intoxicar uma massa de população, acreditando que assim somente os escolhidos 

sobreviveriam ao atentado. Mas a escolha de ikigai não poderia ser julgada. Por isso mesmo, 

como vimos anteriormente, a temática que Koreeda sempre aborda são os izokus, e insiste em 

afirmar que não cabe a ele julgar nem condenar em suas narrativas os que causaram dor e sim 

contar a história dos que precisam buscar resiliência.  

 

                                                             
44 7月 4日―父が亡くなった。80歳だった。 



49 

 

Quero retratar o lado obscuro do coração das pessoas. (KOREEDA; WAKAGI, 2001, 7) 45 

 

Com essa frase, Hirokazu Koreeda inicia o prólogo do seu diário de anotações do filme Tão 

distante.  

 

Para se viver, uma pessoa inexoravelmente acaba abraçando dentro de si a 

obscuridade: inveja, maldade, instinto assassino, insegurança, desconfiança. 

Esses sentimentos existem inequivocamente no fundo do kokoro de qualquer 

pessoa e negá-los ou ignorá-los significa desviar o olhar da existência da 

humanidade. Mais ainda, esses sentimentos nascem quando as pessoas 

começam a interagir entre eles. Talvez sob este aspecto, possamos dizer que 

isso é o mais humano dos sentimentos, nos quais somente eles possuem 

(KOREEDA; WAKAGI, 2001, 7) 46 

 

A quebra da unidade familiar e o trauma daqueles que têm de lidar com essa ruptura são temas 

recorrentes nos filmes de Koreeda. Ele não quer explorar o motivo nem as facetas dos que 

provocaram a tragédia, mas sim retratar aqueles que de uma forma ou de outra têm de aprender 

a reconciliar com o passado. “Não é uma questão de superação”, diz Koreeda. É uma nova 

configuração de experiência que lida com memória e história da vida de uma pessoa, e em 

última instância, conviver com essa nova memória. 

 

No caso de Atsushi, criar uma nova identidade, ou seja, uma mentira, foi se desenvolvendo em 

decorrência da perda de sua figura paterna. O pai biológico havia se tornado o líder da seita e 

cometeu suicídio por não suportar à pressão da investigação. Ele perde também duplamente o 

novo pai, aquele do hospital: primeiramente pela morte e segundo pela revelação de que Atsushi 

não era seu verdadeiro filho. Ele acabou criando um papel fictício porque só assim conseguia 

ser sincero com seus sentimentos pela perda e abandono. 

 

Koreeda afirma sobre verdade e mentira: 

 

                                                             
45 人の心の闇を描きたい。 

46 人が生きていくうえで否
いや

応
おう

なく抱え込んでしまう闇―嫉妬、悪意、殺意、不安、猜
さい

疑
ぎ

。これらの感情はまぎれも

なく誰の心の底にも存在するものであり、それを否定したり、無視することは人の存在から目をそらしてしまうことに

他ならないだろう。さらに言えば、これらの感情は人が人と関わっていこうとした時に生まれるものである、という点

において最も人間らしい、人間にしかない感情といっても良いかもしれない。  



50 

 

A existência do si-mesmo (自分- self) é fruto da junção de vários papeis. 

Talvez não haja de fato um si-mesmo verdadeiro. Na vida, todos nós somos 

atores. O tema deste filme é desdobrar a verdade e a mentira dentro de nossas 

atuações no dia-a-dia. (KOREEDA, 2001, 12) 47 

 

 

 

                                                             
47 自分という存在は、いくつもの役柄の寄せ集めであって、ありのままの自分などというものは実は存在しないの

かも知れない。人生の中で人は誰もみな役者である。そんな日常の中で繰り広げられる縁起の嘘と真実が、今

回のテーマである。 



51 

 

3. Seguindo em frente (Aruitemo, aruitemo 2008): Um ressentimento 

 

Na vida estamos sempre um pouco atrasados. (KOREEDA) 

「人生いつもちょっとだけ間に合わないんだ」 

 

 

 

Fig. 28 48 

 

 

                                                             
48https://www.amazon.co.jp/%E6%AD%A9%E3%81%84%E3%81%A6%E3%82%82%E6%AD%A9%E3
%81%84%E3%81%A6%E3%82%82-DVD-%E9%98%BF%E9%83%A8%E5%AF%9B/dp/B001I93IEM 

(Acesso: 11.jul.2017) 

https://www.amazon.co.jp/%E6%AD%A9%E3%81%84%E3%81%A6%E3%82%82%E6%AD%A9%E3%81%84%E3%81%A6%E3%82%82-DVD-%E9%98%BF%E9%83%A8%E5%AF%9B/dp/B001I93IEM
https://www.amazon.co.jp/%E6%AD%A9%E3%81%84%E3%81%A6%E3%82%82%E6%AD%A9%E3%81%84%E3%81%A6%E3%82%82-DVD-%E9%98%BF%E9%83%A8%E5%AF%9B/dp/B001I93IEM


52 

 

Este filme retrata o cotidiano de uma família do interior de uma cidade do Japão. Mostra a vida 

de um casal de idosos que, após a perda de seu filho mais velho (e mais querido) Junpei, precisa 

lidar com ressentimento e rancor diante da morte inesperada. Quinze anos atrás, Junpei morre 

afogado ao salvar uma criança (Yoshio) que não sabia nadar.  

 

Transcorrido os anos, todos os membros da família continuam visitando o casal no dia de 

aniversário de Junpei, como tem feito todo verão após o incidente (Fig. 29). O pai, já um homem 

idoso, tornou-se uma pessoa amarga e não consegue se comunicar afetivamente com o filho 

mais novo Ryōta, pois é pelo Junpei que ele tinha expectativa que herdasse a sua carreira de 

médico.  

 

 

Fig. 29 49 

 

O almoço com a família toda reunida ao redor da mesa também é tensa e cheia de palavras 

ríspidas entre o pai e o filho. A mãe, toda terna, intervém na conversa na tentativa frustrada de 

amenizar a peso do diálogo. O pai cobra do filho a situação do emprego dele, mostrando-se 

falsamente preocupado pelo sucesso de sua carreira como restaurador de arte, sem saber que 

ele estava desempregado. Algo que ele tenta a todo custo esconder para que não lhe dê mais 

motivos para desprezá-lo como filho fracassado. 

 

                                                             
49 http://film.thedigitalfix.com/content/id/73003/still-walking.html 

http://film.thedigitalfix.com/content/id/73003/still-walking.html


53 

 

 

Fig. 30 50 

 

A mãe então chama Ryōta para visitar o túmulo de Junpei (Fig. 30). Ao ver que alguém havia 

colocado flores de girassol, ambos se perguntam quem teria feito isso. Ryōta desconfia que 

poderia ter sido Yoshio, o menino que Junpei havia salvo do afogamento. Toshiko, ao ouvir o 

nome do rapaz, joga os girassóis no chão justificando que com eles não caberia no vaso as flores 

que ela havia trazido. Gradativamente, a mãe vai revelando de forma bastante sutil o incômodo 

que ela ainda nutre em relação a Yoshio. 

 

A caminho de casa, Toshiko aproveita para perguntar como anda a situação do casamento de 

Ryōta (Fig. 31), pois ele havia se casado com uma viúva e isso não era normal na sociedade 

japonesa. Ryōta, já perdendo a paciência, por sua vez, pergunta-lhe o que é ser normal e o 

motivo pelo qual as pessoas tanto lhe cobram por essa normalidade. A mãe comenta que casar-

se com uma viúva não era normal.  

 

 

Fig. 31 51 

                                                             
50 https://theiapolis.com/movie-2S0Z/aruitemo-aruitemo/gallery/aruitemo-aruitemo-1020399.html (Acesso: 
11.jul.2017) 
51 http://ryanhisa-blog.at.webry.info/200807/img4_3.121535255017816410447.html 

https://theiapolis.com/movie-2S0Z/aruitemo-aruitemo/gallery/aruitemo-aruitemo-1020399.html
http://ryanhisa-blog.at.webry.info/200807/img4_3.121535255017816410447.html


54 

 

Uma família normal, uma vida normal (sobre isso veremos também na análise do filme Depois 

da vida), seria isso uma representação de família harmoniosa, e porque não, de uma vida 

harmoniosa, sem conflitos e atritos? Com certeza, não é esse tipo de narrativa que interessa a 

Koreeda. O normal, palavra recorrente neste filme, parece incomodar profundamente Ryōta, 

pois está ciente de que ele escapa do modelo ideal de filho: não seguiu a carreira do pai, não se 

casou com uma solteira e oculta o fato de estar sem trabalho. Mas faz a mãe acreditar que ele 

está restaurando obras  de um Van Gogh, um Chagal. 

 

 

Fig. 32 52 

 

Ao entardecer, Yoshio finalmente visita a família (Fig. 32). O rapaz, agora com 25 anos, é 

obeso, desengonçado, mostra-se incapaz de ficar muito tempo num mesmo emprego e parece 

não querer sair da zona de conforto que lhe foi proporcionado. O pai, demonstrando ainda o 

desprezo e rancor que nutre pelo rapaz, nem se quer participa da conversa. Novamente, o clima 

de tensão é amenizado por outras pessoas, agora por Ryōta e por sua irmã.  

 

Yoshio novamente agradece à família dizendo que se não fosse por Junpei ele não estaria vivo 

agora e cumprimenta o altar sob o olhar longínquo de Toshiko (Fig. 33), afirmando que ele 

viverá com força e plenamente para honrar a morte de Junpei. Em que estaria pensando ela? 

                                                             
52 http://www.criterionforum.org/DVD-review/still-walking-blu-ray/the-criterion-collection/794 (Acesso: 

11.jul.2017) 

http://www.criterionforum.org/DVD-review/still-walking-blu-ray/the-criterion-collection/794


55 

 

Quando chega a hora de Yoshio partir, Toshiko faz ele prometer que voltaria no ano seguinte e 

que ela estaria esperando ansiosamente por ele. Yoshio responde com um sorriso 

desconcertante, pois para ele é um peso lembrar que foi o causador do sofrimento da família. 

 

    

Fig. 33 53                    

 

      

Fig. 34 54                  

 

                                                             
53 http://alexsheremet.com/review-hirokazu-koreedas-still-walking-2008/ 
54 http://gcg00172.hatenablog.com/entry/2013/10/05/183858 

http://alexsheremet.com/review-hirokazu-koreedas-still-walking-2008/
http://gcg00172.hatenablog.com/entry/2013/10/05/183858


56 

 

 

Fig. 35 55 

 

 

Num certo momento à noite depois do jantar (Fig. 34), Ryōta, ao sentir pena do rapaz que parece 

sofrer por ter de visitar ano após ano o túmulo de Junpei, pede à mãe que o liberte dessa 

obrigação. Eis que ela lhe responde em tom sombrio e repleto de rancor (Fig. 35):  

 

Por que deveria libertá-lo? É por isso que estou convidando. Não posso fazê-

lo esquecer só porque se passaram uma dúzia de anos. Foi por culpa dele que 

Junpei morreu. Para uma mãe isso não faz diferença (se foi acidente ou não). 

Não ter alguém para ter rancor faz com que eu sofra ainda mais. Acho que não 

serei castigada se o fizer sofrer uma vez por ano. Por isso vou fazê-lo vir no 

ano que vem, no próximo ano... (KOREEDA, 2008, 179)56 

 

Assim, Toshiko faz desse ódio （nikushimi – 憎しみ, urami – 恨み) o seu ikigai. Ela confessa 

que por não ter a quem culpar pela morte de Junpei, não consegue (e nem quer) se desprender 

do passado, fazendo com que a presença de Yoshio seja uma forma de poder lidar com a perda 

e jamais se esquecer de que alguém tenha sido responsável pela sua dor, por mais que 

racionalmente ela compreenda que tenha sido um acidente. “Uma mãe jamais deveria visitar o 

                                                             
55 http://ryanhisa-blog.at.webry.info/200807/article_3.html 
56 「なんで？」「だから呼んでんじゃないの…」「10年やそこらで忘れてもらったら困るのよ。あの子のせいで純平

は死んだんだから…」「一緒よ。親にしてみれば一緒。憎む相手がいないだけ余計こっちは辛いんだから。あの

子にだって、年に一度くらい辛い思いしてもらってもバチはあたんないでしょ…」「だから、来年も再来年も来てもらう

の」 

http://ryanhisa-blog.at.webry.info/200807/article_3.html


57 

 

túmulo de um filho”, diz ela. Portanto, Toshiko planeja ano após ano, ver o quão desperdício 

foi a morte do filho, pois Junpei acabou salvando a vida de um que não estava tendo uma 

carreira promissora. 

 

Ryōta sente arrepio por ter visto uma face de sua mãe que ele desconhecia. Onde estaria aquela 

mãe toda sorridente que se despediu de Yoshio na porta de casa? Ryōta chama a atenção dela 

pela crueldade, mas ela lhe responde que isso era um sentimento normal de uma mãe. 

Novamente a palavra normal parece perturbar seu filho. 

 

No dia seguinte, Ryōta e seu pai passeiam pela praia (Fig. 36) num raro momento de diálogo 

sem tensão. Para a mãe, o filho promete lhe comprar um carro para poder leva-la às compras, 

sonho que ela nutria há muito tempo; para o pai, ele promete levar a um jogo de futebol, um 

novo hobby que Ryōta descobre durante essa conversa. Mas nenhuma dessas promessas é 

cumprida. 

 

     

Fig. 36 57   

                                                             
57 http://www.perpetualnostalghia.com/2011/09/still-walking.html (Acesso: 11.jul.2017) 

http://www.perpetualnostalghia.com/2011/09/still-walking.html


58 

 

         

Fig. 37 58 

 

Vemos novamente que Koreeda trabalha sobre a tristeza e a dor dos que foram deixados para 

trás, o izoku. Destacamos aqui a figura da mãe, que equilibra com humor e a tristeza o peso da 

relação familiar. Mas esse relacionamento mostra-nos o quanto pode ser asfixiante o elo 

familiar: rancor não declarado, a inveja fraterna, a decepção paterna, a crueldade materna. 

Koreeda relata que esse filme foi inspirado em sua vida e homenageia a sua própria mãe. “Muito 

do comportamento e das feições de Toshiko estão presentes na figura da minha mãe e se esse 

filme repercutir de forma positiva, isso será graças a meus pais”, afirma Koreeda. “Quis fazer 

um filme no qual eu pudesse imediatamente reconhecer a minha mãe. Não para chorar pela 

morte dela, mas para poder rir com ela novamente” 59. 

 

Koreeda escreve sobre sua mãe em seu livro O que pensei durante as filmagens (Eiga o 

torinagara kangaeta koto):  

 

Minha mãe não é uma pessoa de coração afetivamente bondoso. Tinha uma 

língua venenosa e era uma pessoa com atitude maléfica que chegava a ser até 

humorístico (KOREEDA, 2016, 161) 60. 

 

  

                                                             
58 http://chroniqueducinephilestakhanoviste.blogspot.com.br/2016/02/still-walking-aruitemo-aruitemo.html 
59 http://www.cincyworldcinema.org/x_110507sw.php (Acesso: 03.ago.2015) 
60 母は決して心優しき善人ではありません。かなりの毒舌家で、悪態がけっこう笑えるユニークな人でした。 

http://chroniqueducinephilestakhanoviste.blogspot.com.br/2016/02/still-walking-aruitemo-aruitemo.html
http://www.cincyworldcinema.org/x_110507sw.php


59 

 

4.  Depois da vida (Wandafuru Raifu, 1999): Uma memória   

 

 

 

Fig. 38 61 

 

  

                                                             
61 http://thymosblog.at.webry.info/201006/article_3.html (Acesso: 16.ago.2017) 



60 

 

O filme começa numa segunda-feira num local situado entre a Terra e o Paraíso (Fig. 39), uma 

espécie de pré-paraíso. Quando uma pessoa morre e chega nesse local, dizem-lhe: “Escolha a 

melhor lembrança que você teve ao longo de toda a sua vida”. Durante os seis dias que os 

mortos permanecerão ali, eles deverão fazer essa escolha. Após feito isso, os funcionários desse 

recinto e uma equipe de produção de cinema farão uma reprodução fiel desse momento dentro 

de um estúdio. No sexto dia será feita a projeção desse filme numa sala de cinema, onde os 

mortos vão reviver o seu passado olhando para a imagem, relembrando-se de suas alegrias, 

dúvidas e arrependimentos que tiveram até então. Assim, ao terminar a projeção, todos seguirão 

ao paraíso, carregando em suas memórias somente as imagens desse filme. O resto todo será 

apagado de suas mentes.  

 

 

Fig. 39 62 

 

Pouco a pouco, um a um, os funcionários do pré-paraíso começam a explicar a cada novo morto 

de que todos terão de cumprir essa única tarefa. Mas há uma condição para essa escolha: o 

limite de tempo. Terão apenas três dias para se decidirem. 

 

 

                                                             
62 http://www.newyorkerfilms.com/After-Life-(1998)/1/73/ 

http://www.newyorkerfilms.com/After-Life-(1998)/1/73/


61 

 

Os dias no pré-paraíso estão planejados da seguinte forma: 

Segunda-feira: Recepção (Reception 歓迎) 

Terça-feira: Lembrança (Remembering 想起) 

Quarta-feira: Arrependimento (Regret 後悔) 

Quinta-feira: Relacionamento (Relationship 関係) 

Sexta-feira: Responsabilidade (Responsibility 責任) 

Sábado: Réquiem (Requiem 葬送) 

Domingo: Decisão (Resolution 決断) 

Segunda-feira: Repetição (Refrain 反復) 

 

Alguns hesitam na escolha, outros relatam que não querem reviver nenhuma parte de sua vida 

pois foi muito penosa e mesmo que pudesse ter vivido por mais tempo, provavelmente não viria 

a ter nada de divertido. Outros dizem que tiveram uma vida normal, sem nenhum drama, mas 

que mesmo assim, teriam sim, uma escolha. Um escolhe a infância; a outra, o encontro com o 

noivo que tivera no período da Segunda Guerra; uma paixão durante a adolescência; o momento 

após o parto; os dias que passara com a amante. Assim, cada um começa pouco a pouco a relatar 

detalhes de suas escolhas. 

 

 

Fig. 40 63  

                                                             
63 http://dekunotato.exblog.jp/m2012-09-01/ 

http://dekunotato.exblog.jp/m2012-09-01/


62 

 

 

Fig. 41 64  

 

Mochizuki (Fig. 40) e Shiori (Fig. 41) são funcionários desse pré-paraíso, responsáveis por 

entrevistar e ajudar os mortos a recriarem o momento mais marcante deles enquanto estavam 

vivos.  

 

 

Fig. 42 65 

                                                             
64 http://dekunotato.exblog.jp/m2012-09-01/ 
65 https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/ 

http://dekunotato.exblog.jp/m2012-09-01/
https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/


63 

 

Mochizuki comunica a Tatara, de 78 anos, a primeira entrevistada do dia (Fig. 42): “Creio que 

a senhora já esteja a par da situação, mas preciso lhe informar oficialmente. Kimiko Tatara, ou seja, a 

senhora, morreu ontem. Minhas condolências”. E ela responde: “Muito obrigada”. (KOREEDA, 1999, 

29-30) 66 

 

 

Fig. 43 67 

 
 

Quando chega a vez de Ichirō Watanabe (fig. 43), 70 anos, ele também fica na dúvida do que 

seria a lembrança mais marcante. Quer saber se essa lembrança se refere a algo relacionado a 

momento divertido ou se refere a algum momento de felicidade. Ele relata que sua vida não 

correu conforme ele havia planejado, mas que dedicou suas energias às coisas que ele queria. 

Mas nunca havia vivido os seus 70 anos pensando que algum dia teria de fazer essa escolha.  

 

Mochizuki, então, pede ao centro de arquivo os 70 vídeos gravados da vida de Watanabe para 

que possa lhe servir de referência para conseguir resgatar seu passado e ajudar na escolha de 

seu momento mais marcante. Watanabe fica surpreso ao saber que em cada fita de vídeo estava 

gravado um ano de sua vida. “Quem diria..., minha vida em vídeo”, murmura ele sozinho. 

 

                                                             
66 「もう状況はおおよそおわかりになっていると思いますが、念のためにもう一度確認させていただきます。多々羅

君子さん、つまりあなたですが、昨日お亡くなりになりました。どうもご愁傷さまです」「ご丁寧にありがとうございます」 
67 https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/ 

https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/


64 

 

 

Fig. 44 68 

 

Yūsuke Iseya (Fig. 44), 21 anos, por sua vez, pergunta ao funcionário se todos que morrem 

acabam vindo a esse local, tanto pessoas boas quanto más. Apesar da explicação do funcionário 

sobre o objetivo de estar ali, ele afirma que não tem a menor intensão de fazer essa escolha. 

“Não é que não consiga escolher”, diz ele. “Simplesmente não escolho”. Vale lembrar aqui que 

Yūsuke Iseya é o nome tanto do ator quanto do personagem. Koreeda pediu ao ator que ele 

construísse as falas baseando-se parte em sua vida real, como um depoimento pessoal, parte 

inserindo sua criatividade na improvisação.   

 

 

Fig. 45 69 

                                                             
68 https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/ 
69 https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/ 

https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/
https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/


65 

 

Kiyo Nishimura (Fig. 45) tem dificuldades de se comunicar. Compreende as perguntas, mas 

não pronuncia palavras com nexo, o que provoca em Kawashima, seu funcionário encarregado 

da entrevista, uma certa inquietude (Fig. 46). Teria ele capacidade de criar um elo de 

comunicação com ela dentro do prazo estipulado? A equipe de produção discute como extrair 

informações da Nishimura, pois sua memória parece ter se estagnado quando tinha nove anos 

de idade. Mas aos poucos ele cria uma interação com ela, ainda que sutil e discreta, e descobre 

que ela gosta de flores, principalmente de sakura, a flor de cerejeira (Fig. 47). Assim, Nishimura 

consegue de certa forma, criar um roteiro para o filme sobre ela. 

 

       

Fig. 46 70  

 

  

Fig. 47 71 

                                                             
70 http://ishootthepictures.com/category/worth-a-look/ 
 

http://ishootthepictures.com/category/worth-a-look/


66 

 

Durante a mesma reunião, eles trazem também à tona a situação de Watanabe. Uma vez que ele 

é incapaz de se recordar de algum momento marcante em sua vida, pede ajuda para que 

Mochizuki possa escolher alguma evidência de que ele existiu durante a vida. Sugie, um dos 

funcionários, comenta impaciente: 

 

“Evidência de que viveu?” Falar sobre a “evidência de que viveu...” 

Normalmente a maioria das pessoas não consegue deixar essa evidência 

(enquanto estavam vivos). É tarde demais procurar por essa “evidência de que 

viveu” depois de ter chegado aqui (no mundo do pré-paraíso). (KOREEDA, 

1999, 94) 72 

 

Essa observação faz com que Kawashima, então, chegue a questionar a importância do trabalho 

deles. Qual seria a finalidade do trabalho no pré-paraíso, de resgatar as lembranças dos que 

morreram? Qual seria a necessidade de fazer com que todos preservem uma única memória 

para seguir em frente com a morte? 

 

Mochizuki revela a Watanabe que todos os que trabalham nessa instituição são aqueles que não 

fizeram ou não puderam fazer essa escolha e que por isso não caberia a Mochizuki censurar 

nem criticar Watanabe por essa dificuldade. Watanabe então pergunta a Mochizuki se o fato de 

não escolher e estar no pré-paraíso não seria um peso, uma grande responsabilidade.  

 

 

Fig. 48 73 

                                                             
72 「“生きた証？”」「“生きた証”っていってもねぇ、普通さ、ほとんどの人はそんなもの残せないんだから。ここに来

てから“生きた証”なんて捜したって遅いよ」  
73 http://setdesignthinking.blogspot.com.br/2008/04/after-life.html 

http://setdesignthinking.blogspot.com.br/2008/04/after-life.html


67 

 

No sexto dia, todos os mortos, exceto Iseya, vão à sala de projeção (Fig. 48), assistem cada um 

ao seu filme (Fig. 49) e ao término não há mais ninguém nessa sala, pois todos foram 

encaminhados ao paraíso. 

 

    

Fig. 49 74  

 

 

Fig. 50 75 

 

                                                             
74 https://mubi.com/films/after-life 
75 http://cinema-eiga.at.webry.info/201401/article_24.html 

https://mubi.com/films/after-life
http://cinema-eiga.at.webry.info/201401/article_24.html


68 

 

Todos elegem fragmentos, alguns minutos de alegria como o momento mais marcante que 

conseguem se recordar em suas vidas. Assim, vemos que não são necessários grandes feitos 

nem grandes eventos para nos apontar a um ikigai. Basta, como no caso desses personagens, 

encontrar um equilíbrio entre as dores e os prazeres que vivenciaram e, posteriormente fazer a 

escolha após a morte. 

 

Apesar do título em português ser Depois da vida, vale lembrar que o original é Wonderful Life, 

o que pode nos dar um sentido distinto do que poderíamos esperar do filme. Em clima de 

otimismo ou não, Koreeda nos faz refletir como vivemos e carregamos nossas experiências e 

memórias. “Mesmo que cometamos erros ou façamos algo ruim, não cairemos então no inferno, 

como é ensinado nas escolas desde pequeno?” Essa é uma das perguntas que Yūsuke Iseya faz.  

 

Koreeda, com sua experiência de documentarista, faz nesse filme uma mescla de documentário 

e ficção, como colocamos acima, contratando atores verdadeiros e pessoas comuns para 

fazerem parte do elenco. Para tanto, Koreeda e sua equipe fazem uma enquete pública nas ruas: 

qual a sua lembrança mais importante que gostaria de levar para depois da morte? Ele propõe 

inclusive essa pergunta a alguns idosos de casas de repouso. Ao todo, após coletar e filmar cerca 

de 500 depoimentos, Koreeda seleciona alguns que ele considerou mais interessante, edita-os e 

insere-os no corpo do filme. Assim, nasce o filme Depois da vida. Kimiko Tatara, a simpática 

idosa, escolhe a sua infância do pós-guerra na qual houve momentos em que ela cantava e 

dançava na frente dos amigos de seu irmão para ganhar docinhos. Ela relata com detalhes a 

música, a roupa, a dança e o ambiente de toda a situação. A equipe de produção contrata então 

uma menina-atriz que fará o papel da Tatara. Para os atores profissionais, Koreeda pediu para 

que escolhessem e relatassem também um momento marcante de suas vidas. Verdadeiro ou não, 

os personagens fazem os seus depoimentos diante das câmeras. “Até onde será que podemos 

resgatar as nossas memórias?”. “Quantos anos você tinha quando se lembra da sua primeira experiência 

de vida?” (KOREEDA, 1999, 96) 

 

Koreeda confessa que no início não tinha a intensão de inserir os depoimentos das pessoas que 

não eram atores, pois ouvir a vida das pessoas sempre foi algo extremamente tedioso para ele, 

principalmente quando a história vinha de idosos. Mas ao ouvir os relatos, lembrou-se da 

conversa que tinha com seu pai e que Koreeda nunca dava muita importância, pois achava-a 

sempre enfadonha. 

 



69 

 

No artigo de New Yorker Films – After Life: a film by Kore-eda Hirokazu 76 e em seu livro 

(KOREEDA, 1999) Koreeda diz que seu avô tornou-se senil quando ele tinha seis anos. Na 

época, a palavra Alzheimer ainda não existia e ninguém da família ou da comunidade 

compreendia o que havia acontecido com seu avô. Seus lapsos de memória começaram a ficar 

evidentes quando ele pedia a mãe de Koreeda que servisse a refeição mesmo depois de tê-la 

feito. Com o tempo, ele passara a se perder nas ruas e era constantemente trazido de volta para 

casa pela polícia local. Um dia, ele não mais reconhecia o rosto da própria família. E no fim, 

seu avô não mais se reconhecia. Koreeda afirma que por ele ter tido apenas seis anos na época, 

compreendia muito pouco o que estava se passando, mas que ele começou a perceber que as 

pessoas se esquecem de tudo no final quando morrem. “Hoje eu entendo o quanto as memórias 

são cruciais para a nossa identidade e para o sentido do si-mesmo”, afirma Koreeda nesse 

mesmo artigo. 

 

Por isso, como uma espécie de autobiografia, inspirado na vida de seu avô, Koreeda decidiu 

contratar atores e não atores para seu filme. Fazer uso da memória de pessoas reais era essencial 

para seu filme. Foi o caso de Kimiyo Tatara. Durante o desenvolvimento do roteiro, a pergunta 

sempre se centrava em “qual lembrança você escolheria para levar ao paraíso?”.  O mais 

intrigante, relata Koreeda, era a quantidade de pessoas que escolhiam experiências dolorosas. 

Na primeira parte do roteiro foram usados atores verdadeiros, cujos relatos remetiam a suas 

próprias experiências e posteriormente, pessoas reais (não atores) a contarem suas histórias. 

Como o trabalho era feito diante das câmeras, era talvez inevitável que em alguns aspectos as 

histórias contivessem uma certa dose de ficção, consciente ou não, por motivos que poderiam 

ser desde orgulho até engano de memória. Koreeda observou que nesses casos de engano a 

emoções humanas tornam-se fagulhas que voam enquanto a verdade e a ficção se colidem. Em 

Depois da vida, Koreeda diz querer explorar as consequências dessas colisões investigando 

uma área incerta que há entre “recordação objetiva” (objective record) e “recolecionamento” 

(recollection) de memória. Toda a premissa de um filme, segundo Koreeda, é alegórica, como 

no filme de Ernst Lubitsch O céu pode esperar, exemplifica ele. Nossa memória, como sabemos, 

não é nem fixa nem estática. Há um movimento dinâmico que oscila entre ficção e realidade, 

construída, desconstruída e reconstruída por experiências reais ou não, mas que não pode ser 

reduzida a invenção nem a fantasia. (KOREEDA) 

 

                                                             
76 file:///C:/Users/ra00055619/Downloads/AFTERLIFE_presskit.pdf  (Acesso: 31.ago.2015) 

file:///E:/ra00055619/Downloads/AFTERLIFE_presskit.pdf


70 

 

Mochizuki, por exemplo, morre jovem durante a Segunda Guerra (em 1945, aos 22 anos). Com 

o tempo, descobre que ele e Watanabe, haviam conhecido a mesma mulher no passado. 

Mochizuki era noivo de Kyōko Watanabe. Mas por ele ter morrido jovem durante a guerra, 

Kyōko se casa com Watanabe. Vivem um casamento e uma vida feliz, um emprego bom, enfim 

tudo normal, por isso, não consegue escolher o melhor momento de sua vida. Os funcionários 

ficam presos nesse pré-paraíso. Mas Mochizuki, no final, escolhe o momento que passou com 

Kyōko como a melhor recordação que teve em sua vida, pois descobre que ela havia escolhido, 

quando chegou ao pré-paraíso, o momento que havia passado com Mochizuki. Ele disse a 

Shiori, sua colega, que foi maravilhoso saber que ele tinha sido importante na vida de alguém. 

 

O acúmulo das experiências de vida das pessoas está vinculado às experiências humanas e aos 

fragmentos e partículas da vida que estão na mente. Eles emergem dos encontros e desencontros 

que vivemos. Por isso, para Koreeda, essas camadas de memória e, até certo ponto, a 

preservação delas, constituem um ponto crucial para a interação humana. Como ocorre nos 

relatos de alguns personagens, é sempre possível resgatar essa memória. De maneira nostálgica 

e saudosista, como no relato de Kimiyo Tatara e, por vezes, de forma amarga e dolorosa.  

 

 

Fig. 51 77 

                                                             
77 https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/ 

https://sheiswatching.wordpress.com/2012/02/13/wandafuru-raifu-yasamdan-sonra/


71 

 

Nos quatro filmes analisamos, portanto, há uma reincidência do que seria ikigai e ele não 

necessariamente precisa estar explícita na narrativa. Aliás, nada nos filmes de Koreeda está 

explícito. No entanto, podemos perceber que todos os ikigais dos personagens que analisamos 

neste capítulo, a saber, a obsessão de Yumiko para saber o motivo do suicídio de Ikuo, em A 

luz da ilusão; a mentira de Atsushi para poder criar uma família, em Tão distante; o 

ressentimento de Toshiko pelo Yoshio, em Ainda caminhando, todos eles têm como base do 

ikigai uma memória dolorosa. Em Depois da vida, por fim, vemos a importância de não deixar 

a vida nos levar, como fez Watanabe, pois no final, apesar de não ter tido nenhuma turbulência 

durante os seus 70 anos, essa vida normal, acabou fazendo com que depois da vida (ou seria 

depois da morte?) Watanabe precisasse rever 70 fitas de vídeo.  

  



72 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Há muitas maneiras de lidar com a filmografia de um grande artista como Koreeda. No caso 

desta tese, o que mobilizou a pesquisa não foi propriamente a análise da linguagem 

cinematográfica em seus aspectos técnicos. Tratou-se sobre tudo de compreender um tema que 

atravessa a sua obra e que reincide em diversos sentidos nos diferentes filmes como um recurso 

comunicativo aqui reconhecido como ikigai. 

 

Durante a escrita da tese, curiosamente, o termo ikigai começou a aparecer no mercado editorial 

brasileiro na forma de livros de autoajuda e motivacional na área de negócios (GARCÍA; 

MIRALLES, 2016). O fato das pessoas começarem a lidar com ikigai a partir deste viés que 

usa o traço exótico da cultura japonesa como estratégia de marketing, tornou esta pesquisa ainda 

mais relevante para esclarecer a complexidade do termo japonês e o modo como tem se tornado 

cada vez mais importante no mundo contemporâneo. 

 

Há muitos estudos que analisam as chamadas décadas perdidas no Japão (1991-2000) que 

desenharam um cenário de crise, não apenas relacionado aos mercados financeiros e grandes 

empresas. Mas também afetando a vida das pessoas comuns, alguns muito jovens, que parecem 

ter cada vez mais dificuldade para encontrar uma razão de viver, como aparece na pesquisa de 

Nobuhiko Kanda 78 . Fenômenos como o hikikomori que se refere às pessoas que vivem 

enclausuradas, sem se relacionar com ninguém, apenas com os computadores e smartphones, 

demonstram um dos caminhos da perda de vontade e de sentido na vida, como mostra a pesquisa 

de pós-doutorado de Cecília Noriko Ito Saito (SAITO; GREINER, 2013). O aumento das taxas 

de suicídio entre adultos, jovens e crianças, é também um dado significativo e preocupante tanto 

para o governo japonês quanto para a sociedade. 

 

Num dado recente do governo japonês anunciado no artigo da Nippon Keizai Shinbun (maio de 

2017) 79, o Japão chegou à sexta posição no índice de suicídio do mundo e ainda, o Japão é o 

único país entre esses seis países em que a morte de jovens na faixa dos 15 a 34 anos em 

consequência de suicídio supera a taxa de morte por acidente. Em 2017, constatou-se até o 

momento, um número um pouco inferior a 22 mil suicídios, dentre os quais, cerca de 15 mil 

entre os homens e 6.700 entre as mulheres. 

                                                             
78 http://sucra.saitama-u.ac.jp/modules/xoonips/download.php/BKK0001178.pdf?file_id=24668 
79 https://www.nikkei.com/article/DGXLASDG30H2W_Q7A530C1CR0000/ (Acesso: 20.out.2017) 

https://www.nikkei.com/article/DGXLASDG30H2W_Q7A530C1CR0000/


73 

 

Num outro dado levantado pelo governo japonês, agora relacionado ao índice de hikikomori, 

também anunciado no Nippon Keizai Shinbun (setembro de 2016) 80 , estima-se que haja 

atualmente cerca de 540 mil jovens entre 15 a 39 anos nesse estado. Mas esse número, 

diferentemente do de suicídio, é bastante controverso uma vez que muitas vezes a família de 

um hikikomori não divulga essa condição para a sociedade, muito menos para uma pesquisa 

formal. Tanto aqueles que decidem pelo suicídio quanto pelo hikikomori, ambos perdem de 

alguma forma suas perspectivas de vidas. A sua vitalidade entra em colapso e assim, o propósito 

em querer permanecer vivo. 

 

A questão que foi surgindo no decorrer da tese é como o cinema não documental pode lidar 

com o estado da arte da perda do ikigai ou da ressignificação do ikigai. Através de uma poética 

particular e compartilhada com os atores de seus filmes, Koreeda construiu um modo não 

apenas de representar, mas de explicitar a multiplicidade de modos de lidar com ikigai no Japão 

contemporâneo. Ao criar esta espécie de cartografia de imagens e percepções, ele parte da 

singularidade japonesa, mas abre caminhos de interpretação para o público não japonês 

aproximar-se de novos modos de percepção. Neste sentido, a sua experiência como 

documentarista torna-se fundamental. De certa forma, Koreeda sempre seguiu documentando a 

vida cotidiana no Japão. No entanto, a partir das situações e narrativas fictícias, construiu outros 

modos de falar sobre acontecimentos, criando uma névoa muitas vezes e deliberadamente os 

limites entre ficção e realidade. 

 

Não há propriamente uma conclusão acerca de sua obra ou do modo como tem lidado com 

ikigai. O que esta tese sugere, à luz da filmografia de Koreeda, talvez seja a sinalização de que 

perder a razão de viver e enfrentar esta perda pode ser, de alguma maneira, uma potência para 

seguir vivendo e não necessariamente o fim de uma jornada. 

 

No entanto, é importante notar que não se trata de uma falsa utopia, mas reconhecer como as 

ambivalências entre a vida e a morte sempre fizeram parte da cultura japonesa e na 

contemporaneidade parecem explicitar algo que nada tem a ver com o marketing simplista de 

autoajuda ou uma espécie de panaceia ficcional, mas sim, com aquilo que tem se tornado um 

dos tópicos mais importantes das sociedades de consumo, entre as quais o Japão merece 

destaque. Trata-se de lidar com a vida sem se render à inércia que insiste. Os personagens de 

                                                             
80 https://www.nikkei.com/article/DGXLZO07000830Y6A900C1CR8000/ (Acesso: 20.out.2017) 

https://www.nikkei.com/article/DGXLZO07000830Y6A900C1CR8000/


74 

 

Koreeda não querem se transformar em exemplo ou modelos de nada, mas na medida em que 

vivem suas vidas intensamente, mostram o caminho das pequenas percepções, dos detalhes que 

muitas vezes nos escapam, nos gestos que podem abrir caminhos inusitados sem criar grandes 

revoluções ou defender juízos de valor.  

 

 

  



75 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

BAZIN, André. O que é o cinema? São Paulo: Cosac Naify, 2014. 

 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG, 2013. 

 

BO, João Lanari. Cinema Japonês: filmes, histórias, diretores. São Paulo: Ed. Giostri, 2016. 

 

CABRERA, Julio. O cinema pensa: uma introdução à filosofia através dos filmes. Rio de 

Janeiro: Rocco, 2006. 

 

CARDULLO, Bert (Ed.). Waves from the East: New World Cinema, Asian Style; Essays and 

Interviews. Cambridge Scholars Publishing, 2010. 

 

____________________.  World Directors and Their Films: Essays on African, Asian, Latin 

American, and Middle Eastern Cinema. Scarecrow Press, 2012. 

 

COMTE-SPONVILLE, André. A felicidade, desesperadamente. São Paulo: Martins Fontes, 

2001. 

 

____________________. Bom dia, angústia! São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

 

CYRULNIK, Boris. Autobiografia de um espantalho: Histórias de resiliência – o retorno à 

vida. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009. 

 

____________________. Dizer é morrer: A vergonha. São Paulo: Editora WMF Martins 

Fontes, 2012. 

 

CYRULNIK, Boris; MORIN, Edgar. Diálogo sobre a natureza humana. São Paulo: Palas 

Athena, 2012. 

 

DEBORD, Guy. A sociedade do espetáculo. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997. 

 

DELEUZE, Gilles. Cinema 1 - A imagem-movimento. São Paulo: Brasiliense, 1983. 



76 

 

 

____________________. Cinema 2 - A imagem-tempo. São Paulo: Brasiliense, 2007. 

 

DESSER, David. The imagination of the transcendent: Kore-eda Hirokazu’s Maboroshi (1995). 

In: PHILLIPS, Alastair; STRINGER, Julian (Ed.). Japanese Cinema: Texts and Contents. New 

York: Routledge, 2007.  

 

FLAXMAN, Gregory (Ed.). The brain is the screen: Deleuze and the philosophy of cinema. 

Minneapolis: University of Minnesota Press, 2000. 

 

GARCÍA, Héctor; MIRALLES, Francesc. Ikigai: viva bem até aos cem – A receita japonesa 

da felicidade e da longevidade. Porto: Editora Albatroz, 2016. 

 

GAUTHIER, Guy. O documentário: um outro cinema. Campinas: Papirus, 2011. 

 

GEROW, Aaron Andrew. Visions of Japanese modernity: articulations of cinema, nation, and 

spectatorship, 1895-1925. California: University of California Press, 2010. 

 

GREINER, Christine. Fabulações do corpo japonês e seus microativismos. São Paulo: ed. N-

1, 2017. 

 

____________________. Leituras do corpo no Japão e suas diásporas cognitivas. São Paulo: 

n-1 edições, 2015. 

 

____________________. O corpo em crise: novas pistas e o curto-circuito das representações. 

São Paulo: Annablume, 2010. 

 

GREINER, Christine; SAITO, Cecília Noriko Ito; SOUZA, Marco. Em busca do Japão 

contemporâneo: conversas, ensaios e traduções. São Paulo: Hedra, 2013. 

 

JULLIEN, François. O diálogo entre as culturas: do universal ao multiculturalismo. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2009. 

 



77 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. A outra face da Lua: escritos sobre o Japão. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2012. 

 

MANNONI, Laurent. A grande arte da luz e da sombra: arqueologia do cinema. São Paulo: 

Editora SENAC São Paulo: UNESP, 2003. 

 

METZ, Christian. Significação no Cinema. São Paulo: Perspectiva, 2004. 

 

MORIN, Edgar. O cinema ou o homem imaginário: ensaio de antropologia sociológica. São 

Paulo: É Realizações Editora, 2014. 

 

NAGIB, Lúcia. Nascido das cinzas: autor e sujeito nos filmes de Oshima. São Paulo: Edusp, 

1995. 

 

NAKAGAWA, Hisayasu. Introdução à Cultura Japonesa: Ensaio de Antropologia Recíproca. 

São Paulo: Martins, 2008. 

 

NAKAMURA, Hajime (Ed. Philip P. Wiener). Ways of Thinking of Eastern Peoples: India, 

China, Tibet, Japan. Honolulu: University of Hawaii Press, 1964. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Sobre Verdade e Mentira. São Paulo: Hedra, 2008. 

 

NOVIELLI, Maria Roberta. História do cinema japonês. Brasília: UnB, 2007. 

 

OKUYAMA, Yoshiko. Japanese Mythology in Film: A Semiotic Approach to Reading 

Japanese Film and Anime. Lexington Books, 2015. 

 

OTTONI, Paulo (Org.). Tradução: a prática da diferença. Campinas: Unicamp, 2005. 

 

PISTERS, Patricia. The neuro-image: a Deleuzian film-philosophy of digital screen culture. 

California: Stanford University Press, 2012. 

 

POURRIOL, Ollivier. Cinefilô: as mais belas questões da filosofia no cinema. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2009. 



78 

 

RANCIÈRE, Jacques. As distâncias do cinema. Rio de Janeiro: Contraponto, 2012. 

 

RICHIE, Donald. The Japanese Movie. Tokyo: Kōdansha, 1982. 

 

____________________. A Hundred Years of Japanese Film: A Concise History, with a 

Selective Guide to DVDs and Videos. New York: Kodansha USA, 2015. 

 

SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2007. 

 

SAITO, Cecília Noriko Ito; GREINER, Christine (Org.). Hikikomori: a vida enclausurada nas 

redes sociais. São Paulo: Intermeios, 2013. 

 

SCHNAIDERMAN, Boris. Tradução, ato desmedido. São Paulo: Perpectiva, 2015. 

 

SCHOPENHAUER, Arthur. Bastar a si mesmo. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2012. 

 

____________________. Seis ensaios de Parerga e Paralipomena, pequenos escritos 

filosóficos. Porto Alegre: Souk, 2016. 

 

SÊNECA, Lúcio. Da vida feliz. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009. 

 

SOIEIRO, Alfredo Correia. O instinto de plateia: na sociedade do espetáculo. Brasília: Círculo 

de Giz, 2003. 

 

SØRESEN, Lars-Martin. Reality’s poetry: Kore-eda Hirokazu between fact and fiction.  

 

ALLEN, Matthew; SAKAMOTO, Rumi (Ed.). Japanese Popular Culture: Critical Concepts 

in Asian Studies – Vol. II – Japanese Popular Culture in the Twenty-First Century. New York: 

Routledge, 2014.  

 

STAROBINSKI, Jean. A tinta da melancolia: Uma história cultural da tristeza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2016. 

 



79 

 

TEZUKA, Yoshiharu. Japanese Cinema Goes Global: Filmworkers’ Journeys. Hong Kong: 

Hong Kong University Press, 2012. 

 

THOMAS, Benjamin. Le Cinéma japonais d’aujourd’hui: cadres incertains. Rennes: Presses 

Universitaires de Rennes, 2009. 

 

VALLES, Jesús González. Historia de la filosofía japonesa. Madrid: Tecnos, 2000. 

 

WADA-MARCIANO, Mitsuyo. Japanese Cinema in the Digital Age. University of Hawai’i 

Press, 2012. 

 



80 

 

BIBLIOGRAFIA EM JAPONÊS 

 

ITSUKI, Hiroyuki. Jinsei no mokuteki.  「人生の目的」 Tōkyō: Gentōsha, 2000. 【O objetivo 

da vida】 

 

ITSUKI, Hiroyuki; INAMORI, Kazuo. Nan’no tame ni ikirunoka.  「何のために生きるのか」 

Tōkyō: Chichi, 2005. 【Para que estamos vivos】 

 

KAMIYA, Mieko. Henreki. 「遍歴」 Tōkyō: Misuzu Shobō, 2005a. 【Trajetória】 

 

____________________. Hon, soshite hito. 「本、そして人」  Tōkyō: Misuzu Shobō, 2005b. 

【Livro, depois o homem】 

 

____________________. Ikigai ni tsuite. 「生きがいについて」  Tōkyō: Misuzu Shobō, 2004a. 

【Sobre ikigai】 

 

____________________. Kokoro no tabi. 「こころの旅」  Tōkyō: Misuzu Shobō, 2005c. 【A 

viagem do kokoro】 

 

____________________. Ningen o mitsumete. 「人間をみつめて」 Tōkyō: Misuzu Shobō, 

2004b. 【Observando o ser humano】 

 

KANG, Sang-jung. Kokoro 「心」 Tōkyō: Shūeisha, 2015. 

 

KOREEDA, Hirokazu et all.  Ano koro no koto. 「あの頃のこと – Everyday as a child」 Tōkyō: 

Sony Magadinzu, 2004. 【Sobre aquela época】 

 

KOREEDA, Hirokazu.  Aruitemo aruitemo. 「歩いても歩いても」   Tōkyō: Gentōsha, 2008. 

【Seguindo em frente】  

 



81 

 

____________________. Arukuyouna hayasade.  「歩くような速さで」 Tōkyō: Popurasha, 2013. 

【Na velocidade de um caminhar】 

____________________. Eiga o torinagara kangaeta koto.  「映画を撮りながら考えたこと」 

Tōkyō: Mishimasha, 2016a. 【O que eu pensei enquanto filmava】 

 

____________________. Kanryō wa naze shi o erandanoka. 「官僚はなぜ死を選んだのかー現

実と理想の間で」 Tōkyō: Nikkei Bijinesujin Bunko, 2001. 【Por que o burocrata escolheu a 

morte – entre o sonho e a realidade】 

 

____________________. Kumo wa kotaenakatta.  「雲は答えなかったー高級官僚その生と死」 

Tōkyō: PHP Bunko, 2014.  【A nuvem não respondeu – A vida e a morte do burocrata】 

 

____________________. Sekai to ima o kangaeru 1. 「世界と今を考える １」 Tōkyō: PHP 

Bunko, 2015. 【Pensando sobre o mundo e o agora 1】 

 

____________________. Sekai to ima o kangaeru 2. 「世界と今を考える 2」 Tōkyō: PHP 

Bunko, 2016b.  【Pensando sobre o mundo e o agora 2】 

 

____________________. Sekai to ima o kangaeru 3. 「世界と今を考える 3」 Tōkyō: PHP 

Bunko, 2016c.  【Pensando sobre o mundo e o agora 3】 

 

____________________. Shikashi... Aru fukushi kōkyū kanryō shi e no shisseki. 「しかし… －

ある福祉高級官僚 死への軌
き

跡」 Tōkyō: Akebishobō, 1992. 

 

____________________. Shōsetsu Wandafururaifu. 「 小説ワンダフル ラ イ フ 」  Tōkyō: 

Hayakawashobō, 1999. 【Depois da vida】 

 

____________________. Hana yori mo nao. 「花よりもなほ」 Tōkyō: Kadokawashoten, 2006. 

【Hana】 

 



82 

 

KOREEDA, Hirokazu; Higuchi, Keiichi. Kurieitibu na shigoto wa doko ni aru?.  「クリエイティ

ブな仕事はどこにある？」 Tōkyō: Kōsaidō, 2016d. 【Onde há um trabalho criativo?】 

 

KOREEDA, Hirokazu; Kang Sang-Jung. Switch Intabyū Tatsujintachi - Koreeda Hirokazu X 

Kang Sang-Jung. 「Switch インタビュー達人達 是枝裕和ｘ姜尚中」 Tōkyō: Pia, 2014. 【Switch 

- Entrevista entre especialistas: Hirokazu Koreeda x Kang Sang-Jung】 

 

KOREEDA, Hirokazu; NAKAMURA, Kō. Kiseki. 「奇跡」 Tōkyō: Bunshinbunko, 2013. 

【O que eu mais desejo】 

 

KOREEDA, Hirokazu; SANO, Akira.  Umi yori mo mada fukaku. 「海よりもまだ深く」  Tōkyō: 

Gentōsha, 2016e. 【After the storm】 

 

KOREEDA, Hirokazu; SHINGO, Wakagi.  Distance: eiga ga tsukurareru made. 「Distance －

映画が作られるまで～」  Tōkyō: Suitchi Publishing, 2001. 【Tão distante】 

 

MIYAMOTO, Teru. Maboroshi no hikari. 「幻の光」  Tōkyō: Shinchōsha, 1979. 【Luz da 

ilusão】 

 

NATSUME, Sōseki. Kokoro 「こころ」 Tōkyō: Shūeisha, 2016. 

 

OGAWA, Yōko; KAWAI, Hayao. Ikirutowa, jibun no monogatari o tsukurukoto. 「生きるとは、

自分の物語をつくること」 Tōkyō: Shinchōbunko, 2008. 【Viver significa construir a sua própria 

história】 

 

TSUCHIDA, Tamaki (org.). Kodomo eigakyōshitsu no susume. 「こども映画教室のすすめ」 

Tōkyō: Shunshūsha, 2014. 【Um curso de cinema para crianças】 

 

SHIINA, Makoto. Boku ga ima, shini tsuite omoukoto.  「ぼくがいま、死について思うこと」

Tōkyō: Shinchōsha, 2013.  【O que eu penso sobre a morte】 

 



83 

 

SONO, Ayako. Hodohodo no kōyō. 「ほどほどの効用」  Tōkyō: Shōdensha, 2004.  【A 

praticidade da moderação】 

 

____________________. Ningenkankei. 「人間関係」  Tōkyō: Shinchōsha, 2013.  【 O 

relacionamento humano】 

 

  



84 

 

FILMOGRAFIA 

 

Longa metragem (cinema) 

 

1995 - A luz da ilusão - Maboroshi no hikari 「幻の光」  

Crédito 

Direção, roteiro adaptado, edição Hirokazu Koreeda （是枝裕和） 

Baseado no ensaio original Teru Miyamoto （宮本輝） 

Elenco 

Ator Personagem 

Makiko Etsumi （江角マキコ） Yumiko 

Tadanobu Asano （浅野忠信） Ikuo 

Takashi Naitō （内藤剛志） Tamio 

Produção 

A TV Man Union Inc., Engine Film Inc. 1995 - 108 minutos 

 

 

1999 - Depois da vida - Wandafuru raifu 「ワンダフルライフ」  

Crédito 

Direção, roteiro original, edição Hirokazu Koreeda （是枝裕和） 

Elenco 

Ator Personagem 

Arata （ARATA） Takashi Mochizuki （望月隆） 

Erika Oda （小田エリカ） Shiori Satonaka （里中しおり） 

Takashi Naitō （内藤剛志） Takurō Sugie （杉江卓郎） 

Kyōko Kagawa （香川京子） Kyōko Watanabe （渡辺京子） 

Kei Tani （谷啓） Ken’nosuke Nakamura （中村健之助） 

Taketoshi Naitō （内藤武敏） Ichirō Watanabe （渡辺一郎） 

Yūsuke Iseya （伊勢谷友介） Yūsuke Iseya （伊勢谷友介） 



85 

 

Susumu Terajima （寺島進） Satoru Kawashima （川嶋さとる） 

Sayaka Yoshino （吉野紗香） Yoshino Kana （吉野香奈） 

Kimiko Tatara （多々羅君子） Kimiko Tatara （多々羅君子） 

Hisako Hara （原ひさ子） Nishimura （西村キヨ） 

Produção 

A TV Man Union Inc., Engine Film Inc. 1998 - 118 minutos 

 

 

2001 - Tão distante – Disutansu 「ディスタンス」  

Crédito 

Direção, roteiro original e edição Hirokazu Koreeda （是枝裕和） 

Elenco 

Ator Personagem 

Arata （ARATA） Atsushi （敦） 

Susumu Terajima （寺島進） Minoru （実） 

Yūsuke Iseya （伊勢谷友介） Masaru （勝） 

Yui Natsukawa （夏川結衣） Kiyoka （きよか） 

Tadanobu Asano （浅野忠信） Sakata （坂田） 

Ryō （りょう） Yūko （夕子） 

Produção 

A TV Man Union Inc., Engine Film Inc. 2001 – 132 minutos 

 

 

2004 - Ninguém pode saber - Daremo shiranai 「誰も知らない」  

2006 - Hana - Hana yorimo nao 「花よりもなほ」  

 

 

 

 

 



86 

 

2008 - Seguindo em frente - Aruitemo aruitemo 「歩いても歩いても」  

 

Crédito 

Direção, roteiro original e edição Hirokazu Koreeda （是枝裕和） 

Elenco 

Ator Personagem 

Hiroshi Abe （阿部博） Ryōta Yokoyama 

Yui Natsukawa （夏川結衣） Yukari Yokoyama 

Yoshio Harada （原田芳雄） Kyōhei Yokoyama 

Kirin Kiki （樹木希林） Toshiko Yokoyama 

Shōhei Tanaka （田中正平） Atsushi Yokoyama 

Ryōga Hayashi （林りょうが） Matsu Kataoka 

You （YOU） Chinami Kataoka 

Susumu Terajima （寺島進） Entregador de sushi 

Produção 

TV Man Union 2008 – 110 minutos 

 

2009 - Boneca inflável - Kūkiningyō 「空気人形」  

2011 - O que eu mais desejo - Kiseki 「奇跡」  

2013 - Pais e filhos - Soshite chichi ni naru 「そして父になる」  

2015 – Nossa irmã mais nova - Umimachi Daiarī 「海街ダイアリー」  

2016 – Depois da tempestade - Umi yori mo mada fukaku 「海よりもまだ深く」 

2017 – O terceiro assassinato – Sandome no satsujin 「三度目の殺人」 

 

Minissérie (TV) 

2010 - Ayashiki bungo kaidan (4º episódio) 「妖しき文豪怪談 第４回」 （NHK-BShi） 

2012 - Going my home 「ゴーイングマイホーム」 （関西テレビ）  

 

 

 



87 

 

Documentário (TV) 

1991 - However... 「しかし…福
ふ く

祉
し

切り捨ての時代に 」 

1991 - Lessons from a Calf 「もう一つの教育～伊那小学校春組の記録～」 

1991 - 「公害はどこへ行った… 」 

1992 - 「日本人になりたかった… 」 “Gostaria de ter sido japonês” 

1993 - 心象
しんしょ う

スケッチ それぞれの宮沢賢治 “O Kenji Miyazawa de cada um” 

1993 - Hou Hsiao Hsien and Edward Yang 「侯
ホウ

孝賢
シャオシェン

とエドワード・ヤン」  

1994 - August without him 「彼のいない八月が 」 

1996 - Without memory 「記憶が失われた時…～ある家族の２年半の記録～ 」 

1999 - いのちの響 “A reverberação da vida” 

2002 - 歩くような速さで～３７，３１９人のオーディション “Na velocidade de um caminhar” 

2006 -「シリーズ憲法～第９条・戦争放棄「忘却」～ 」 “Série: a Constituição” 

2008 - Wishing you’re alright – Journey without an end by Cocco 

            「大丈夫であるようにーCocco終らない旅 “Cocco”」 

2008 - 私がこどもだった頃 谷川俊太郎篇
へん

 “Quando eu era criança” 

2008 - あの時だったかもしれない ～テレビにとって「私」とは何か～ “Quem sou eu para a TV” 

2010 - 悪いのはみんな萩本欽一である “A culpa é toda de Kin’ichi Hagimoto” 

2014 - 未来への手紙 2014～あれから 3年たちました～（NHK総合）  

           “Uma carta para o futuro – 2014 E assim se passaram 3 anos” 

2015 - いしぶみ ~忘れない。あなたたちのことを~ “Não esqueceremos de vocês” 

 

Site oficial de Hirokazu Koreeda: 

www.kore-eda.com (Acesso: 25.set.2013) 

 

 

 

http://www.kore-eda.com/


88 

 

ARTIGOS, ENTREVISTAS E CRÍTICAS ONLINE 

 

ADAMS, Sam. Hirokazu Kore-eda – Interview.  

http://www.avclub.com/article/hirokazu-kore-eda-32939  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

After Life Press Kit New Yorker Films.  

http://www.newyorkerfilms.com/After-Life-%281998%29/1/73/  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

CACOULIDIS, Cleo. Talking to Hirokazu Kore-eda – On Maborosi, Nobody Knows and Other 

Pleasures.  

http://brightlightsfilm.com/talking-to-hirokazu-kore-eda-on-maborosi-nobody-knows-and-

other-pleasures/#.VmbOyxT4_cu  

(Acesso: 19.nov.2014) 

 

CARDULLO, Bert. Film in Review.  

http://thirdworld.nl/film-in-review 

(Acesso: 20.jul.2016) 

 

CARO-OCA, Ana M.; LÓPEZ-RODRÍGUEZ, Francisco Javier. The Japanese Family through 

Ozu’s and Koreeda’s cinema.  

http://www.globalcinema.eu/single.php?sl=Family-Japan-cinema-Ozu-Koreeda  

(Acesso: 23.set.2016) 

 

CHAN, Michael; TSUNODA, Takuya. Koreeda Hirokazu at Yale University. February 25-26, 

2011. 

http://ceas.yale.edu/sites/default/files/files/events/past/20110225japanfilm_koreedainfo.pdf 

(Acesso: 23.set.2016) 

 

CHURI, Maya.  Interview: Hirokazu Kore-eda Remembers “Afterlife”. 

http://www.indiewire.com/1999/05/interview-hirokazu-kore-eda-remembers-afterlife-82267/  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

 

http://www.avclub.com/article/hirokazu-kore-eda-32939
http://www.newyorkerfilms.com/After-Life-%281998%29/1/73/
http://brightlightsfilm.com/talking-to-hirokazu-kore-eda-on-maborosi-nobody-knows-and-other-pleasures/#.VmbOyxT4_cu
http://brightlightsfilm.com/talking-to-hirokazu-kore-eda-on-maborosi-nobody-knows-and-other-pleasures/#.VmbOyxT4_cu
http://thirdworld.nl/film-in-review
http://www.globalcinema.eu/single.php?sl=Family-Japan-cinema-Ozu-Koreeda
http://ceas.yale.edu/sites/default/files/files/events/past/20110225japanfilm_koreedainfo.pdf
http://www.indiewire.com/1999/05/interview-hirokazu-kore-eda-remembers-afterlife-82267/


89 

 

CINESPOT. An Exclusive Interview with Hirokazu Kore-eda. 

http://www.cinespot.com/einterviews22.html  

(Acesso: 05.dez.2015) 

 

EBERT, Roger. Still Walking Movie Review & Film Summary.  

http://www.rogerebert.com/reviews/still-walking-2009 

(Acesso: 20.ago.2016) 

 

EXPÓSITO, Andrés. El principio del fin. Tendencias y efectivos del novíssimo cine japones. 

Barcelona: Paidós, 2003. 281pp. Col. Comunicación Cine, núm. 150. 

http://www.publicacions.ub.edu/bibliotecaDigital/cinema/filmhistoria/2004/Book_Cine%20as

iatico.htm  

(Acesso: 23.set.2016) 

 

GEROW, Aaron. Recognizing “Others” in a New Japanese Cinema. The Japan Foundation 

Newsletter. Vol. XXIX/No.2. Jan.2002.  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

GEROW, Aaron. Yamagata International Documentary Film Festival. 日本のドキュメンタリー

作家インタビュー No. 12 是枝裕和.  

http://www.yidff.jp/docbox/13/box13-1.html  

(Acesso: 25.set.2013) 

 

GUILLEN, Michael. Regrets & Memories: A Conversation With Hirokazu Kore-eda. 

https://mubi.com/notebook/posts/regrets-memories-a-conversation-with-hirokazu-kore-eda 

(Acesso. 05.dez.2015) 

 

Hirokazu Koreeda – Maboroshi no Hikari (‘Illusory Light’) (1995).  

http://avaxhome.unblocker.xyz/video/genre/art_house/maboroshi_by_koreeda.html  

(Acesso: 02.nov.2015) 

 

HODSON, Richard. Koreeda’s Nobody Knows: The Structure of a Fictional Documentary.  

Journal of the Faculty of Global Communication, University of Nagasaki No.13, 2012. 

 http://reposit.sun.ac.jp/dspace/bitstream/10561/918/1/v13p19_hodson.pdf  

(Acesso: 23.set. 2016) 

 

http://www.cinespot.com/einterviews22.html
http://www.rogerebert.com/reviews/still-walking-2009
http://www.publicacions.ub.edu/bibliotecaDigital/cinema/filmhistoria/2004/Book_Cine%20asiatico.htm
http://www.publicacions.ub.edu/bibliotecaDigital/cinema/filmhistoria/2004/Book_Cine%20asiatico.htm
http://www.yidff.jp/docbox/13/box13-1.html
https://mubi.com/notebook/posts/regrets-memories-a-conversation-with-hirokazu-kore-eda
http://avaxhome.unblocker.xyz/video/genre/art_house/maboroshi_by_koreeda.html
http://reposit.sun.ac.jp/dspace/bitstream/10561/918/1/v13p19_hodson.pdf


90 

 

HOLDEN, Stephen. Film Review – In Death, a Fond Remembrance of Things Past. 

http://www.nytimes.com/1999/05/12/movies/film-review-in-death-a-fond-remembrance-of-

things-past.html?_r=0  

(Acesso: 20.ago.2016) 

 

HOLDEN, Stephen. L. A. LIFE. Humorous, profound “After Life” excels at compassion. 

https://www.thefreelibrary.com/HUMOROUS%2c+PROFOUND+%60AFTER+LIFE%27+E

XCELS+AT+COMPASSION.-a083616795  

(Acesso: 30.set.2016) 

 

Interview 41 – 是枝裕和.  

http://www.holic-mag.com/hogaholic/int/int41.html  

(Acesso: 25.set.2013) 

 

INTERVIEW｜映画『そして父になる』是枝裕和監督インタビュー. 

http://openers.jp/article/19437  

(Acesso: 24.nov.2014) 

 

JENKINS, David. Hirokazu Koreeda: Interview. 

http://www.timeout.com/london/film/hirokazu-koreeda-interview-1  

(Acesso: 05.dez.2015) 

 

JONES, Clydefro. Still Walking.  

http://film.thedigitalfix.com/content/id/73003/still-walking.html  

(Acesso: 03.nov.2015) 

 

KIANG, Jessica. Interview: Kore-eda Hirokazu talks Steven Spielberg’s remake of “Like 

father like son”, directing children & more.  

http://theplaylist.net/interview-kore-eda-hirokazu-talks-steven-spielbergs-remake-of-like-

father-like-son-directing-children-more-20140115/  

(Acesso: 05.dez.2015) 

 

Kiki’s Random Thoughts. 「幻の光 ~静かな微笑~」. 

http://kikisrandomthoughs.blog63.fc2.com/blog-entry-167.html  

(Acesso: 23.out.2015) 

 

http://www.nytimes.com/1999/05/12/movies/film-review-in-death-a-fond-remembrance-of-things-past.html?_r=0
http://www.nytimes.com/1999/05/12/movies/film-review-in-death-a-fond-remembrance-of-things-past.html?_r=0
https://www.thefreelibrary.com/HUMOROUS%2c+PROFOUND+%60AFTER+LIFE%27+EXCELS+AT+COMPASSION.-a083616795
https://www.thefreelibrary.com/HUMOROUS%2c+PROFOUND+%60AFTER+LIFE%27+EXCELS+AT+COMPASSION.-a083616795
http://www.holic-mag.com/hogaholic/int/int41.html
http://openers.jp/article/19437
http://www.timeout.com/london/film/hirokazu-koreeda-interview-1
http://film.thedigitalfix.com/content/id/73003/still-walking.html
http://theplaylist.net/interview-kore-eda-hirokazu-talks-steven-spielbergs-remake-of-like-father-like-son-directing-children-more-20140115/
http://theplaylist.net/interview-kore-eda-hirokazu-talks-steven-spielbergs-remake-of-like-father-like-son-directing-children-more-20140115/
http://kikisrandomthoughs.blog63.fc2.com/blog-entry-167.html


91 

 

KOHN, Eric. How Hirokazu Kore-eda’s “I Wish” puts most family dramas to shame.  

http://www.indiewire.com/2012/05/how-hirokazu-kore-edas-i-wish-puts-most-family-dramas-

to-shame-47596/  

(Acesso: 27.nov.2015) 

 

KOREEDA HIROKAZU INTERVIEW. Outside in Tokyo. 

http://www.outsideintokyo.jp/j/interview/koreedahirokazu/  

(Acesso: 25.set.2013) 

 

KUROMAME, Naoki. 是枝裕和監督、「リリー・フランキーは化け物」. 

http://cinema.pia.co.jp/news/161667/53970/ 

(Acesso: 21.ago.2014) 

 

LATTANZIO, Ryan. Hirokazu Kore-eda’s ‘Like Father, Like Son’ Is a Thing of Quiet Beauty.  

http://blogs.indiewire.com/thompsononhollywood/like-father-like-son-hirokazu-koreeda-

review  

(Acesso: 29.ago.2014) 

 

LEE, Cheuk-chi. To live and forget: the limits of comprehension and remembrance in the 

feature films of Hikokazu Kore-eda (Dissertação de mestrado 2012). Universidade de Hong 

Kong. 

http://hub.hku.hk/handle/10722/174481;jsessionid=B876772669DA23C551A3CE7C803DA7

E0  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

LEVINE, Sydney. Interview with Hirokazu Kore-eda, Director of ‘LIke Father, Like Son”. 

http://blogs.indiewire.com/sydneylevine/interview-with-hirokazu-kore-eda-director-of-like-

father-like-son-international-film-business  

(Acesso: 29.ago.2014) 

 

LIM, Dannis. Still Walking: A Death in the Family. 

https://www.criterion.com/current/posts/1743-still-walking-a-death-in-the-family  

(Acesso: 20.jul.2016) 

 

 

 

http://www.indiewire.com/2012/05/how-hirokazu-kore-edas-i-wish-puts-most-family-dramas-to-shame-47596/
http://www.indiewire.com/2012/05/how-hirokazu-kore-edas-i-wish-puts-most-family-dramas-to-shame-47596/
http://www.outsideintokyo.jp/j/interview/koreedahirokazu/
http://cinema.pia.co.jp/news/161667/53970/
http://blogs.indiewire.com/thompsononhollywood/like-father-like-son-hirokazu-koreeda-review
http://blogs.indiewire.com/thompsononhollywood/like-father-like-son-hirokazu-koreeda-review
http://hub.hku.hk/handle/10722/174481;jsessionid=B876772669DA23C551A3CE7C803DA7E0
http://hub.hku.hk/handle/10722/174481;jsessionid=B876772669DA23C551A3CE7C803DA7E0
http://blogs.indiewire.com/sydneylevine/interview-with-hirokazu-kore-eda-director-of-like-father-like-son-international-film-business
http://blogs.indiewire.com/sydneylevine/interview-with-hirokazu-kore-eda-director-of-like-father-like-son-international-film-business
https://www.criterion.com/current/posts/1743-still-walking-a-death-in-the-family


92 

 

LIM, Dennis. Hirokazu Kore-eda’s ‘Still Walking’ – Familial Loss and Proustian Tempura. 

http://www.nytimes.com/2009/08/16/movies/16denn.html?pagewanted=all&_r=0  

(Acesso: 09.out.2015) 

 

LÓPEZ-RODRÍGUEZ, Francisco Javier. La família japonesa y su representación em el cine 

de Hirokazu Koreeda. In: Japón: identidad, identidades. Universidad de Sevilha. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4331025  

(Acesso: 23.set.2016) 

 

MACY, Roger. Still Walking. 

http://www.cincyworldcinema.org/x_110507sw.php  

(Acesso: 03.ago.2015) 

 

MAGEE, Chris. Review: Distance – Hirokazu Koreeda. 

http://jfilmpowwow.blogspot.com.br/2008/08/review-distance-hirokazu-koreeda-2001.html 

(Acesso: 02.out.2016) 

 

MARUYAMA, Mizuki. 『時代の日本映画を担う是枝裕和監督について』. 平成２２年度メディア

学部メディア情報学部推薦卒業論文. 丸山瑞生. 

http://www.jiu.ac.jp/books/academy/2010/media/03.pdf  

(Acesso: 20.set.2013) 

 

McKIM, Kristi. Learning to Love What Passes: Sensual Perception, Temporal Transformation, 

and Epistemic Production in Hirokazu Kore-eda’s After Life. Camera Obscura 68, volume 23, 

Number 2. Published by Duke University Press, 2008. 

http://cameraobscura.dukejournals.org/content/23/2_68/69.full.pdf  

(Acesso: 03.ago.2015) 

 

MONTAÑO, Jose. Kore’eda, Iwai and the account of Japanese cinema in the 90s. Universitat 

Pompeu Fabra, Barcelona; Japan Foundation Japanese Studies Fellow – Waseda University, 

Tokyo. 

http://www.academia.edu/5800085/Kore_eda_Iwai_and_the_account_of_Japanese_cinema_i

n_the_90s  

(Acesso: 03.ago.2015) 

 

http://www.nytimes.com/2009/08/16/movies/16denn.html?pagewanted=all&_r=0
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4331025
http://www.cincyworldcinema.org/x_110507sw.php
http://jfilmpowwow.blogspot.com.br/2008/08/review-distance-hirokazu-koreeda-2001.html
http://www.jiu.ac.jp/books/academy/2010/media/03.pdf
http://cameraobscura.dukejournals.org/content/23/2_68/69.full.pdf
http://www.academia.edu/5800085/Kore_eda_Iwai_and_the_account_of_Japanese_cinema_in_the_90s
http://www.academia.edu/5800085/Kore_eda_Iwai_and_the_account_of_Japanese_cinema_in_the_90s


93 

 

MORENO, Nieves Elogio de la memoria. Koreeda Hirokazu. Secuencias. Revista de historia 

del cine 30, pp. 92. 

https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/5717/35656_5.pdf?sequence=1  

(Acesso: 03.nov.2014) 

 

MORRISON, Susan. Distance Hirokazu Kore-eda (Toronto International Film Festival).  

https://www.thefreelibrary.com/Distance+Hirokazu+Koreeda.+(Toronto+International+Film+

Festival).-a084184439  

(Acesso: 30.set.2016) 

 

Movie Review: Maborosi (Maboroshi no Hikari). 

http://theasiancult.blogspot.com.br/2014/06/movie-review-maborosi-maboroshi-no.html 

(Acesso: 30.set.2016) 

 

NANISAMA EIGAHYŌ. 「歩いても歩いても」 何も起こらなくていい、と序盤
じ ょ ば ん

から魅了された. 

http://karasmoker.exblog.jp/10698474  

(Acesso: 20.nov.2014) 

 

NICACIO, Tiago. Identidade cultural e cotidiano em Maborosi e Encontros e Desencontros. 

http://resenhanodiva.blogspot.com.br/2012/01/identidade-cultural-e-cotidiano-em.html 

(Acesso: 30.out.2015) 

 

NOBODY KNOWS. Hirokazu Kore-eda, Japon, 2004. Dossier de presse trigon-film. 

https://www.trigon-film.org/de/movies/Nobody_Knows/documents/dossier_de_presse[fr].pdf 

(Acesso: 01.jul.2016) 

 

OMMEN, Merel van. The Visual Representation of Time in the Œuvre of Kore-eda Hirokazu. 

Image & Narrative. Vol. 15, No. 1 (2014). 

http://www.imageandnarrative.be/index.php/imagenarrative/article/view/457/340  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

OSENLUND, R. Kurt. Hirokazu Kore-eda on crafting shots and scouting locations for Life 

Father; Like Son. 

http://filmmakermagazine.com/83717-hirokazu-kore-eda-on-crafting-shots-and-scouting-

locations-for-like-father-like-son/#.V_LuXeArJhE  

(Acesso: 05.dez.2015) 

https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/5717/35656_5.pdf?sequence=1
https://www.thefreelibrary.com/Distance+Hirokazu+Koreeda.+(Toronto+International+Film+Festival).-a084184439
https://www.thefreelibrary.com/Distance+Hirokazu+Koreeda.+(Toronto+International+Film+Festival).-a084184439
http://theasiancult.blogspot.com.br/2014/06/movie-review-maborosi-maboroshi-no.html
http://karasmoker.exblog.jp/10698474
http://resenhanodiva.blogspot.com.br/2012/01/identidade-cultural-e-cotidiano-em.html
https://www.trigon-film.org/de/movies/Nobody_Knows/documents/dossier_de_presse%5bfr%5d.pdf
http://www.imageandnarrative.be/index.php/imagenarrative/article/view/457/340
http://filmmakermagazine.com/83717-hirokazu-kore-eda-on-crafting-shots-and-scouting-locations-for-like-father-like-son/#.V_LuXeArJhE
http://filmmakermagazine.com/83717-hirokazu-kore-eda-on-crafting-shots-and-scouting-locations-for-like-father-like-son/#.V_LuXeArJhE


94 

 

PELETZ, Gabriel; SAITO, Ayako. The halfway house of memory: an interview with Hirokazu 

Koree-da.  

https://www.thefreelibrary.com/The+halfway+house+of+memory%3A+an+interview+with+

Hirokazu+Kore-eda.-a099288843  

(Acesso: 30.set.2016) 

 

PLATA, Laura Montero. Muros invisibles / Traumas individualmente colectivos en el cine de 

Hirokazu Kore-eda.  

http://www.acuartaparede.com/trauma-hirokazu-koreeda/?lang=es  

(Acesso: 31.out.2014) 

 

RIBEIRO, Roberto. Depois da Vida (1998): Crítica Cineplayers. 

 http://www.cineplayers.com/critica/depois-da-vida/473  

(Acesso: 20.ago.2016) 

 

SABBADINI, Andrea; STEIN, ALEXANDER. Film. Review Essay - ´Just choose one: 

memory and time in Kore-eda’s Wandafuru Raifu [Afterlife] (1998). Int. J. 42nd IPA Congress 

– Memory and construction in cinema and psychoanalysis. Psychoanal. 82, 603, 2001. 

http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1516/9BYK-7F2D-NV8Y-4RJ4/abstract  

(Acesso: 03.ago.2015) 

 

SATO, Kuniko.  

http://www.midnighteye.com/interviews/hirokazu-kore-eda/  

(Acesso: 19.nov.2014) 

 

SCHILLING, Mark. Kore-eda Hirokazu Interview.  

(Acesso: 20.jul.2016) 

 

SCHILLING, Mark. No easy answers from Kore-eda. The Japan Times Culture. Article History. 

Aug 25, 2004.  

http://www.japantimes.co.jp/culture/2004/08/25/films/film-reviews/no-easy-answers-from-

kore-eda/#.V_GNbfArJhE  

(Acesso: 20.jul. 2016) 

 

 

 

https://www.thefreelibrary.com/The+halfway+house+of+memory%3A+an+interview+with+Hirokazu+Kore-eda.-a099288843
https://www.thefreelibrary.com/The+halfway+house+of+memory%3A+an+interview+with+Hirokazu+Kore-eda.-a099288843
http://www.acuartaparede.com/trauma-hirokazu-koreeda/?lang=es
http://www.cineplayers.com/critica/depois-da-vida/473
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1516/9BYK-7F2D-NV8Y-4RJ4/abstract
http://www.midnighteye.com/interviews/hirokazu-kore-eda/
http://www.japantimes.co.jp/culture/2004/08/25/films/film-reviews/no-easy-answers-from-kore-eda/#.V_GNbfArJhE
http://www.japantimes.co.jp/culture/2004/08/25/films/film-reviews/no-easy-answers-from-kore-eda/#.V_GNbfArJhE


95 

 

SHEREMET, Alex. Review: Hirokazu Koreeda’s “Still Walking”. 

http://alexsheremet.com/review-hirokazu-koreedas-still-walking-2008/ 

(Acesso: 16.nov. 2015) 

 

SLOYKA, Michael. After Film: Cinema and Memories in Hirokazu Kore-eda’s After Life. 

http://quarterlyconversation.com/after-film-cinema-and-memories-in-hirokazu-kore-edas-

after-life  

(Acesso: 20.ago.2016) 

 

SO-YOUNG, Sung. The evolution of visionary.  

http://koreajoongangdaily.joins.com/news/article/article.aspx?aid=2946611  

(Acesso: 31.ago. 2015) 

 

SUGINO, Kentaro. 『ルビッチ、キャプラ、そして映画：是枝裕和「ワンダフルライフ」試論. Shinshu 

University Institutional Repository SOAR-IR. 人文科学論集コミュニケーション学科編 36: 101-

119, 2002.  

https://soar-ir.shinshu-u.ac.jp/dspace/bitstream/10091/11613/1/Humanities_C36-07.pdf 

(Acesso: 20.ago.2013) 

 

TAMURA, Motohiko. Death of a Government official. 

http://www.seinan-gu.ac.jp/pub/100aniv/kiyo/09/09_21-32.pdf  

(Acesso: 05.out.2016) 

 

The Films of Hirokazu Kore-eda.  

http://www.mondo-digital.com/afterlife.html  

(Acesso: 05.dez.2015) 

 

THOMPSON, Kristin; BORDWELL, David. Observations on film art. 

http://www.davidbordwell.net/blog/category/directors-kore-eda/   

(Acesso: 03.ago.2015) 

 

TROUTMAN, Valerie. After Life (1998), Worth A Look.  

https://ishootthepictures.com/2011/11/20/after-life-1998-worth-a-look/  

(Acesso: 03.nov.2015) 

 

 

http://alexsheremet.com/review-hirokazu-koreedas-still-walking-2008/
http://quarterlyconversation.com/after-film-cinema-and-memories-in-hirokazu-kore-edas-after-life
http://quarterlyconversation.com/after-film-cinema-and-memories-in-hirokazu-kore-edas-after-life
http://koreajoongangdaily.joins.com/news/article/article.aspx?aid=2946611
https://soar-ir.shinshu-u.ac.jp/dspace/bitstream/10091/11613/1/Humanities_C36-07.pdf
http://www.seinan-gu.ac.jp/pub/100aniv/kiyo/09/09_21-32.pdf
http://www.mondo-digital.com/afterlife.html
https://ishootthepictures.com/2011/11/20/after-life-1998-worth-a-look/


96 

 

UCHIDA, Shin’ichi. 是枝裕和監督インタビュー Dazed Japan. 

http://www.shinichiuchida.com/2004/08/dazed-japan.html  

(Acesso: 12.dez.2015) 

 

WADA-MARCIANO, Mitsuyo. Capturing authenticity: Digital Aesthetics in the Post-studio 

Japanese Cinema. Canadian Journal of Film Studies. Revue Canadienne D’études 

cinématographiques. Volume 18. No. 1. Spring. Printemps 2009, pp. 71-93. 

 http://www.filmstudies.ca/journal/pdf/cjfs18-1_wada-marciano-authenticity-digital-

aesthetics-japan.pdf  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

WARNER, Rick. Filming a miracle: Order, Silent Light, and the spirit of contemplative cinema.  

http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/criq.12196/pdf  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

WEEKEND_TODO v2.0. 「歩いても歩いても」 是枝監督が描いた三世代家族の表と裏. 

http://gcg00172.hatenablog.com/entry/2013/10/05/183858  

(Acesso: 23.out.2015) 

 

WEI, Winston Toh Ghee. More Than Just Tofu: Examining Koreeda Hirokazu’s Still Walking 

in Relation to the Japanese “Family Drama” Genre. The Morningside Review. Columbia 

University – Undergraduate Writing Program. 

http://morningsidereview.org/essay/more-than-just-tofu-examining-koreeda-hirokazus-still-

walking-in-relation-to-the-japanese-family-drama-genre/  

(Acesso: 20.jul.2016) 

 

WOLLEY, Leann. The Orphan as Mirror: Postmodern Alienation and Societal Crisis in 

Japanese Film. Global Tide: Vol. 3, Article 2. 

http://digitalcommons.pepperdine.edu/globaltides/vol3/iss1/2  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

YAHNKE, Robert E. After Life: Summary of film. 

http://www.tc.umn.edu/~ryahnke/filmteach/Circle/2007-Class/4-After-life-VIEW.htm 

(Acesso: 20.ago.2016) 

 

http://www.shinichiuchida.com/2004/08/dazed-japan.html
http://www.filmstudies.ca/journal/pdf/cjfs18-1_wada-marciano-authenticity-digital-aesthetics-japan.pdf
http://www.filmstudies.ca/journal/pdf/cjfs18-1_wada-marciano-authenticity-digital-aesthetics-japan.pdf
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/criq.12196/pdf
http://gcg00172.hatenablog.com/entry/2013/10/05/183858
http://morningsidereview.org/essay/more-than-just-tofu-examining-koreeda-hirokazus-still-walking-in-relation-to-the-japanese-family-drama-genre/
http://morningsidereview.org/essay/more-than-just-tofu-examining-koreeda-hirokazus-still-walking-in-relation-to-the-japanese-family-drama-genre/
http://digitalcommons.pepperdine.edu/globaltides/vol3/iss1/2
http://www.tc.umn.edu/~ryahnke/filmteach/Circle/2007-Class/4-After-life-VIEW.htm


97 

 

『ゴーイングマイホーム』は是枝監督、人生の総括 両親の死が作品に与えた影響を明かす. 

http://www.cinematoday.jp/page/N0050768  

(Acesso: 27.jul.2015) 

 

『奇跡』是枝裕和監督インタビュー ローチケ HMV. 

http://www.hmv.co.jp/news/article/1109270098/  

(Acesso: 12.dez.2015) 

 

『映画の未来へ』黒沢清×是枝裕和 

http://www.cinra.net/interview/2009/12/30/000000.php?page=4  

(Acesso: 29.ago. 2014) 

 

『映画の未来へ』黒沢清×是枝裕和×西島秀俊×寺島進. 

http://www.cinra.net/interview/2010/01/01/000000.php  

(Acesso: 29.ago.2014) 

 

インタビュー Jシネマ語るー［第４回］是枝裕和に聞く 

http://globe.asahi.com/feature/100222/side/01_04.html  

(Acesso: 12.dez.2015) 

 

インタビュー：是枝裕和 わたしを" 父" にしてくれたもの.  

http://milkjapon.com/article/2013/08/interview-hirokazu-koreeda.php  

(Acesso: 25.set.2013) 

 

カメラを通して「豊かな世界」と向き合う. Ritsumei Vol. 11. 

http://ritsnet.ritsumei.jp/sansha/vol11.html  

(Acesso: 24.nov.2014) 

 

ぼくはなぜ物語を描くのか。－是枝裕和監督に訊く『海街 diary』 とその周辺ー. 

https://www.1101.com/hirokazu_koreeda/2015-07-24.html (Acesso: 12.dez.2015) 

 

多様な意見を認める先生…是枝裕和さん. Yomiuri Online. 

http://www.yomiuri.co.jp/kyoiku/ichiran/20151110-OYT8T50164.html  

(Acesso:10.dez.2015) 

 

http://www.cinematoday.jp/page/N0050768
http://www.hmv.co.jp/news/article/1109270098/
http://www.cinra.net/interview/2009/12/30/000000.php?page=4
http://www.cinra.net/interview/2010/01/01/000000.php
http://globe.asahi.com/feature/100222/side/01_04.html
http://milkjapon.com/article/2013/08/interview-hirokazu-koreeda.php
http://ritsnet.ritsumei.jp/sansha/vol11.html
https://www.1101.com/hirokazu_koreeda/2015-07-24.html
http://www.yomiuri.co.jp/kyoiku/ichiran/20151110-OYT8T50164.html


98 

 

映画「ワンダフルライフ」現世とあの世の間に、もう一つの世が在って.  

http://cinema-eiga.at.webry.info/201401/article_24.html  

(Acesso: 19.jul.2016) 

 

映画『空気人形』是枝裕和監督インタビュー. 

http://www.cinra.net/interview/2009/09/18/000000.php  

(Acesso: 25.set.2013) 

 

映画と、こども.  

http://www.houterasu.or.jp/houterasu_gaiyou/kankoubutsu/kouhoushi_interview_backnumber

/2013summer.html   

(Acesso: 25.set.2013) 

 

是枝監督の早稲田 Diaryに密着－大学生の映画制作に助言も.  

http://social-trend.jp/22176/  

(Acesso: 20.jul.2016) 

 

是枝裕和 なぜ「後に残された人」の悲しみだけを撮るのか. Newsポスト. 

http://www.news-portseven.com/archivest/20150913_349129.html  

(Acesso: 02.out.2015) 

 

是枝裕和が初めて震災をテーマに…『未来への手紙 2014～あれから 3年たちました～』. 

http://dogatch.jp/news/nhk/23233/photo.html  

(Acesso: 29.ago.2014) 

 

是枝裕和の『幻の光』  

http://kitaseaki.doorblog.jp/archives/51947538.html  

(Acesso: 23.out.2015) 

 

是枝裕和監督が語る«日本»とカンヌ映画祭との関係性.  

http://www.oricon.co.jp/news/2025027/full/  

(Acesso: 27.jul.2015) 

 

是枝裕和監督にインタビュー。『Distanceディスタンス』. Les Archives 1997-2010 アーカイブ. 

http://ovninavi.com/495_cinema/ (Acesso: 12.dez.2015) 

http://cinema-eiga.at.webry.info/201401/article_24.html
http://www.cinra.net/interview/2009/09/18/000000.php
http://www.houterasu.or.jp/houterasu_gaiyou/kankoubutsu/kouhoushi_interview_backnumber/2013summer.html
http://www.houterasu.or.jp/houterasu_gaiyou/kankoubutsu/kouhoushi_interview_backnumber/2013summer.html
http://social-trend.jp/22176/
http://www.news-portseven.com/archivest/20150913_349129.html
http://dogatch.jp/news/nhk/23233/photo.html
http://kitaseaki.doorblog.jp/archives/51947538.html
http://www.oricon.co.jp/news/2025027/full/
http://ovninavi.com/495_cinema/


99 

 

ARTIGOS CONSULTADOS SOBRE IKIGAI 

 

HASEGAWA, Akihiro; FUJIHARA, Yoshinori; HOSHI, Tanji. Kōreisha no ´ikigai´ to sono 

kanren yōin ni tsuite no bunkenteki kōsatsu – Ikigai, Kōfukukan to no kanren o chūshin ni. 『高

齢者の「生きがい」とその関連要因についての文献的考察 －生きがい・幸福感との関連を中

心にー』 総合都市研究 第７５号 ２００１年.  

http://hasegawa-akihiro.com/summary_download/fullpaper_j0204.pdf  

(Acesso: 26.nov.2014) 

 

HASEGAWA, Akihiro; FUJIHARA, Yoshinori; HOSHI, Tanji; SHINAKI, Shōji. Regional 

differences in ikigai (reason (s) for living) in elderly people. Relationship between ikigai and 

family structure, physiological situation and functional capacity. 『高齢者における「生きがい」

の地域差―家族構成、身体状況ならびに生活機能との関連』.  

https://www.jstage.jst.go.jp/article/geriatrics1964/40/4/40_4_390/_article/references  

(Acesso: 19.jul.2016) 

 

IMAI, Masako; HORI, Shigeo. Kamiya Mieko no ´ikigai´ - ron no seisei katei ni kansuru – 

kōsatsu. 『神谷美恵子の「生きがい」論の生成過程に関するー考察』 大阪教育大学紀要 第

Ⅳ部門 第５９巻 第１号 １５１～１７２頁（２０１０年９月）.  

https://ir.lib.osaka-kyoiku.ac.jp/dspace/bitstream/123456789/25241/1/KJ4_5901_151.pdf 

(Acesso: 15.out.2014) 

 

KANDA, Nobuhiko. A discussion of studies of “ikigai”: an examination of the concept of 

“ikigai” and trends in the study of “ikigai” in Japanese adolescents. 生きがい研究に関する一

考察 ―生きがい概念の検討と、わが国の青年の生きがいに関する研究の動向―『人間科学

研究』文教大学人間科学部 第33 号2011年. 

http://sucra.saitama-u.ac.jp/modules/xoonips/download.php/BKK0001178.pdf?file_id=24668 

(Acesso: 13.ago.2017) 

 

SONE, Toshimasa et all. Sense of Life Worth Living (Ikigai) and Mortality in Japan: Ohsaki 

Study.  Psychosomatic Medicine Vol. 70: 709-715, 2008. 

https://www.researchgate.net/publication/5255643_Sense_of_Life_Worth_Living_Ikigai_and

_Mortality_in_Japan_Ohsaki_Study  

(Acesso: 07.nov.2014) 

 

 

http://hasegawa-akihiro.com/summary_download/fullpaper_j0204.pdf
https://www.jstage.jst.go.jp/article/geriatrics1964/40/4/40_4_390/_article/references
https://ir.lib.osaka-kyoiku.ac.jp/dspace/bitstream/123456789/25241/1/KJ4_5901_151.pdf
https://www.researchgate.net/publication/5255643_Sense_of_Life_Worth_Living_Ikigai_and_Mortality_in_Japan_Ohsaki_Study
https://www.researchgate.net/publication/5255643_Sense_of_Life_Worth_Living_Ikigai_and_Mortality_in_Japan_Ohsaki_Study


100 

 

SHIBASAKI, Yukiko; AOKI, Kunio. A review of studies on IKIGAI of the elderly people.  

『高齢者の生きがいにかんする文献的研究』  

http://www.l.yamaguchi-

pu.ac.jp/archives/2011/part1/05.Graduate%20School/Grad_13_SHIBASAKI.pdf  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

『生きがいについて』 神谷美恵子―裸足になって公園で. “Ikigai ni tsuite” Kamiya Mieko – 

Hadashi ni natte kōen de.  

http://hayamonogurai.net/archives/3406  

(Acesso: 19.jul.2016) 

 

人生の意義.  Jinsei no igi - Ikigai. Wikipedia. 

https://ja.wikipedia.org/wiki/%E4%BA%BA%E7%94%9F%E3%81%AE%E6%84%8F%E7

%BE%A9  

(Acesso: 14.out.2013) 

 

生きがいについての調査 GAIN 2007.  

http://www.gain-www.com/admin/files/0711ikigai.pdf  

(Acesso: 31.ago.2015) 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.l.yamaguchi-pu.ac.jp/archives/2011/part1/05.Graduate%20School/Grad_13_SHIBASAKI.pdf
http://www.l.yamaguchi-pu.ac.jp/archives/2011/part1/05.Graduate%20School/Grad_13_SHIBASAKI.pdf
http://hayamonogurai.net/archives/3406
https://ja.wikipedia.org/wiki/%E4%BA%BA%E7%94%9F%E3%81%AE%E6%84%8F%E7%BE%A9
https://ja.wikipedia.org/wiki/%E4%BA%BA%E7%94%9F%E3%81%AE%E6%84%8F%E7%BE%A9
http://www.gain-www.com/admin/files/0711ikigai.pdf

