
	
  
	
  

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 
PUC-SP 

 

 

 

 

 

 

 

LUCIANA AZEVEDO NORONHA SCHNUR GABRIEL FERREIRA 
 
 
 
 
 
 

 
MULTIPLICAR PRÁTICAS PSICOEDUCATIVAS: OFÍCIO E SENTIDO PARA UMA 

EQUIPE DE EDUCADORES 

 
 
 
 
 
 

 

MESTRADO EM EDUCAÇÃO: PSICOLOGIA DA EDUCAÇÃO 

 
 

 

 

 

 

São Paulo 

2014 



	
  
	
  

LUCIANA AZEVEDO NORONHA SCHNUR GABRIEL FERREIRA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MULTIPLICAR PRÁTICAS PSICOEDUCATIVAS: OFÍCIO E SENTIDO PARA UMA 

EQUIPE DE EDUCADORES 

 
 
 
 
 
 
 

MESTRADO EM EDUCAÇÃO: PSICOLOGIA DA EDUCAÇÃO 

 
 
 
 
 
 
Dissertação apresentada à Banca 
Examinadora da Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, como exigência 
parcial para obtenção do título de 
MESTRE em Educação: Psicologia da 
Educação, sob a orientação da Profa. 
Dra. Heloisa Szymanski. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
São Paulo 

2014 



	
  
	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
BANCA EXAMINADORA 

 
_____________________________________ 

 
_____________________________________ 

 
_____________________________________ 

 
 
 



	
  
	
  

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedicatória 
 
Aos professores de grandes lições: minha avó, que 

me ensinou a confiar; Miguel Perosa, que me 

ensinou a amar; e Guto Pompeia, que tem me 

ensinado a desaprender.  

 

 

 

 



	
  
	
  

 

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

“Renova-te. Renasce em ti mesmo. Multiplica os 

teus olhos, para verem mais. Multiplica-se os teus 

braços para semeares tudo. Destrói os olhos que 

tiverem visto. Cria outros, para as visões 

novas. Destrói os braços que tiverem semeado, Para 

se esquecerem de colher. Sê sempre o 

mesmo. Sempre outro. Mas sempre alto. Sempre 

longe. E dentro de tudo.” 

 

              Cecília Meireles 

	
  

	
  

 
 



	
  
	
  

AGRADECIMENTOS 
 

A gratidão tem sido o sentido do meu trabalho como psicóloga. Eu tenho recebido 

tantas graças no exercício deste ofício. Este trabalho é mais uma delas, talvez uma das 

maiores, pois para concretizá-lo tive que lançar mão de muitas, senão todas as lições que me 

foram agraciadas nesse caminho de formação.  

Cada aula, cada supervisão, a cada pedido, recebi a generosidade de quem ensina, o 

entusiasmo, a humanidade em compartilhar um conhecimento. Entre tantos, destaco o 

privilégio de ter sido apresentada à Associação pela Profa. Luciana Szymanski, que me 

ensinou que a Psicologia vive para além da clínica.  

A riqueza do modo de viver que encontrei na Associação onde este trabalho 

aconteceu. Seu engajamento no mundo, seu comprometimento com a cidadania, com o 

cuidado da sua morada. Eu tive o privilégio de aprender com eles o que é política e cidadania 

no seu exercício, e não em algum livro.  

A oportunidade de realizar meu mestrado com a Profa. Heloisa Szymanski e poder 

desfrutar da sua generosidade, beleza, elegância, humildade, abertura para o mundo. Nesses 

dois anos ela me ensinou pelo exemplo, a ser humana, a ser professora, a ser clareira do que 

se apresenta. O sorriso dos amigos, as conversas, o amparo da família; o amor, apoio de meu 

marido. Os momentos tão humanos que tenho vivido como terapeuta. 

São tantas as graças que passei a me sentir em dívida. Pensei: como retribuir as graças 

que venho recebendo? Como distribuir a imensa gratidão que sinto. Agradecer aos que me 

agraciaram me enche de alegria, mas não parece suficiente. Me sentiria mesquinha em 

guardar tanta riqueza.  

Foi então que descobri um destino para gratidão: multiplicá-la. Este sentimento que 

me inunda se tornou um chamado, uma convocação para que eu me comprometesse a 

multiplicá-lo o para o mundo. A graça aponta para aquilo que “se deixa fecundar pelo que 

vem ao seu encontro” (POMPEIA, 1982, p. 46).  

O que tem vindo ao meu encontro, as sementes plantadas por tantas lições, pela graça 

oferecidas por tantas oportunidades, fecundou a psicóloga que sou hoje. Cheia de sementes, as 

semeei neste trabalho, que é nada mais que um fruto de todas graças que ganhei. Espero que 

esse fruto carregue sementes que se multipliquem. 

Que a gratidão seja sempre um chamado para o compromisso com a multiplicação das lições. 

 



	
  
	
  

RESUMO 
 
 
O objetivo desta pesquisa foi compreender como vem se configurando o ofício de multiplicar 

para educadores-multiplicadores de uma Associação na zona norte de São Paulo. Seu trabalho 

acontece em uma comunidade que abriga a Associação que dirige um Centro da Criança e 

Adolescente (CCA) e um Centro de Ensino Infantil (CEI). Entre 2011 e 2013, houve um 

curso visando a formação de multiplicadores para o trabalho com as famílias. Após o curso, 

os multiplicadores passaram a executar projetos com as famílias da comunidade.  

Este trabalho teve como objetivo descrever a prática do multiplicador e compreender o 

sentido de multiplicar para esses educadores. O método da pesquisa foi qualitativo, com base 

no método fenomenológico existencial. A colheita dos dados se deu através de cinco 

encontros grupais em que os participantes, a equipe atual de multiplicadores da Associação, 

foram convidados a contar sobre suas ações e questões sobre o ofício de multiplicar. O 

material colhido foi transcrito e analisado buscando o desvelamento de núcleos de sentidos – 

constelações.  

A análise compreendeu três constelações: modo de se relacionar nos encontros grupais, modo 

de ser multiplicador nos encontros grupais e objetivo dos multiplicadores nos encontros 

grupais. A conclusão da investigação desvelou que o ofício de multiplicar é realizar a ajuda 

que as famílias e a comunidade necessitam, e o presente trabalho apresentou uma 

compreensão do modo e o sentido que amparam tal ofício para a Associação.  

 
Palavras-chave: multiplicador, Fenomenologia existencial, Fenomenologia e Educação.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  
	
  

ABSTRACT 
 
 
The goal of this research was to understand how the practice of being a “social educator” has 

happened after a course to prepare them. These social educators work in a “Union” in Sao 

Paulo’s north neighborhood. The participants were educators that live and work there, and 

develop an Educational work with children and adolescents. Along 2011 and 2013, a research 

group called ECOFAM, offered a course to train the Association’s educators to improve their 

work with families. After the course, the Association created a team of social educators to 

work with neighborhood’s families, who are the participants of this research. This was a 

quality research, based on the fundamentals of Existential Phenomenology. In order to answer 

the question that the research rose, there were five group meetings between the team and the 

researcher, aiming to investigate their practice and the meaning of their work. The speeches 

were transcript, analyzed, and revealed three “constellations”: relationship during the group 

meetings, way of being social educator, group’s goals. The results indicated that the social 

educator’s goal in their practice is to help the people and their community to overcome their 

problems regarding their personal and civilian’s lives, seeking a better life for its people and 

themselves. The results indicate the meaning of this profession as the one which concerns to 

the human being’s existence it self.  

 
Key-words: social worker, Phenomenology an education, Existential phenomenology. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	
  
	
  

SUMÁRIO 

 

1. APRESENTAÇÃO: a trajetória até o problema de pesquisa ................................................. 11

 1.1. A história de como nasceu a Comunidade, a Associação e o encontro com o ECOFAM 

...................................................................................................................................................... 13

 1.2. O curso de formação de multiplicadores ......................................................................... 16 

  1.2.1. O ECOFAM e os pressupostos teóricos que embasaram seu trabalho na 

constituição do curso de formação de multiplicadores ................................................................ 17 

  1.2.2. A descrição do curso de formação de multiplicadores ..................................... 20

   1.2.2.1. Descrição dos semestres do curso de formação de multiplicadores 

...................................................................................................................................................... 21 

   1.2.2.2. Compreensões do ECOFAM a partir do curso de formação de 

multiplicadores ........................................................................................................................... 23

 1.3. Aproximações entre o multiplicador, a Educação e a Saúde ........................................... 27 

  1.3.1. Questões sobre a Educação não-formal ............................................................ 27 

  1.3.2. Questões sobre o agente comunitário de saúde ................................................. 31 

  1.3.3. Multiplicador, educador-social e ACS: aproximações ..................................... 36 

 1.4. Definição da interrogação da pesquisa............................................................................. 38 

2. FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL COMO MÉTODO DE INTERROGAÇÃO ............. 41 

 2.1. O olhar da fenomenologia existencial e o método de interrogação que dele decorre              

...................................................................................................................................................... 41 

 2.2. O método fenomenológico existencial de investigação situado na pesquisa científica ... 51 

  2.2.1. A pesquisa qualitativa como pesquisa-intervenção .......................................... 53

 2.3. Procedimentos de  colheita dos dados ..............................................................................54 

  2.3.1.Situação da interrogação .................................................................................... 54 

  2.3.2. A colheita dos dados.......................................................................................... 57 

  2.3.3. Participantes ...................................................................................................... 58 

2.3.4. Cuidados éticos................................................................................................. 60

  2.3.5. Sínteses dos encontros....................................................................................... 61 

3. ANÁLISE DA INVESTIGAÇÃO ........................................................................................... 65

 3.1. Caminho de análise dos dados colhidos ........................................................................... 65 

 3.2. Constelações .................................................................................................................... 66

  3.2.1. Movimento de relacionamento nos encontros grupais....................................... 66  



	
  
	
  

  3.2.2. Movimento revelador da prática do multiplicador nos encontros grupais....... 72 

  3.2.3. Movimento relativo ao objetivo dos multiplicadores nos encontros grupais... 80 

 3.3. Discussão ......................................................................................................................... 86 

4. CONCLUSÃO ........................................................................................................................ 98 

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .................................................................................. 103 

ANEXOS ................................................................................................................................... 107 

 ANEXO 1 .............................................................................................................................. 108 

	
  
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



11	
  
	
  

1. APRESENTAÇÃO: A trajetória até o problema de pesquisa 
 

 
“De	
  meu	
  eu	
  só	
  tinha	
  o	
  sonho.	
  Sei	
  que	
  é	
  nos	
  sonhos	
  que	
  os	
  
jardins	
   existem,	
   antes	
   de	
   existirem	
   do	
   lado	
   de	
   fora.	
   Um	
  
jardim	
   é	
   um	
   sonho	
   que	
   virou	
   realidade	
   (...)	
  Mas	
   um	
  dia	
   o	
  
inesperado	
   aconteceu.	
   O	
   terreno	
   ficou	
  meu.	
   O	
  meu	
   sonho	
  
fez	
  amor	
  com	
  a	
  terra	
  e	
  o	
  jardim	
  cresceu.”	
  	
  
	
  
	
   	
   	
   	
   	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Rubem	
  Alves	
  	
  

 

 Este trabalho teve suas sementes na minha experiência como estagiária em um Centro de 

Criança e Adolescente – CCA –, em uma comunidade situada em um bairro de periferia da zona 

norte de São Paulo - a Comunidade1. Tal estágio aconteceu em uma associação de moradores2 - 

a Associação. Ele se deu durante o ano de 2010, quando cursava o quarto ano do curso de 

Psicologia na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo-SP, no núcleo de Educação, sob 

supervisão da Prof.ª Luciana Szymanski.  

 O estágio consistiu em acompanhar as aulas de uma turma de educandos3 do CCA, 

oferecendo à instituição um olhar próprio da Psicologia, que pudesse, em discussão com a 

equipe de educadores, compreender o modo como se davam as relações entre eles.  

 O estágio inaugurou meu contato com a área da educação, e fez com que me desse conta 

da importância da educação na construção de uma sociedade, na vida de cada pessoa e de cada 

comunidade. Logo percebi que a educação permeia tantas relações quanto as existentes em uma 

sociedade, e é um polo de confluências dos mais diferentes âmbitos, como o familiar, o 

institucional, o infantil, o adolescente, o ensino, a aprendizagem, a economia; só para citar 

alguns.  

 Essas questões passaram a me fascinar, e as reflexões sobre elas, a ocupar um 

importante lugar na minha formação. Conforme meu trabalho na instituição continuava, tais 

reflexões foram sendo alimentadas com as demandas da associação, que em 2010 – período do 

meu estágio na graduação – se questionava em como se organizar internamente para atender às 

diversas questões que enfrentava com seus educandos em relação às suas famílias. 

 Terminado o estágio, em 2011 passei a atuar na associação como monitora, articulando 

com a equipe de educadores4 um projeto que envolvesse sua aproximação das famílias dos 

educandos. Minha atuação como monitora era desenvolver ações que atendessem à demanda da 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Ela será referida ao longo de todo trabalho como Comunidade.  
2 Em prol dos cuidados éticos, o nome da associação será mantido em sigilo e será referida aqui como 2 Em prol dos cuidados éticos, o nome da associação será mantido em sigilo e será referida aqui como 
“Associação”. 
3 Nome usado pela Associação ao se referirem às crianças que frequentam o CCA.  
4 Educadores são os funcionários da instituição, na sua maioria pedagogos ou assistentes. 



12	
  
	
  

Associação, e seus membros tinham a demanda de compreender como poderia se aproximar das 

famílias dos educandos, com o objetivo de integrá-los nos projetos educacionais que 

desenvolviam para os educandos. Essa era uma questão central para a Associação nesse período, 

uma vez que seus líderes vinham se deparando constantemente com os limites de sua 

intervenção nas questões dos educandos – quanto à dificuldade em atingir as famílias dessas 

crianças e adolescentes; e, portanto, à dificuldade em concretizar ações que buscavam a 

educação dos educandos.  

 A partir dessa demanda, planejei com a equipe da Associação um projeto de oferecer 

grupos psicoeducativos às famílias da Comunidade, visando a reflexão sobre temas ligados às 

vivências dos educandos no CEI e CCA. Esses grupos aconteceram ao longo de 2011. 

Concomitantemente a isso, já vinha acontecendo um projeto de trabalho com as famílias da 

Comunidade, coordenado pelo “Grupo de Pesquisa em Práticas Educativas e Atenção 

Psicoeducacional na Família, Comunidade e Escola – ECOFAM, ligado ao Programa de 

Estudos Pós-Graduados em Educação: Psicologia da Educação – o PED –, que desenvolve em 

parceria com a Associação ações voltadas a práticas psicoeducativas na Comunidade.  

 Enquanto demandava à equipe da Prof.ª Luciana um trabalho com famílias com o 

objetivo de aproximá-las de suas ações e projetos, a Associação solicitava ao ECOFAM 

projetos na mesma direção. Foi assim que eu, como monitora da Prof.ª Luciana, ela e a 

Associação pensamos em realizar uma série de encontros grupais psicoeducativos abertos, 

oferecidos às famílias dos educandos do CCA, mensalmente, durante o primeiro semestre de 

2011. Foi assim que entrei em contato com o ECOFAM.  

 Durante o trabalho que desenvolvi como estagiária e monitora, pude testemunhar o 

comprometimento, a ética e o envolvimento político e pessoal da equipe da Associação, 

enquanto exerce seu trabalho, além da humanidade e civilidade presentes em seus projetos; e 

isso me tocou profundamente. Também, me deparei com diversas questões que as famílias 

viviam em relação à educação de seus filhos, e me comoveu seu engajamento e a abertura em 

refletir e debater sobre tais assuntos.  

 Foi aí que nasceu o projeto de contribuir para os propósitos da Associação através de um 

mestrado. Eu sempre soube que ainda havia muito a aprender ali. Minha incursão no mestrado 

se deu, então, de forma bastante natural. Enquanto ainda realizava o projeto de encontros 

psicoeducativos com famílias da Comunidade, comecei a participar de reuniões do ECOFAM, 

onde estava sendo planejado o curso de multiplicadores, que capacitasse os educadores e 

membros da Comunidade que desejavam desenvolver projetos relacionados às famílias.  



13	
  
	
  

 Foi uma surpresa notar que em 2012 a Associação ainda se ocupava com as mesmas 

questões que a afligiam desde 2010. Me instigou, em especial, pensar como uma questão 

atravessa o tempo, se mostrava em diferentes relações e se manifesta em diversos âmbitos. 

Afinal, a questão de aproximação das famílias dos educandos não se esgotava em uma ação nem 

em uma área da Associação; parecia fazer parte do próprio cerne de seu projeto na comunidade.  

 Por isso, a trajetória percorrida neste trabalho parte de uma breve exposição da história 

da Comunidade e sua parceria com o ECOFAM. 

 

 

1.1. A história de como nasceu a Comunidade, a Associação e o encontro com o ECOFAM 

 

 A Comunidade teve suas sementes plantadas em 1987, quando um grupo de pessoas 

ocupou um terreno particular, após terem sido despejadas das regiões onde moravam, em 

diversos bairros da cidade de São Paulo. Segundo Walckoff Calil (2009), o terreno só tinha 

mata, que foi arrancada pelas pessoas marcando na terra o início de uma Comunidade. Não 

havia o mínimo de condições básicas para se viver ali. O local não contava com qualquer 

serviço ou condição para moradia – não havendo rede de luz elétrica, água, sistema de 

tratamento de esgoto ou respaldo em situações de emergência. Acontece que nenhuma 

instituição, seja ela de saúde ou segurança, “subia” na área.  

 Ainda, a Comunidade vivia sob ameaças constantes de criminosos que coabitavam a 

área. Nos diversos confrontos entre moradores e criminosos, a coragem por parte daqueles 

sempre foi motivo de destaque e orgulho na Comunidade. Assim como a coragem disseminada, 

a solidariedade também foi sempre semeada entre os moradores.  

 A Comunidade foi se constituindo através de condições de vida de extrema 

vulnerabilidade, mas também de lutas, superação, coragem e cooperação dos moradores, 

conforme Enkim (2013). Walckoff Calil (2009), também relatando as condições sob as quais se 

constituiu a Comunidade, apontou um trecho bastante marcante da sua história, contada por um 

dos moradores presentes em seu início:   
achar um meio de água boa, foi até pra Sabesp, fizeram testes tudo, a gente 
podia beber dessa água, cozinhar dessa água, (...) Porque eu sai de um terreno 
em terreno arrecadando tijolo, um pouco de cimento, um pouquinho de areia e 
consegui fazer uma caixa pra poder a água ficar ali e a gente pegar com balde, 
aí pusemos madeira em cima e com a caneca a gente enchia os balde né (...). E 
eu ficava de prontidão em cima da pedra, com um facão para proteger a água, e 
todo mundo de chamava de “a mulher do facão”. (CALIL, 2009, p.3)  



14	
  
	
  

 Diante de tamanha vulnerabilidade e violência, a Comunidade passou a articular, neste 

começo em que havia mesmo um toque de recolher para os moradores, algumas comissões e 

lideranças para lutar pela conquista de melhorias para a Comunidade. Primeiro, isso aconteceu 

através de padres da paróquia do bairro, e depois, em 1991, a liderança passou para pessoas que 

se destacavam na luta pela Comunidade, conforme destaca Calil:  

Em 1991, com a entrada do atual líder comunitário, foi fundada uma nova 
associação, com a presença efetiva dos moradores nas comissões. No mesmo 
período, a pastoral da terra começou a se instalar na região e auxiliar nos 
trabalhos de regularização da terra. O despejo era sempre a maior ameaça dos 
moradores. A regularização das terras se deu em 1994, com a compra 
parcelada das terras pelos moradores. (CALIL, 2009, p. 7) 

 A história da Comunidade é fortemente marcada pela presença de uma liderança, 

exercida por diversas figuras ao longo dos anos. Tanto o atual líder quanto os que deram início 

aos projetos de liderança, foram sempre lembrados, respeitados e reconhecidos pelas suas 

conquistas, parcerias, dedicação e compartilhamento a respeito das questões e vivências da 

Comunidade. O atual líder, Pedro, é uma figura de grande autoridade, consideração e liderança 

na Comunidade. Está à frente da liderança da Associação desde 1991, e participou do 

planejamento e articulação de grandes conquistas. 

 Ao longo dos anos, e tendo como marca a solidariedade, o senso de cidadania e 

coletividade, a Comunidade conquistou luz elétrica, sistema de esgoto, posto de saúde, 

policiamento, asfaltamento das ruas. Todas as conquistas foram frutos de muita luta e desafios, 

conforme atesta Calil:  
Assim, a história de luta das pessoas da comunidade expressa muito 
sofrimento, mas também coragem, força e solidariedade. Muitas vezes, as falas 
[de pessoas da comunidade entrevistadas por Walckoff Calil] denotam alegria 
em torno da mobilização e da solidariedade que viveram na época. Outro 
sentimento constante é o de espanto e orgulho ao relatarem as ações que 
fizeram. Frases como “eu não sei como fiz isso, como tive coragem” estão 
sempre presentes nos relatos (CALIL, 2009, p. 9). 

 A preocupação com suas crianças sempre foi uma marca da Comunidade. Essa 

preocupação fala de um importante marco para a Comunidade: a criação do Centro de Educação 

Infantil – CEI. Segundo Enkim (2013), em 1992, a Associação criou o CEI para atender à 

necessidade emergencial de mães que precisavam trabalhar e não tinham onde deixar seus filhos 

nas redondezas. Inclusive, o autor relata um triste acontecimento que marcou a urgência da 

criação do CEI: a morte de duas crianças da Comunidade, queimadas em suas casas, presas lá 

enquanto suas mães trabalhavam.  



15	
  
	
  

 A construção do CEI coincidiu com a aproximação da Prof.ª Heloisa Szymanski com a 

Comunidade, buscando realizar, como psicóloga na área da educação, trabalhos com famílias. 

Em 1993, a “Professora Heloisa”, como ficou conhecida na Comunidade, foi apresentada à 

liderança da Associação que, após investigar suas intenções, aceitou que ela realizasse grupos 

de discussão a respeito do tema “família” com os moradores na Comunidade. Em 1994, ela foi 

convidada a colaborar com a construção do projeto pedagógico do CEI, para que este cumprisse 

as exigências da Prefeitura de São Paulo.  

 Desde então, Szymanski estabeleceu uma parceria com a Associação, através do seu 

grupo de pesquiss, em vista das constantes demandas da Associação por projetos que 

envolvessem educação, família, práticas psicoeducativas e psicológicas.  

 Se fosse possível destacar um elemento central na parceria entre o grupo de pesquisa de 

Szymanski e a Associação, seria a perspectiva dialógica. O trabalho do grupo sempre teve como 

marca a proposta dialógica de Paulo Freire. O projeto “Articulação e diálogo”, ancorado na 

proposta freiriana, tem como objetivos gerais compreender o processo construtivo de propostas 

articuladas entre dois ou mais contextos educativos formais e informais (famílias) que envolvam 

a adoção de práticas dialógicas por parte de educadores e famílias ao longo de um projeto de 

intervenção participativa, bem como pesquisar possibilidades, obstáculos e caminhos apontados 

para a articulação entre instituições educativas, com vistas a contribuir com políticas públicas 

em Educação.  

 É fácil afirmar que a parceria estabelecida com Szymanski trouxe à Associação a 

possibilidade de refletir continuamente sobre o trabalho com famílias, e que desse encontro 

emergiu a possibilidade de se pensar em uma prática que envolvesse a multiplicação da 

proposta dialógica para membros da Associação que pudessem trabalhar diretamente com as 

questões que envolvessem as famílias da Comunidade.  

 Assim constituiu-se um cenário em que foi pensado um curso que pudesse capacitar 

membros da equipe da Associação a realizar tal trabalho com as famílias. Membros que 

estenderiam as práticas dialógicas para seu ofício, multiplicando-o. Surgiu, afinal, a proposta de 

um curso de formação de multiplicadores.   

 A seguir será feito uma breve descrição de como aconteceu o curso de formação de 

multiplicadores. Tal descrição já se justificaria por ter sido o curso um fato marcante na história 

da Comunidade, mas neste trabalho sua descrição se faz não só necessária mas fundamental por 

ter sido o curso o momento quando se constituíram questões fundamentais sobre o que é ser 

multiplicador – tema sobre o qual reside a interrogação da presente pesquisa.  



16	
  
	
  

 

1.2. O curso de formação de multiplicadores 

 

 Primeiramente serão apresentados o trabalho do grupo de pesquisa de Szymanski, bem 

como os pressupostos teóricos que sustentam seu trabalho e fundamentaram o planejamento e 

conteúdo do curso de formação, para em seguida ser feita uma breve descrição do curso de 

formação de multiplicadores e a apresentação da compreensão do grupo sobre o curso – 

pesquisa de Enkim (2013) e artigo produzido pelo ECOFAM (2013).  

 

 

1.2.1. O ECOFAM e os pressupostos teóricos que embasaram seu trabalho na constituição do 

curso de formação de multiplicadores 

 

 O Grupo de Pesquisa em Práticas Educativas e Atenção Psicoeducacional na Família, 

Escola e Comunidade – ECOFAM –, criado e coordenado pela Prof.ª Heloisa Szymanski, faz 

parte do Programa de Estudos Pós-Graduados em Educação: Psicologia da Educação – PED.  

 Conforme Szymanski, o grupo “desenvolve seus trabalhos de atenção psicoeducativa 

com grupos de famílias de uma comunidade [...] com o objetivo de co-construir, com pais e 

mães, alternativas dialógicas para a educação dos filhos” (SZYMANSKI. et. al., 2013, p. 1).  

 Ela define práticas psicoeducativas como:  
um conjunto de intervenções de caráter psicológico e educacional, 
desenvolvidas por profissionais junto a uma comunidade e/ou instituição de 
educação formal e informal, com a finalidade de atender a demandas de 
educadores, pais, gestores e demais protagonistas do cenário educacional 
(SZYMANSKI et. al., 2004, p.1). 

 Tais práticas envolvem diversas ações reflexivas que se concretizam através de 

encontros grupais, plantões psicológicos e trabalhos solicitados por uma determinada 

comunidade ou instituição. Segundo ela coloca,  
Implicam a atuação de profissionais das áreas da Psicologia, Educação e afins, 
em um “lócus educacional”, entendendo que este universo tão complexo 
(escolas, centros de educação infantil, abrigos, centros de criança e 
adolescentes, núcleos socioeducativos, entre outros) transcende os meros 
espaços da educação formal, uma vez que suas questões são permeadas por 
condições mais amplas como família, trabalho e políticas sociais, entre outras. 
De acordo com essas considerações, nossas atuações não se limitam somente 
ao âmbito da “educação” ou “da saúde mental”, daí o termo “psicoeducativas” 
(SZYMANSKI et. al., 2004, p. 2). 



17	
  
	
  

 O ECOFAM pauta suas referências teóricas e metodológicas na perspectiva dialógica do 

educador e pensador Paulo Freire, no método fenomenológico-existencial do filósofo Martin 

Heidegger e na proposta reflexiva de Szymanski (2010). Será apresentado agora um breve 

apanhado da pedagogia de Paulo Freire, por conta de sua proposta dialógica ter sido o grande 

pilar para o planejamento do curso de formação de multiplicadores. 

 Paulo Freire teve um longo trajeto na área da educação, e seu legado serve como base 

para diversos, senão a maioria, dos projetos ligados à educação não-formal. Tal ocorrência não 

se dá à toa: ele transgrediu o modo tradicional de ensino brasileiro, baseado na hierarquia do 

professor em relação aos alunos, sendo que o primeiro detém um conhecimento que deve ser 

objetivamente transmitido, uma vez que está pronto, já previamente determinado.  

 Ao contrário, Paulo Freire propõe uma pedagogia baseada na dialogicidade e na 

comunicação, frente ao que ele chama de um modo de “extensão” da pedagogia tradicional. Em 

seu livro Extensão e comunicação (1985), no qual discorre amplamente sobre a questão da 

educação, partindo da experiência da capacitação de camponeses chilenos para uma reforma 

agrária de sua região, ele afirma: 
a expressão “extensão educativa” só tem sentido se se toma a educação como 
prática da “domesticação”. Educar e educar-se, na prática da liberdade, não é 
estender algo desde a “sede do saber”, até a “sede da ignorância” para “salvar”, 
com êste saber, os que habitam nesta (FREIRE, 1985, p. 15). 

 Frente à educação extensiva, Freire propõe a pedagogia da liberdade, que pressupõe uma 

relação dialógica entre o educador e o educando, que não mais se diferenciam entre quem 

ensina e quem aprende. Segundo Freire, a relação dialógica na qual a educação deve se pautar 

postula que  
ser dialógico é não invadir, é não manipular, e não sloganizar. Ser dialógico é 
empenhar-se na transformação constante da realidade. Esta é a razão pela qual, 
sendo o diálogo o conteúdo da forma de ser própria à existência humana, está 
excluído de toda relação na qual alguns homens sejam transformados em ‘seres 
para outro’ por homens que são falsos ‘seres para si’. É que o diálogo não pode 
travar-se numa relação antagônica (FREIRE, 1985, p. 28). 

 O autor declara que o ensino baseado na técnica esvazia o homem de sua característica 

primordial, que é ser história e que sua existência se concretiza, somente, enquanto ele se 

relaciona e pode transformar a realidade. 

 Em seu livro Pedagogia do oprimido (2011), Freire afirma que a palavra inautêntica (que 

tem relação com o que ele postula como ensino puramente técnico no livro Extensão e 

comunicação) não transforma a realidade, pois dicotomiza os elementos constituintes dela, não 

possibilitando a reflexão e ação como partes complementares do processo de educação.  



18	
  
	
  

 Para o educador, a ação e a reflexão são, ambas, constituintes e imprescindíveis para o 

aprender. É através da ação sobre a realidade, e a reflexão sobre tal ação que o aprendizado, 

enquanto trans-formação, se dá (Freire, 1985, p. 42). A ação, enquanto prática de quem aprende, 

precisa ser compreendida por quem deseja ensinar, para que a partir dela a reflexão possa 

emergir, visando transformar a prática numa co-participação dos sujeitos envolvidos – educador 

e educando.  

 Percebe-se que a noção de diálogo é condição para que o processo educacional aconteça, 

uma vez que é ele que proporciona a aproximação da prática e também a possibilidade de 

reflexão mútua – o diálogo permite que a educação esteja amparada, não na extensão de 

conhecimento técnico, mas na comunicação. No processo educacional baseado na comunicação, 

educador e educando são “co-participantes” no ato de refletir. Segundo Freire (1985), a 

comunicação não pode ser uma relação vertical, mas deve emergir da reciprocidade entre os 

participantes, deve emergir da condição de diálogo de uma relação. Desse modo, o autor afirma: 

“a educação é comunicação, é diálogo, na medida em que não é a transferência de saber, mas 

um encontro entre sujeitos interlocutores que buscam a significação dos significados.” 

(FREIRE, 1985, p. 46). 

 O aprendizado se dá, portanto, a partir da significação do que é compartilhado na 

vivência do diálogo, na comunicação. Dessa maneira, para Freire o processo educacional deve 

fundar seu conteúdo programático no diálogo entre educador e educando, e não a partir de 

escolhas polarizadas de um lado ou de outro.  

 O educador tem saberes e práticas para trocar, assim como o educando, e do diálogo 

entre o que carregam consigo em suas histórias, deve emergir o conteúdo programático de um 

processo educacional. É a partir do encontro dos co-participantes, possibilitado pela 

comunicação entre eles, que emergirão “temas geradores” (FREIRE, 1985, p. 61) para o 

processo educacional. Estes temas emergem do encontro, de práticas ou saberes que são 

compartilhados, e a partir deles se dialoga, podendo, então, haver a transformação dos co-

participantes, e o tecer do caminho da aprendizagem.  

 Muito do que se encontra em Paulo Freire guarda reflexos de seus estudos de 

fenomenologia5, em especial suas concepções de mundo e homem. O filósofo que baseará a 

compreensão desta pesquisa, Martin Heidegger, tem alguns pontos em comum com a teoria 

freireana, como sua concepção da pedagogia, oferecida em seu discurso de posse como reitor da 

Universidade de Freiburg, em 1933: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Linha da filosofia cujos autores são usados para estudos de Psicologia e Psicologia da Educação. 



19	
  
	
  

o novo ensino – é disso que se trata – não significa acumular conhecimentos, 
mas significa, pelo contrário: fazer aprender e deixar aprender. Isso quer dizer: 
deixar-se ficar sob o domínio do desconhecido, e em seguida tornar-se mestre 
desse desconhecido num saber que o compreende, tornar-se seguro no olhar 
que é preciso lançar sobre o essencial. Num tal ensino, a verdadeira 
investigação pode nascer; ela está totalmente imbrincada pelo seu 
enraizamento no povo (...). (HEIDEGGER, 1988, p. 138) 

 Deixar aprender significa abrir espaço para compreender o outro, que é desconhecido, e 

deixar emergir deste outro o que lhe é possível.  

 Foi amparada das ideias apresentadas acima que Szymanski desenvolveu uma prática 

psicoeducativa que vem utilizando há muitos anos, a entrevista reflexiva, que:  
parte do pressuposto de que uma entrevista pode e deve apresentar uma 
condição de reflexividade, o que significa uma relação calcada na 
horizontalidade entre entrevistador e entrevistado. Tal procedimento implica 
uma dinâmica dialógica entre os participantes. No caso da entrevista ser 
realizada para fins de pesquisa, devem ser levados em conta os procedimentos 
iniciais de esclarecimento sobre os objetivos do estudo e solicitação de 
consentimento. (SZYMANSKI, 2004, p.2) 

 A entrevista reflexiva é, senão, um modo de se aproximar das vivências e situações que 

se pretende compreender e intervir em um projeto psicoeducativo. Discorrendo a esse respeito, 

Szymanski coloca que a entrevista reflexiva nada mais é que a interação entre duas pessoas, 

“em que estão em jogo as percepções do outro e de si, expectativas, sentimentos, preconceitos e 

interpretações para os protagonistas: entrevistador e entrevistado” (SZYMANSKI et. al., 2010, 12). 

 A partir do modo de relação que a entrevista oferece, é importante garantir a abertura 

para o diálogo que, segundo as propostas de Freire e Heidegger, se fazem fundamentais para 

que os encontros humanos sejam transformadores.  

 Szymanski cunhou o termo “reflexividade” como um método de horizontalização entre 

entrevistado e entrevistador no momento da entrevista. Com a reflexividade o que se busca é o 

diálogo, e ela é  
a ferramenta que poderá auxiliar na tentativa de construção de uma condição 
de horizontalidade e de contornar algumas dificuldades (...) inerentes a uma 
situação de encontro face a face, em especial quando os mundos do 
entrevistador e entrevistado forem muito diferentes social e culturalmente. 
(SZYMANSKI et. al., 2010, p. 15) 

 A reflexibilidade também serve ao entrevistador com o sentido de refletir sobre o que o 

entrevistado conta, buscando entender e explicitar sua compreensão do que foi dito durante a 

entrevista. O próprio entrevistado também se nutre da reflexividade, podendo usar da 

compreensão do entrevistador como oportunidade de rearticulação do que contou, articulando 

sua história em uma nova narrativa (SZYMANSKI et. al., 2010, p. 15).  



20	
  
	
  

 A prática reflexiva, tanto em entrevistas quando em encontros, sustentada pela 

pedagogia de Paulo Freire e a fenomenologia-existencial de Martin Heidegger, foi a base para o 

curso de formação de multiplicadores oferecido à Associação.   

 Apresentada brevemente a compreensão teórica que fundamenta o trabalho do 

ECOFAM e que também sustentou teoricamente o curso de formação de multiplicadores, fser’a 

feita a seguir uma breve descrição do curso.   

 

 

1.2.2. A descrição do curso de formação de multiplicadores  

 

 Existe um extenso material coletado e analisado pelo ECOFAM a respeito do curso de 

formação de multiplicadores. Os resultados deste material está na pesquisa de Enkim (2013) e 

em um artigo publicado pelo ECOFAM, que basearão a descrição do curso, para serem 

apresentados no próximo item: Compreensões do ECOFAM sobre o curso de formação de 

multiplicadores6. 

 O curso aconteceu ao longo de quatro semestres, tendo início em agosto de 2011. Os 

semestre foram: agosto a novembro de 2011, fevereiro a junho de 2012, agosto a novembro de 

2012 e fevereiro a junho de 2013. Eu participei dos encontros do curso de formação a partir de 

março de 2012, ou seja, a partir do seu segundo semestre.  

 Segundo Szymanski,  
o curso teve a participação dos educadores desde o seu planejamento e tinha o  
objetivo de  possibilitar aos multiplicadores: aprimoramento teórico e 
profissional para o trabalho com famílias, conhecimento da perspectiva 
dialógica no desenvolvimento do trabalho com as famílias e na educação dos 
filhos (SZYMANSKI et. al., 2014, p. 4). 

 O conteúdo do curso girou em torno dos seguintes temas:  
Família – história, modelos; A proposta dialógica de Paulo Freire; A prática 
reflexiva: Entrevista Reflexiva e Análise de entrevista. As atividades 
incluíram: Encontros de planejamento (6); Encontros de avaliação (4); 
Atividades teórico-práticas, com supervisão (8); Planejamento, 
acompanhamento e análise dos encontros com mães e pais realizados pela 
ECOFAM (24), perfazendo 42 encontros em quatro semestres. Metade dos 
encontros aconteceu na Universidade e metade na comunidade (SZYMANSKI 
et. al., 2014, p. 4).  

 Segundo os autores, os multiplicadores elaboraram, ao longo do período do curso, 

diversas atividades práticas, fundamentadas no que foram construindo ao longo do curso, como 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Item 1.2.2.2. 



21	
  
	
  

um mapa dos serviços de apoio de saúde e educação oferecidos no bairro e a elaboração e 

aplicação de questionários para levantamento de demandas para as reuniões de mães e pais. 

Além disso, organizaram uma apresentação do projeto de formação para toda a Comunidade; 

realizaram entrevistas com famílias de alunos do CEI e CCA; realizaram encontros semanais 

para estudo dos textos do curso e acompanhavam as educadoras que não participavam do curso 

no planejamento e execução das entrevistas com famílias de alunos. 

 O curso foi oferecido aos 19 educadores do CEI e CCA. No seu início, contou com 09 

educadores, e terminou com 07, segundo Szymanski (2014). O número de integrantes variou 

bastante ao longo dos dois anos de curso, num movimento que era difícil de ser identificado 

pela equipe ECOFAM, uma vez que os integrantes se dividiam para frequentar os encontros 

mensais, pois nem todos podiam estar presentes em todos os encontros, então se organizaram 

para passar os conteúdos dos encontros aos que não podiam estar presentes, e assim a 

frequência aos encontros tinha um número bastante variado, principalmente no começo da 

formação. Essa variação também aconteceu por conta da desistência de alguns participantes ao 

longo do curso, bem como por conta do ingresso de novos educadores, principalmente do CEI. 

 

 

1.2.2.1. Descrição dos semestres do curso de formação de multiplicadores  

 

 O primeiro semestre do curso foi marcado pela discussão da demanda e expectativas 

pelo curso, que se constituíram, segundo Enkim (2013), da seguinte forma:  
[os participantes]  relataram como expectativas iniciais para a formação um 
meio de adquirir uma base teórica para realizar os encontros com pais. A 
formação era concebida como um curso conteudista que os ajudaria a 
transmitir conhecimentos para os pais dos alunos. (...) A necessidade de 
formação foi enfatizada pelo ECOFAM a partir da percepção que os grupos 
reflexivos com os pais favoreciam a troca de saberes e abriram possibilidades 
de se colocar no lugar do outro. O grupo de educadores afirmou que havia uma 
grande demanda da comunidade, para a qual deveriam responder (ENKIM, 
2013, p.27). 

 No geral, as atividades do primeiro semestre de formação foram marcadas pela 

discussão da definição do que seria o curso de formação, sua ementa e organização, bem como 

pela demanda dos integrantes da formação por técnicas de encontro com as famílias dos 

educandos – uma vez que este foi o objetivo que fundamentou a demanda por um curso de 

formação –, que desejavam realizar com a urgência das situações que vivenciavam enquanto 

educadores.  



22	
  
	
  

 O segundo semestre começou com o planejamento conjunto dos encontros do curso, e 

foi definido que seriam trabalhados conceitos teóricos, como o da dialogicidade de Paulo Freire 

e o da entrevista reflexiva. Os integrantes do curso leram textos de Paulo Freire e Szymanski, 

que foram discutidos ao longos dos encontros. Houve também a proposta de formulação de um 

quadro contendo todos os serviços (de saúde, legais, educacionais, sociais) oferecidos nas 

imediações da Comunidade, que a equipe da Associação poderia utilizar como auxílio na 

assistência das famílias dos educandos. Esta proposta trouxe grandes frutos para a Associação, e 

portanto também para a Comunidade, no que se refere ao exercício de sua cidadania e resolução 

de situações de crise – de cunho financeiro, médico e mesmo legal.  

 O terceiro semestre, no qual ingressei como mestranda e integrante do ECOFAM, 

centrou-se na prática da entrevista reflexiva por parte dos integrantes do curso, bem como na 

reflexão sobre tal prática e supervisão das entrevistas reflexivas realizadas. Este talvez tenha 

sido o semestre de maior transformação dos integrantes do curso, uma vez que ao realizarem a 

prática da entrevista reflexiva, compreendiam os conceitos que até então haviam sido tratados 

teoricamente, e que pareciam distantes de seu trabalho.  

 A partir do exercício da entrevista reflexiva com famílias de educandos que escolheram 

entrevistar, os participantes se defrontaram com seus próprios julgamentos e preconceitos em 

relação às famílias – uma vez que se dispuseram a perguntar sobre sua vida e ouvi-los a contar, 

descobrindo então realidades e vivências que até então sequer imaginavam – e puderam 

compreender muitas situações de seus educandos, bem como sobre a dinâmica de suas famílias. 

Saíram transformados.  

 O quarto semestre do curso deu continuidade à supervisão de entrevistas reflexivas, e 

promoveu uma série de discussões sobre textos e filmes que tratam de temas caros às práticas 

educativas dialógicas: compreensão, a noção de família pensada e família vivida, pré-conceitos 

e exemplos de práticas educativas. Neste semestre também foi levantada uma discussão sobre o 

âmbito de atuação dos multiplicadores, quando a equipe se mostrou dividida entre a posição da 

liderança, que concebia o multiplicador atuando nas questões sócio-políticas da Comunidade, e 

a posição dos educadores, que se mostraram sobrecarregados em acumular as funções de 

educador e multiplicador, e viam sua atuação centrada nas questões trazidas por seus educandos 

e as respectivas famílias.  

No último encontro do curso os multiplicadores falaram da sua intenção de dar 

continuidade ao trabalho que foi iniciado no curso de formação, e solicitaram ao ECOFAM que 

pensasse nos moldes que um acompanhamento da prática dos multiplicadores pudesse acontecer 



23	
  
	
  

a partir dali, quando começariam a exercer o multiplicar a partir do modo dialógico que o curso 

os ensinou. 

 

1.2.2.2. Compreensões do ECOFAM a partir do curso de formação de multiplicadores  

 

 O ECOFAM produziu dois trabalhos científicos relacionados ao curso de formação de 

multiplicadores. O primeiro é a pesquisa realizada por Enkim (2013) para a dissertação do seu 

mestrado, “Trabalhando com famílias: sentidos da formação para um grupo de multiplicadores”. 

Este trabalho é de suma importância por oferecer constatações fundamentais para se pensar o 

que se constitui como uma concepção sobre o multiplicador presente na equipe da Associação.  

 Realizada ao longo do curso de formação de multiplicadores, a pesquisa de Enkim teve 

como questão indagar o sentido da formação de multiplicadores para seus participantes. Os 

objetivos da pesquisa consistiram em compreender o sentido da formação para os participantes, 

o que os convocou para realizarem a formação, bem como entender como eles compreenderam 

a proposta do curso e como a vivenciaram.  

 Para isso, o autor realizou entrevistas reflexivas individuais7 com os participantes da 

formação, bem como se valeu do material gravado e transcrito dos encontros da formação. Em 

sua conclusão, Enkim alcançou apontamentos importantes sobre o curso de formação e o 

sentido dele para os participantes, os multiplicadores.  

 O autor apontou que o ser multiplicador ficou associado para os participantes a duas 

compreensões fundamentais. A primeira é o modo dialógico de se relacionar com as famílias, 

que disseram ter aprendido principalmente através da realização da entrevista reflexiva com 

elas, e que, segundo os relatos, transformou o modo como olhavam para as questões de cada 

família entrevistada, uma descoberta de “se colocar no lugar do outro” a partir da escuta. Sobre 

essa transformação, o autor salienta que  
a maneira como os educadores vivenciaram esta mudança de compreensão 
evidenciou-se (...) ao contarem sobre sua experiência com as entrevistas, 
[quando] sensibilizaram-se consideravelmente, relatando dificuldades em 
conter a própria emoção ao ouvirem seus entrevistados confiarem-lhes suas 
histórias de vida. O outro passou a ser visto de uma nova maneira, não a partir 
de uma pré-compreensão, mas respeitado em sua singularidade, permitido que 
fosse quem ele era, mesmo que entrasse em desacordo com as expectativas do 
multiplicador (ENKIM, 2013, p. 90, 91). 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Conforme compreendida no item 1.2. 



24	
  
	
  

 O autor destaca que os participantes saíram do curso entendendo que o modo dialógico 

respeita e valoriza “o modo de cuidar do outro e sua autonomia, promovendo a autocrítica do 

multiplicador” (p.84).  

 A segunda compreensão sobre ser multiplicador se refere a poder oferecer, se 

envolvendo pessoalmente na resolução de problemas, o apoio à população para qualquer 

necessidade que venha a apresentar.  

 É possível identificar, através das conclusões da pesquisa de Enkim, um modo de ser 

multiplicador se constituindo na Associação ao longo do curso, e que carrega muitos aspectos 

do modo de ser da própria Comunidade. Ele fala de um “modo peculiar dos educadores em seu 

relacionamento com o entorno” (ENKIM, 2013, p.85). De fato, desde a constituição da 

Comunidade em seus primórdios, existe uma busca de seus colaboradores a aprimorar seu 

trabalho, o que se mostra no fato de a maioria dos participantes do curso morar na Comunidade 

há mais de 10 anos e estar diretamente envolvida em instituições comunitárias de lá.  

 Como moradores ou frequentadores da Comunidade, os multiplicadores mostraram 

sensibilizarem-se profundamente com as questões do seu entorno, oferecendo-se 

voluntariamente para dar conta de diversas delas. Enkim (2013) aponta que “o cuidado 

voluntário pode ser compreendido como a profunda sensibilização com que o mundo que 

percebem a sua volta os toca...” (p. 88).  

 O “cuidar da comunidade” parece ser um forte traço do modo de ser deste multiplicador 

que estava se constituindo na formação. Ainda, e talvez exatamente por isso, uma outra forte 

característica dos multiplicadores foi levantada por Enkim: a quantidade de trabalho relatada 

pelos participantes, que se queixaram no final do curso de não darem conta de todas as 

atribuições de que estavam responsáveis.  

 Há uma outra questão levantada por Enkim, que é um possível conflito de sobre o papel 

do multiplicador na Comunidade, que se mostrou na concepção do multiplicar como 

abrangendo quaisquer questões da Comunidade, perante uma segunda, que concebe o 

multiplicar como o lidar com as questões dos educandos e suas famílias. Enkim colocou que os 

educadores se sentiam “sem pernas” (sic) para cuidar de questões que extrapolam seu trabalho 

com os educandos. O autor destacou uma fala que representa tal posição:  
Anita relata um conflito entre o grupo de educadores e suas lideranças quanto 
à possibilidade de escolha em se fazer o curso, mas, entende-se, a partir de sua 
fala e da dinâmica errática dos participantes relatada acima, que para 
escolherem não realizar a formação foi preciso resistência daqueles que não 
queriam cursá-la (ENKIM, 2013, p. 86).  



25	
  
	
  

 A participante, Anita, diz em seu relato que não queria participar do curso no início por 

não desejar uma sobrecarga de atividades, bem como por não gostar de atividades impostas sem 

que haja conversa.  

 Enkim não explorou esse possível conflito em sua análise e conclusões da pesquisa. O 

que trouxe na sua conclusão foi a compreensão de ter havido uma transformação importante no 

modo do participantes se relacionarem com as famílias. Se no início eles, exercendo suas 

funções de educadores, se relacionavam de “um modo autoritário e generalizado de 

compreender a formação e as famílias” (ENKIM, 2013, p. 89), ao longo do curso 

compreenderam a prática dialógica como possibilidade de escuta, compreensão do outro e co-

construção da autonomia das famílias no trabalho do multiplicador.  

 O artigo produzido pelo ECOFAM, “Formação de educadores-multiplicadores para o 

trabalho com famílias: um estudo fenomenológico” (SZYMANSKI et. al., 2014), refinou e 

ampliou os resultados já apontados por Enkim. Segundo os autores, os resultados da análise do 

curso apontaram três pontos de inflexão, sendo que o primeiro  
(...) ocorreu no segundo encontro com o grupo todo de educadores, quando 
surgiram demandas em duas direções: uma, no sentido conteudista, com ênfase 
na assimilação de saberes acadêmicos sobre famílias, para serem transmitidos 
à população, além da demanda por técnicas a serem utilizadas no trabalho com 
famílias; outra, no sentido dialógico de construção de saberes, com ênfase no 
desenvolvimento de uma escuta atenta às famílias. Permaneceram no curso 
aqueles que confiaram nas possibilidades de uma proposta dialógica. Observou 
o movimento que partiu do fascínio pela técnica, que levaria a uma atuação 
bancária, tanto na formação dos multiplicadores como na sua ação junto às 
famílias, em direção à curiosidade epistemológica, no sentido de explorar as 
possibilidades de uma prática dialógica. (SZYMANSKI et. al., 2014, p. 11)  

 O segundo ponto de inflexão se relacionou ao “âmbito de atuação do multiplicador e 

qual a natureza de seu trabalho junto às famílias”. Conforme revelou: “Foi um momento de 

grande tensão quando o grupo se viu diante de duas alternativas: uma focalizada no atendimento 

às famílias e outra voltada para uma participação política mais ampla na luta pelo respeito aos 

direitos do cidadão” (SZYMANSKI et. al., 2014, p. 11). 

 O terceiro ponto de inflexão apresentado foi a prática da entrevista reflexiva como 

possibilidade de alcance do diálogo como modo de convivência entre as pessoas. Szymanski 

ressaltou como essa compreensão trouxe “transformações importantes para os participantes, 

como conscientização tanto de seus pré-conceitos em relação a muitas famílias e como da 

necessidade de manter uma atitude crítica em relação ao próprio trabalho” (SZYMANSKI et. 

al., 2014, p. 11). 



26	
  
	
  

 O artigo concluiu que o curso foi a oportunidade para que o grupo se apropriasse da 

prática dialógica e do “conceito de diálogo para além do significado popular, vazio, de conversa 

para convencimento autoritário ou de mera aceitação da posição do outro” (SZYMANSKI et. 

al., 2013, p. 12). Ressalta, concluindo, que: 
A grande dificuldade nesse processo de construção de saber é que a prática 
dialógica não é uma técnica apenas, cuja aplicação automática produziria os 
resultados desejados. Ela é um método, um caminho, que envolve de modo 
dinâmico conhecimentos, pressupostos teóricos, técnica e, principalmente, 
disposição para a escuta atenta e respeitosa. O grupo, tanto de multiplicadores 
como o de pesquisadores, aceitou o desafio e pode-se considerar que os 
objetivos da pesquisa e da formação foram atingidos e que a continuidade 
desse modo de praticar a educação dependerá da escolha dos protagonistas 
(SZYMANSKI et. al., 2013, p.12). 

 As compreensões da pesquisa de Enkim e do artigo do ECOFAM trazem à luz que o 

processo de formação dos multiplicadores pareceu ser o encontro de duas dimensões: a primeira 

é uma noção de multiplicação proposta pelo ECOFAM e a sua consequente compreensão pelo 

grupo de educadores em formação. A segunda dimensão é um modo de atuação da equipe da 

Associação, e que aponta para duas concepções de multiplicador:  como mediador de questões 

do âmbito sócio-político da Comunidade e como mediador de questões pessoais e familiares dos 

educandos.  

A formação parece ter sido o encontro dessas duas dimensões, e, nesse sentido, pode ser 

considerada mesmo como uma obra da história da parceria entre o ECOFAM e a Associação, 

concentrando no próprio objetivo da formação a proposta do primeiro e a história de atuação do 

segundo: oferecer e produzir mudanças necessárias na comunidade a partir da 

instrumentalização e formação para o trabalho com famílias dela.    

  

A partir do contexto apresentado até aqui, sobre a história da Comunidade, sua parceria com o 

ECOFAM e a formação de multiplicadores para o trabalho com famílias, é preciso compreender 

tal contexto a partir do cenário mais geral em que ele pode ser situado. Logo, a pesquisa se 

concentrará a seguir em investigar o contexto de mundo onde tal questão se insere, em quais 

cenários está presente ou se aproxima. Para isso, será apresentada uma revisão bibliográfica que 

buscou encontrar aproximações entre o multiplicador e alguns profissionais presentes na 

Educação e da Saúde no Brasil, atualmente.  

 

 

 



27	
  
	
  

1.3. Aproximações entre o multiplicador, a Educação e a Saúde 

 

 O termo “multiplicador” não foi encontrado em pesquisas relacionadas à Psicologia da 

Educação. No entanto, na descrição do curso de formação de multiplicadores é possível 

compreender um pouco sobre o ofício de multiplicar. A partir do contexto apresentado é 

possível afirmar que ele supõe um contexto educacional em cujo há um profissional educador 

ativo em uma Comunidade que, em função de sua familiaridade com esta, busca aproximar-se 

de determinadas pessoas ou grupos afim de problematizar, refletir, buscar soluções ou debater 

sobre uma questão que concerne à Comunidade em si.  

 Embora esta aproximação sobre o que é o “multiplicador” seja contundente, é preciso 

olhar além, buscar aproximações com outros profissionais que estão presentes atualmente na 

área da Educação ou Saúde e que compartilham algumas das funções descritas acima como 

pertinentes ao multiplicador.  

 Para tanto, este item busca encontrar na literatura das áreas de Psicologia da Educação, 

Educação e Educação não-formal, aproximações com universos onde a formação de um 

profissional que trabalhe com famílias, em projetos que se caracterizam por uma preocupação 

com os modos de ser de uma comunidade e onde o exercício da cidadania e a busca de 

transformação social através da co-construção de saberes se cruzem.  

 Nessa aproximação, a maioria do material encontrado foi na área de Educação não-

formal, e por isso faz-se necessária uma conceituação dessa área que abriga profissionais de 

diferentes setores.  

 

 

1.3.1. Questões sobre a Educação não-formal  

 

 Na área da Educação, não é de hoje que trabalhos para além dos muros das escolas vêm 

sendo desenvolvidos, com intuito de atender a diversas demandas que a complexa tarefa de 

formar um cidadão exige. De fato, a Educação não está restrita aos ensinamentos da escola, e 

atualmente há diferentes projetos de educadores e assistentes sociais voltados para atender a 

demandas que a escola, e muitas vezes o universo social das crianças, não alcançam.  

 “Educação não-formal” é um termo cunhado na literatura para descrever processos que 

ocorrem fora da escola mas, ainda sim, visam a educação dos cidadãos. Educação, aqui, é 



28	
  
	
  

entendida para além do cunho “formal” que a escola designa através de sua grade curricular e 

objetivos.  

 A definição do conceito de “Educação não-formal” é feita, por diversos autores, a partir 

de suas diferenças em relação à Educação-formal, delimitada pelos muros da escola. Ao falar do 

conceito de “Educação não-formal”, a professora Maria da Glória Gohn (2006), que estuda e 

trata amplamente do tema, o faz diferenciando-o dos demais processos educacionais:  
Quando tratamos da educação não-formal, a comparação com a educação 
formal é quase que automática. O termo não-formal também é usado por 
alguns investigadores como sinônimo de informal. Consideramos que é 
necessário distinguir e demarcar as diferenças entre estes conceitos. A 
princípio podemos demarcar seus campos de desenvolvimento: a educação 
formal é aquela desenvolvida nas escolas, com conteúdos previamente 
demarcados; a informal como aquela que os indivíduos aprendem durante seu 
processo de sociali-zação - na família, bairro, clube, amigos etc., carregada 
de valores e culturas pró-prias, de pertencimento e sentimentos herdados: e a 
educação não-formal é aquela que se aprende “no mundo da vida”, via os 
processos de compartilhamento de experiências, principalmente em espaços e 
ações coletivos cotidianas (GOHN, 2006, p.28). 

 Gadotti (2005) coloca que “os programas de educação não-formal não precisam seguir 

necessariamente um sistema sequencial e hierárquico de ‘progressão’. Podem ter duração 

variável, e podem, ou não, conceder certificados de aprendizagem.” (p. 4). O autor coloca que 

“o espaço da educação não-formal é a cidade, um espaço marcado pela descontinuidade, pela 

eventualidade, pela informalidade” (GADOTTI, 2005, p. 2). Gohn, também discorrendo sobre a 

diferença entre os espaços, define o espaço da educação não-formal como localizado “em 

territórios que acompanham as trajetórias de vida dos grupos e indivíduos, fora das escolas, em 

locais informais, locais onde há processos interativos intencionais” (GOHN, 2006, p. 29). Em 

outra ocasião, reiterando Gadotti, Gohn afirma que  
a educação não-formal é mais difusa, menos hierárquica e menos burocrática. 
Seus programas, quando formulados, podem ter duração variável, a categoria 
espaço é tão importante quanto a categoria tempo, pois o tempo da 
aprendizagem é flexível, respeitando-se diferenças biológicas, culturais e 
históricas. A educação não-formal está muito associada à ideia de cultura 
(GOHN, 2009, p. 32). 

 Tais configurações de tempo e espaço não implicam, entretanto, num processo 

desorganizado ou marcado pela ausência de rigor. Gadotti apressa-se em dizer que a Educação 

não-formal é também organizada e sistematizada, mas por diretrizes, espaço e tempo outros que 

os da Educação formal.  

 A Educação não-formal está mais ligada a processos que envolvem a vida de uma 

comunidade, a “formação de cidadania, de capacitação para o trabalho, de organização 



29	
  
	
  

comunitária e aprendizagem dos conceitos escolares em ambientes diferenciados” (GADOTTI, 

2005, p. 3). Daí seu espaço, e o tempo em que se dá, não ter um delineamento rígido, como 

acontece na Educação formal.  

 A Educação não-formal se define, enfim, por estar em sintonia com seu objetivo, que é 

diferente do da Educação formal. Tal objetivo pode ser entendido como a capacitação de 

indivíduos a se tornarem cidadãos do mundo, no mundo. Sua finalidade é abrir 
janelas de conhecimento sobre o mundo que circunda os indivíduos e suas 
relações sociais. Seus objetivos não são dados a priori, eles se constroem no 
processo interativo, gerando um processo educativo. Um modo de educar 
surge como resultado do processo voltado para os interesses e as necessidades 
de quem dele participa. (...) A transmissão de informação e formação política e 
sociocultural é uma meta da educação não-formal. Ela prepara os cidadãos, 
educa o ser humano para a civilidade, em oposição à barbárie, ao egoísmo, 
individualismo etc... (GADOTTI, 2005, p. 30). 

 A partir de seu objetivo, fica claro que a Educação não-formal não deve ser encarada 

como em oposição ou contraposição à Educação formal. Ela é, sim, a possibilidade de 

aprendizagem de saberes que estão vinculados à vida coletiva, à relação entre as pessoas, a 

práticas e possibilidades de atuação em sociedade, e sua transformação. E, assim como todas as 

atividades humanas, é uma ação política.  

 O caráter político da Educação não-formal está implícito quando se fala da proposta de 

transformação presente nesta prática educacional. Gohn (2009) esclarece as pretensões políticas 

desta quando conceitua a educação não-formal como pertencente ao campo da Pedagogia social,  
aquela que trabalha com coletivos e se preocupa com os processos de 
construção de aprendizagem e saberes coletivos. (...) Construir cidadãos éticos, 
ativos, participativos, com responsabilidade diante do outro e preocupados 
com o universal e não com particularismos, é retomar utopias e priorizar a 
mobilização e a participação da comunidade educativa na construção de novas 
agendas. Essas agendas devem contemplar projetos emancipatórios que 
tenham como prioridade a mudança social (...). A educação não-formal é um 
campo valioso na construção daquelas agendas, e para dar sentido e 
significado às próprias lutas no campo da educação visando a transformação 
da realidade social (GOHN, 2009, p. 40). 

 É importante ressaltar, ainda, que a Educação não-formal se diferencia do que é 

chamado de “Educação informal”, uma vez que é uma proposta organizada e estruturada, 

enquanto a Educação informal se caracteriza pelo aprendizado decorrente da própria vida e suas 

relações, e acontece no convívio familiar, na rua, com os amigos, em relacionamentos 

amorosos, profissionais etc. A Educação informal se dá ao observarmos alguém cair em um 

buraco e, ao passar por ele, evitá-lo. Ela acontece, segundo Gohn (2009), em espaços 

“demarcados por referências de nacionalidade, localidade, idade, sexo, religião, etnia etc. A 



30	
  
	
  

casa onde se mora, a rua, o bairro, o condomínio, o clube que se frequenta, a igreja ou o local de 

culto a que se vincula sua crença religiosa...” (p. 29).  

 Já a Educação não-formal “se desenvolve usualmente extramuros escolares, nas 

organizações sociais, nos movimentos, nos programas de formação sobre direitos humanos, 

cidadania, práticas identitárias, lutas contra desigualdade e exclusão social” (GOHN, 2009, p. 

31). Anteriormente, Gohn já definira o local e o modo como a educação não-formal ocorre; tal 

definição contribui para distinguir esta da Educação informal, enquanto destaca que a não-

formal se dá em  
ambientes e situações interativos construídos coletivamente, segundo diretrizes 
de dados grupos, usualmente a participação dos indivíduos é optativa, mas ela 
também poderá ocorrer por forças de certas circunstâncias de vivência 
histórica de cada um. Há na educação não-formal uma intencionalidade na 
ação, no ato de participar, de aprender e de transmitir ou trocar saberes. 
(GOHN, 2009, p.30) 

 É possível então compreender, a partir do apresentado até aqui, que a Educação não-

formal responde a uma proposta específica de relação entre quem se propõe a construir um 

determinado saber em parceria com quem pretende aprendê-lo. Quem aprende são as pessoas de 

uma determinada comunidade, bairro, associação, que estão de alguma forma agrupadas sob um 

objetivo específico que a Educação não-formal pretende atender.  

 Na estrutura existente de aplicação da Educação não-formal, há um papel que interessa 

essa pesquisa por se aproximar do de multiplicador: o educador social. 

 “Educador social” é o termo designado para identificar o papel de educador na Educação 

não-formal, em contraponto aos educadores formais, os professores. Segundo Gohn, na 

Educação não-formal o educador “é o ‘outro’, aquele com quem interagimos ou nos integramos. 

(...) Os agentes educadores são os pais, a família em geral, os amigos, os vizinhos, colegas de 

escola, igreja paroquial, os meios de comunicação em massa etc” (GOHN, 2009, p. 29).  

 Vê-se que o conceito de educador social transcende a ideia geral de professor, que 

transmite um conhecimento já dado para o aluno, que deve assimilar tal conhecimento sem 

questioná-lo ou discuti-lo. Ao contrário, o educador social deve estar inserido na comunidade 

onde um projeto de Educação não-formal acontece, e é um elemento chave no estabelecimento 

das relações com a comunidade atendida, visando a construção do saber almejado.  

 Os educadores sociais são as figuras que estabelecem um diálogo com a comunidade, 

oferecendo um espaço onde possa emergir a construção, mútua, de um saber. Segundo Gohn 

(2009), os educadores sociais “são importantes para dinamizarem e construírem o processo 



31	
  
	
  

participativo com qualidade. O diálogo, tematizado não é um simples papo ou conversa jogada 

fora; é sempre o fio condutor da formação.” (GOHN, 2009, p. 33).  

 Parece que o educador social pode ser, então, uma espécie de condição criadora para que 

um projeto de Educação não-formal se dê – uma vez que tal processo pressupõe, justamente, 

aproximar-se da comunidade para, a partir da relação com ela, emergirem situações que possam 

favorecer o processo educativo de cidadania, inclusão social, relações afetivas e transformação 

social.  

 Os processos de Educação não-formal podem estar em diversas áreas da sociedade. O 

trabalho que interessa a esta pesquisa está mais fortemente vinculado à aproximação de 

famílias, uma vez que é esta a tarefa dos multiplicadores na Associação, objeto de estudo desta 

pesquisa.  

 Nesse sentido, há uma outra área de trabalho que oferece aproximações com o ofício do 

multiplicador, que é a saúde pública, quando desenvolve projetos visando à aproximação com 

famílias e que conta com profissionais que ocupam posição semelhante à do educador social e 

do multiplicador.  

 

 

1.3.2. Questões sobre o agente comunitário de saúde  

 

 Durante os últimos 40 anos, o Brasil enfrentou uma série de mudanças na estruturação 

de seu sistema de saúde, que fora, historicamente, baseado no “modelo tradicional de atenção 

primária, antes centrado prioritariamente na relação médico-paciente e no atendimento 

individual” (MARTINES & CHAVES, 2007, p. 428), bem como na medicalização de quaisquer 

relações estabelecidas para tratar de situações envolvendo a saúde dos indivíduos e sociedade.  

 Segundo Martines & Chaves, o Sistema Único de Saúde, o SUS, incorporou diretrizes 

de “universalização, descentralização e participação da comunidade” (p. 428) na sua proposta 

de atendimento à população, “sobretudo, tomando a família como eixo estrutural no que diz 

respeito aos fatores determinantes e condicionantes do processo de saúde-doença da população 

assistida” (MARTINES & CHAVES, 2007, p. 427).  

 Nesse sentido, criou, em 1994, o Programa de Saúde da Família – PSF – , uma proposta 

de atenção à saúde das famílias que visa a trabalhar diretamente com eles, inseridos na 

comunidade. Esse trabalho  
apresenta-se no atual cenário da política de saúde brasileira como um modelo 
de atenção em saúde, pautado no paradigma da vigilância à saúde que busca 



32	
  
	
  

articular a ação pragmática em saúde com políticas públicas setoriais e 
transetoriais. Além disso, o PSF propõe uma ampliação do locus de 
intervenção em saúde, incorporando na sua prática o domicílio e espaços 
comunitários diversos. Tal característica vem contribuindo para o 
fortalecimento do vincula entre profissionais das equipes e comunidade local 
(NUNES et. al., 2002, p. 1640). 

 A estrutura do PSF surgiu a partir da “experiência bem sucedida do Programa de 

Agentes Comunitários de Saúde (PACS)” (NASCIMENTO & CORREA, 2008, p. 1307), criado 

em 1990 também pelo SUS. O PACS marcou a emergência de um profissional até então não 

existente no sistema de saúde brasileiro, que tem como característica principal estar inserido na 

comunidade onde trabalha, e sua função reside na intermediação entre tal comunidade e a 

equipe, do PSF, em que trabalha. Este profissional é o agente comunitário de saúde (ACS).  

 Percebe-se de cara que o ACS é um profissional de função “híbrida e polimorfa”, como 

classificam Martines & Chaves, uma vez que pressupõe a plena participação do ACS na 

comunidade em que atua, sendo inclusive integrante dela. De fato, tal escolha é muito acertada 

quando se trata de se aproximar de uma comunidade não mais pautado por uma relação 

hierárquica, mas sim a partir das experiências, cultura e vivências da própria comunidade em 

relação à saúde.  

Pode-se dizer que o fato de ser o ACS uma pessoa que convive com a 
realidade e as práticas de saúde do bairro onde mora e trabalha, e ser formado 
a partir de referenciais biomédicos, faz deste um ator que veicula as 
contradições e, ao mesmo tempo, a possibilidade de um diálogo profundo 
entre esses dois saberes e práticas. Essa posição particular nos fez formular a 
hipótese de que o caráter híbrido e polifônico desse ator, o inscreve de forma 
privilegiada na dinâmica de implantação e de consolidação de um novo 
modelo assistencial, pois, numa posição estratégica de mediador entre a 
comunidade e o pessoal de saúde, ele pode funcionar ora como facilitador, ora 
como empecilho nessa mediação. (MARTINES & CHAVES, 2007, p. 1640) 

 O Ministério da Saúde define como funções do ACS “orientar as famílias para a 

utilização adequada dos serviços de saúde (...) e informar os demais membros da equipe de 

saúde acerca da dinâmica social da comunidade, suas disponibilidades e necessidades” (MS, 

1998, p. 18). 

 No PSF, o ACS faz parte de uma equipe que se chama “básica” ou “nuclear”, composta 

“por um médico generalista, dois auxiliares de enfermagem, um enfermeiro e cinco ou seis 

ACSs” (MARTINES & CHAVES, 2007, p. 427), podendo, em alguns casos, contar ainda com 

os respaldo de dentistas e profissionais de saúde mental e reabilitação.  

 A partir desta configuração, pode-se afirmar que cabe ao ACS gerar a possibilidade de 

um diálogo4 com as famílias da comunidade, para a partir da relação entre eles compreender 



33	
  
	
  

como tais famílias estabelecem seus cuidados e práticas de saúde. A partir deste diálogo, o ACS 

tem possibilidades de pensar, juntamente com a equipe básica, as melhores formas de oferecer 

os cuidados que as famílias e a comunidade necessitam. Conforme colocam Martines & Chaves: 
uma parte importante do trabalho do ACS produz-se pelo fato dele pertencer a 
esse mesmo universo e, portanto, supostamente compreender de dentro esses 
conflitos. (…) Trata-se de pessoas que moram no próprio bairro, frequentam 
com assiduidade as residências dos moradores, ou podem ser facilmente 
encontradas pelos mesmos, o que lhes permite identificar problemas de saúde, 
agenda consultas (…) (MARTINES & CHAVES, 2007, p. 1643, 1644). 

 Parece fundamental a existência de um profissional pertencente à comunidade com a 

qual um trabalho como este é realizado, pautado na compreensão de modos de vida, troca de 

experiências e construção de saberes que visam a transformação de tal comunidade.  

 E parece relevante ressaltar aqui a confluência de papeis que cabe a esse profissional na 

área da Saúde como na da Educação. É possível entender que, independentemente da área em 

que se trabalha, quando se pretende a aproximação de uma comunidade, uma figura como a do 

ACS ou a do multiplicador parece fundamental para o sucesso da proposta.  

 Em função da importância que parecem ter esses profissionais, a questão sobre sua 

formação parece indispensável, embora não tenham sido encontrados trabalhos na literatura 

científica que se debrucem sobre tal tema na área da educação.  

 Já na área da saúde, Nascimento & Correa fizeram um estudo para identificar as 

contribuições que um curso de formação de ACSs, desenvolvido pela Secretaria Municipal da 

Saúde (SMS) de Campinas, ofereceu para o ACSs que dele participaram, em relação a sua 

inserção na comunidade e na sua prática profissional.  

 A formação ocorreu entre os anos de 2001 e 2003, em Campinas, através de uma 

parceria do SMS com as universidades locais (Pontifícia Universidade Católica de Campinas – 

PUC-Campinas – e Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP) e o polo de capacitação 

de saúde da família. O Centro de Educação dos Trabalhadores da Saúde (CETS) foi a entidade 

que conduziu a capacitação. 

 Segundo os autores, o grande desafio da capacitação foi que a formação contivesse os 

conteúdos pertinentes às diretrizes do PSF em questão, bem como que tais diretrizes fossem 

comunicadas numa relação dialógica, baseada em Paulo Freire, e que tal ação educativa fosse 

capaz de assegurar para os ACSs o domínio dos conhecimentos pertinentes às suas práticas, 

sem, com isto, oferecer uma proposta estreita, desvinculada da prática e burocratizada.  

 Os resultados da pesquisa indicaram que os ACSs participantes da formação 

consideraram-na a base para que compreendessem seu modo de trabalho e, a partir de então, 



34	
  
	
  

refletissem sobre suas práticas. Nascimento & Correa (2008) destacam dois aspectos principais 

para os quais a formação contribuiu para o desempenho posterior dos ACSs:  
o papel de articulador, o que foi feito ao se tornar a voz da comunidade e por 
dar voz a comunidade, e o fato de o agente comunitário de saúde ser mais livre 
para propor coisas para a comunidade, passear pela comunidade, ter maior 
autonomia, ao passo que os profissionais do centro de saúde estão mais 
atrelados às regras e aos protocolos de conduta (NASCIMENTO & CORREA, 
2008, p. 1310). 

 Os autores concluíram que o ACS exerce um papel de mediador social, exercendo 
um elo entre os objetivos das políticas sociais do Estado e os objetivos 
próprios ao modo de vida da comunidade; entre as necessidades de saúde e 
outros tipos de necessidades das pessoas; entre o conhecimento popular e o 
conhecimento científico sobre saú- de, entre a capacidade de auto-ajuda 
própria da comunidade e os direitos sociais garantidos pelo Estado”. 
(NASCIMENTO & CORREA, 2008, p. 1310). 

 Acrescentam, ainda, que o processo de formação de ACSs foi “determinante na 

construção das habilidades e competências dos agentes comunitários de saúde” (p. 1310); e 

deve ser constante, uma vez que eles entendem que a formação de tais profissionais é contínua, 

por estarem vinculadas com as relações concretas. Segundo eles, a formação dos profissionais 

possibilita a construção de espaços coletivos para a reflexão e avaliação dos sentidos produzidos 

nas relações com a comunidade.  

 Sobre o papel dos ACSs, é colocado que eles 
trazem à tona a necessidade de incorporar novos elementos à sua prática e aos 
seus conceitos, a partir de desconfortos experimentados no cotidiano do 
trabalho, percebendo que o modo de fazer é insuficiente para dar conta dos 
desafios postos. A vivência e a reflexão sobre as práticas vividas produzem 
insatisfação, levando à busca permanente de alternativas para enfrentar o 
desafio e produzir transformações na realidade concreta (NASCIMENTO & 
CORREA, 2008, p. 1311). 

 A pesquisa termina por conceituar o trabalho do ACS como um voz da comunidade, 

enquanto dá voz a ela e, ao mesmo tempo, representa sua voz dentro dos serviços de saúde, 

tecendo um elo entre estes e a comunidade.  

 Pupin & Cardoso (2008), em artigo sobre os sentidos de ser ACS, destacam nos 

resultados de sua pesquisa que o ACS percebe-se como  
elo de ligação, ou seja, aquele que capta informações e vivências na 
comunidade e passa para a equipe. (...) Também é responsável pelo vínculo 
que a equipe tem como a comunidade, uma vez que divulga o serviço de 
saúde, constituindo-se, mais uma vez, como a porta de entrada da comunidade 
para com a unidade de saúde (PUPIN & CARDOSO, 2008, p. 161).  



35	
  
	
  

 Em sua conclusão, os autores afirmam que a constituição do ACS como profissional se 

dá no processo de seu trabalho – não existe um ACS a priori, mas ele se constitui à medida em 

que está inserido nessa função e exercendo-a na comunidade. Ainda, destacam que o ACS acaba 

muitas vezes sentindo-se superior à comunidade em função do saber que constitui para executar 

seu papel, e que sua intervenção acaba tendo cunho assistencialista e intervencionista com as 

famílias. Ainda, destacam que a questão salarial é uma insatisfação dos profissionais e que eles 

enxergam a sua função como uma possibilidade de aceder profissionalmente na equipe do PSF.  

 O estudo de Mota & Davi (2010), que visou compreender a escolarização do ACS, 

encontrou como resultado uma crescente escolarização desses profissionais, bem como sua 

busca por “alternativas de escolarização e formação profissional” (MOTA & DAVI, 2010, 

p.229). Além disso, os autores afirmam através dos resultados que os postos de ACS são 

preenchidos em 80% por mulheres, e estão associados ao trabalho doméstico e ao cuidado 

“inerentes”, culturalmente, a esse gênero.  

 A pesquisa aponta que 26% dos ACS pesquisados voltaram a estudar após iniciar este 

trabalho, e que muito disso se deve à vontade deste profissional em continuar na área da saúde e 

dominar saberes técnicos relacionados à área.  

 O artigo conclui que a atuação como ACS aparece como possibilidade de reingresso no 

mercado de trabalho e aquisição de novos conhecimentos. É relatado que os ACSs sentem-se 

valorizados com o conhecimento sobre saúde que adquirem na equipe multiprofissional, embora 

sua caracterização na equipe e na comunidade esteja relacionada ao “saber popular em saúde” 

(MOTA & DAVI, 2010, p. 243). Os autores destacam a importância do PSF reafirmar ao ACS 

seu valor na equipe como conhecedor e participante da comunidade, ao mesmo tempo em que 

incentiva seu aprimoramento técnico profissional.  

 Tais pesquisas envolvendo a figura do ACS explicitam a importância e delimitações do 

seu papel no trabalho desenvolvido com comunidades e suas famílias. Essas informações 

colhidas podem ser transportadas para o universo expresso aqui pela atuação do multiplicador 

na Comunidade; afinal, as duas funções compartilham o objetivo do seu trabalho: as famílias na 

sua comunidade.  

 

 

 

 

 



36	
  
	
  

1.3.3. Multiplicador, educador-social e ACS: aproximações  

 

 O ECOFAM realizou um curso de formação de multiplicadores a partir de uma demanda 

da Associação de capacitar seus educadores para a prática de trabalho com as famílias da 

Comunidade. Esse trabalho consistiu, ao longo da história da Comunidade onde a Associação 

atua, em atuar apoiando e oferecendo soluções à questões oriundas da vulnerabilidade das 

condições materiais da Comunidade. 

 O curso aconteceu entre 2011 e 2013 e seu desenrolar  pode se compreendido como um 

momento de síntese entre a parceria do ECOFAM e da associação: nesse momento houve a 

incorporação da proposta de modo dialógico de multiplicar do ECOFAM às práticas de trabalho 

com as famílias a equipe da Associação vinha desenvolvendo ao longo de sua história. 

 O ECOFAM buscou construir com os participantes do curso o multiplicador como um 

modo de se relacionar na Comunidade e lidar com as questões que ela enfrenta. Tal modo foi 

baseado na concepção de diálogo de Paulo Freire, e preconiza o multiplicar a partir de sua 

própria etimologia: propagar, estender – no caso, o modo de ser dialógico nas práticas 

psicoeducativas que acontecem na Comunidade, em busca de caminhos comuns para uma vida 

melhor.  

 Os participantes trouxeram para o curso suas concepções da sua prática de atuação na 

Comunidade ao longo de sua história: do ponto de vista da liderança, mediar quaisquer questões 

sócio-políticas da Comunidade; do ponto de vista dos educadores, mediar de questões pessoais e 

familiares dos membros da Comunidade.  

 A partir do que foi compreendido como modo de ser multiplicador e concepções de 

práticas vinculadas a ele, é possível pensar em aproximações com a bibliografia consultada, 

sobre ofícios que se aproximassem do multiplicar e os cenários que os envolvem. Ambos os 

papéis pesquisados, o do educador-social e do ACS, mostraram aproximações em relação à 

proposta de multiplicação presente no curso de formação de multiplicadores.  

 O educador social, assim como o multiplicador, tem sua atuação voltada para os 

processos que envolvem a vida em uma comunidade, a formação de cidadania, capacitação para 

o trabalho. Eles também buscam um trabalho que se desenvolva através da proposta de diálogo, 

e seu papel parece estar ligado a uma condição “criadora”, que dá lugar às possibilidades de 

transformação social.  

 O ACS se aproxima muito das condições de trabalho que foram definidas para a atuação 

do multiplicador: eles vivem na comunidade onde exercem seu papel como ACS e trabalham 



37	
  
	
  

com famílias da comunidade; conforme o curso de multiplicadores os preparou para fazer. 

Algumas pesquisas relataram a importância do saber para os ACSs, um saber que os fizesse 

instruir a sua comunidade, fator que também apareceu entre os participantes do curso de 

formação de multiplicadores.  

 Também houve pesquisas que relataram a dificuldade de delimitação do papel do ACS 

na comunidade, que muitas vezes parece híbrido e polimorfo. Esse aspecto também parece 

presente nas concepções sobre multiplicar que foram se constituindo ao longo do curso de 

multiplicadores – diferentes concepções presentes no grupo que pareciam opostas, e sobrecarga 

de trabalho sentida pelos educadores ao terem que acumular ao seu trabalho a função de 

multiplicador.  

 O que se ressalta a partir da revisão bibliográfica é que estes três ofícios parecem 

compartilhar de um mesmo contexto, de onde emergem e se realizam. Esse contexto pode ser 

entendido como situações de vulnerabilidade e restrição de condições materiais, onde parecem 

também faltar saberes teóricos e práticos para dar conta da fragilidade das questões vividas. As 

questões que se evidenciaram como vividas por essas comunidades são referentes a carências 

nas áreas da Saúde, sócio-político-econômicas e Educação.  

 Num contexto como o tal, os profissionais que emergem são justamente os que 

trabalham com questões que se referem à Educação não-formal, Saúde e Educação. Isso aponta 

para a difícil tarefa de construir um ofício que busca conciliar saberes teóricos e atuações 

práticas, que se pensam dialógicas e adequadas às questões enfrentadas. Esses profissionais 

compartilham um contexto de emergência: o da vulnerabilidade que pede cuidado.  

 Nesse contexto geral onde se encontra, e conforme foi se delineando na história da 

Comunidade e no curso de formação de multiplicadores, o conceito de multiplicador da 

Associação foi compreendido pelo ECOFAM como um profissional que pretende propagar, 

estender um conhecimento útil sobre assuntos que concernem seu entorno, com o objetivo de 

ajudar a resolver questões que emergem da vulnerabilidade e falta de recursos materiais, 

educacionais e emocionais dos membros de sua comunidade. O multiplicador seria um 

propagador de conhecimentos, de modos de se relacionar, modos de enfrentar as questões, 

modos de viver – propagador do modo de ser dialógico.  

A partir do que foi apresentado até aqui, será delimitado o problema de pesquisa, ou 

interrogação de pesquisa.  

 

 
 



38	
  
	
  

1.4. Definição da interrogação da pesquisa 
 
 

Todo perguntar é uma busca. Todo buscar está guiado previamente por 
aquilo que busca. Perguntar é buscar conhecer o ente no que diz 
respeito ao que ele é e a como está sendo. A busca ciente pode se 
converter em ‘investigação’, quer dizer, em uma determinação 
descobridora daquilo pelo que se pergunta. Todo perguntar implica, 
enquanto perguntar por..., algo posto em questão. Todo perguntar por... 
é de alguma maneira um interrogar a.... Ao perguntar pertence, além do 
que é posto em questão, um interrogado (HEIDEGGER, 2003, p. 26). 

 

 O caminho percorrido até aqui apresentou a história da Comunidade, que nasceu em 

1987, com a posse de um terreno na zona norte de São Paulo, que não contava com qualquer 

recurso para a vida civilizada. Desde o começo a vulnerabilidade das condições de vida marcou 

a Comunidade, que criou em 1991 uma Associação para cuidar das várias questões oriundas de 

sua condição. Conforme a Associação se estabelecia e conquistava estrutura para a 

Comunidade, foi buscando parcerias para aprimorar seu trabalho, e uma delas aconteceu com o 

ECOFAM, grupo de pesquisa da Profa. Heloisa Szymanski.  

A parceria entre Associação e ECOFAM se desenvolveu através do desenvolvimento e 

implementação de práticas psicoeducativas com as famílias da comunidade. Em 2011 a 

Associação apresentou a demanda de mais força de trabalho para as práticas com famílias. 

Então, foi pensado em parceria com o ECOFAM um curso de formação de multiplicadores, para 

que os educadores da Associação pudessem ampliar sua atuação nas práticas com as famílias, 

que eram, até então,  coordenados ou orientados pelo ECOFAM.  

É possível afirmar que o curso de formação foi um importante capítulo da história da 

parceria entre a Associação e o ECOFAM, e mostrou-se, através de análises do ECOFAM, 

como oportunidade da Associação consolidar a incorporação da proposta teórica do ECOFAM - 

o modo dialógico de relacionamento com as famílias nas práticas psicoeducativas – às suas já 

instituídas práticas. 

 A partir das compreensões que o ECOFAM produziu a respeito do curso, infere-se um 

possível delineamento de uma noção de multiplicador. Ele pode ser configurado como um 

profissional que, a partir das condições vulneráveis de seu meio, e sua ligação com a 

Comunidade em que atua,  busca multiplicar seu conhecimento para dar conta das questões e 

desafios que a comunidade enfrenta. O ECOFAM ofereceu um curso que propôs um método de 

multiplicar: o modo dialógico de Paulo Freire. A partir dos resultados da pesquisa de Enkim, os 



39	
  
	
  

educadores-multiplicadores formados pelo curso mostraram terem assimilado e se apropriado 

dos ensinamentos do curso.  

 No ultimo encontro do curso de formação, a equipe da Associação demandou ao 

ECOFAM a continuidade do trabalho que foi iniciado na formação, através de um espaço onde 

a prática que a equipe passaria a executar, agora a partir do conhecimento adquirido ao longo do 

curso, pudesse ser desenvolvida.  

Eu, como integrante do ECOFAM, encontrei nesse pedido a ocasião para minha 

pesquisa, uma vez que o fundamento da pesquisa-intervenção na área da Psicologia da 

Educação reside, justamente, na demanda de uma determinada comunidade, e a demanda de um 

espaço de diálogo sobre a prática do multiplicar pareceu presente naquele momento. 

Considerando o chamado presente na demanda dos multiplicadores ao final do curso de 

formação, e o intervalo entre esse chamado e o início da presente pesquisa – aproximadamente 

seis meses -, a interrogação que se aflora como a desta investigação é: como se configura o 

ofício de multiplicar para os multiplicadores da equipe da Associação, após o curso de 

formação? 

 Esta é a interrogação desta pesquisa. Ela aponta imediatamente um possível caminho, à 

medida que desvela, junto com ela, um interrogado. No caso, o interrogado é o multiplicador. 

Por isso, é sobre ele que se debruçará a investigação, pois é somente através da descrição do 

interrogado, o multiplicador, que se pode compreender qualquer coisa a respeito da interrogação 

– o ofício de multiplicar.  

 Se aproximar do interrogado, o multiplicador, é se acercar de sua prática e poder 

descrevê-la. Este exercício é, ao mesmo tempo, a oportunidade para o oferecimento de um 

espaço de diálogo8 sobre a prática do multiplicador, conforme demandaram ao ECOFAM no 

final do curso de formação. Logo, o principal objetivo da pesquisa atende à demanda da 

Associação ao mesmo tempo que à interrogação que dela emergiu. Essa parece ser a principal 

justificativa dessa pesquisa, uma vez que se realiza enquanto atende a uma demanda.  

 Em decorrência do modo como se configurou a presente interrogação, será possível ter 

como objetivo a compreensão do trajeto percorrido pelos multiplicadores entre a formação e o 

momento atual. O esclarecimento desse trajeto permitirá a compreensão de se a assimilação da 

proposta dialógica do ECOFAM vem acontecendo na prática do multiplicador, delineando seu 

ofício.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8	
  Conforme	
  proposto	
  a	
  partir	
  da	
  concepção	
  de	
  Paulo	
  Freire,	
  explicitada	
  neste	
  capítulo.	
  	
  



40	
  
	
  

 Desse modo, é possível que o caminho pretendido com a mesma interrogação possa 

apontar para um esclarecimento do que é o ofício de multiplicar para esta equipe, e, assim, 

quem sabe possa ser também um espaço para que os próprios multiplicadores reflitam sobre os 

objetivos que norteiam tal ofício e se a sua prática está, de fato, de acordo com ele.  

A mim esta possibilidade chega com uma bela justificativa deste trabalho, uma vez que 

a correspondência entre os objetivos e a prática de uma atuação são fundamento para a sua 

realização. Parece importante que os multiplicadores tenham a chance de refletir ativamente 

sobre o que querem multiplicar e o que estão multiplicando, que compreendam os limites que 

norteiam este ofício na Comunidade. A oportunidade de esclarecer o objetivo do seu ofício pode 

ser uma possibilidade do multiplicador exercê-lo em sua plenitude, apropriando-se dele.  

 Ainda, o fato da prática do multiplicar estar ancorada por uma equipe – a dos educadores 

da Associação –, torna plausível a realização desta pesquisa como a oferta de um espaço grupal 

que possa trazer à tona como o multiplicar de cada um se encontra e reflete neste grupo de 

pessoas – a equipe. 

 Agora, para atender à interrogação e objetivos que ela provoca, faz-se necessário 

delinear o olhar que compreenderá o interrogado – a prática do multiplicador tratada em um 

espaço grupal: a concepção de mundo e o método através do qual os dados colhidos serão 

analisados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41	
  
	
  

2. A FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL COMO MÉTODO DE 

INVESTIGAÇÃO 

 

 
Uma educação pela pedra: por lições;  
Para aprender da pedra, frequentá-la;  
Captar sua voz inenfática, impessoal 
(pela de dicção ela começa as aulas).  
A lição de moral, sua resistência fria  
ao que flui e a fluir, a ser maleada;  
A de poética, sua carnadura concreta;  
a de economia, seu adensar-se compacta:  
Lições da pedra (de fora para dentro, 
cartilha muda), para quem soletrá-la. 
 
João Cabral de Melo Neto 

 

 

 Este capítulo apresentará o olhar a partir do qual a pesquisadora compreende o mundo, 

e portanto, de onde se fez possível  uma interrogação tal como a que se expôs aqui, e ainda, a 

partir de onde os dados colhidos serão compreendidos e analisados. Em seguida, esse olhar 

será enquadrado nos moldes da pesquisa científica na área de Psicologia da educação.  

 

 

2.1. O olhar da fenomenológia existencial e o método de investigação que dele decorre 

 

 

 Este olhar se funda no método fenomenológico existencial, conforme proposto pelo 

filósofo Martin Heidegger (1889 – 1976). Sua obra é extensa e complexa, e aqui serão trazidos 

apenas alguns elementos, conforme é possível para a pesquisadora alcançar, que buscarão 

elucidar o modo como essa investigação será conduzida.  

 Heidegger delimitou seu método de compreensão do mundo a partir do que buscou 

interrogar: o ser dos entes. Ele disse que a origem de todo seu pensamento está “numa frase de 

Aristóteles que diz que o ente é expresso de múltiplas maneiras. Na verdade esta frase foi a 



42	
  
	
  

faísca que provocou a pergunta: qual é a unidade destes significados múltiplos de ser; na 

verdade, o que significa ser?” (HEIDEGGER, 2003, p. 22). 

Ao longo de toda a sua obra ele explorou tal questão, “o que significa ser”, de diferentes 

ângulos e maneiras. O termo “ser” ao qual Heidegger se refere não diz respeito à compreensão 

mais imediata que dispomos da palavra “ser”. Ser na obra dele tem a ver com “o que determina 

o ente como ente, aquilo em relação a que o ente, como quer que ele seja discutido, já é 

entendido a cada vez.” (HEIDEGGER, 2003, p. 27).  

 “Ser” diz respeito ao sentido das coisas, isto é, “aquilo em que se move a 

compreensibilidade de algo, sem que ele mesmo seja explícito e tematizado pelo olhar. Sentido 

significa o fundo sobre o qual se leva a cabo o projeto primário, fundo este o qual pode 

conceber-se a possibilidade de que algo seja como é.” (HEIDEGGER, 2003, p. 339).  

 O ser dos entes está relacionado a uma ontologia, que, conforme o dicionário Aurélio, é 

a busca do conhecimento “do ser concebido como tendo uma natureza comum que é inerente a 

todos e a cada um dos seres”. (FERREIRA, 2009, p. 439).  

Segundo Heidegger (2013), “ontologia significa doutrina do ser.” (p. 8). Isso significa 

que a ontologia é um conjunto de elementos que dizem do ser de cada ente, e delimitam sua 

condição.  

Já o termo “ente” significa as coisas do mundo e o homem - todos são entes: uma 

cadeira, um carro, uma montanha, um bebê, uma flor. Ente é “tudo aquilo de que discorremos, 

que visamos, em relação a que nos comportamos desta ou daquela maneira; ente é também o 

que somos e como somos nós mesmos.” (HEIDEGGER, 2003, p. 27). 

 Em uma de suas principais obras, Ser e Tempo (1927), Heidegger se empreendeu na 

busca pela compreensão do sentido de ser. O método que utilizou foi o fenomenológico 

existencial. Fenômeno é tudo que acontece no mundo, fala do que se manifesta nos 

acontecimentos: fenômeno é “o-que-se-mostra-em-si-mesmo, o manifesto. Os fenômenos são 

então a totalidade do que está à luz do dia ou que pode ser trazido à luz.” (HEIDEGGER, 2003, 

p. 49). Fenomenologia diz respeito à ciência do fenômeno, ou seja, o conhecimento que se pode 

alcançar sobre um fenômeno. Fenomenologia significa, então: “fazer ver a partir de si mesmo o 

que se mostra, tal como se mostra a partir de si mesmo. Esse é o sentido formal de uma 

investigação que se autodomina fenomenologia. (HEIDEGGER, 2003, p. 54).  

Segundo ele, fenomenologia diz respeito à “maneira de mostrar e de tratar o que nessa 

ciência deve ser tratado. Ciência de os fenômenos quer dizer: um modo tal de captar os objetos, 



43	
  
	
  

que tudo o que se discuta sobre eles deve ser feito em direta mostração e justificação” 

(HEIDEGGER, 2003, p. 55).  

 Isso significa que é tarefa da fenomenologia descrever os fenômenos que pretende 

interrogar, porque no próprio fenômeno se encontra o seu sentido, isto é, seu ser. E por que, 

coloca Heidegger, a fenomenologia precisa então interrogar pelo sentido do fenômeno, se “atrás 

dos fenômenos da fenomenologia, por essência não há nada” (HEIDEGGER, 2003, p. 56)?  

 A interrogação pelo sentido de um fenômeno se faz necessária porque na maioria das 

vezes os fenômenos estão velados. Ele explicita que o fenômeno é: 
aquele que de um modo imediato e usual precisamente não se mostra, aquele 
que fica oculto no que imediata e regularmente se mostra, mas que ao mesmo 
tempo é algo que pertence essencialmente ao que imediata e regularmente se 
mostra, a tal ponto que constitui seu sentido e fundamento. (HEIDEGGER, 
2003, p. 55)  

 Portanto, compreender o ser de um fenômeno – seu sentido e seu fundamento ontológico 

– só é possível através do próprio fenômeno, “ir às coisas mesmas” (p. 54). A investigação do 

sentido só pode acontecer através dos fenômenos, portanto, no plano ôntico, ou seja, no mundo 

fático. E isso porque o “ser é sempre ser de um ente” (HEIDEGGER, 2003, p. 30) e não de 

qualquer outra coisa que não esteja no que aparece faticamente nos fenômenos.  

 Disso decorre o método fenomenológico de Heidegger: 
todo perguntar é uma busca. Todo buscar está guiado previamente por aquilo 
que se busca. Perguntar é buscar conhecer o ente no que diz respeito ao que ele 
é e a seu ser-aí. A busca consciente pode se converter em investigação, quer 
dizer, em uma determinação descobridora daquilo pelo que se pergunta. [...] 
Ao perguntar pertence, além do que é posto em questão, um interrogado. 
(HEIDEGGER, 2003, p. 26) 

 O que ele esclarece é que o método fenomenológico é uma interrogação pelo sentido (o 

ser dos entes). Essa interrogação sempre pressupõe um interrogado – um fenômeno – porque o 

sentido só se manifesta nos entes ônticos, ou seja, através dos fenômenos.  

 Partindo dessa premissa, Heidegger identifica o homem, o qual ele preferiu designar 

como ser-aí -  o termo se refere à condição ontológica do homem - como o interrogado de sua 

interrogação. Isso porque, segundo o filósofo, o ser-aí é o “ente que [é] ôntico-ontológicamente 

privilegiado” (p. 57), justamente porque é o ente que se pergunta pelo ser dos entes, é o ente que 

tem condições de se perguntar pela ontologia do mundo, isto é, se perguntar pelo ser.  

  E como o ser-aí se pergunta pelo ser dos entes? Segundo Heidegger (2003), ele 

pergunta através de sua relação com eles, na sua vida fática. Disso implica que qualquer 



44	
  
	
  

fenômeno acontece na faticidade do mundo em que existe o ser-aí e todos os outros entes. Logo, 

um fenômeno pode ser compreendido somente a partir de sua faticidade. 

Heidegger se refere à vida fática como “o nosso próprio ser-aí enquanto ‘aí’ em qualquer 

expressão aberta no tocante a seu ser e em seu caráter ontológico”. (2013, p. 14). A faticidade 

designa que tudo que acontece ao ser-aí, toda a sua determinação ontológica, acontece em um 

mundo fático, e, portanto, histórico. Este é o “aí” do ser-aí, e, por isso, fundante dele – o ser-aí 

só existe em um mundo, a partir de seu mundo.  

  Este “aí” é o mundo em que cada um vive, em que todos os fenômenos se dão 

(HEIDEGGER, 2003). O mundo é uma trama de significados ônticos que constituem a 

faticidade onde o ser-aí existe. Esta trama de significados (CRITELLI, 1996) não é estática, 

fixa, eterna. Afinal, é só encarar qualquer objeto do mundo para se dar conta de como ele muda 

através do tempo, dos séculos ou mesmo dos anos (HEIDEGGER, 2003). A trama de 

significados que constituí o mundo, o “aí” do ser-aí, nada mais é que uma rede hermenêutica 

(interpretativa).  

 Segundo Heidegger (2003), a hermenêutica é um fundamento do seu método 

fenomenológico porque ela fala da estrutura do mundo onde todos os fenômenos acontecem. O 

mundo é essa rede hermenêutica sustentada por uma ontologia, que é historicamente 

constituída.  

Assim, só é possível fazer fenomenologia hermeneuticamente, ou seja, considerando o 

“aí” histórico em que cada fenômeno acontece. Por isso, a hermenêutica é o próprio fazer da 

fenomenologia de Heidegger, conforme ele afirmou:  “da investigação mesma se desprenderá 

que o sentido da descrição fenomenológica enquanto método é a interpretação. [...] A 

fenomenologia do ser-aí é hermenêutica, no significado originário da palavra, em que se 

designa o ofício de interpretar.” (HEIDEGGER, 2003, p. 56). A fenomenologia é senão a 

interpretação do “aí” fático que sustenta o acontecimento de qualquer fenômeno (HEIDEGGER, 

2013).  

  Desse modo, a hermenêutica se torna fundamental no método fenomenológico de 

investigação, pois ela é mesmo o seu modo como de compreensão de um fenômeno. Através 

dela que se pode desvelar o que se mostra na aparição do fenômeno: seu sentido. Assim, o 

método fenomenológico encara um fenômeno a partir de sua faticidade, buscando desvelar o 

horizonte de sentido (histórico) que permite sua compreensão a partir de seu ser.  Só é possível 

atingir a ontologia, isto é, o sentido de um ente, através da hermenêutica, que se converte, 



45	
  
	
  

assim,  “... em uma ‘hermenêutica’ no sentido da elaboração das condições de possibilidade de 

toda investigação ontológica” (HEIDEGGER, 2003, p. 57). 

Para compreender um fenômeno é, portanto, preciso partir do esclarecimento da rede 

hermenêutica em que ele se instala – seu mundo – porque na maior parte das vezes esta rede 

envolve os fenômenos de tal modo que os encobre nos significados do próprio mundo. Esse 

esclarecimento, a compreensão fenomenológica, se inicia pela descrição do fenômeno 

investigado. A descrição e compreensão do fenômeno é sempre feita pelo ser-aí.  

O ser-aí é o ente capaz de se perguntar pelo ser dos entes, e seu próprio, porque é o ente 

que vive na linguagem. Segundo Heidegger, “a linguagem é a morada do ser. Na habitação da 

linguagem mora o homem.” (HEIDEGGER, 2008, p. 326). O ser-aí é o ente que tem como ser o 

nada, isto é, sua determinação ontológica é a abertura ao nada. O ser-aí pode-ser diversas 

possibilidades, mas ele não é nada: “o ser-aí está cada vez em uma ou outra possibilidade, que 

constantemente não é alguma outra e já renunciou a ela no projeto existenciário. O projeto não 

só está determinado pela nadidade (...) como, inclusive o projeto é essencialmente negativo.” 

(HEIDEGGER, 2003, p. 301).  

Não sendo nada, o ser-aí é lançado no futuro pela linguagem (POMPEIA, 2011). Na 

linguagem ele se lança no futuro através de possibilidades, e vive seu presente como um projeto 

do que posse se realizar no futuro, mas que só existe no presente como possível. Nesse 

movimento entre o presente e o futuro, o ser-aí habita o mundo, considerando para o seu futuro 

justamente as possibilidades que o seu mundo (o horizonte de sentido histórico) oferece como 

possível. Como afirma Critelli, o ser-aí habita o mundo realizando possibilidades:  
habitar o mundo é habitar o real. A realidade não é concretude nem objetividade, 
mas o produto deste movimento de realização. Assim, o homem é-no’mundo 
realizando o mundo, as coisas do mundo, os outros e a si mesmo. Realizar é 
mais que empreender, é desvelar, revelar, testemunhar, veracizar, autenticar. 
(CRITELLI, 1996, p. 112).  

 

O ser-ai se realiza cuidando: de si, dos outros, das coisas, das possibilidades de futuro. 

Ele cuida porque tem uma dívida ontológica, que é o seu ser estar marcado por um não ser 

nada. Justamente por não ser nada é que o ser-aí é lançado no futuro, pois tem de estar sempre 

projetando a si mesmo para existir. Dessa forma, o ser-aí existe no tempo, pois vive no 

presente mas é lançado no futuro, e também no passado; onde recorre à história para poder 

decidir entre as possibilidades que se apresentam a ele.  

Nesse movimento entre passado, presente e futuro, que o ser-aí faz na linguagem – ele 

habita nela –, ele cuida do mundo, o realizando: “o modo de o homem habitar o mundo é 



46	
  
	
  

realizando o mundo, os outros, a si mesmo. Através da realização ele cuida de ser, dá conta de 

ser. Cuidando de ser, ele realiza a si mesmo e ao mundo.” (CRITELLI, 1996, p. 112). O 

cuidado é o sentido da existência do ser-aí, porque o cuidado é esse movimento de realizar-se 

a partir de possibilidades futuras, já que, em si, o ser-aí não é nada, é um vazio, uma clareira 

apontada para o futuro.  

Se o ser-aí só existe a partir de seu mundo fático, e se o sentido de sua existência é o 

cuidado, tal existência está diretamente relacionada à compreensão desse mundo. O ser-aí, por 

não ser nada, tem no seu ser a determinação de já estar aberto ao mundo em que existe, para 

poder compreendê-lo. Compreender é “projetar seu ser para possibilidades.” (HEIDEGGER, 

2003, p. 167); ou seja, compreender é enxergar na trama do mundo as possibilidades 

disponíveis para serem projetadas como futuro.  

O ser-aí está sempre aberto em seu mundo, compreendendo-o a partir de como está 

disposto nele. Essa disposição no mundo é o modo como o ser-aí está lançado nele, a partir de 

uma disposição afetiva, que o faz compreender o mundo de tal ou tal maneira. “A disposição 

afetiva abre o ser-aí na sua condição de lançado...” (HEIDEGGER, 2003, p. 155).    

Lançado em uma determinada disposição afetiva o ser-aí compreende o mundo, o seu 

“aí” - a trama de significados fundada em um horizonte de sentido do ser de um tempo. O 

mundo já sempre oferece ao ser-aí possibilidades já estruturadas de viver, a partir de sua 

trama de significados. Possibilidades essas que o ser-aí realiza, na maior parte das vezes, de 

acordo com o mundo, como todo mundo faz, de modo impessoal.  

 Como nos lembra Critelli, “a trama do mundo impessoal, digamos, desvela, revela, 

testemunha, veraciza os modos de se cuidar de ser [...] A trama do mundo (significação) é 

uma tessitura dos modos de cuidar, singular e pluralmente, própria e impropriamente de se 

ser.” (CRITELLI, 1996, p. 141).   

O ser-aí já existe compreendendo esses modos de cuidado oferecidos pelo mundo, 

através dos outros seres-aí. São os outros que oferecem para o ser-aí os modos de cuidar 

presentes no mundo, são os outros que tornam o ser-aí o ente que ele é. O ser-aí é estruturado 

pela sua existência com os outros, os outros têm um primado sobre qualquer outro ente do 

mundo, afinal, eles apresentam o mundo ao ser-aí. (CASANOVA, 2009). São os outros, em 

última instância, que instauram o ser-aí na linguagem, sua morada. 

Na maior parte do tempo o ser-aí desvela os entes e a si mesmo não como 

possibilidades de ser, mas como determinações do mundo (HEIDEGGER, 2003). Esse 

desvelamento faz parte do seu modo impessoal de existir. Isso significa que na maioria do 



47	
  
	
  

tempo o ser-aí está tão imerso no mundo que segue o seu discurso, que as possibilidades são 

determinações, são o como se deve viver.  

Heidegger chamou esse modo de cuidado, de realizar o mundo e a si, de impróprio ou 

impessoal, porque é o imperativo do tempo cotidiano que o mundo impõe, esse tempo 

caracterizado por uma sucessão de momentos a serem preenchidos pela ocupação do ser-aí 

com as coisas do mundo, os outros, os afazeres.  

 Segundo Casanova (2009), no cuidado impessoal, o ser-aí estabelece um modo 

deficitário de relação com os outros, pois se relaciona com os outros seres-aí sempre a partir 

das determinações. De início e na maior parte das vezes os seres-aí tratam muito pouco do 

que lhes é próprio, pois se relacionam através da trama do impessoal. 

 O modo impessoal de ser com os outros impõe ao ser-aí sempre esperar do outro 

aquilo que o mundo diz que o outro deve fazer (CASANOVA, 2009). Assim, o ser-aí cuida 

do outro a partir das suas expectativas prévias, sedimentadas de relacionamento. Isso torna 

possível a um ser-aí dizer, para o outro, o que deve ser feito. Dessa forma, no cuidado 

impessoal do cotidiano, a aproximação do que é próprio do humano fica restrita, deixando 

lugar para o ser-aí, também com os outros, cuidar se ocupando da “curiosidade, da avidez por 

novidades, do falatório” (HEIDEGGER, 2003, p. 274).  

Esse é o imperativo do horizonte temporal cotidiano. Esse tempo cuja estrutura 

permite ao ser-aí assumir o lugar do outro dizendo o que ele deve fazer é uma confiança que o 

mundo oferece a partir de seu horizonte hermenêutico. Essa confiança pressupõe o velamento 

do mundo como horizonte de sentido, já que ele se apresenta ao homem como realidade. No 

impessoal o ser-aí se relaciona como veículo de um horizonte de sentido sedimentado, o que 

restringe sua relação com o outro. 

Desse modo, o movimento do ser-aí no tempo, do presente para o passado, do presente 

para o futuro, fica de acordo com o tempo do cotidiano, onde tudo parece certeza e o futuro é 

apenas uma repetição do presente. Esse mundo oferece um abrigo ao ser-aí, que em seu ser é 

marcado pelo nada, pelo não-ser anunciado no futuro vazio de certezas e fundado em 

possibilidades. No mundo impessoal, a linguagem é discurso instituído de como se deve viver. 

(HEIDEGGER, 2003).  

Mas é nesse mesmo mundo que impõe o impessoal, este que é onde todos os fenômenos 

acontecem, fático, onde o ser do ser-aí experimenta o que concerne ao seu ser: a falta de sua 

dívida ontológica (de ser um não-ser que precisa ser preenchido constantemente, a quem sempre 



48	
  
	
  

falta se realizar), o esclarecimento do mundo apenas como trama, e não como garantia de futuro 

(o que Heidegger chama de angústia) e a perspectiva da morte.  

Conforme coloca Heidegger, “o tempo que bane o ser-aí [de sua condição de ter que 

cuidar do seu ser] [...] ele é simultaneamente o que clama e evoca o recusado; isto é, o que é 

inexorável, o ser-aí, de acordo com suas possibilidades, deve ser o que e como ele pode ser.” 

(HEIDEGGER, 2011, p.195).   

 Isso acontece porque é próprio do humano, que é o ente marcado pelo não-ser, essa 

indeterminação radical, não conseguir morar completamente no mundo. O ser-aí não 

consegue porque, em última instância, não tem casa fixa – sua constituição é indeterminação, 

o mundo acaba sendo sempre uma determinação temporária. O ser-aí é marcado pela 

inospitalidade ontológica:  
o mundo não consegue nos abrigar e acolher da mesma maneira como faz com 
os elementos naturais. Mesmo o mundo artificial que criamos sobre o mundo 
natural para, assim, podermos morar nele não nos oferece garantias de 
fixação. Ser-no-mundo como homens é habitar este e nesta inospitalidade” 
(CRITELLI, 1996, p. 17).  

 

É como se o perigo estivesse sempre à espreita. As vulnerabilidades que o mundo 

impessoal impõe remetem o ser-aí à sua própria inospitalidade estrutural. Conforme o ser-aí 

está disposto, compreende o mundo como vulnerável, perigoso, ameaçador. E sem o abrigo 

do mundo fica muito próximo da angústia, que nada mais é que o esclarecimento do seu ser: 

um ente lançado no nada em direção à morte.    

 Dar-se conta da mortalidade, da finitude de si, suprime todas as possibilidades porque 

a morte as esgota (HEIDEGGER, 2003). O ser-aí é mortal porque a morte é o horizonte da 

sua existência. A morte é a concretização do nada porque é completamente desconhecida. O 

ser-aí é mortal não só porque morre, mas porque sabe que vai morrer. Sobre a mortalidade do 

ser-aí, Heidegger (2006) diz:  

Os mortais são os homens. São assim chamados porque podem morrer. Morrer 

significa: saber da morte, como morte. Somente o homem morre. O animal 

finda. Pois não tem a morte nem diante de si, nem atrás de si. A morte é o 

escrínio do Nada, do que nunca, em nível algum, é algo que simplesmente é e 

está sendo. (...) Chamamos aqui de mortais os mortais – não por chegarem ao 

fim e finarem sua vida na terra, mas porque eles sabem da morte, como morte. 

Os homens são mortais antes de findar sua vida. (HEIDEGGER, 2006, p. 157) 



49	
  
	
  

 A morte é a guardadora (escrínio) do nada porque é algo que nunca se viverá, que 

nunca se concretizará, mas que no entanto orienta, é o grande horizonte – o sentido – da 

existência humana. É portanto, para o ser-aí, um grande perigo, algo do que ele já existe 

tentando esquecer, tentando se proteger e se abrigar no mundo.  

 Mas, ao defrontar o perigo, a morte à espreita, aí também reside uma 

possibilidade para o ser-aí. Heidegger (2006), lembra o poeta Friedrich Holderlin: “Ora, onde 

mora o perigo/ é lá também que cresce/ o que salva” (p. 31). 

Se dar conta da sua finitude permite ao ser-aí olhar para as determinações do mundo 

impessoal como meras possibilidades. Assim, ele se libera para estar lançado ao futuro como 

a clareira que é, sendo possível para ele cuidar de si, dos outros, das coisas do mundo, de seu 

projeto, a partir do que ele é. Cuidar a partir de seu ser é decidir de modo próprio, isto é, a 

partir da indeterminação do nada que confere ao ser-aí a qualidade de poder-ser lançado no 

tempo.  

Quando pode enxergar a indeterminação do nada como o sentido da vida, o ser-aí 

pode liberar-se das determinações abrigadoras do mundo impessoal, para viver o nada como 

liberdade para poder-ser, liberdade para decidir-se pelas possibilidades do que pode ser. Este 

trecho sintetiza bem a questão fundamental da decisão:  

Pelo que, então, tem de decidir-se o ser-aí? Pela efetiva recriação para si 

mesmo do saber autêntico sobre em que consiste o que é propriamente 

possibilitador de seu próprio. E o que significa isto? Que para o ser-aí 

enquanto tal sempre precisa ser iminente o instante, no qual ele é trazido para 

o adiante de si mesmo enquanto o propriamente obrigatório. Diante de si 

mesmo – não como um rígido ideal e um modelo originário firmemente 

fixado, mas diante de si mesmo como o que arranca para si uma vez mais 

justamente a possibilidade própria e precisa se assumir em tal possibilidade 

(HEIDEGGER, 2011, p. 197).  

 O que Heidegger chama de instante é o horizonte temporal onde o ser-aí decide a 

partir de seu ser. Ele diz que o instante é a própria “visualização do caráter de decisão, no qual 

se abre e se mantém aberta a situação plena de um agir [...] O ápice do instante não é nem 

escolhido enquanto tal, nem refletido, nem sabido. Ele abre-se para nós como o propriamente 

possibilitador” (HEIDEGGER, 2011, p. 197, p. 199). O instante acomete o ser-aí como 

revelação do seu ser, o que libera o ser-aí para decidir livremente.  



50	
  
	
  

 Decidindo-se livremente o ser-aí pode cumprir seu destino de modo próprio9 : 

cuidando propriamente. O cuidado próprio é assumir-se indeterminado, fundado no nada, para 

poder decidir-se livre para as possibilidades que se realizarão no futuro.  

Cuidando o ser-aí sempre habita no tempo, e o tempo é a abertura de horizonte do ser 

dos entes. Quando cuida propriamente, o ser-ai pode se relacionar com os outros, consigo e 

com as coisas do mundo para além das determinações do mundo impessoal; liberando, assim, 

a possibilidade de ser revelador do ser dos entes.  

Afinal, o ser-aí é o ente que habita a linguagem, que é a morada do ser dos entes. Por 

ter como como determinação de seu ser o movimento entre o passado, presente e futuro – o 

ser-aí existe no tempo -, o ser-aí é a clareira que, cuidando do mundo, revela o ser.  

 Cuidando, o ser-aí realiza o ser dos entes ao mesmo tempo em que realiza o seu. É um 

encontro, uma fecundação. Essa é a liberdade humana, conforme Pompeia&Sapienza (2011) 

atesta: 

O ser livre do Dasein faz com que ele ultrapasse o real, e isso quer dizer que 

ele é convocado para realizar, para tornar real aquilo que era uma 

possibilidade. Em sua liberdade, Dasein deixa vir à luz o que ainda estava no 

encobrimento, ele liberta os entes para que se manifestem em seu ser, ele é 

clareira do ser dos entes. Para o Dasein, libertar o ente em seu próprio ser 

significa permitir que ele se manifeste, significa criar, e criar é libertar o 

possível do encobrimento do nada. O possível está sempre lá, encoberto pelo 

nada. Criar é trazer para o real, é realizar. É deixar aparecer na luz aquilo que 

até então permanecia oculto no encobrimento. O modo de ser livre do Dasein 

consiste em dispor-se a servir como oportunidade de desvelamento do 

possível, em deixar-se usar como âmbito de verdade dos entes.” (POMPEIA, 

2011, p. 26).  

 Sendo livre, o ser-aí “cria” o real, por que traz à realidade o que era somente 

possibilidade futura. Ao criar, revela o seu ser e o dos entes, num mostrar que não é científico, 

mas sim poético, pois revela a verdade na própria acontecência do fenômeno (POMPEIA & 

SAPIENZA, 2011). Habitante da linguagem, o ser-aí fala dos fenômenos.  

A partir do que foi exposto sobre o que Heidegger empreendeu sobre o homem, pode-se 

dizer que é o próprio ser do ser-aí que fundamenta o método fenomenológico de investigação. 

Tal método é, senão, a explicitação de como o ser-aí existe, de como ele conhece o seu mundo e 

se realiza a partir de seu horizonte de sentido ontológico (seu ser).  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9	
  Isto	
  é,	
  a	
  partir	
  do	
  seu	
  ser,	
  ou	
  seja,	
  das	
  suas	
  determinaçòes	
  ontológicas.	
  	
  



51	
  
	
  

A investigação fenomenológica é então a interpretação (no sentido de hermenêutica) de 

um determinado fenômeno, a partir de seu acontecimento. O ser-aí descreve esse acontecimento 

em busca de desvelar o que se mostra na aparecência desse fenômeno, ou seja, a partir da rede 

hermenêutica de significados que o sustenta – o mundo.  

A primeira tarefa do método é, dessa forma, descrever o fenômeno para daí compreender 

a rede hermenêutica em que ele acontece. Conforme Heidegger, a hermenêutica tem como 

tarefa “desfazer o estado de interpretação herdado e dominante, pondo em evidência seus 

motivos ocultos, destapando as tendências e as vias de interpretação nem sempre explicitadas, 

[...] remontando as fontes originárias”. (HEIDEGGER, 2002, p. 51). Remontar as fontes 

originárias é desvelar o fundamento do fenômeno, o seu sentido – seu ser.  

A explicitação do mundo (rede hermenêutica, trama de significados) onde o fenômeno 

acontece, torna possível compreendê-lo para além dessa rede, ou seja, em direção ao seu 

sentido, a ontologia que revela o ser dele. É só o sentido original que revela o ser dos entes, o 

destino ontológico que se realiza no mundo fático. É preciso desvelá-lo, o sentido do ser dos 

entes, porque como os entes só são de fato no mundo, eles velam seu sentido para poderem estar 

no mundo a partir dos significados e determinações que este mundo impõe.  

Esses são alguns dos elementos que constituem o método fenomenológico existencial 

de investigação. Eles compõe o olhar que amparou a formulação da interrogação da 

investigação, e que amparará a análise do material colhido e orientará as conclusões da 

investigação.  

Agora será apresentado como este método se enquadra na pesquisa científica na 

Psicologia da Educação.  

 

2.2. O método fenomenológico existencial de investigação situado na pesquisa científica 

 

A partir dessa breve descrição de alguns elementos do método fenomenológico 

existencial de Heidegger, é preciso pensar como ele é situado no atual cenário da pesquisa 

científica atual, domínio em que este trabalho se deu.  

 Nos moldes da pesquisa científica atual, o método fenomenológico existencial de 

investigação é utilizado como uma possibilidade do método qualitativo de pesquisa. Entre os 

diversos tipos de pesquisa científica, o método fenomenológico existencial se enquadra neste, 

a pesquisa qualitativa.   



52	
  
	
  

 O método qualitativo de pesquisa, segundo Denzin e Lincoln (2006), se 

pretende como um estudo de fenômenos em seus cenários naturais, buscando interpretar tais 

fenômenos a partir dos significados que os pesquisados mesmos lhes conferem. Os autores 

afirmam que a pesquisa qualitativa serve para localizar o pesquisador em uma situação no 

mundo. A pesquisa qualitativa oferece um conjunto de práticas materiais e interpretativas que 

transformam o mundo em representações. Em tais práticas podem estar inclusas entrevistas, 

conversas e gravações. 

 Denzin e Lincoln explicitam as várias possibilidades da pesquisa qualitativa:  
estudo do uso e a coleta de uma variedade de materiais empíricos – estudo de 
caso; experiência pessoal; introspecção; história de vida; entrevista; artefatos; 
textos e produções culturais; textos observacionais, históricos, interativos e 
visuais – que descreveram momentos e significados rotineiros e 
problemáticos na vida dos indivíduos (DENZIN & Lincoln, 2006, p.17). 
 

O método qualitativo de pesquisa pode enquadrar o fenomenológico justamente pela 

sua aproximação quando ao modo de pesquisar, que pressupõe a compreensão de um 

fenômeno a partir do que ele mostra, e não a partir de hipóteses prévias sobre ele. Segundo 

Moreira (2004), o método fenomenológico de pesquisa permite que o problema da pesquisa 

seja fundado “em dúvidas e não em hipóteses prévias e, assim, ele deverá interrogar os 

sujeitos para conseguir respostas a essas dúvidas” (MOREIRA, 2004, p. 110).  

 Ainda segundo Moreira (2004), a interrogação do método fenomenológico existencial 

não nasce em hipóteses, mas em perguntas sobre um determinado fenômeno. Também não 

pretende explicar o fenômeno interrogado, pois explicar pressupõe a determinação de 

categorias de análise, que devem ser medidas cientificamente. O método fenomenológico tem 

como pretensão a compreensão, e não a explicação dos fenômenos, por que a partir de sua 

concepção de mundo a explicação de categorias não se adequa ao que concerne ao humano, 

conforme nos lembra Critelli:  

o investigar que se proponha interrogar ações humanas deve, por 
princípio, ser mais abrangente do que os instrumentos que selecionar; 
deve poder empreender-se na independência deles, e orientado pelo 
homem mesmo em seu estar-sendo-no-mundo. (CRITELLI, 1996, p. 
28).  

 Assim, o rigor da investigação fenomenológica reside no seu fundamento 

hermenêutico, ou seja, que cada fenômeno acontece em um determinado mundo, composto 

por um horizonte de sentido historicamente constituído; e que tal fenômeno só pode ser 



53	
  
	
  

compreendido a partir deste horizonte e por isso faz parte da investigação ele ser esclarecido e 

reconduzido ao seu sentido original.  

Portanto, o pesquisador em fenomenologia não deve se aproximar do fenômeno que 

pretende analisar a partir de construtos teóricos prévios, mas do horizonte a partir do qual o 

fenômeno em si mesmo mostra. Dessa forma, o rigor do método fenomenológico de 

investigação reside na busca da compreensão de cada fenômeno a partir do que dele se mostra 

em direção ao seu horizonte de sentido.  

A partir do esclarecimento do método fenomenológico existencial de investigação, e 

sua situação na pesquisa científica, será esclarecido agora o modo de pesquisar qualitativo que 

melhor se enquadra ao contexto da presente pesquisa.  

  

 

2.2.1. A pesquisa qualitativa como pesquisa-invervenção 

 

A pesquisa qualitativa abarca, na área de Psicologia da educação, um modo de 

pesquisar chamado de pesquisa-intervenção, ou pesquisa-ação. Esta pesquisa caracteriza-se 

como uma pesquisa-intervenção. Conforme explicita por Szymanski (2004), “a modalidade de 

pesquisa qualitativa que chamamos de pesquisa-intervenção, [é a] que se apresenta com um 

duplo objetivo de contribuir para o conhecimento científico e oferecer um trabalho de cuidado 

psicológico.” (ZYMANSKI, 2004, p. 356). 

 Szymanski discorre sobre como a pesquisa-ação, ou intervenção, nasce de uma 

demanda de uma determinada comunidade que será atendida pelo psicólogo/pesquisador. 

Assim, o que é oferecido como serviço à comunidade, uma ação, acaba, por consequência, 

sendo também a construção de conhecimento científico, conforme a autora colocou:  

Por se tratar de demanda do grupo, a intervenção tem, para este, na maior 
parte das vezes, o sentido de prestação de serviço em psicologia. O sentido de 
investigação científica se constitui quando o trabalho é oferecido por 
pesquisadores engajados em projetos de uma instituição de pesquisa. A 
condição dupla de serviço psicológico e investigação científica obriga o 
pesquisador a uma sujeição tanto às normas da ética da pesquisa com seres 
humanos como às da prática psicológica. (SZYMANSKI, 2004, p. 360-361) 

 Este é um ponto importante para a presente pesquisa, que nasceu justamente através de 

uma demanda da equipe de multiplicadores pela continuidade da parceria com o ECOFAM 

para sobre a prática dos multiplicadores após o curso de formação de multiplicadores. Na 



54	
  
	
  

ocasião onde a demanda se realizou10, a liderança da Associação contou sobre sua percepção 

de haver a necessidade de continuidade do trabalho ECOFAM com os multiplicadores, para 

que esses fossem orientados em sua atuação na Comunidade através dos serviços que 

coordenavam.  

 Somando essa demanda às análises do ECOFAM sobre o curso de formação dos 

multiplicadores11, foi pensado uma proposta de trabalho e apresentada aos multiplicadores no 

primeiro encontro, objeto de análise desta pesquisa12. A equipe aceitou a proposta de trabalho 

e colocou que estava de acordo com o que eles buscavam como contribuição do ECOFAM.  

A pesquisa-intervenção se ajusta muito bem ao olhar fenomenológico-existencial, pois 

ela parte justamente da faticidade do fenômeno, de sua solicitação no mundo, para se realizar. 

A pesquisa-intevenção não é senão a resposta ao chamado de determinado fenômeno, com o 

objetivo de desvelar seu sentido.  

Assim, uma vez apresentado o método fenomenológico existencial de investigação, 

cujo olhar fundamenta esta investigação, e tendo ele sido enquadrado nos moldes da pesquisa 

científica através do método qualitativo na forma de pesquisa-intervenção; serão descritos 

agora os procedimentos de colheita dos dados que viabilizaram a análise da pesquisa. 

   

2.3. Procedimentos de colheita dos dados 

 Neste item serão apresentadas a situação escolhida para interrogação da pesquisa 

acontecer, a fundamentação metodológica dessa escolha, e ainda os procedimentos que 

concerniram à colheita e análise do material colhido. 

  

2.3.1. Situação da interrogação 

	
     

 A situação da interrogação é a circunstância de colheita de dados que melhor se 

adequa ao esclarecimento do fenômeno interrogado pela investigação à luz da interrogação da 

pesquisa. A situação de interrogação está, portanto, completamente vinculada à interrogação 

da pesquisa (ou problema de pesquisa).   

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10	
  O	
  encontro	
  de	
  encerramento	
  do	
  curso	
  de	
  formação.	
  	
  
11	
  Conforme	
  exposto	
  no	
  Capítulo	
  1	
  do	
  trabalho,	
  APRESENTAÇÃO.	
  	
  
12	
  O	
  Encontro	
  1,	
  que	
  se	
  encontra	
  gravado	
  na	
  íntegra,	
  como	
  APÊNDICE	
  1	
  do	
  trabalho.	
  	
  



55	
  
	
  

 Foi apresentado que a interrogação dessa pesquisa se traduz pela pergunta: como se 

configura o ofício de multiplicar para os multiplicadores da equipe da Associação, após o 

curso de formação? 

Tal pergunta aponta para um interrogado na interrogação, que é o multiplicador. Logo, 

o fenômeno interrogado no presente trabalho é a prática do multiplicador, em vias de 

compreender como vem se dando o ofício de multiplicar.  

A prática do multiplicador tem acontecido na Comunidade desde o fim do curso de 

formação, e uma equipe vem articulando o planejamento e execução dos projetos de 

multiplicação da Associação.  

Se a prática do multiplicador na Associação vem acontecendo em uma equipe, pareceu 

pertinente que a situação da interrogação envolvesse, exatamente, os multiplicadores 

enquanto equipe. Dessa forma, o fenômeno interrogado, a prática do multiplicador, aponta 

para uma situação de interrogação que aconteça no grupo que constitui a equipe da 

Associação.  

Respeitando, portanto, a própria faticidade do fenômeno investigado, a situação 

escolhida para a interrogação foi o “encontro grupal”. De acordo com a fenomenologia 

existencial, tal situação da pesquisa configura-se coerente ao chamado do fenômeno 

interrogado, em vias de descrevê-lo e analisá-lo.  

 Segundo Evangelista (2013), colher dados trabalhando com grupos é muito precioso, 

pois o grupo é ocasião para que as relações dos participantes aconteçam vivencialmente, e não 

teoricamente. Isso significa que o grupo é o próprio fenômeno de investigação, e não se 

buscou investigar o fenômeno do multiplicar através de um falar sobre ele, mas sim 

oferecendo uma oportunidade do multiplicar ser vivido enquanto acontecia o grupo.  

A partir dessa perspectiva, os encontros grupais oferecidos para a equipe de 

multiplicadores da Associação não tiveram delimitações metodológicas prévias que não a do 

grupo como uma oportunidade dos multiplicadores falarem sobre sua prática de multiplicar 

após o curso de formação. Tal situação permitiu que os multiplicadores pudessem falar e se 

relacionar livremente, conforme emergiu na situação.  

Minhas intervenções no grupo foram a de indagar sobre a prática dos multiplicadores, 

ouvir atentamente e compreender como vinha acontecendo, na medida em que conversava 

com eles. Também procurei oferecer minha compreensão de tais práticas, e mediar as relações 

entre os multiplicadores – esclarecer os movimentos do grupo para o grupo.   



56	
  
	
  

 Nesse sentido, no início de cada encontro eu perguntava: “como anda o trabalho de 

multiplicador; sobre o que vocês gostariam de falar?”. Essa pergunta também aponta para o 

método fenomenológico de investigação enquanto a pergunta pelo fenômeno que quer 

investigar.  

  Evangelista esclarece os propósitos de grupos fenomenológicos acontecerem dessa 

forma:  

O que caracteriza (...) [o] que acontece nesses grupos tem a ver com como se 
compreende os fenômenos. Para ser um fenomenólogo na condução do grupo 
é necessário conhecer o contexto de acontecimento do grupo, mas estar 
disposto a deixar que o grupo aconteça a partir de suas possibilidades. 
(EVANGELISTA, 2013, p. 158). 

 
 A partir do aqui exposto, a situação de pesquisa desta investigação vai se delineando 

como a descrição dos movimentos que apareceram nos encontros grupais com a equipe de 

multiplicadores da Associação.  

O material colhido foi compreendido a partir da noção de grupo proposta por Pompeia 

& Sapienza (2013): o grupo com composto pela articulação de pessoas que se manifesta em 

uma força. Essa força pode ser entendida como o movimento do grupo. Portanto, a prática do 

multiplicador foi compreendida através dos movimentos de relação entre os multiplicadores 

consigo mesmos, entre si, e comigo, ao longo dos encontros grupais.  

A prática do multiplicador ser compreendida como movimentos de grupo implica que 

suas falas de cada serão analisadas como movimentos em relação ao grupo, e não 

individualmente. Os participantes de cada fala são relevantes enquanto vozes que compõe o 

movimento do grupo, e não como falas individuais que devem ser identificadas. 

Tal escolha se justifica no próprio objetivo do método fenomenológico, cujos 

pressupostos indicam que o sentido dos fenômenos se revela através do movimento ôntico, 

fático, dos entes que integram cada fenômeno. O fenômeno que compõe a situação da 

pesquisa é a prática dos multiplicadores compreendida através de movimentos dos encontros 

grupais.  

Compreender os movimentos desse fenômeno tem como objetivo alcançar o sentido 

do ofício de multiplicar. O sentido fala de direção, ou seja, exatamente de movimento.  

Além da própria justificação metodológica desta escolha, tal medida acaba por 

também, considerando o cenário público de uma pesquisa científica, proteger os participantes 

e suas relações na equipe da Associação.  



57	
  
	
  

Esclarecida a situação da interrogação, discorrer-se-a  agora sobre como ela aconteceu 

faticamente.  

 

 

 

 

 

2.3.2. A colheita dos dados 

 

	
   A colheita dos dados deu-se através de encontros grupais, que aconteceram 

quinzenalmente ao longo entre o final de 2013 e o primeiro semestre de 2014. Os 

participantes foram os multiplicadores da equipe da Associação. Os encontros tiveram 

duração de uma hora e meia. Todos os encontros começavam com uma pergunta minha: 

“como anda o trabalho, sobre o que gostariam de falar?”. A partir daí, o próprio grupo ditava 

o que seria tratado.  

 No primeiro encontro, os integrantes foram orientados sobre o objetivo da pesquisa e a 

proposta dos encontros grupais que era conversar e refletir sobre como caminhava seu ofício 

como multiplicador: quais as ações realizadas, como cada um se sentia nessa função e 

fazendo parte da equipe de multiplicadores, se haviam projetos em andamento e, se sim, como 

estes estavam se desenvolvendo. Desde o início foi proposto aos participantes que pudessem 

falar de sentimentos envolvidos nos trabalho, relacionamento entre os integrantes da equipe e 

reflexões sobre sua função, projetos e ações como multiplicador.  

 Ao final dos encontros, apresentava minha compreensão do que havia sido conversado 

e dava oportunidade ao grupo para que falasse como eles haviam compreendido o encontro. A 

fim de poder aproximar-se o mais fielmente possível do fenômeno interrogado nessa pesquisa 

– o objetivo de ser multiplicador -, foram selecionados os 5 encontros grupais que 

aconteceram entre dezembro de 2013 e junho de 2014. 

 

 

 

 



58	
  
	
  

 

 

2.3.3. Participantes 

 

 Participaram da pesquisa os multiplicadores que integravam a equipe de 

multiplicadores da Associação no período em que a pesquisa foi realizada. Foram 2 homens e 

9 mulheres ao longo de 6 meses, somando 11 participantes.  

 Abaixo, serão apresentados com nomes fictícios, com o propósito de esclarecimento 

dos seres-aí que compuseram os movimentos grupais colhidos: 

• Pedro, 50 anos: diretor da associação e extremamente engajado com as questões da 

Comunidade e rigoroso com sua equipe. Participou ativamente do curso formação de 

multiplicadores. É um líder da comunidade, luta incansavelmente pelos direitos dela e 

é muito dedicado a todas as questões que envolvem os multiplicadores, um projeto em 

que ele deposita muita energia e confiança.  

 

• João, 44 anos: trabalhava como diretor do CCA, cargo de gerência da associação. Saiu 

do cargo ano passado para se dedicar a questões da Comunidade, onde é muito ativo e 

figura de grande importância. É um articulador como Pedro, engajado nas lutas – tão 

características da Comunidade – por melhores direitos para seus cidadãos. Não 

participou da formação de multiplicadores por não concordar com algumas questões 

que não ficaram bem esclarecidas para ele.  

 
• Nalda, 40 anos: funcionária da associação que participou ativamente do curso de 

formação de multiplicadores e tem atuado nessa função desde então. É bastante 

articulada e dedicada ao trabalho de liderança das atividades dos multiplicadores. 

Após o curso, por conta de sua dedicação, tornou-se uma referência em relação ao 

conhecimento que foi construído na formação.  

 
• Andreia, 38 anos: trabalhou na associação durante 20 anos, mas não estava presente na 

época do curso de formação de multiplicadores. Tem o cargo de gestora do CCA – que 

antes era de Elsio. Uma mulher forte e dedicada, tem opinião construída sobre o 

trabalho que devem desenvolver e preocupação em orientar sua equipe. 



59	
  
	
  

 
• Camila, 33 anos: educadora que participou do curso de formação de multiplicadores e 

tem levado os conhecimentos para lidar com as situações que envolvem os educandos 

e suas famílias. 

 
•  Célia, 43 anos: trabalha na associação e está bastante envolvida com o trabalho com 

as famílias que a associação vem tentando desenvolver há alguns anos. É grande 

colaboradora de Pedro, fez o curso de formação de multiplicadores, foi bastante 

aplicada e tem ampla atuação na associação.  

 
• Lucélia, 37 anos: entrou recentemente na equipe Associação, através do CCA de JF, 

que foi agregado ao comendo da Associação P.. Lucélia é coordenadora o CCA JF e 

não tinha prévio conhecimento do trabalho que é desenvolvido pelos multiplicadores, 

entrando em contato com o trabalho e material do curso de formação a partir do 

segundo encontro da presente pesquisa, o primeiro em que participou, junto com sua 

equipe: Maria, Paula e Renata. 

 
• Maria, 33 anos: trabalha como educadora no CCA da Associação P. há muitos anos e 

mudou recentemente para o CCA JF, onde atua como educadora. Não participou do 

curso de formação de multiplicadores por questões de carga horária, mas teve contato 

com algum conteúdo do curso e fez a entrevista reflexiva7.  Agora que integra o CCA 

JF como educadora, decidiu participar da equipe de multiplicadores.  

 
• Paula, 30 anos: trabalha como educadora do CCA JF e não tinha prévio conhecimento 

do trabalho desenvolvido pela equipe de multiplicadores. Começou a participar da 

presente pesquisa a partir do segundo encontro grupal, quando passou a entrar em 

contato com o material de trabalho do curso de formação de multiplicadores (textos e 

atas de encontros). 

 
• Renata, 39 anos: trabalha no CCA JF e entrou no segundo encontro grupal desta 

pesquisa. Não tinha conhecimento prévio sobre o trabalho desenvolvido pelos 

multiplicadores e começou a entrar em contato com o material de trabalho do curso de 

formação de multiplicadores (textos e atas de encontros) a partir do segundo encontro 

grupal desta pesquisa.  

 



60	
  
	
  

• Carla, 35 anos: educadora da Associação P., que passou a integrar recentemente a 

equipe de educadores do CCA – antes trabalhava como educadora no CEI. Não quis 

participar do curso de formação de multiplicadores, mas agora que está no CCA se 

interessou em integrar a equipe de multiplicadores e entrou para os encontros grupais 

no Encontro 5.  

 
 

2.3.4. Cuidados Éticos 

 

 Para a realização da presente pesquisa foram consideradas as resoluções CNS 

196/1996 (Conselho Nacional de Saúde) e CFP 016/2000 (Conselho Federal de Psicologia). 

Os procedimentos e dados colhidos foram submetidos às ressalvas éticas. Cuidados 

necessários para a proteção dos participantes foram tomados. Não haveria a possibilidade da 

colheita dos dados ser de outra fonte, já que em um trabalho sob o referencial 

fenomenológico, o fenômeno analisado deve ser a “coisa em si”; e no caso da presente 

pesquisa o fenômeno analisado se refere à prática e à reflexão dos próprios multiplicadores da 

Associação.  

 Os participantes que manifestaram interesse em participar foram esclarecidos quanto 

aos propósitos e objetivos da pesquisa, bem como aos procedimentos, benefícios e possíveis 

riscos de sua participação, no entanto, compreende-se que estes eram baixíssimos, dado que o 

conteúdo dos encontros grupais não extrapola a prática da multiplicação e trabalho em grupo 

que já ocorre na Associação. 

  Foi apresentando o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido13 em linguagem 

clara e acessível, tratando da autorização para gravação e transcrição dos dados, bem como o 

uso das informações em futuras produções acadêmicas. Foi esclarecido que a participação, 

além de voluntária, poderia ser retirada em qualquer momento, mesmo após a apresentação 

dos resultados da pesquisa. A análise dos dados e o resultado da pesquisa foram apresentados 

aos multiplicadores. Não foram realizadas formas de ressarcimento financeiro quanto à 

participação nesta pesquisa. Foi acordado que, diante de qualquer dano físico e/ou emocional, 

os participantes receberiam todo o cuidado e o devido encaminhamento para tratamento por 

parte do pesquisador. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 O termo está em anexo no trabalho, como ANEXO 1.  



61	
  
	
  

 O fato do fenômeno por essa investigação acontecer através de um grupo protege a 

identidade dos participantes, os protegendo assim, de uma exposição individual que poderia 

causar danos à integridade emocional deles.  

	
   A	
   partir	
   do	
   exposto,	
   pode-­‐se	
   concluir	
   que	
   foram	
   tomadas	
   providências	
   e	
  

precauções	
   quanto	
   a	
   possíveis	
   danos	
   e	
   riscos	
   à	
   integridade	
   física	
   e	
   emocional	
   dos	
  

participantes,	
   desde	
   o	
   esclarecimento	
   dos	
   objetivos	
   do	
   trabalho, de sigilo do conteúdo 

tratado nos encontros, até o cuidado com a condução dos encontros grupais e intervenções 

realizadas ao longo deles.  

 

 

  

2.3.5. Síntese dos encontros 

 

 Cada encontro foi resumido aos principais temas tratados, para que sejam 

apresentados dados necessários para a compreensão da análise. Os encontros foram gravados 

e transcritos na íntegra14.  

Encontro 1  

Participaram: Pedro, João, Andreia, Nalda, Célia e Camila. 

 Eu começo perguntando como anda o trabalho dos multiplicadores, há silêncio no 

grupo, que não responde nada. A liderança esclarece que a equipe de multiplicadores tem 

focado em ações políticas e mapeamento da Comunidade e os serviços oferecidos e critica a 

saída de educadores da equipe de multiplicadores sem esclarecimento. Eu apresento a 

proposta dos encontros grupais como oportunidade da criarmos um espaço para trabalhar 

como é ser multiplicador nessa equipe, como cada um vem participando das ações e como a 

equipe tem se posicionado. Um integrante demanda montarmos um planejamento concreto de 

ações, eu respondo que acredito que a equipe possa fazer isso sozinha, e que o grupo poderia 

ser aproveitado para pensarmos as direções das ações, e planejar nesse sentido. Há uma fala 

de um integrante educador, que também faz parte a liderança da Associação, dizendo-se 

cansado de falação, teoria, e pouca concretização, que na formação houve pouco espaço para 

conversa e troca. Digo que o grupo será exatamente para isso. Coloca-se que existem limites 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 A transcrição dos encontros encontra-se em anexo neste trabalho, como APÊNDICE 1, e agravação dos 
encontros encontra-se também em anexo, como APÊNDICE 2.  



62	
  
	
  

para o trabalho dos multiplicadores, que cada um pode fazer sua parte e que ser multiplicador 

está para além da carga horária de trabalho. Apesar das diferentes posições, os 

multiplicadores recebem bem a proposta dos encontros grupais e há falas que os grupos 

podem ser uma oportunidade de discutir as posições das pessoas, sem vaidade e valorizar o 

outro. Um integrante diz ver necessidade de discutirem o que é multiplicar para essa equipe. 

Reclamam de passividade da Comunidade e colocam o objetivo do multiplicador como o de 

informar e interagir com a Comunidade para que possa aderir ao trabalho da Associação. A 

liderança conta que a Associação acabou de assumir o CCA de JF, e que há 4 novas 

educadoras que ele gostaria que integrassem a equipe de multiplicadores, e, portanto, que 

participassem dos encontros grupais. Eu coloco que seria importante que elas entrassem em 

contato com o conteúdo do curso de formação, para que entendessem a proposta do trabalho 

de multiplicador. A liderança aponta que fará isso.  

Encontro 2 

Participaram: Pedro, João, Andreia, Nalda, Célia, Camila, Lucélia, Maria, Paula e Renta. 

 O encontro começa com a apresentação das 4 novas integrantes da equipe de 

multiplicadores, que são do CCA JF. Diante de sua presença, senti a necessidade de uma nova 

apresentação da proposta dos encontros grupais, como um grupo de multiplicadores em que se 

pudesse discutir como está sendo ser multiplicador na equipe, as questões presentes e como 

poderiam ser trabalhadas pelos multiplicadores enquanto grupo. A liderança apresentou os 

projetos políticos em que a equipe está envolvida, para obter melhores condições para a 

Comunidade. Um integrante da liderança apresentou seus planos como multiplicador, que 

envolvem atingir maior parcela da Comunidade com grupos de exercícios para os “patriarcas 

e matriarcas das famílias” (sic), com intuito de conscientizar a Comunidade da importância de 

sua participação nos projetos da associação. Um outro integrante coloca que precisa entender 

os objetivos da equipe de multiplicadores, para que possa informar a Comunidade de forma 

coerente. Aparece a contradição entre o que a liderança vê como trabalho do multiplicador 

(mobilização política da Comunidade) e a disponibilidade de alguns multiplicadores para isso. 

O mesmo integrante que se diz instigado pelos objetivos da equipe diz: o que é multiplicar 

nessa equipe? A pergunta fica sem resposta.  

Encontro 3 



63	
  
	
  

Participaram: Pedro, Nalda, Célia, Camila, Lucélia, Maria, Paula e Renata.  

 No dia do encontro dois e-mails foram da saída de dois integrantes do grupo. Ambos 

informavam sobre sua saída da equipe de multiplicadores. Um deles argumentou que não 

tinha tempo para se dedicar às atividades do grupo de multiplicadores, pois desenvolve 

diversos outros trabalhos na Comunidade. Já o outro escreveu que não se sentia incluído no 

grupo de multiplicadores e que embora achasse o trabalho rico, não entendia o que era para 

ser multiplicado, e nem para quem. Não houve comentários sobre os e-mails no encontro, que 

começou com minha pergunta sobre o que estavam achando da proposta dos encontros 

grupais. Os presentes, com cadernos à mão, ficaram em silêncio como que esperando algo que 

eu lhes ensinassem para que pudessem anotar. A resposta foi que minha proposta de pensar 

sobre o ser multiplicador no grupo era algo já ultrapassado pela equipe, que estava lidando 

com ações e queria “ajuda” (sic) para como executá-las. Um multiplicador da liderança da 

Associação colocou que eles vinham executando muitas ações, como o mapeamento de 

serviços e das famílias da Comunidade. Questionou a saída dos dois integrantes do grupo sem 

prévio aviso, dizendo que não entendia a falta de comunicação. O grupo respondeu que a 

quantidade de tarefas geram sufocamento, e que as demandas cotidianas chamam sua atenção 

para dar conta delas. Alguns integrantes educadores trouxeram ao longo do encontro que seu 

objetivo com o trabalho é como ajudar a família, como saber o que fazer. O grupo mostrou 

que houve um choque entre a minha oferta de refletir a partir das ações dos multiplicadores e 

não sua demanda: obter “direções” e “ajuda” (sic) para lidar com as questões que as famílias 

apresentam.  

Encontro 4  

Participaram: Andreia, Pedro, Nalda, Camila, Lucélia, Paula. 

 No encontro, um dos integrantes que saiu do grupo esteve presente para explicar seu 

e-mail de saída. Justificou que sua saída se devia à sobrecarga de trabalho dos educadores 

para se dedicar à função de multiplicador. A equipe fala do trabalho de mapeamento da 

Comunidade e serviços, do plantão de orientações de serviços para a Comunidade e de como 

esse conhecimento os tem aproximado das famílias da Comunidade. A liderança fala de sua 

decepção com as falhas do sistema público e com as limitações de seu trabalho, e muitas 

vezes não consegue ajudar as crianças e famílias que necessitam. A frustração se mostra em 

falas de cobrança sobre o desempenho e dedicação da equipe. Eu coloco como o momento da 



64	
  
	
  

equipe de multiplicadores parece de organização. Surgem falas de que os encontros grupais 

podem ser um lugar de passar experiência e poder contar com o suporte do grupo. A liderança 

informa que um dos educadores do CCA JF saiu da instituição e por isso não participará mais 

dos encontros.  

Encontro 5 

Participaram: Pedro, Nalda, Célia, Camila, Lucélia, Paula, Carla. 

 Há um novo integrante da equipe de multiplicadores, um educador do CEI, que 

participa da reunião. Eu apresentei a compreensão que o ECOFAM havia feito sobre os 

quatro primeiros encontros, concluindo que a equipe de multiplicadores parecia não 

demonstrar a demanda de um grupo para refletir sobre suas ações, visto que estava em um 

momento em que o foco era a organização de dados sobre a Comunidade. A equipe traz sua 

grande frustração diante de famílias que não melhoram suas condições de vida apesar da 

ajuda da Associação e fala que gostaria que essa questão fosse explorada no grupo. Eles 

trazem diversas questões que não conseguem entender, principalmente na voz do novo 

integrante: por que a família não quer melhorar, mesmo sofrendo? São as condições 

econômicas que a forçam a isso? Decidimos que tais questões trouxeram uma possibilidade 

de continuidade do grupo e decidimos pela sua continuidade.  

A partir da explicitação dos procedimentos de interrogação e colheita dos dados, será 

apresentada a análise desses dados.  

 

 

 

 

 

 

 



65	
  
	
  

3. ANÁLISE DA INVESTIGAÇÃO   
Sentir primeiro, pensar depois  
Perdoar primeiro, julgar depois  
Amar primeiro, educar depois  
Esquecer primeiro, aprender depois   
Libertar primeiro, ensinar depois  
Alimentar primeiro, cantar depois   
Possuir primeiro, contemplar depois  
Agir primeiro, julgar depois   
Navegar primeiro, aportar depois  
Viver primeiro, morrer depois 
  
                      Mario Quintana  

 

 A análise está dividida em três partes: caminho de análise dos dados colhidos (item 

3.1.); a descrição e interpretação dos dados colhidos: as constelações (item 3.2); e discussão 

do fenômeno investigado (item 3.3).  

 

 

3.1. Caminho de análise dos dados colhidos 

 

 O primeiro passo da análise foi transcrever integralmente os 5 encontros grupais 

selecionados15. A partir da transcrição, houveram sucessivas leituras, como modo de eu me 

debruçar sobre o fenômeno “encontros grupais”, identificando elementos que se aproximavam 

em seu significado ao longo dos encontros; conforme colocam as autoras:   

O primeiro trabalho de organização dos resultados resultou na seleção de 
unidades de significados, que se mostraram [...] como a primeira compreensão 
dos fenômenos estudados. As unidades, já mesmo no processo de definição 
começam a agrupar-se em aglomerados significativos, que se denomina, 
agora, constelações. (SZYMANSKI & SZYMANSKI, 2012, p. 3) 

 As estrelas agrupam-se conforme sua posição e movimento pelo céu. Também aqui, 

na presente pesquisa, as constelações representarão os movimentos do grupo, ou seja, como 

ele se mostrou em cada encontro. Nesse sentido, as falas de cada multiplicador serão 

analisadas não somente individualmente, mas principalmente como vozes de um grupo e as 

diferentes vozes (assim como as diferentes estrelas) configurarão uma forma, um movimento. 

Conforme coloca Szymanski:  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15	
  A	
  transcrição	
  dos	
  encontros	
  encontra-­‐se	
  em	
  anexo	
  no	
  trabalho,	
  como	
  APÊNDICE	
  1.	
  



66	
  
	
  

Na elaboração de constelações de significados, denominação preferível a de 
categorias, há tão somente uma organização da compreensão do pesquisador, 
que pode assumir as mais diferentes formas, variando de analista para analista. 
À semelhança de um céu estrelado, várias constelações podem ser delineadas 
(SZYMANSKI, 2004, p. 21). 

 Os significados desvelados no debruçar-se sobre os encontros foram agrupados, então, 

em constelações. Se os significados apontam para a mostração de um fenômeno, seu 

agrupamento indica para onde ele se direciona e o que os sustenta – seu sentido, isto é, 

“aquilo que sustenta a compreensibilidade de alguma coisa, […] aquilo que pode articular-se 

na abertura da compreensão.” (HEIDEGGER,2003, p. 134)  

 Organizar e compreender os dados colhidos em constelações tem por objetivo 

identificar os movimentos presentes no grupo sobre a prática de multiplicar. A seguir, as 

constelações desveladas serão apresentadas. 

 

	
  
3.2. Constelações  

 

 Foram desveladas 3 constelações, de acordo com as sucessivas leituras da transcrição 

dos encontros grupais que puderam agrupar as diversas falas e momentos dos encontros em 

movimentos que se aproximam em significado e direção. As constelações são: movimentos de 

relacionamento nos encontros grupais (3.2.1); movimentos da prática do multiplicador nos 

encontros grupais (3.2.2.) e objetivo dos multiplicadores nos encontros grupais (3.2.3).  

 

 

3.2.1. Movimentos de relacionamento nos encontros grupais 

 

 O primeiro conjunto de significados que se agrupou na leitura dos encontros grupais 

foi o movimento de se comunicar dos multiplicadores ao longo dos encontros. Conforme foi 

sendo observado, foi possível elencar alguns aspectos desses movimentos, desvelados aqui 

como partes de um mesmo núcleo de sentido – constelação. É evidente que os aspectos 

levantados aqui não se pretendem definitivos ou completos, mas são somente os que se 

apresentaram à compreensão da pesquisadora.  

 O primeiro desses aspectos que constituem o movimento de relacionamento no grupo 

é a dificuldade de comunicação. Comunicação aqui significa falar e ser ouvido e/ou 

compreendido pelo interlocutor, conforme coloca Heidegger: “o discurso que se expressa é 



67	
  
	
  

comunicação. A tendência de seu ser consiste em levar o que escuta a uma participação de 

estar voltado ao que é dito no discurso.” (HEIDEGGER, 2003, p. 187).  Tal aspecto esteve 

presente tanto na minha relação com os participantes quanto na relação entre eles.  

 A primeira pergunta que fiz aos multiplicadores foi quanto às ações que vinham 

realizando. Pedi que contassem sobre o que tinham feito desde o fim do curso de formação de 

multiplicadores. Neste momento começou sua dificuldade, pois os multiplicadores se calaram 

diante da pergunta. Após a repetição houve a seguinte fala:  

“Acho que a gente fez mais as questões concretas, atividades que cabem à instituição, e 

dentro da prática dialógica, no nosso dia a dia de trabalho mesmo. A questão com o olhar 

atento às famílias, às crianças como um todo, à comunidade, ou a devolutiva pra 

comunidade. Eu acredito que tudo isso entra como as ações voltadas aos multiplicadores.” 

(Encontro 1).  

 Nesse momento irrompeu uma fala da liderança. A liderança da Associação é 

composta por um líder, que está no seu comando, e por outro multiplicador que também tem 

uma importante posição na Comunidade. Ambos tem enorme reconhecimento e respeito da 

Comunidade, pois vêm contribuindo para a concretização de diversas melhorias e cuidado 

com as questões que a acometem.  

Nesta análise, a liderança indica um movimento no grupo, e por isso será designada 

dessa forma, no sentido de não ser identificada em somente na voz de multiplicador. Houve 

ainda um terceiro multiplicador que se mostrou parte da liderança, embora tenha havido 

diversos momentos em que seu posicionamento oscilava – este aspecto será melhor detalhado 

ao longo da análise.  

Pois bem, à fala do multiplicador se referindo às ações após a formação, seguiu-se a 

da liderança:   

“Não, na verdade, nós tivemos ações concretas, específicas, sim. Espero que vocês lembrem, 

está aqui no registro. Foram ‘n’ ações. Nós fizemos encontros, e de cada encontro nós 

tiramos tarefas específicas dos multiplicadores. Então, a questão mais concreta que nós 

fizemos, que eu me lembro - eu estava até procurando aqui, mas está no pen drive o registro – 

nós tivemos duas audiências públicas.” (Encontro 1) 

 Este diálogo em si já indicou alguma questão relativa à comunicação entre os 

multiplicadores da equipe, afinal, vinham, segundo esclareceram, desenvolvendo um trabalho 



68	
  
	
  

em conjunto desde o fim do curso de formação, em agosto de 2013. Mas também é importante 

porque anuncia todo um modo de se relacionar dos multiplicadores, em que um embate, como 

o que aconteceu, seguido de cobrança de posicionamento da liderança, alterna-se com o 

silêncio.  

 Outro fator referente à comunicação revelou-se logo no primeiro encontro: longas 

falas de um multiplicador, que não suscitavam participação do restante do grupo, fazendo 

com que os encontros fossem marcados por grande monólogos raramente interrompidos por 

algum comentário do grupo.  

 No Encontro 2, um novo elemento teve influência definitiva na comunicação do 

grupo: a entrada de quatro novas integrantes da equipe de multiplicadores, vindas de um CCA 

que fora recentemente agregado à Associação. Sua entrada tornou necessária uma nova 

apresentação da proposta que eu havia oferecido à equipe no Encontro 1.  

 A dificuldade de compreensão da proposta do grupo para os novos integrantes ficou 

evidente -  principalmente por eles não terem participado do curso de formação – exigindo 

atenção especial minha em relação à sua compreensão. Um deles ilustrou bem a questão numa 

fala em que se dirigiu ao seu colega também recém chegado, tentando traduzir o que esta 

perguntara a mim:  

“Mas é que na fala dela [pesquisadora] a questão é que o que ela queria de nós parece que 

não é isso, entendeu? O que você [pesquisadora] passa pra nós, é como se você quer que a 

gente faça alguma outra coisa. Só que você não está conseguindo fazer a pergunta exata pra 

que a gente responda. Eu acho isso.” (Encontro 3)  

 Mas talvez um dos aspectos mais reveladores da dificuldade de comunicação que se 

instaurou nos encontros grupais foi o silêncio. Houve uma grande quantidade de vezes em que 

os multiplicadores se calaram diante de minhas perguntas. Em todos os encontros eu 

começava indagando sobre o que gostariam de tratar, como andava o trabalho de 

multiplicador e se gostariam de contar alguma situação. Na maioria das vezes imperou o 

silêncio.  

 No Encontro 3, após um longo silêncio, houve a seguinte fala:  

“Fica todo mundo quietinho, eu fico nervosa (risos). Assim, é uma coisa que eu estou 

gostando [dos encontros grupais]. Nós estamos entrando na verdade. Umas semanas atrás 

que a gente teve uma leitura, assistimos aos filmes. Então, assim... eu acho que é muito legal, 

é um conhecimento que é um conhecimento que eu nunca tive.” (Encontro 3) 



69	
  
	
  

 Compactuando com o silêncio, houve a presença constante de um caderno na mão dos 

multiplicadores, uma caneta pronta para escrever e o olhar focado na tarefa de anotar.  

 Sobre este fenômeno, sugeri no Encontro 3 que deixassem os cadernos de lado para 

que pudéssemos estar em contato com o que estivesse acontecendo no grupo. Houve 

resistência da liderança e incompreensão da proposta. Ao mesmo tempo, a própria liderança 

comentou a questão do silêncio diante de demandas, que disse ser uma atitude que transcende 

os nossos encontros grupais. Nesse sentido, foi colocado: 

“Outra coisa que me incomoda é: o pessoal não responde e-mail. Eu não sei, é só responder, 

é uma maneira de trocar também. Não sei que outro canal podemos usar. A gente se encontra 

pouco, cada um tem a sua vida. E quando pergunta respondem que está se resolvendo. Alguns 

têm outros não. Outros: ‘Ah, tal pessoa está resolvendo os e-mails’.” (Encontro 3). 

 Essa fala, compreendida juntamente com o silêncio do grupo, revela um outro fator no 

modo de se relacionar dos multiplicadores, do qual o silêncio possivelmente decorre: um 

movimento de resistência a posicionar-se individualmente. A fala de um multiplicado, diante 

de uma pergunta minha sobre qual o objetivo deles em estar ali, exemplifica a questão:  

Quando você veio substituindo o Igor, que é mais ou menos isso, uma sequência ou 

continuação, sei lá [...] penso eu assim, que está tudo também muito novo pra você. Eu acho. 

Eu, na minha percepção. Aí, o que acontece? [...] Nós já estamos num patamar, nós já temos 

uma ideia, enquanto grupo, nós já sabemos o que fazer, quais as ações, o que a gente 

pretende. [...] Até que momento você vai só observar? Até que momento... quando você vai 

interagir? É isso mesmo? Numa rede de apoio nós estamos numa ação a desenvolver. Até que 

ponto você vai nos ajudar ou orientar o que fazer? Ou até onde você vai só observar, ou só 

querer entender tudo? E eu, o que eu espero de você é essa ajuda. Onde interagir? O que 

fazer? (Encontro 3) 

 De fato, a maior parte do grupo, salvo os multiplicadores que parecem exercer uma 

liderança no grupo, além de na Associação, aparentou evitar posicionar-se pessoalmente a 

respeito das práticas e questões sobre o multiplicar. Ainda, a despeito do silêncio reinante, 

quando alguém se posicionava de modo mais pessoal, era ignorado pelo resto do grupo, como 

aconteceu no momento das saída de dois integrantes do grupo.  

 A situação de saída de um deles, especialmente, foi relevante neste sentido pois ele 

expôs de  forma direta os motivos de sua saída no e-mail que enviou à equipe, e que, ele 



70	
  
	
  

explicou depois, foi acidentalmente enviado a todos – era endereçado somente à liderança da 

Asssociação. O e-mail dizia:  

“Olá bom dia. Ao retornar para esta instituição, fui orientada sobre os multiplicadores, 

entendi que  uma forma de sintetizar as informações dos projetos relacionados a esta 

instituição, multiplicar de uma forma organizada estas frentes de trabalhos, pois bem...não 

me sinto incluída no grupo de gestão, nas tomadas de decisão ou de trabalhos voluntários 

como o atendimento na terça-feira para a comunidade na qual fiz eu fazia parte e desenvolvia 

com satisfação o atendimento para as famílias, mesmo sendo uma formação opcional, 

acredito ser muito valiosa e rica, porém não vejo sentido de participar de uma formação. 

Multiplicar o que ??? para quem...???” (transcrição integral do e-mail)  

 Durante o Encontro 3 não houveram comentários sobre os e-mails de saída dos dois 

multiplicadores. Quando comentei que havia recebido o e-mail de saída deles, a liderança 

justificou a saída dos dois em função de suas outras atribuições na estrutura da Associação, o 

que se confirmou no Encontro 4, quando um dos integrantes que saiu participou da reunião 

para justificar sua saída em função de uma agenda atribulada e aproveitou para esclarecer o 

conteúdo de seu e-mail: 

 “Mas é um problema que está existindo, na verdade o multiplicar o quê, pra quem, é 

nesse sentido, de que eu não estou mais participando desse atendimento, e também os 

pais não vêm no horário que foi estabelecido pra eu trabalhar, então, como é que eu 

vou fazer isso? O ponto de interrogação existe ainda.” (Encontro 4) 

 Sua fala não suscitou comentários no grupo, mas aponta possivelmente para um outro 

elemento que identifiquei no movimento de relacionamento do grupo: a precaução dos 

multiplicadores em não entrar embate direto com outros integrantes do grupo, especialmente a 

liderança. A participação do integrante recém saído do grupo pareceu indicar uma tentativa de 

apaziguar um possível desconforto que o e-mail poderia ter causado. Há um movimento de 

silenciamento de vozes dissonantes do que parece ser um discurso aceito e compartilhado no 

grupo.  

 É possível, a partir desse acontecimento no Encontro 4, inferir mais um fator 

importante no modo de se relacionar do grupo: é a liderança que fala pela equipe, ela foi a voz 

da equipe nas perguntas e posicionamentos que envolveram a equipe, como se ao longo dos 

encontros fosse tarefa da liderança identificar, lidar, resolver e então comunicar o que fosse da 

competência dos multiplicadores.  



71	
  
	
  

 Nesse sentido a liderança reafirma constantemente sua posição de coordenação e 

autoridade diante da equipe.  

 No grupo surgiram alguns outros aspectos ligados diretamente à liderança, como uma 

certa imposição de concepções quanto às práticas que concerniam ao multiplicador.  

 Várias falas da liderança  ao longo dos encontros revelavam, direta ou implicitamente, 

posições e expectativas em relação à conduta da equipe no trabalho do multiplicador. As falas 

a seguir demonstram esse movimento da liderança em momentos diferentes: o primeiro, 

quando expressou a frustração com saídas injustificadas na equipe; e o segundo, quando 

esclarecia a um multiplicador como ele deveria atuar em um caso que foi exposto na reunião: 

“Então se a Heloisa está apresentando uma proposta [dos multiplicadores] então, de repente 

a pessoa começa a dizer ‘Ah, não vou, eu vou num dia, não vou no outro’, aquela coisa. 

Então isso eu acho muito estranho, principalmente quando a pessoa é um adulto. Se a pessoa 

tem dúvida [...] então dizer ‘Isso aí eu não quero participar mais’. Ponto. Não vem com 

desculpa. [...] Eu não concordo, me incomoda muito [...] Se a pessoa quer sair do grupo, 

acho que ninguém é obrigado a fazer parte do grupo algum, fala ‘Eu entendi e não quero 

mais participar’, não fica criando artifícios pra sair.” (Encontro 1) 

“Você precisaria ter reforçado mais o que eles têm direito, porque muitas vezes nesses 

serviços [que ela encaminhou à família] o pessoal atende sem boa vontade, não se esforça. 

Então, a gente tem que empurrar a família com ela já sabendo o que tem direito, para ela 

chegar preparada. Isso o João faz, na questão da ação social.” (Encontro 4) 

 Diante das colocações da liderança a equipe se calava. As reações vinham, sim, mas 

sempre de forma indireta, em falas direcionadas a mim; como também aconteceu com a 

liderança quando fazendo algumas considerações sobre a equipe.  

 Tal postura dos multiplicadores aponta para um movimento indireto de se colocar nas 

situações que emergiram no grupo.  

 Houveram três vozes que destoaram deste movimento de esquiva ao posicionamento e 

enfrentamento, e se colocaram diretamente em relação aos seus objetivos, e mesmo a críticas 

à liderança.  

 Tais vozes dissonantes não encontraram ecos no grupo. Tantos que foram os 

multiplicadores dessas vozes que abandonaram o grupo no terceiro e quarto encontros. Tal 

atitude parece apontar para uma dificuldade da equipe em considerar, aceitar e respeitar 

diferentes posições.  



72	
  
	
  

 Houve somente um outro movimento que expressou vozes pessoais ao longo dos 

encontros, além das vozes dissonantes. Tais vozes trouxeram a angústia dos multiplicadores 

diante de situações dos educandos ou da Comunidade que não sabiam como resolver.  

 Essas situações práticas demoraram a aparecer, mas quando apareceram foi através do 

posicionamento pessoal dos multiplicadores, expondo sua frustração e pedindo por ajuda para 

a questão exposta. Foi nessas ocasiões que uma possibilidade de diálogo se abriu.  

 Diante dos diversos aspectos levantados a respeito do movimento de relacionamento 

ao longo dos encontros, é possível compreender que o grupo de multiplicadores teve 

dificuldade em se dispor a um diálogo em que fosse possível compreender o outro e poder se 

colocar, o que permitiria à equipe poder explorar as possibilidades do multiplicar ser um 

ofício de equipe. Houve uma voz que identificou bem a questão, quando disse:  

“[Existe] uma grande dificuldade em entender o outro. As pessoas só procuram 

entender os seus problemas.” (Encontro 1) 

 

3.2.2. Movimentos da prática do multiplicador nos encontros grupais 

 

 Esta constelação agrupa as diversas vozes que indicaram um movimento de 

compreensão dos multiplicadores sobre a prática de multiplicar e o objetivo que concerne a 

este ofício. Nessa constelação estão representadas as vozes de práticas que já são exercidas e 

também concepções sobre a continuidade do multiplicar na Associação.  

 O primeiro aspecto sobre a prática do multiplicador que apareceu nos encontros foi o 

conhecimento adquirido no curso de formação, isto é, o aprendizado e conhecimento 

construído ao longo do curso. Pode-se compreender que exercer a prática de multiplicar para 

esta equipe consiste, antes de mais nada, em estar a par do conhecimento e da prática que o 

curso ofereceu.  

 Os conhecimentos trazidos por eles foram: estabelecer o diálogo nas ações que 

executam, aprender a ouvir as pessoas envolvidas nas ações, e fazer intervenções menos 

assistencialistas na Comunidade. Uma voz da liderança colocou que “aprendemos a fazer 

junto, não fazer por” (Encontro 1). Tais aprendizados estão presentes nas falas de todos os 

multiplicadores que participaram do curso de formação. Um exemplo é a seguinte: 

“Por mais que nós negássemos o assistencialismo, acabávamos sendo assistencialistas, e não 

percebíamos. Em muitas ações nossas nós não percebíamos o quanto nós poderíamos, [...] 



73	
  
	
  

mas hoje nós temos mais clareza, e nós percebemos o quanto nós assumimos um papel que 

não é nosso.” (Encontro 1) 

  

Esses aprendizados parecem ter proporcionado aos multiplicadores a compilação de um 

conhecimento que os permite lidar com diversas questões que enfrentam na sua prática, e ao 

longo dos encontros grupais foram ferramentas para a reflexão a respeito de seus projetos e 

também sua prática no seu dia a dia da Associação. 

 Além dos conhecimentos adquiridos na formação, desvelaram-se diversas outras 

questões relativas à prática de ser multiplicador. Elas podem ser entendidas como noções ou 

concepções atribuídas à prática do multiplicador.  

 A primeira concepção sobre a prática do multiplicador é representada principalmente 

pelos três integrantes da liderança. Tal concepção envolve uma noção da prática do 

multiplicador como atitude política, envolvido com os âmbitos sócio-político-econômicos da 

Comunidade, e que por isso tem como objetivo o engajamento da Comunidade em seus 

projetos. A partir dessa concepção, o multiplicador deve exercer uma figura de liderança na 

Comunidade, disposto a engajar-se em projetos que abarquem alguns dos contextos carentes 

de ação e cuidado.  

 A liderança se mostrou muito engajada nas práticas que envolvem essa concepção, 

conforme esta voz, ao falar de projetos e ações políticas que considera importantes para a 

Comunidade atualmente, mostra: 

  

 “Então, a questão mais concreta que nós fizemos, que eu me lembro foram audiências 

públicas. [...] Foi uma ação de convidar pessoas e agora nós estamos mergulhados nessa 

questão de divulgar a eleição do conselho. Nós articulamos bastante aí, articulamos dois 

grupos. [...]Eu penso que uma ação também muito forte, agora me veio à memória também, 

foi a ação de nós entendermos a Política de Convênio. Todos aqui ou a boa parte ajudou 

bastante na elaboração de estudo da política, as planilhas.” ( Encontro 1) 

  

 A liderança mostrou dedica-se a pensar ações que possam engajar a Comunidade nos 

projetos que ela projeta para a Associação, conforme destacado a seguir:  

  

 “Na questão do multiplicador hoje, eu vejo um olhar em coisas que o bairro necessita, que 

poderiam acontecer dentro do bairro e não acontecem. E aqui a gente está criando projetos, e 

tentar fazer alguma coisa [...] A ideia de formar um grupo é você pegar lá a matriarca, o 



74	
  
	
  

patriarca, o chefe daquela família ali, e começar um trabalho, e depois devolver até uma 

informação política, um olhar para o bairro, onde eles possam estar participando, onde eles 

possam estar desenvolvendo ações pra melhorar seu meio, pra melhorar sua família.”  

  

 “E aquela coisa, como multiplicador eu vejo que as ações são essas, de você estar próximo 

da comunidade orientando, conversando, explicando por quê.” (Encontro 1) 

  

 A segunda concepção sobre a prática do multiplicador é representada pelos 

multiplicadores educadores da Associação, e, parcialmente, pelo multiplicador que transita 

entre a liderança e este outro sub-grupo que emergiu no encontros. Para esse grupo, a prática 

do multiplicador deve estar principalmente vinculada aos problemas dos educandos que 

extrapolam a situação educacional – e que, por isso (e não por questões sociais ou políticas), 

envolvem as famílias da Comunidade.  

 O que acontece com frequência é os educandos apresentarem diversas questões que 

acabam envolvendo seu ambiente familiar: faltas, uso de drogas, higiene, doenças, problemas 

emocionais. Diante dessas questões, os educadoras da Associação tornaram-se 

multiplicadores com o intuito de ajudar tais famílias, ou, como disse um deles, “direcioná-las” 

a soluções.  

 Tal prática já faz parte da cultura da Associação desde seu nascimento, e está também 

no projeto de práticas que a liderança realiza há muito tempo. Tanto que é nesse momento que 

alguns multiplicadores disseram que o multiplicar já existia na Associação, exatamente por 

nomear práticas que já eram exercidas pelos educadoras e liderança. Com o curso de 

formação de multiplicadores, o que aconteceu, segundo elas, foi a nomeação desta função.   

  

“Eu estou aqui porque eu quero aprender. Acho que sempre é válido você aprender. A gente 

já faz dentro dessas ações de multiplicadores [...] eu até falei pro Ivo ‘A gente já faz e não 

sabia que a gente era multiplicador’.” (Encontro 3) 

  

 Para tais participantes, a prática de multiplicar está vinculada ao dia a dia de seu 

trabalho com os educandos, orientando educandos e famílias na busca de soluções aos 

problemas que eles trazem. O trabalho do multiplicador se concentra nessa tarefa porque é aí 

que está a demanda que os toca enormemente, conforme um deles coloca nesse trecho:  

  



75	
  
	
  

 “O meu objetivo é articular essa prática da sala de aula com essas famílias, e florescer 

mesmo, nesses diversos tipos de famílias com a sociedade, tentar articular isso com a 

vivência, futuramente.” (Encontro 3) 

  

 “Então, assim, diante de um educando com problema, o que podemos fazer pra ajudar? [...] 

Ou se não é ainda o momento de a gente fazer isso?” (Encontro 3) 

  

 As duas concepções apresentadas aqui, sobre a prática do multiplicador, parecem 

compor a noção dominante de práticas do multiplicador presente na equipe. Estas concepções 

formam um discurso que já é constituído e aceito na equipe da Associação, o que chamei 

nessa análise de discurso instituído sobre a prática do multiplicador  

 Ao longo dos encontros, tal discurso instituído pareceu proteger os multiplicadores de 

questionarem suas ações, já a apresentando como certas, como dadas, aprovadas.  

 Além desses aspectos, houveram outros levantados pelo que se pôde compreender 

como um terceiro sub-grupo de multiplicadores presente nos encontros grupais. Este sub-

grupo que pode ser compreendido como heterogêneo, por contar com participantes que 

trouxeram vozes dissonantes do discurso instituído do grupo. Suas posições oras se 

aproximavam oras se distanciavam das do discurso instituído da equipe, mas o objetivo deste 

grupo se mostrou como claramente distinto aos dos dois grupos que compuseram o discurso 

instituído: ora foi questionar, ora conciliar, ora lançar outras concepções e ora refletir sobre o 

papel, objetivos e objetos da prática do multiplicador.  

 Uma das vozes do sub-grupo heterogêneo trouxe uma noção do multiplicar que 

extrapolou o do seu papel na liderança, demonstrando ser claramente um posicionamento 

pessoal. Essa voz colocou ser atribuição da prática do multiplicador pensar projetos que 

envolvam o contato com a Comunidade, podendo desenvolver a aderência dela aos projetos 

políticos da Associação P, e direcionando a Comunidade ao exercício de sua cidadania.  

 Para esta voz, ser multiplicador é uma função que requer envolvimento pessoal, um 

querer, e não uma função obrigatória. Além do que já havia colocado sobre o multiplicar ser 

uma ação política que deve conseguir o envolvimento e apoio da Comunidade, ressaltou que 

os multiplicadores não devem se ater a problemas das famílias, “questões negativas”, mas sim 

focar em melhorias para a Comunidade, ações que se constituam como políticas.  

  

 “Eu penso assim, que a pessoa pra estar atuando como multiplicador ela tem que ter ali o 

compromisso, mas ela tem que ter prazer no que ela está fazendo, e não ela estar aqui porque 



76	
  
	
  

de repente ela está numa posição de direção ou de coordenação ou mais pra associação. [...] 

É você fazer a coisa com prazer mesmo, não por obrigação.” (Encontro 3) 

  

 Já outra voz do sub-grupo heterogêneo priorizou outra perspectiva: a de que a prática 

do multiplicador deveria acontecer em grupo, no coletivo, e o trabalho individual de cada 

multiplicador acontecer como decorrência dos projetos desse grupo.  

 

“Porque eu acho que estar com o multiplicador, pra mim, é isso: é o pensar juntos pra que a 

gente possa desenvolver um trabalho dentro da comunidade. [...] Porque a ação individual é 

válida, vem ao grupo, dentro de uma proposta, voltando-se à uma ação coletiva. E aí, se 

torna o multiplicar, o fazer juntos.” (Encontro 2) 

 

 Essa fala denota uma outra noção de prática do multiplicador, fundada num trabalho 

de equipe. Encontra coincidências nas falas de outra voz que compôs esse grupo, cuja fala 

preconizou que a equipe (o grupo de multiplicadores) deveria oferecer um suporte ao 

multiplicador, como um espaço para o multiplicador trocar e planejar. Porém, para esta 

segunda voz, a equipe como suporte não significa que deve ser o cerne do trabalho do 

multiplicador: a origem do trabalho é individual e está na motivação de cada um; o grupo 

seria apenas um suporte de possíveis barreiras de projetos individuais. 

 Uma fala do sub-grupo heterogêneo que se aproxima desse movimento de encarar a 

prática do multiplicador a partir de uma equipe, é a que trouxe acreditar que a principal 

função do multiplicador é garantir o planejamento das práticas do multiplicar, para que esta 

seja uma atividade pensada, planejada e compartilhada pela equipe.  

 

“Eu já li, já fiz entrevista porque eu quero entender, porque eu acredito nessa proposta de 

multiplicar. Saber o que eu estou fazendo pra multiplicar pra outras pessoas. Porque a gente 

convive com várias pessoas e para eles entenderem a ação, eu preciso entender primeiro. Pra 

eu ser uma multiplicadora eu acho que é isso. Eu acho que eu preciso entender a proposta: o 

quê que está acontecendo? É essa ação? Dessa forma? Foi planejada assim por quê? Para 

quê? Qual é o objetivo?  E aí, é onde eu vou poder direcionar essa informação pra várias 

pessoas.” (Encontro 2) 

 

 Nesse trecho é possível compreender que este multiplicador pede por um trabalho de 

equipe que ampare quaisquer projetos da Associação. É possível inclusive inferir que ele 



77	
  
	
  

considera que as práticas dos multiplicadores acontece atualmente de forma individual, sem 

uma comunicação adequada entre a equipe. Mais uma fala evidencia essa posição:  

 

“Então, eu acho que a participação da equipe é importante pra que esses projetos não fiquem 

só mesmo na mão dos gestores, e falar ‘Olha, eles que decidem, é autoritarismo...’ porque o 

que acontece muito nos grupos de trabalho é isso: as pessoas muitas vezes vêm, tem aquela 

regra, igual foi falado aqui de manhã, eu achei até engraçado e cômico. Teve uma 

funcionária que falou assim: ‘Eu vim porque falaram que ia ser aqui.’ Ponto. Entendeu? Tipo 

assim, toda essa harmonia, essa [...] e mesmo assim, a pessoa ainda falou assim ‘Eu vim 

porque é um dia de trabalho, eu tinha que vir porque foi aqui.’ Não falou mais nada.” 

(Encontro 2) 

 

 Além do que já foi inferido, a partir de sua fala é possível escutar duas posições da 

equipe em relação ao seu comprometimento  com o multiplicar: o descompromisso da equipe  

e o autoritarismo da liderança. Essa fala ainda sugere um elemento que se fez presente na 

primeira constelação, que falou do relacionamento nos encontros: uma certa harmonia que 

parece se manter através da esquiva de posicionamentos.  

 A questão do descompromisso com as práticas encontrou outra voz, embora de um 

ponto de vista diferente, o da liderança. Ela comentou de sua frustração e incompreensão 

diante do descompromisso da equipe em se posicionar quanto aos projetos dos 

multiplicadores. Essa voz da liderança colocou tal questão em diversos encontros, enfatizando 

sua frustração e dizendo não compreender o comportamento de membros da equipe que não 

assumem suas posições em relação ao trabalho nem cumprem com o que se comprometeram, 

seja ao longo do curso de formação, seja no exercício da prática do multiplicar.  

Diante de tais críticas não houveram comentários, o que de alguma forma confirmou a 

posição da liderança como a que tem que se haver com as questões do comprometimento, pois 

nenhum multiplicador se implicou nessa discussão. Foi a própria liderança que tentou 

solucionar as mesmas questões que levantava, através de orientações indiretas sobre qual 

deveria ser o posicionamento do multiplicador diante das práticas da Associação. encarregado 

de dar conta, solucionar as questões que surgiam nos encontros.  

 No entanto, apesar de cunho certeiro e até autoritário, as ponderações da liderança não 

encerraram as dissonâncias que foram aparecendo ao longos dos encontros. Diversas vozes 

foram revelando questões que destoaram do discurso instituído da equipe. O maior exemplo 



78	
  
	
  

delas seja talvez esse exatamente estes posicionamentos opostos, e ao mesmo 

complementares,  presentes na equipe: o descompromisso e o autoritarismo. 

 A questão do descompromisso com as práticas do multiplicador apareceram no grupo 

através do silêncio diante das perguntas, na esquiva de tratar questões que demandavam 

posicionamento, no uso do discurso instituído como proteção para a refleção. Tal 

descompromisso pareceu estar vinculado a um desencarregar-se da questões que concernem à 

construção do papel, função e objetivos das práticas do multiplicador na Comunidade. Como 

se o ser multiplicador para a maioria da equipe significasse executar tarefas, e não pensar, 

refletir e construir projetos. – ou seja, encarregar-se do projeto de multiplicador. 

 As vozes da equipe que se sentiram atacadas diante de tais críticas, usaram dois 

argumentos ao longo dos encontros que pareciam rebater – embora nunca dieratamente – as 

tais: a sobrecarga de trabalho e os conhecimentos adquiridos na formação, que dizem respeito 

a cada um se comprometer com as práticas que pode exercer e a compreensão de que há 

pessoas que precisam de ajuda mas não querem ser ajudadas.   

 Os movimentos revelados até agora nessa constelação foram as seguintes:  duas 

concepções predominantes sobre a prática de multiplicar - uma que compreende o multiplicar 

como uma ação política, outra que compreende o multiplicar como uma mediação de 

problemas dos educandos. Estas concepções compõe um discurso instituído na equipe, que é 

nutrido pelos ensinamentos do curso de formação. Vozes dissonantes que denunciam 

posicionamentos diferentes em relação à prática de multiplicar: de um lado a imposição da 

concepção da liderança à equipe, do outro o descompromisso dos educadores-multiplicadores 

diante da construção das práticas dos multiplicadores.  

Tais movimentos parecem apontar para o anúncio de um conflito na equipe. Anúncio 

porque é um conflito velado, uma vez que em nenhum momento foi nomeado pelo grupo de 

forma direta.  

 O posicionamento de um dos multiplicadores parece corroborar com essa 

possibilidade. Ele transitou entre a posição da liderança e a dos multiplicadores-educadores da 

Associação. Seu movimento ao longo dos encontros foi o de tentar co-habitar os dois grupos, 

o que fez com que não se posicionasse diretamente diante de nenhum integrante do grupo. 

Algumas de suas falas relevantes nesse sentido foram:  

  

“Eu acredito que os multiplicadores nesse sentido: é como uma rede de apoio mesmo. Dentro 

da logística de uma ação a qual deve ser feita ou uma demanda a qual apareça, onde o intuito 

é que todos estejam juntos nessa mesma ação. Agora, de que maneira, como fazer, de que 



79	
  
	
  

maneira fazer, e o momento, é o fazer juntos. São das grandes ações até as pequenas ações. 

Pensando-se numa rede de apoio. Pensando-se em fazer juntos.” (Encontro 2) 

  

 As falas vagas parecem ter um objetivo certeiro: conciliar a eminência sempre 

anunciada de um embate, ao mesmo tempo em que aliando-se às duas posições. 

 

“Temos que ajustar a expectativa em cima do outro. Porque às vezes o que é simples pra mim 

não é simples pra você ou vice-versa.” (Nalda, Encontro 1) 

 

 Houveram também justificativas que aconteceram diversas vezes por parte dos 

educadores-multiplicadores, que pareciam se referir ao conflito instalado pela sua 

contraposição à concepção de multiplicar imposta pela liderança. A fala abaixo toca na 

questão:   

 

“Esse negócio do tempo, às vezes acaba apertando mesmo. [...] Parece que tem hora que 

você fala ‘Ah, meu Deus! Será que eu vou dar conta?’ Porque assim, a gente tem bastante 

serviço do dia a dia. [...] Eu não estou justificando nem o João e nem a Andreia [que antes 

desse encontro anunciaram a sua saída] porque eu nem tenho amizade com eles, mas às 

vezes, acaba acontecendo isso. Você parece sufocar.” (Encontro 3). 

 

 O anuncio de um possível conflito parece residir na impossibilidade de acordo entre as 

distintas concepções sobre a prática do multiplicar, e os movimentos que decorrem desse 

desacordo: cobrança da liderança e desencarregar-se dos educadores-multiplicadores.  

 O que apareceu nos encontros grupais é que parecem haver distintas motivações na 

prática do multiplicador: para alguns, o sentido da prática reside na orientação e condução das 

questões que implicam em sofrimento emocional aos educandos e suas famílias. Para outros, 

o sentido da prática do multiplicador está em liderar a construção de uma Comunidade com 

condições mais justas e educá-la para exercer sua cidadania.  

 O modo como a equipe lidou com a eminência de revelação desse conflito foi a 

esquiva de seu enfrentamento, isto é, a fuga de um diálogo sobre a questão. Uma fala aponta 

para esse fenômeno, quando se refere ao que escutou em uma reunião da Associação:   

 

“Eu escutando o JF e elas falando: ‘Eu tenho medo dessa nova proposta dialógica’. Então, 

ela também precisa entender o que é o diálogo! Às vezes você acha que está dialogando. E às 

vezes o diálogo é: ‘Eu vou falar agora e vou escutar o que a outra pessoa tem pra falar’, e às 



80	
  
	
  

vezes, não. A gente fala, fala, fala, fala ‘Você entendeu?’ e não entendeu nada.” (Andreia, 

Encontro 2) 

 

 O movimento do grupo se direcionou para calar as vozes que anunciavam o conflito. 

Essas vozes, que chamei aqui de dissonantes do discurso instituído, ou saíram do grupo ou se 

calaram quanto a essas questões. O conflito parece encontrar um meio de comunicar-se diante 

somente diante da frustração que os multiplicadores sentem quando não conseguem ajudar a 

Comunidade, conforme será explorado na próxima constelação.  

 

  

3.2.3. O movimento relativo ao objetivo dos multiplicadores nos encontros grupais 

 

 Esta constelação pretende descrever o movimento das vozes que falaram dos objetivos 

dos multiplicadores nos encontros grupais. Se houve um tema protagonista nos cinco 

encontros analisados foi o pedido dos multiplicadores pela minha orientação. Por isso, foi 

considerado o principal objetivo deles nos encontros, independentemente do tema que 

endereçaram nos pedidos.  

 A análise sequencial dos cinco encontros mostrou um movimento muito interessante 

de manifestação desse tema, que será respeitado na exposição desta constelação. Os primeiros 

3 encontros foram marcados pelos mais diversos pedidos de orientação sobre como solucionar 

questões pertinentes à prática do multiplicador.  

O que os pedidos tiveram em comum é a forma e o conteúdo: geralmente aconteceram 

na forma de uma cobrança direcionada a mim, para o esclarecimento de um conteúdo teórico. 

Se nos dois primeiros encontros as perguntas apareceram discretas em meio a colocações 

teóricas sobre a prática do multiplicador, no Encontro 3 elas se fizeram protagonistas:  

 

“Sabe quando dói, assim, o seu coração? Aí, eu fiquei pensando ‘Eu tenho que fazer alguma 

coisa pra ajudar!’. E aí, você ajudando o aluno, você está ajudando a mãe [...] E eu fiquei 

pensando o que poderia fazer pra ajudar essa menina?  Eu não encontrei a resposta. Eu 

pensei: dar aula particular pra essa menina? Encaminhá-la pra uma terapia? Então, assim: o 

que podemos fazer pra ajudar? É uma família, mas eu queria muito ajudá-la!” (Encontro 3)  

 

 Um fator muito relevante para a compreensão do movimento dos multiplicadores 

quanto ao seu objetivo nos encontros é observar como reagiram às questões práticas que 



81	
  
	
  

foram levantadas. A resposta a situações como essa era o discurso instituído tratado na 

constelação anterior; ou seja, colocações teóricas relacionadas a conceitos aprendidos no 

curso de formação de multiplicadores. Assim, um multiplicador colocou:  

 

“Não sei...eu acho que dá pra ajudá-la, sim. De repente, ouvir a família, ouvir a criança. 

Acho que... não sei. Porque é uma situação que sensibiliza: uma criança. [...] Não sei, de 

repente, não sei se conversar com a família. Devia fazer a entrevista com ela e tentar 

entender um pouco mais a história pra tentar ajudar. Não ser muito invasiva. Até onde 

também que ela quer a nossa ajuda?” (Encontro 3)  

 

 A resposta dela aponta para o modo como o conteúdo do discurso instituído serviu ao 

longo dos encontros grupais: um saber que propunha soluções teóricas ou genéricas para 

questões práticas trazidas. 

 Ainda, tais respostas apontaram um saber constituído não só para solucionar os 

problemas trazidos aos encontros grupais, mas também para direcionar as famílias dos 

educandos em seus conflitos, conforme a seguir: 

 

“No grupo [de multiplicadores] é a gente sempre estar buscando novidade, sempre estar 

querendo aprender como a gente pode direcionar a nossa família, os nosso educandos, estar 

dando um suporte, direcionando. [...] Nenhuma família é perfeita, não existe a família ideal. 

A família ideal está só na nossa imaginação. Então, sei lá...trabalhar mais ou menos nesse 

sentido. Tentar direcionar a família do próximo, do educando, e a nossa também, porque nós 

somos famílias.” (Encontro 3)  

 

 Tal discurso, no entanto não pareceu conseguir direcionar a equipe em si, ou seja, dar 

conta da frustração diante do não saber como solucionar questões da Comunidade, ou o 

fracasso de prévias tentativas. Então, apesar de detentores do discurso instituído, a equipe 

reiterava os pedidos de orientação para a prática dos multiplicadores. Os pedidos acabaram 

direcionando a mim a frustração de não conseguir resolver posições diferentes, e endereçaram 

a mim uma tensão que se anunciava o tempo todo na relação deles (através do conflito 

apontado na constelação anterior). A fala seguinte representa esse movimento: 

 

“Então, assim, eu acredito que já avançamos bastante dentro de uma logística geral, mas que 

nós temos que situar algumas coisas, no sentido de entendimento mesmo. [...] Mas até que 

momento você vai só observar? Até que momento... Quando você vai interagir? É isso 



82	
  
	
  

mesmo? Numa rede de apoio nós estamos numa ação a desenvolver. Até que ponto você vai 

nos ajudar ou orientar o que fazer? Ou até onde você vai só observar, ou só querer entender 

tudo? [...] Porque aqui tem a questão da recepção, tem a questão de casos específicos que a 

gente pode estar ouvindo aqui, mas nós não podemos passar além disso. Até onde buscar 

ajuda? E eu...eu o que eu espero de você é essa ajuda.” (Encontro 3)  

 

 A ênfase nesse pedido denota a ânsia pelo saber que pode dar conta das questões que 

enfrentam na Comunidade. Tal ênfase também aponta para um movimento muito comum ao 

longo dos encontros grupais: o objetivo de adquirir nos encontros um saber teórico pode 

solucionasse os problemas enfrentados pela Comunidade. Tais pedidos aconteceram em 

diversas direções, como a a seguir: 

 

“Eu acho que deveria ter alguma teoria, algumas falas suas, algumas formações de como 

planejar. Porque muitas vezes eu vejo as coisas na palavra, elas são, sabe [...] você foi nesse 

ponto, aí, as coisas na palavra são lindas, você dá ênfase no troço. Mas a realidade nunca é 

aquilo que se põe na mesa. Você maquia as ações [com teoria], e no fim, você não tem o 

planejamento. Se você não tem o planejamento adequado e uma ação adequada, e uma 

avaliação, como você pode melhorar as ações dentro desse grupo?” (Encontro 2) 

 

 Além dessa houveram outras tantas, porém, a mais significante de todas foi deste 

multiplicador que, acreditando ser ingênuo e iniciante, fez a pergunta que traduz a angústia de 

todos os multiplicadores:  

 

“É assim....eu acho que [...] nós tivemos os textos, sei lá, tivemos a oportunidade de fazer 

toda essa discussão. Mas levar também essa teoria pra nossa prática. Então, de que jeito eu 

vou utilizar dessa minha teoria dentro da minha prática? Como eu vou aplicar isso dentro 

desse espaço? Eu acredito que o grupo seria também uma troca da nossa teoria com a nossa 

prática.” (Encontro 3) 

 

 Esta voz aponta para uma importante nuance do objetivo dos multiplicadores nos 

encontros grupais: entender como a teoria aprendida no curso de formação pode, de fato, 

resolver os problemas que enfrentam na prática como multiplicadores. Esse pedido parece 

conter uma noção, mais fundamental, que já está anunciada no pedido feito por outro 

multiplicador pela minha ajuda, apontado acima: a de que o saber teórico pode resolver as 

questões, ou então, uma dúvida grande de como utilizá-lo na prática. Ele resolve? Como ele é 



83	
  
	
  

aplicado? O objetivo dos multiplicadores nos grupos pareceu residir na busca pela resposta 

dessas questões. 

A partir do Encontro 4, a frustração diante do não saber solucionar as questões que 

enfrentam na Comunidade ficou acentuada através de uma fala da liderança. Seu pedido foi 

por apoio, por um saber que os ensinasse a compreender as questões que não conseguem 

resolver, e foi um dos mais claros e diretos:  

 

“Eu penso que agora, uma grande contraposição que você pode olhar, Luciana, nessas 

andanças todas nossas, nesse mapeamento, surgem questões que muitas vezes a gente fica 

meio com dificuldade de lidar sozinho com elas. Por exemplo, teve uma situação esse fim de 

semana, que foi esse caso de uma menina que é abusada pelo pai há anos, e aí, você vê do 

outro lado que o Conselho deveria proteger, e não faz. [...] E tem um resíduo disso, não 

acaba...existem certas situações que a gente acaba levando algo conosco pra casa ou com a 

gente mesmo. Então, pode ser um espaço pra esse tipo de conversa também, pensar sobre 

isso. [...] E por vezes, mesmo em questões que são menores, nós mesmo, a equipe pra dar 

conta, a gente fica querendo mais apoio.” (Encontro 4)  

 

 Mas foi no Encontro 5 que a frustração e desconsolo diante do não saber, e o 

consequente pedido por ajuda teve seu ápice. 

 

“E no outro [encontro], falamos de você no sentido em que, tem alguns casos que surgiram 

na reunião da rede, sobre situações de famílias que nós acompanhamos já há anos, desde o 

berçário, a criança está lá no Ensino Fundamental; tem crianças no Ensino Fundamental, 

criança na creche, criança no CCA, e a situação daquela família continua a mesma, do ponto 

de vista de que ela não consegue dar um passo pra autonomia, estão sempre na dependência 

de recursos básicos para o desenvolvimento das crianças, tal.  [...] E, uma das coisas que nós 

pensamos foi isso: o que leva uma família ou famílias que nós temos [...] E aí, pensarmos um 

pouco, talvez com a sua ajuda sobre o que leva uma família, um núcleo familiar a ficar 

décadas...tem casos aí que chega a décadas nessa situação, e não consegue sair dessa 

situação de dificuldade, de limite econômico...o próprio acompanhamento e desenvolvimento 

dos filhos. Porque assim, a Carla até falou, que tem famílias que chegam até a dar um 

desânimo de a gente trabalhar. Assim então, o que leva a pessoa a ter uma dependência tão 

grande de não sair desse quadro de vulnerabilidade. Então ficou um pouco assim: o que leva 

uma pessoa...sei lá...quais são os fatores, se teria uma discussão sobre isso... uma coisa que 

nós pensamos em talvez dividir com você.” (Encontro 5)  



84	
  
	
  

 

 Essa fala da liderança foi muito tocante, e o trecho merece destaque na pesquisa 

enquanto resume o movimento que fala do aobjetivo dos multiplicadores em participar dos 

encontros grupais: pedir por um saber que os capacite a lidar com os problemas que 

encontram nas famílias da Comunidade, e na própria estrutura da Comunidade. Um saber que, 

segundo uma fala trouxe, pudesse direcionar os educandos, suas famílias e as famílias deles 

mesmos, multiplicadores. Afinal, todos padecem do mesmo mal: não conseguir resolver 

questões que causam sofrimento a si ou à Comunidade.  

 De fato, a busca pelo saber, pela formação que capacite os serviços que oferecem não 

é uma novidade na cultura da Associação. Não seria difícil afirmar que esse movimento pela 

busca do saber é constitutivo do horizonte desse grupo desde o pedido pelo curso de formação 

dos multiplicadores, e talvez desde o início da parceria com o ECOFAM.  

 A formação foi retomada em diversas ocasiões nos encontros, reforçando seu caráter 

de síntese de um movimento que tem a parceria entre ECOFAM e Asociação em seu cerne.  

 

“aquele um ano e meio que teve de formação, tanto na questão dos filmes, das conversas, teve 

as experiências, tudo bem, ajudou muito você começar a refletir também de que forma você 

vai agir, [...] mas toda aquela parte teórica que restou em pouca ação.” (Encontro 1)  

 

 Há nessa fala uma decepção do multiplicador que percebeu que os saberes 

constituídos no curso de formação não resolvem problemas. E essa fala representa de fato este 

movimento de endereçar a mim, como detentora do saber universitário, a função de lidera-los, 

assim como a liderança da Associação já faz, em direção à solução dos problemas.  

 O que apontei diante dos pedidos é que o saber que soluciona, resolve, elimina as 

questões, falta também a mim, e falta a todos nós, humanos que, a despeito de nosso esforços, 

não conseguimos determinar o futuro de nossas ações. E, assim, o Encontro 5 foi finalizado 

com a promessa de juntos buscarmos formas de lidar com essa angústia, tão deles quanto 

minha, sobre como enfrentar os problemas com os quais nos deparamos sem a garantia de 

solucioná-los. Se a tivesse em mãos, com certeza teria lido uma fala de um multiplicador que 

aconteceu no Encontro 2, e que já nos adiantou o caminho que ali se delineava:  

 

“Acho que na verdade você consegue mesmo compreender [a proposta dialógica de 

multiplicar] quando você faz a entrevista [reflexiva], porque até então, você acha que não 

tem muito sentido: mas eu vou fazer o quê? Vou perguntar o quê? Você não vê tanto sentido 



85	
  
	
  

enquanto você não está lá dentro [da sala em que a formação acontecia]. Aí, quando você faz 

a entrevista, aí, você tem um novo olhar, você acaba compreendendo a proposta que 

realmente tem o trabalho. Acho que isso é legal.” (Encontro 2) 

 

  

A seguir as constelações serão compreendidas à luz da interrogação da pesquisa, para que esta 

possa ser respondida conforme o caminho que se delineou aqui.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86	
  
	
  

3.3. Discussão  

 
“Ora, onde mora o perigo 
é lá que também cresce 
o que salva.” 
Friedrich Holderlin 
 
 

 A discussão pretende responder à interrogação da presente pesquisa à luz do caminho 

que foi percorrido ao longo deste trabalho.  

Esse caminho começou com uma breve explicitação da história de como a 

Comunidade foi fundada, onde se destacou a vulnerabilidade de suas condições de vida e o 

sentido de luta que sempre os amparou a conquistar as condições necessárias para uma vida 

digna.  

Para isso a Associação sempre se mobilizou no sentido de estabelecer parcerias com 

instituições de ensino e saúde. Desse movimento nasceu a parceria com a Profa. Heloisa 

Szymanski através de seu grupo de pesquisa, o ECOFAM, que vem desenvolvendo diversas 

práticas psicoeducativas para o trabalho com as famílias da Comunidade.  

Depois de anos de parceria, foi solicitado pela Associação um curso de formação de 

profissionais que pudessem expandir as práticas já realizadas pelo EFOCAM na Comunidade. 

Pensou-se em um curso de formação de multiplicadores, que seriam os educadores e/ou 

membros da Comunidade dispostos a trabalhar com as práticas que buscavam aproximar as 

famílias dos educandos da Associação.  

Esse curso aconteceu entre 2011 e 2013, apresentando a proposta dialógica de Paulo 

Freire como um modo de multiplicar práticas e estabelecer um relacionamento mais próximo 

com as famílias da Comunidade. No final do curso, a equipe da Associação demandou um 

espaço onde os temas tratados na formação pudessem continuar a serem discutidos, agora a 

partir da prática dos multiplicadores.  

Tal demanda foi, para mim, o chamado que deu origem à presente pesquisa. A 

interrogação que a norteou foi: como se configura o ofício de multiplicar para os 

multiplicadores da Associação, após o curso de formação?  

A interrogação apontou, ela mesma, para um interrogado, diga-se, multiplicador em 

sua prática. Compreender a prática do multiplicador em encontros grupais com a equipe atual 

foi o principal objetivo da pesquisa, a partir dessa descrição, ser possível responder à 

interrogação da pesquisa, isto é, sobre como vem se configurando o ofício de multiplicar.  



87	
  
	
  

A colheita dos dados se deu em 5 encontros grupais, cujo material foi organizado em 

constelações que buscaram revelar os movimentos grupais que disseram da prática do 

multiplicar.   

 A primeira constelação, Movimento de relacionamento dos multiplicadores nos 

encontros grupais, revelou que os multiplicadores têm dificuldade de se comunicar e se 

movimentam de tal forma que evitam o enfrentamento de posições distintas. Foi muito 

presente nos encontros um discurso instituído na equipe sobre o multiplicar, que parecia os 

proteger da possibilidade de confrontação com os outros, que as situações práticas trouxeram. 

No entanto, a possibilidade de constituir um diálogo com eles se apresentava quando falaram 

de sua frustração em não conseguir ajudar algumas famílias ou resolver problemas da 

Comunidade.   

 A segunda constelação falou do movimento relacionado às práticas dos 

multiplicadores ao longo dos encontros grupais. Nessa constelação destacou-se as fortes 

diferentes entre duas concepções distintas do multiplicar: uma que entende a prática do 

multiplicador como ações sócio-políticas na Comunidade que demandam compromisso do 

multiplicador com seu trabalho; a outra, compreende o multiplicador como mediador de 

questões que envolvem os educandos e suas famílias, questões essas que são bastante 

complexas e já representam uma sobrecarga de trabalho para esses profissionais. Essas duas 

posições são identificadas em dois sub-grupos: a liderança e os multiplicadores-educadores, 

respectivamente. 

 Nesse movimento foi possível perceber que os multiplicadores parecem considerar a 

impossibilidade de convivência desses dois modos, porque eles parecem estar vinculados, 

para eles, a dois modos de ser multiplicador: um, autoritário, da liderança, que por vezes 

impõe sua concepção de multiplicar, principalmente em relação ao compromisso que ela 

pede; o outro, um modo desencarregado de ser multiplicador, que está presente na equipe dos 

multiplicadores-educadores como um todo, de formas distintas.  

O embate que parece ser evitado no movimento de relacionamento diz respeito a esta 

questão: o pedido da liderança para que os multiplicadores se comprometam com o trabalho 

conforme ela, liderança, o compreende; diante de multiplicadores sobrecarregados que se 

desencarregam de pensar e participar da construção das práticas do multiplicador, parecendo 

estarem mais interessados em seguir orientações, e para isso se valem do discurso instituído 

na equipe.  



88	
  
	
  

Essa questão parece relacionar-se com o que foi identificado nessa constelação como o 

anúncio de um conflito velado. Em última instância parece ser essa a impossibilidade de 

conciliação na equipe – e que acaba, pela esquiva da explicitação da questão, confundindo-se 

com concepções de prática de multiplicação.    

 Há ainda os aspectos apontados a terceira constelação, que trata movimento de 

revelação dos objetivo dos multiplicadores nos encontros grupais. Este se configurou como a 

busca de um saber que os ampare na lida e resolução dos problemas que acometem a 

Comunidade em seus mais diversos âmbitos. Esse foi o pedido contido em cada pergunta, e 

que era o momento onde pareciam estar sendo mais autênticos e encarregados do que lhes 

concerne. Nesses momentos o discurso instituído dava lugar à emoção e à presença.  

 O modo como pediam pelo saber foi muitas vezes agressivo, direcionado a mim, 

outras, comovente, pela sinceridade e fragilidade que expunham. Afinal, a busca pelo saber 

está fundada na fragilidade que sentem ao se depararem com a vulnerabilidade das condições 

da Comunidade, dos alunos, de si mesmos, do ser humano.   

  Juntas, as constelações indicam o que pode ser chamado de um movimento, ou modo 

de ser, dos multiplicadores da Associação. Esse movimento que descreve um multiplicador 

que emerge a partir de demandas oriundas da vulnerabilidade de seu mundo. Emergindo daí, 

toma como tarefa resolver as questões da Comunidade, pois elas trazem sofrimento. Para 

resolver, buscam parcerias que ofereçam conhecimentos, “verdades teóricas”. Conhecimentos 

estes que eles acreditam ser o caminho para eliminar os problemas que enfrentam, a 

vulnerabilidade que enfrentam, a fragilidade que os acomete diante do não-saber.  

 Na sua prática, munem-se do conhecimento construído no longo e árduo caminho da 

sua prática, o que muitas vezes se evidencia no seu discurso instituído que tudo parece saber; 

mas, pouco resolve nas situações práticas. E, por isso, continuam a pedir, parte por 

acreditarem que este saber teórico que tudo resolveria, parte por não desistirem de aprender, 

de buscar, de investigar. Continuam, enfim, por que são errantes, aqueles com “os pés 

inchados por ser o que erra pelos caminhos” (POMPEIA & SAPIENZA, 2011, P. 39), aquele 

cujo caminho só se constitui no caminhar. Continuam porque são homens.  

 Este movimento do ser multiplicador que foi desvelado na análise da sua prática, a 

partir dos movimentos que se mostraram nos encontros grupais, apontam para uma direção., 

isto é, tem um propósito, são amparados por um fundamento ontológico. Na fenomenologia 

existencial, aproximar-se de um fenômeno é descrevê-lo tal como se mostra, para 

compreender o sentido para onde apontam. Perguntar pelo sentido é buscar entender em razão 



89	
  
	
  

de quê um fenômeno acontece. No caso da presente investigação, a pergunta pelo sentido 

interroga pela fundamentação ontológica que ampara o modo de ser multiplicador desvelado 

aqui.   

 O sentido aponta para “fundo sobre [...] o qual se pode conceber a possibilidade de 

que algo seja o que é” ou ainda, “[...] o contexto no qual se mantém a possibilidade de 

compreensão de alguma coisa, sem que ele mesmo seja explicitado ou, tematicamente, 

visualizado” (HEIDEGGER, 2003, p. 339).   

 O sentido fala de direção, do horizonte a partir do qual se caminha, e em qual direção. 

Esse horizonte de apresenta fáticamente na trama do mundo, esta rede hermenêutica16 que se 

constitui sempre historicamente, possibilitando um mundo que sustenta o aparecimento de 

qualquer fenômeno. O sentido é o fundo a partir do qual é possível estabelecer significados e 

projetar possibilidades – das relações, do outro, das coisas, de se relacionar em grupo, de ser 

multiplicador. Então, compreender o sentido do fenômeno “modo de ser multiplicador” é, 

antes de tudo, olhar para o mundo de onde ele emerge e procurar entender qual horizonte 

hermenêutico histórico esse mundo oferece ao fenômeno.  

 Segundo Heidegger, cada momento histórico é marcado um ser ontológico que 

determina o seu tempo17. O ser de cada tempo é que define o horizonte hermenêutico, a dizer, 

o sentido, que constituirá o mundo disponível em seus significados. E como para 

compreender a questão do ser de um tempo só seria possível partindo da faticidade do mundo 

ôntico.  

 Heidegger era um fenomenólogo, que foi olhar para a sua época, porque ela foi o 

fenômeno fático que tinha em mãos, em vias de compreender como o ser de seu tempo, 

buscando compreender como o ser se manifesta através da história dos tempos. Ele 

denominou o ser da época atual de “técnica”. A era da técnica se caracteriza por essa 

velocidade vivida atualmente, pela acessibilidade quase total de tudo, pela supressão da 

gestação das coisas, por essa aparente ausência de distâncias, conforme Heidegger coloca:  

o homem está superando as longitudes mais afastadas no menor espaço de 

tempo. Está deixando para trás de si as maiores distâncias e pondo tudo diante 

de si na menor distância. E, no entanto, a supressão apressada de todo o 

distanciamento não lhe traz proximidade. Proximidade não é pouca distância. 

[...] O que acontece quando, na supressão dos grandes distanciamentos, tudo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 Hermenêutica significa aqui uma qualidade da rede, que é: interpretativa, que se constitui como interpretação.  
17 Tempo no sentido de momento histórico.  



90	
  
	
  

se torna igualmente próximo e distante? O que é esta igualdade em que tudo 

não fica nem distante nem próximo, como se fosse sem distância? 

(HEIDEGGER, 2006, p. 144) 

	
   Ele respondeu à questão dizendo que “a ausência da proximidade em toda supressão 

da distância conduziu ao império da falta de distância. Na ausência da proximidade, anula-se, 

[...] a coisa como coisa.” (HEIDEGGER, 2006, p. 159). Falta de distância não implica em 

proximidade. Pelo contrário. A falta de distância vigente no tempo atual significa também 

uma ausência de proximidade, pois a relação com as coisas é vivida como a dominação delas. 

Ausência de distância significa conhecimento da coisa, determinação da sua utilidade no 

momento, e não proximidade do que a coisa é por ela mesma – isto é, em seu ser.  

  Por isso, segundo Heidegger a era da técnica é marcada pelo ápice do esquecimento 

do ser dos entes, das coisas18:  o ser das coisas, ou seja, o seu sentido ontológico original, foi 

esquecido em nome da manipulação e determinação sobre a coisa como produto. O mundo se 

tornou disponível a ser descoberto em sua realidade, medição, para daí ser determinado: “a 

essência da técnica moderna põe o homem a caminho do desencobrimento que sempre conduz 

o real [...] à disponibilidade” (Heidegger, 2006, p. 29).  

 A técnica dá ao homem19 a tarefa de descobrir todos os parâmetros e medidas do real 

para assim determiná-lo. Ela oferece ao homem a sensação de que ele pode determinar o real 

porque o real tem as medidas que estão disponíveis à determinação e ao conhecimento do 

homem. Isso significa que o ser da era da técnica determina um mundo onde o ser dos entes 

não importa mais, eles devem, sim, é ser determinados a cada vez como produtos à serviço de 

superar as distâncias. Não há mais tempo para que o ser das coisas apareça, o ser é esquecido 

para que a distância possa se dissipar, para reinar a pressuposição de que é o homem que 

determina seu mundo.  

 Desse modo, o homem vai se desaproximando do tempo longo que revela a história 

dos entes, em nome de fotografias do momento, que mudam a cada segundo como uma 

máquina de produção. Heidegger (2010) chamou esse fenômeno de “maquinação” (p. 18).  

 Esses elementos que constituem o mundo que o ser da técnica delimita, segundo 

Casanova (2013), acarretam dois fatores predominantes:  a pretensão do homem 

contemporâneo de que ele pode produzir e transformar a realidade, e a sua carência de 

identidade em busca de uma determinação. O primeiro fator, a pretensão do homem 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 As coisas do mundo em geral: entes.  
19	
  Neste	
  capítulo	
  o	
  termo	
  homem	
  é	
  sinônimo	
  do	
  termo	
  ser-­‐aí	
  utilizado	
  no	
  Capítulo	
  2.	
  Não	
  o	
  empregarei	
  aqui,	
  por	
  conta	
  
do	
  caráter	
  conclusivo	
  da	
  discussão,	
  que	
  me	
  parece	
  pedir	
  termos	
  mais	
  familiares	
  à	
  linguagem	
  coloquial.	
  



91	
  
	
  

contemporâneo de tudo saber, de a técnica viabilizar um mundo em que, através da “[...] 

produção do próprio ente (da natureza e da história) na factibilidade calculável, a maquinação 

que se apodera inteiramente daquilo que é passível de ser feito.” (HEIDEGGER, 2010, p. 

151). E o segundo fator, o da carência do homem por identidades, acontece pela perda da 

relação com o ser dos entes, logo, com o tempo enquanto história, enquanto possibilidade de 

revelação do ser.  

 O poder do homem na era da técnica não é real, mas é somente mais um produto da 

maquinação, essa constante produção de significados efêmeros: na carência por referências 

fundamentais (referências que remetessem ao que os entes são de fato, e não só meros 

produtos instantâneos) o homem se torna refém da técnica, seu escravo, e busca 

incessantemente por um saber que nunca alcançará.  

 E não alcançará porque, segundo Heidegger (2003), a vida não está à serviço da 

vontade e dominação do homem. O mundo, que em cada época é fundado em um horizonte de 

sentido, é determinado pelo ser que se traduz em horizonte, e não pelo homem. O mundo se 

transforma quando há uma rearticulação do seu horizonte hermenêutico, da qual o homem 

participa, mas não nem segundo sua vontade. Afinal, é o sentido de um horizonte 

hermenêutico que possibilita as coisas e os homens serem como são, e não o contrário.  

 O fato dos fenômenos, isto é, “a totalidade do que aparece à luz do dia e o que se pode 

vir à luz, o que os gregos identificaram, pura e simplesmente, como os entes.” (HEIDEGGER, 

2003, p. 49), se realizarem na vida ôntica, não significa que estão à disposição da 

manipulação e vontade do homem.  

 O próprio significado dos fenômenos não está à disposição do homem. Se alguém 

decide um dia que uma faca na verdade é um prato, isso não irá se realizar. Os entes são 

determinados pelo seu ser, ou seja, têm uma determinação ontológica, um fundamento 

(HEIDEGGER, 2002, p. 46). Mas o que acontece é que geralmente o fenômeno fica 

encoberto, velado, para que o ente se submeta aos significados do mundo vigente, e a vida 

possa seguir de tal forma que o homem não precise pensar a cada instante sobre um ente, mas 

possa simplesmente mergulhar na trama que seu mundo lhe oferece. Embora velado, o ser dos 

entes está ali, por “trás” de véu da trama do mundo. 

 É por isso que a mudança das coisas, e de si, não está disponível à manipulação do 

homem. Segundo Heidegger (2002), a mudança, ocorre, sim, quando é possível ao homem 

compreender o mundo como trama, ou seja, experimentar uma clareza do horizonte 

hermenêutico sedimentado pelo mundo. Essa clareza abre a possibilidade de rearticulação dos 



92	
  
	
  

significados antes sedimentados pelo mundo, dando luz a condições mais livres de realização 

das possibilidades. Isso significa que, no instante em que pode compreender o mundo como 

trama, o homem decide sobre as possibilidades que lhe recaem a partir do seu ser, ou seja, 

como clareira do ser dos entes que encontra, que cuida de si, do mundo, dos outros, sem a 

intenção de substituí-los, mas ao invés disso, liberando-os para serem quem são.  

 Na era da técnica, experimentar a decisão própria - esta que devolve ao homem sua 

condição ontológica, a de ser um não-ser lançado como projeto que deve decidir-se a partir da 

finitude que é (HEIDEGGER, 2003) – parece um tanto arriscado ao homem. Isso porque a 

técnica é este horizonte hermenêutico que se constitui faticamente em um mundo que lança o 

homem na constante mudança de significados, se alteram a cada momento, numa produção 

constante e instável.  

Essa velocidade frenética da técnica, ao mesmo tempo em que envolve o homem, o 

absorve de forma violenta, o instaura numa disposição de instabilidade, danifica o abrigo que 

o mundo lhe oferece. Danifica porque quando tudo muda a cada momento parece haver pouca 

instabilidade, além da necessidade de constante atualização, conexão com o discurso 

impessoal.  

Mas há ainda um outro fator que defronta o homem muito abruptamente com sua 

condição mais fundamental: segundo POMPEIA & SAPIENZA (2011), a técnica, 

concedendo ao homem uma trama de mundo de significados transitórios quase instantâneos, o 

que acarreta em uma oferta quase irrestrita de possibilidades (tomando um exemplo que há 20 

anos atrás oferecia praticamente só uma possibilidade na cultura ocidental europeia, o 

casamento. Hoje é possível casar, não casar, ter filhos, não ter filhos, ter filho sem engravidar, 

ser homossexual e casar, ou ser contra o casamento), o convoca a ter que escolher muito 

constantemente.  

Tendo o mundo tantas possibilidades de escolha, o homem é acometido por ter que 

decidir-se sobre as possibilidades de forma muito mais radical que quando o mundo oferecia 

menos variações de possibilidades. O mundo já foi mais estável. Hoje, joga o homem no seu 

não-ser que, poder ter uma indeterminação ontológica, tem que se realizar no mundo, 

decidindo-se, cuidando.  

É como se o mundo da técnica, tornasse a estabilidade do mundo rarefeita, porque são 

tantas possibilidades que a determinação do mundo se enfraquece. A técnica convoca o 

homem a se haver com seu ser.  



93	
  
	
  

Esse marco da era da  técnica instaura no mundo atual uma disposição amedrontada, 

justamente oriundo dessa falta desse efeito de rarefação da estabilidade do mundo. Heidegger 

falou sobre esse efeito do mundo da técnica que instaura o que ele chamou de terror:  

O horror e o terror é o poder que joga para fora de sua essência, sempre 

vigente, tudo o que é e está sendo [...] hoje tudo está em voga e se põe em 

vigor e, apesar da superação de todo distanciamento e de qualquer 

afastamento, a proximidade dos seres está ausente (HEIDEGGER, 2006, p. 

144). 

 Esta disposição amedrontada, esse terror, fruto do distanciamento do homem do ser 

dos entes, parece ser uma característica fundamental do mundo onde um fenômeno como o 

modo de ser multiplicador que se compreendeu na presente análise acontece.  

 Diante de sua condição ontológica já frágil, o homem no mundo da técnica se vê quase 

forçado a se lembrar dela. Neste mundo existem condições econômicas e sociais que colocam 

o homem imerso em uma faticidade precária de recursos. Entre os diversos contexto onde se 

vive tal condições, foi levantado nessa pesquisa que vão emergindo profissionais que, 

inseridos eles mesmos nessas condições, passar a construir práticas para trabalhar no seu meio 

em vista de dar conta das questões que surgem daí.  

Comunidade onde reside a Associação é uma delas. Lá, a vulnerabilidade se apresenta 

na falta de recursos básicos que constituem a segurança e estabilidade do mundo dos homens 

– básicos porque dizem respeito à manutenção da vida (a saúde) e à realização do homem 

como homem (a educação).  

 Nesse contexto, o sentido que sustenta o modo de ser do multiplicador parece começar 

a se desvelar. O sentido de ser multiplicador, ou seja, a direção que fundamenta o modo como 

os multiplicadores exercem sua prática, se apresenta como a busca de abrigo para essa 

disposição do temor que eles vivem a partir da vulnerabilidade de seu mundo.  

  Essa vulnerabilidade, que é do homem, aparece para os multiplicadores na própria 

constituição da sua morada fática: conforme lembra  WALCKOFF CALIL (2009): 

A história da comunidade começa (...) com a ocupação de um terreno privado 

por pessoas, em sua maioria, despejadas de outras regiões. Os moradores 

contam que no início o terreno era apenas ‘um matagal’ (sic), sem condições 

básicas de moradia, como água, luz, esgoto, acesso à saúde e segurança [...]. 

(CALIL, 2009, p. 3)   



94	
  
	
  

 Sob o sentido, o fundo que delimita tudo que acontece, marcado pelo “efeito” do 

temor e da vulnerabilidade fática de sua morada, a Associação passou a cuidar, realizar seu 

mundo, assim: lutando conforme o mundo da técnica já indica: através do saber científico que 

possa dominar os fenômenos, sendo o mundo, nesse contexto, uma oferta constante de saberes 

que, se aprendidos, ofereceriam o domínio dos problemas que eles enfrentam.  

 O modo de cuidar dos outros que é pertinente ao cuidado impróprio é cuidado 

substitutivo, aquele que se utiliza do caráter de sedimento do mundo impessoal como um 

saber que pode substituir o outro, isto é, direcioná-lo a partir das determinações do mundo,  

dizendo-lhe o que fazer. Como disse Heidegger (2003), o modo substitutivo de cuidado com o 

outro é aquele que “tira do outro o cuidado em se ocupar e o substitui” (p. 142). 

 Esse modo pressupõe um relacionamento entre os homem em que quem detém o saber 

das determinações do mundo submete o outro, não de forma pensada e planejada, mas 

justamente já compreendendo que é assim que tem que ser, já existindo dessa maneira, já 

compreendendo o mundo como ele se disponibiliza No modo substitutivo de cuidado, o outro 

aparece como peça para a realização das ocupações do tempo cotidiano.  

 Esse modo de cuidado parece ser o que sustenta o que foi apontado pela análise como 

o anúncio velado de um conflito ao longo dos encontros grupais. O embate indireto que por 

vezes aconteceu entre a liderança e os multiplicadores-educadores revelava o 

descompromisso desses diante da autoridade daquela. Justamente, a liderança apareceu nos 

encontros como a principal detentora de um saber, logo, é quem cuida substituindo o outro, 

dizendo como este outro deve ser. O outro, no caso os multiplicadores-educadores, sentem-se 

privados de sua possibilidade de escolher como querem ser multiplicador, mas, ao mesmo 

tempo, se vêem isentos da inospitalidade do fato de que o mundo não oferece garantias. 

 Assim, eles cuidam das questões da Associação seguindo as determinações da 

liderança, e dos saberes adquiridos no curso de formação. Por outro lado, a liderança lança 

mão de sua posição de conhecimento, saber e autonomia, para substituir o outro, impondo-lhe 

como deve ser e cobrando seu comprometimento. É importante ressaltar que tais modos de 

cuidar não acontecem intencionalmente. Cuidar é como o homem já existe, ele já existe 

compreendendo mundo, seguindo as indicações do que deve ser e, sempre, de acordo com seu 

ser (que tem como sentido cuidar, seja de modo próprio ou, como é o caso aqui, impróprio). 

 Diante de um possível conflito velado, na já tamanha vulnerabilidade em que a 

Comunidade de encontra, a equipe de multiplicadores parece optar por fugir do 

enfrentamento, e disso decorre a ausência de diálogo entre eles nos encontros grupais. Assim, 



95	
  
	
  

acontecem discussões sobre diferentes concepções de multiplicar que aparentemente 

poderiam coexistir em harmonia, mas não o fazem porque o conflito não diz respeito a elas, 

em última instância, mas aos limites que se deflagram do seu modo de cuidar.  

 Esses limites dizem respeito ao fato do cuidado substitutivo aprisionar os 

multiplicadores nessa busca incessante pelo certo, pelo saber definitivo, pela vitória da 

determinação substitutiva.  Na fuga da vulnerabilidade, eles se apegam ao saber como 

solução. Por isso, ao aprenderem um saber, logo utilizam como determinação de como o outro 

deve ser.  

Eles gostariam de se abrigar no saber como solução para o sofrimento. São seduzidos, 

como todos somos, pelo mundo. E nesse caso, o mundo é o da técnica, que se oferece 

exatamente como esse “produto” que eles já compreendem e passam a desejar, oferece que o 

homem é o ente poderoso que pode dominar o saber, para controlar o mundo.  

Mas, como já havia anunciado Heidegger, e conforme atestam os próprios 

multiplicadores através de vozes frustradas e angustiadas, o homem não domina os entes. O 

homem não tem o poder de mudar as pessoas, não consegue ultrapassar a barreira das 

limitações do outros, e das suas próprias. E assim, defrontado com sua condição ontológica de 

não ter nada determinado, nem nenhuma solução garantida, por ser finito, se fragiliza diante 

da faticidade do mundo da técnica. Porque é convocado a se haver com seu ser. Na 

Comunidade isso se evidencia em decorrência de suas condições materiais.  

Essa constatação pode responder a um outro objetivo da pesquisa, que era 

compreender como o aprendizado do curso de formação vem sendo vivido na prática da 

multiplicação. A partir dos movimentos dos encontros grupais, parece que o aprendizado foi 

submetido ao objetivo dos multiplicadores, que é constituir um saber para lidar com seus 

problemas. Disso decorre que houveram falas nos encontros que atestaram que tal saber os 

abriu caminhos na sua prática, e os trouxe a compreensão de que é difícil mudar o outro.  

Mas, como decorre em tudo que concerne ao humano, os significados são utilizados 

em função do horizonte sentido, que aponta para um propósito. Portanto, houve muito do que 

foi apresentado no curso de formação que foi absorvido pelo discurso instituído da equipe, 

este que tem como função os proteger da vulnerabilidade da prática. Tudo faz parte do mesmo 

movimento, este para o qual aponta o sentido que sustenta a prática dos multiplicares: 

constituir um saber que os absolva (ou seja, desencarregue, do ponto de vista ontológico de 

seu ser) da tarefa de viver tendo que se defrontar com a vulnerabilidade.  



96	
  
	
  

Finalmente, este sentido se confirma se compreendido a à luz dos resultados da 

pesquisa e das análises do ECOFAM. Enkim (2013) falou da sensibilização dos 

multiplicadores diante do sofrimento da Comunidade e de como encontraram no modo 

dialógico uma nova possibilidade de prática. O artigo produzido pelo ECOFAM falou sobre 

os questionamentos que houveram no curso sobre as concepções sobre modo de multiplicar, e 

apontou a apropriação da prática dialógica pelos multiplicadores.  

Nos encontros grupais dessa pesquisa pôde-se compreender que de fato os 

multiplicadores tem como fundamento da sua prática a sensibilização pelo sofrimento e 

condições da Comunidade. Também atestou-se que se apropriaram da proposta dialógica, 

porém, seu movimento apresenta uma apropriação teórica, e não vivencial. No momento em 

que se abrem para o diálogo, os multiplicadores não se dispuseram a ouvir e compreender – 

conforma a proposta dialógica freiriana propõe – mas buscaram, sim, o saber que os 

desencarregasse de ter que viver na indeterminação.  

A partir da análise dos dados colhidos à luz do caminho da pesquisa, parece que é 

chegado o momento de encontro com a interrogação da pesquisa. O fenômeno da prática do 

multiplicador está suficientemente desvelado, isto é, esclarecido seu sentido, a ponto de 

poder-se responder à interrogação de o como se configura o ofício de multiplicar na 

Associação.  

 A palavra ofício se relaciona ao verbo oferecer, ou oferendar, cujas raízes estão no 

latim offere (CUNHA, 2010, p. 458). Offere significa apresentar, trazer antes, conferir um 

presente. O que se configura, então, como o ofício de multiplicar diz respeito ao que é 

oferecido pela multiplicação.  

 E o que se oferece na multiplicação?  

 A partir do que a análise desvelou, e à luz do olhar da fenomnenologia existencial, 

concluo que o ofício de multiplicar é a oferta de oportunidade de criação. Através do 

multiplicar os multiplicadores oferecem à Comunidade e a si mesmos, a oportunidade de se 

realizar a partir de seu ser, ou, como diz POMPEIA & SAPIENZA (2011), nascerem como 

humanos, realizando sua morada, seu ethos. A palavra ética “vem do grego ethos, que 

significa originariamente o lugar onde se habita. (...) No pensamento de Heidegger, ethos, de 

onde provém a ética, não é o mero espaço físico, mas sim a morada, o abrigo, o lugar onde 

vivo, onde habito, no sentido de o lugar onde estou ‘em casa’. É o lugar da liberdade.” (p. 37).  

 Caminhando, errante, os multiplicadores oferecem a oportunidade a si, ao mesmo 

tempo que aos outros, de se apropriar de sua condição ontológica, o cuidado com a sua 



97	
  
	
  

morada, a linguagem que revela o ser dos entes enquanto realiza o seu próprio ser, criando 

realidade (POMPEIA & SAPIENZA, 2011). Conforme os autores atestam 
A ética diz respeito, como dissemos, ao segundo nascimento do homem, o 
homem livre. Pos todos nascemos homens, mas nos tornamos humanos. A 
condição humana não é uma propriedade, não é uma qualidade. É uma obra 
permanentemente criada, sustentada e produzida. É uma história feita pela 
apropriação dos acontecimentos da vida de cada um. Ser humano não é uma 
condição dada pronta. Nascemos homens e cotidianamente nos fazemos 
humanos, ou não. (IDEM, 2011, p. 41)  

 A oferta da multiplicação é a oferta de humanidade, de nascimento, humanização. Enfim, o 

sentido da existência humana, o cuidado.  

 Na Comunidade, ele vem se configurando através do modo da técnica, como a busca 

por um saber. Mas é assim que todos nós vivemos e estamos inseridos no mundo, através da 

técnica. Realmente, o perigo que ameaça é ao mesmo tempo o que salva (HOLDERLIN, 

2012), porque abre a possibilidade de se defrontar com o humano. E o humana sempre chama 

para o seu destino, ser clareira dos entes, realizando no mundo, criando o novo, trazendo à 

realidade o que era possibilidade: cada gesto humano é sempre um fazer nascer algo novo ou 

de novo e, assim, iniciar uma trama que vai se complementando pelos outros (...).”  

(CRITELLI, 1996, p. 112).  

 Essas colocações parecem apontar para o ser do multiplicar, que é, como sempre 

acontece tudo que concerne ao homem, o ser do ser-aí.  

 Respondida a interrogação desta pesquisa, não seria surpresa que ela ponta para um 

caminho. Porque ao homem sempre falta. Este ente, que é história, se faz caminhando 

(POMPEIA & SAPIENSA, 2011), nunca cessa a sua investigação. E nos encontros grupais 

dessa pesquisa ouvi um chamado dos multiplicadores, que fala: como cuidar, muitiplicar, 

como ser humano?  

 É para essa direção que a conclusão apontará. 

  

  

 

 

 

 

 

 



98	
  
	
  

4. CONCLUSÃO 

 
 O caminho percorrido por esta investigação desvelou que o ofício de multiplicar se 

configura como oferta do homem se realizar enquanto seu ser. Despontou-se nesse caminho 

um chamado dos multiplicadores da Associação, que pergunta pelo como lidar com a 

vulnerabilidade de sua condição, como lidar com as indicações da técnica, como constituir um 

saber, como multiplicar? Esta pergunta se traduziu ao longo dos encontros em: como ajudar 

as pessoas.  

 Essa se mostra uma questão pertinente a qualquer pessoa que se pergunta pelo 

humano, especialmente as que tem como profissão o lidar com o humano. E também fruto de 

reflexão permanente ao ofício do psicólogo e do educador. É uma pergunta, enfim, 

fundamental na área da Psicologia da Educação.  O fracasso do projeto da técnica em 

conceber um saber definitivo que resolva, em última instância, a condição humana e os 

problemas fáticos do mundo, está evidente para quem se debruça sobre as questões humanas. 

Neste trabalho, o próprio desenrolar dos encontros grupais denunciou tal fracasso aos 

multiplicadores. Se faz necessário procurar outros caminhos, continuar a caminhar.  

Nessa continuação, que faremos, eu e Associação, e que fazemos todos pela vida, nos 

orientará o olhar da fenomenologia existencial sobre a existência. Ele oferece um horizonte de 

possibilidade de compreensão do multiplicar como ele se mostrou em seu ser neste trabalho, 

como oferta de nascimento, de realização do humano. Horizonte não é um lugar de chegada, 

mas uma perspectiva que orienta um caminho – a linha horizontal que dá contorno à 

caminhada.  

 O horizonte que a fenomenologia oferece diz respeito ao que concebe como o próprio 

sentido do existir humano: o cuidado próprio.  O cuidado próprio é o poder decidir-se a partir 

de seu ser enquanto homem – a indeterminação do nada que é – cuidando dos entes que vem 

ao encontro como clareira do ser deles. Isso significa, conforme apontam POMPEIA & 

SAPIENZA (1982), que ser clareira do ser é se dispor aos:  

caminhos que nos tornam de novo Homens, Húmus, terra fértil oferecida à 

semente que cai – que indiferente à natureza desta -, a acolhe e permite que se 

desenvolva segundo sua condição, até sua plenitude” (POMPEIA & 

SAPIENZA, 1982, p. 40)  



99	
  
	
  

 Cuidar propriamente significa poder ser terra fértil para os entes se mostrarem a partir 

da indefinição que eles são em seu ser, e não a partir do que o mundo impessoal diz que eles 

são. Então é possível para o homem libertar o sentido desse ente, e exatamente aí reside a 

possibilidade de compreensão do outro: a possibilidade de encontrar familiaridade com o que 

o outro é.  

 Na familiaridade é possível para o homem compreender a que se destina, 

originalmente20, o ente que encontra no mundo. Esse é o desvelamento originário, porque 

conduz à origem do ente, isto é, seu destino de ser. O desvelamento originário, conforme 

disse Heidegger (2008), diz respeito ao que os gregos chamaram de alétheia: “essa verdade 

originária, a junção desveladora do encoberto com o seu aparecer, os gregos chamavam de 

alétheia. […] Alétheia – o des-cobrimento, o irromper desde o velamento – faz a junção do 

aparecer com o encoberto”. (VAN DE BEUQUE, 2004, p. 78). 

 Quando o homem compreende, ou seja, revela a alétheia, pode ajudar o outro,  

multiplicando o sentido da existência humana. Deter um saber que ajude, que o capacite para 

este ofício de multiplicar, tem a ver com o homem poder cuidar dos entes sendo clareira, isto 

é, dizendo do seu ser. Nesse sentido, o destino do multiplicar é tirar o ser dos entes do 

ocultamento, fazendo do mundo fático seu ethos.  

 O dizer  da alétheia remete o homem à sua morada ontológica, a linguagem. Como foi 

dito, ela “(...) é a morada do ser. Na morada do ser habita o homem.” (HEIDEGGER, 2000, p. 

11). Isso significa que é na linguagem que o ser dos entes se manifestam. A homem é a voz 

que pode dizer a alétheia (a revelação do ser).  

Revelador de ser, realizador de mundo, o homem encontra seu ethos original: “para 

sermos o que somos, nós humanos permanecemos entregues ao vigor da linguagem […] E é 

por isso que […] a linguagem nos olha, nos guarda e de nós se apropria”. (HEIDEGGER, 

2008, p. 214).  

 A questão é que, justamente, esse dizer que é peculiar ao humano, o ente que mora na 

linguagem, não é um dizer explicativo, teórico. Não é um produto do mundo da técnica. Ele é 

justamente o oposto. É o dizer que ilumina o que aparece como aparece, e não que se 

distancia do que aparece para compreender teoricamente, para controlar. A verdade que a 

alétheia não busca dominar, mas, ao contrário, revelar: trazer à luz o que aparece respeitando 

o que se mantém no escuro, oculto – o mistério.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Em seu ser, e não a partir do que a trama do mundo impessoal impõe.  



100	
  
	
  

Não sendo teórico, o dizer da alétheia, esse que coloca o homem na familiaridade com 

seu mundo, ele é poético.  

 O dizer da alétheia é o poético porque este dizer é o que testemunha o dizer dos entes. 

É no dizer poético que é possível para o homem revelar a alétheia, ou seja, “trazer para o real, 

realizar […], deixar aparecer na luz aquilo que até então permanecia oculto no encobrimento” 

(POMPEIA & SAPIENZA, 2011). Assim o homem se realiza, pois a criação do homem é o 

poder trazer para o real, dizer na linguagem poética, o que era somente possibilidade de ser 

dos entes.  

 Finalmente, é só na familiaridade do seu ser, habitando seu ethos original, que o 

homem pode conviver com a sua vulnerabilidade sem estar entregue ao medo. Isso porque a 

familiaridade de sua morada traz ao homem a possibilidade de confiar no que virá.  

Confiar em si é poder confiar no próprio vir-a-ser, que caracteriza sua 

essência. É se abrir na perspectiva daquele tempo que se alonga, que não é o 

tempo do imediato, mas é o tempo do histórico. Compreender-se no tempo 

longo é poder confiar no caminho, naquilo que se estende para além do 

agora.” (POMPEIA & SAPIENZA, 2011, p. 27).  

 Confiando no caminho para além do agora, o homem pode cuidar de si e dos outros na 

familiaridade do que são. Assim a ajuda possível ao humano vai se configurando: a ajuda 

possível ao ofício de multiplicar é a familiaridade com o outro, que o conforta e libera para 

ser quem pode ser. Na familiaridade há a oferta de de uma realização de morada segura aos 

homens, em sua convivência. Isso traz confiança, que é só o que é possível ao homem diante 

da sua vulnerabilidade. Na confiança podemos tecer, juntos, “per-plexos”, o caminho que 

querem caminhar: 

A palavra perplexidade provém etimologicamente do verbo plectere, plexus: 

tecer, tramar, e do advérbio per, que indica perfeição, completude. Per-plexo 

está aquele que se abre à estranheza do presente, aquele que ama a trama. 

Nesta entrega, aquele que tece é também tecido na rede de um real em 

constante mutação. [...]Aos tecelões perplexos de um pensar do presente, o 

trabalho da trama, a alegria da criação e o desa-fio de sua interminável 

renovação. (UNGER, 1991, p. 33) 

 A partir do horizonte que a fenomenologia existencial apresenta como o cuidado 

próprio do humano, a voz que diz do ser dos entes, é possível pensar a continuidade do 



101	
  
	
  

trabalho com os multiplicadores como a oferta da compreensão do próprio humano. Isso seria 

o multiplicar. A continuidade do trabalho é, enfim, circular, enquanto indica para o ofício da 

multiplicação.  

Oferta essa que poderá, então, se propor a esclarecer o conhecimento, esse saber que  

os multiplicadores da Associação tanto buscam e necessitam - e que, humanos, necessitamos - 

, que é possível ao humano. Humanos já somos todos, buscando um saber que nos realize. 

Que essa busca ilumine então o saber que é próprio da nossa condição – ele é o único capaz 

de dar conta das questões humanas, essas às quais a técnica não consegue dar conta.  

O que se desvelou nas conclusões desse trabalho é que o saber da técnica nos afasta do 

ofício de multiplicar. Seu domínio não resolve, distancia. Será que o que se anuncia aqui diz 

que em nossas práticas temos que constantemente nos desapegar do que já sabemos para 

poder nos realizar? Aí, então, para se aproximar de cada fenômeno, teríamos que desaprender.  

Sim, parece que é esse o horizonte vislumbrado na conclusão deste trabalho e o 

aprendizado que carrego comigo. O caminho é tanto dos multiplicadores como meu. É nosso. 

Junto com eles eu errei, esperei que fossem o que não eram, pedi que agissem como eu queria, 

me frustrei e desconsolei diante da sua negativa.  

O que se mostra aqui como caminho é nosso. Eu me sinto multiplicadora, espero 

poder exercer o  ofício aqui desvelado ao longo de minha vida. Assim, suas questões são as 

minhas e seus desafios são os meus. Eu fui integrante dos encontros, participante da pesquisa. 

A única diferença é que fui gerida por uma pergunta diferente da deles, a interrogação dessa 

investigação. Agora nem certa estou que ela seja só minha, afinal, ela é o que se manifestou 

do fenômeno, que tem como entes eles e eu.  

As conclusões são as minhas, pois se deram enquanto eu escrevia. Afinal, Essas 

palavras também se constituíram no processo. Quanto à conclusão deles, não posso tão bem 

falar. Este trabalho não foi ainda concluído. Continua. Talvez só haja uma conclusão efetiva 

quando acabe, para eles e para mim. Veremos ao longo do caminho.  

 O que me fica desse caminho, o que levarei comigo  enquanto profissional da 

educação, enquanto multiplicadora e, ultimamente, como humana, é a urgência da seguinte 

lição: que nos lancemos em direção ao desaprender.   



102	
  
	
  

 

Meu olhar é nítido como um girassol, 
sei ter o pasmo essencial 
Que tem uma criança se, ao nascer,  
Reparasse que nascem deveras… 
Sinto-me nascido a cada momento para a eterna novidade do  
Mundo… 
 
Creio no mundo como um malmequer, 
Porque o vejo. Mas não penso nele 
Porque pensar é não compreender… 
 
O Mundo não se fez para pensarmos nele 
(Pensar é estar doente dos olhos) 
Mas para olharmos para ele e estarmos de acordo… 
 
Não basta abrir a janela para ver os campos e o rio. 
Não é bastante não ser cego para ver as árvores e as flores. 
Para ver as árvores e as flores é preciso também não ter filosofia 
nenhuma.  
 
Procuro despir-me do que aprendi, 
Procuro esquecer-me do modo de lembrar que me ensinaram, 
e raspar a tinta com que me pintaram os sentidos, 
Desencaixotar as minhas emoções verdadeiras, desembrulhar-me 
e ser eu… 
 
O essencial é saber ver.  
- Mas isso (triste de nós que trazemos a alma vestida!), 
Isso exige um estudo profundo, 
Uma aprendizagem de desaprender…  
 
                                                             Alberto Caeiro 

 

 

 

 

 

 

 



103	
  
	
  

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

BRASIL. Ministério da Saúde. Saúde da Família: Uma Estratégia para a Reorientação do 

Modelo Assistencial. Brasília: Ministério da Saúde, 2008. 

 

CALIL, Simone D. B. W. A questão da reflexão e da ação nas práticas psicoeducativas na 

pesquisa interventiva. 2009, 127p. Dissertação (Mestrado em Psicologia da Educação) – 

Programas de Estudos Pós-graduados em Psicologia da Educação, Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, São Paulo. 

 

CASANOVA, Marco Antonio. Compreender Heidegger. Petrópolis: Vozes, 2006. 

 

________________________. Eternidade frágil. Rio de Janeiro: Viaverita, 2013. 

 

CRITELLI, Dulce Maria. Analítica do sentido: uma aproximação e interpretação do real 

de orientação fenomenológica. São Paulo: Brasiliense,1996.  

 

DENZIN, Norman K.; LINCOLN, Ivonna S. O planejamento da pesquisa qualitativa: 

teorias e abordagens. São Paulo: Artmed Bookman, 2006.   

 

DRUMMOND DE ANDRADE, Carlos. Antologia poética. São Paulo: Editora Record, 2008.   

 

ENKIM, Igor A. Trabalhando com famílias: sentidos da formação para um grupo de 

multiplicadores. 2013. 102p. Dissertação (Mestrado em Psicologia da Educação) – 

Programas de Estudos Pós-graduados em Psicologia da Educação, Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, São Paulo. 

 

EVANGELISTA, Paulo. O método fenomenológico na condução de grupos terapêuticos. 

Revista Sociedade Brasileira de Psicologia Hospitalar – SBPH, Rio de Janeiro, vol.16, 

no.1, Jan. Jun. 2013. pp.158 - 172. 

 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa. 

4.ed. CURITIBA: Positivo, 2009. 



104	
  
	
  

 

FREIRE, Paulo. Extensão e comunicação. São Paulo: Paz e terra, 2011.   

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 2011. 

 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método II. Petrópolis: Vozes, 2002. 

 

GADOTTI, Moacir. A questão da educação não formal. In: INSTITUT INTERNATIONAL 

DES DROITS DE L’ENFANT (IDE): Droit à l’éducation: solution à tous les problèmes 

ou problème sans solution? Sion (Suisse), 22 oct. 2005. 

 

GOHN. Maria da Gloria. Educação não-formal, educador(a) social e os projetos sociais de 

inclusão social. Meta: Avaliação, v. 1, n. 1. pp. 28-43. Rio de Janeiro, Jan/abril 2009.  

 

HEIDEGGER, Martin. Camino de campo. Barcelona: Herder, 2012.  

 

__________________. Cartas sobre el humanismo. Madri: Alianza, 2000.  

 

__________________. Ensaios e conferências. Rio de Janeiro: Vozes, 2006. 

 

___________________. Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. Indicación 

de la situación hermenêutica. Madrid: Trotta, 2002. 

 

 ___________________. Os conceitos fundamentais da metafísica – Mundo – Finitude - 

Solidão. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2011. 

 

____________________. Marcas do caminho. Petrópolis: Vozes, 1997. 

 

____________________. Ontologia (hermenêutica da faticidade). Petropolis: Vozes, 2013. 

 

____________________. Ser e Tempo. Madri: Trotta, 2003.  

 

HERMANN, Nadja. Hermenêutica e educação. Rio de Janeiro: DP&A, 2002.  



105	
  
	
  

 

HOLDERLIN, Friedrich. Poems. Paris: Poemhunter.com, 2012. 

 

MARTINS, Joel; BICUDO, Maria A.V. A Pesquisa Qualitativa em Psicologia. São Paulo: 

Centauro, 2005. 

 

MIRANDA, Marília G.; RESENDE, Anita C. A. A pesquisa-ação na educação e as 

armadilhas do praticismo. Revista Brasileira de Educação, v.11, n 33, Goiás, set./dez. 2006. 

pp. 510-518. 

 

MORATO, Henriette Tognetti Penha (Coord.). Aconselhamento psicológico centrado na 

pessoa: novos desafios. São Paulo: Casa do Psicólogo, 1999. 

 

MOREIRA, Daniel A. O método fenomenológico na pesquisa. São Paulo: Pioneira 

Thompson Learning, 2004.  

 

MOTA, Roberta R. A., DAVID, Helena M. S. L. A crescente escolarização do agente 

comunitário de saúde: uma introdução no processo de trabalho? Trabalho, Educação e 

Saúde, Rio de Janeiro, v. 8, n. 2, jul./out. 2010. pp. 229-248. 

 

NASCIMENTO, Elisabeth P. L; CORREA, Carlos R. S. O agente comunitário de saúde: 

formação, interseção e práticas. Caderno de Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 24, n. 6, jun. 

2008. pp. 1304-1313. 

 

NETO, João Cabral de. A educação pela pedra. Rio de Janeiro: Objetiva, 2008.  

 

NUNES, M. O. et al. O agente comunitário de saúde: construção da identidade desse 

personagem híbrido e polimorfo. Caderno Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 18, n. 6, dez. 

2002. pp. 22-43. 

 

POMPEIA, João Augusto; SAPIENZA, Bile. Na presença do sentido – Uma aproximação 

fenomenológica a questões existenciais básicas. São Paulo: Educ, 2013.  

 



106	
  
	
  

 

POMPEIA, João Augusto; SAPIENZA, Bile. Os dois nascimentos do homem: escritos 

sobre terapia e educação na era da técnica. Rio de Janeiro: Viaverita, 2011.  

 

PUPIN, Viviane M.; CARDOSO, Cármen Lúcia. Agentes comunitários de saúde e os 

sentidos de “ser agente”. Estudos de Psicologia, Ribeirão Preto, v. 13, n. 2, 2008. pp. 157-

163.  

 

SZYMANSKI, Heloisa. A prática reflexiva em pesquisas com famílias de baixa renda. 

Anais do II Seminário Internacional de Pesquisa e Estudos Qualitativos. A pesquisa 

qualitativa em debate. Em 25 a 27 de março de 2004. Bauru, USC. Disponível em: 

http://www.sepq.org.br/IIsipeq/anais/pdf/gt1/06.pdf. Acesso em: 22 de fevereiro de 2014. 

 

SZYMANSKI, Heloisa; ALMEIDA, Laurinda Ramalho; PRANDINI, Regina Célia de A. R 

(Orgs.). A entrevista na pesquisa em educação: a prática reflexiva. Brasília: Liberlivro, 

2010.  

 

SZYMANSKI, Heloisa; SZYMANSKI, Luciana. Repercussões do pensamento 

fenomenológico nas práticas psicoeducativas. In: BARRETO, C.L.B, MORATO, H.T.P.M; 

TÚLIO CALDAS, M.T. (Orgs.). Prática psicológica na perspectiva fenomenológica. 

Curitiba: Juruá, 2012.  

 

SZYMANSKI, Heloisa. et al. Formação de educadores-multiplicadores para o trabalho com 

famílias: um estudo fenomenológico. Currículo sem Fronteiras, São Paulo v. 14, n. 1, 

jan./abr. 2014. pp.92-110. 

 

UNGER, Nancy Mangabeira. O encantamento do humano: ecologia e espiritualidade. São 

Paulo: Loyola, 1991. 

 

VAND DE BEUQUE, Guy. Experiência do nada como princípio do mundo. Rio de 

Janeiro: Mauad, 2004. 

 

 



107	
  
	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108	
  
	
  

 
 
 
ANEXO 1 
 
 TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 
 
I - DADOS SOBRE A PESQUISA CIENTÍFICA 
 
TÍTULO DA PESQUISA: Multiplicador: exercício e sentidos. 
 
PESQUISADORES RESPONSÁVEIS: Profa. Dra. Heloisa Szymanski, Luciana 
Azevedo Noronha Schnur Gabriel Ferreira 
 
CARGO/FUNÇÃO: Profa. do Programa de Estudos pós-graduados em 
Psicologia da Educação; Aluno do Programa de Estudos pós graduados em 
Psicologia da Educação 
 
AVALIAÇÃO DO RISCO DA PESQUISA: sem risco (probabilidade que o 
indivíduo sofre algum dano como conseqüência imediata ou tardia do estudo). 
II –EXPLICAÇÕES DO PESQUISADOR SOBRE A PESQUISA 
 
A pesquisa tem como objetivo compreender o sentido de ser multiplicador numa 
equipe de multiplicadores em uma associação que atua na área de educação 
não-formal. Com essa proposta, a pesquisa poderá auxiliar em futuras práticas 
que visem a construção de projetos da associação n área de Psicologia da 
Educação. A participação não é obrigatória. Entretanto, seus relatos são de 
extrema importância para o desenvolvimento do conhecimento no âmbito da 
Psicologia da Educação. Fica garantindo aos sujeitos da pesquisa a 
confidencialidade, a privacidade e o sigilo das informações individuais obtidas. 
Os resultados deste estudo poderão ser publicados em artigos e/ou livros 
científicos ou apresentados em congressos profissionais, mas informações 
pessoais que possam identificar o indivíduo serão mantidas em sigilo. As 
entrevistas serão gravadas e posteriormente transcritas. 
III – ESCLARECIMENTOS DADOS PELO PESQUISADOR SOBRE 
GARANTIAS AO PARTICIPANTE 
 
Ficam garantidas aos sujeitos da pesquisa: 

1. O acesso, a qualquer tempo, a informações sobre procedimentos, riscos e 
benefícios relacionados à pesquisa, inclusive para dirimir eventuais 
dúvidas. 

2. A salvaguarda da confidencialidade, sigilo e privacidade. 
3. O direito de retirar-se da pesquisa no momento em que desejar. 

V – INFORMAÇÕES DE NOME, ENDEREÇOS E TELEFONES DOS 
RESPONSÁVEIS PELO ACOMPANHAMENTO DA PESQUISA, PARA 
CONTATO EM CASO DE DÚVIDAS 
 
Profa. Dra. Heloisa Szymanski/ Igor Álvares Enkim  
Programa de Estudos Pós-graduados em Psicologia da Educação – PUCSP 



109	
  
	
  

Rua Monte Alegre, 964 – Perdizes – São Paulo – Fone: (11) 3670-8527 
	
   	
  



110	
  
	
  

 
VI – CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 
 
Declaro que, depois de convenientemente esclarecido pelo pesquisador e de ter 
entendido o que me foi explicado, consinto em participar do presente Protocolo 
de Pesquisa. 
VII – IDENTIFICAÇÃO DO PARTICIPANTE DA PESQUISA 
 
NOME: ________________________________________________________ 
DOC.DE IDENTIDADE Nº. __________________   SEXO:     (M)         (F)  
DATA DE NASCIMENTO.____/____/_____ 
 
CONTATO: ___________________________________ 
 
____________________________ 
Pesquisador 
	
  
 


