
 
 
 
 

PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO – PUC-SP 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gisele Pimentel Martins 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os provérbios na construção do poético em 
Tutaméia-Terceiras Estórias 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM 
LITERATURA E CRÍTICA LITERÁRIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

SÃO PAULO 
2008 



 

 
 
 
 

GISELE PIMENTEL MARTINS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada à Banca Examinadora 
da Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, como exigência parcial para obtenção do 
título de Mestre em Literatura e Crítica Literária 
sob a orientação da Prof. Dr. Maria Rosa Duarte 
de Oliveira. 

 
 
 
 
 
 
 
 

São Paulo 
 

2008 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Banca examinadora 

 

__________________________________________

__________________________________________

__________________________________________ 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais, Milton e Ana, irmãos, Milton, Otávio, Sílvio, Eduardo, e marido, Pelé. 

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 
 

Meus sinceros agradecimentos: 

ao Governo do Estado de São Paulo pela bolsa concedida, sem a qual este 

trabalho não seria realizado; 

 a minha orientadora, Maria Rosa Duarte de Oliveira, pela excelente 

orientação, amizade, respeito e força nas horas difíceis; 

 aos meus pais, irmãos e sobrinhos pelo apoio incondicional e presença 

constante em minha vida; 

 ao meu marido, Pelé (Roberto), pelo apoio, companheirismo, amizade, 

carinho e broncas nos momentos de desespero; 

 a todo pessoal da PUC, Ana, Sandro, Marta, Dani Spinelli, Thais, pelas 

discussões e cafés, sempre produtivos; 

 às amigas Regina e Daniela Talora por serem minhas amigas e estarem na 

minha vida há tanto tempo e ainda gostarem de mim; 

 à Regina Costa pela correção exaustiva e atenta da dissertação; 

 à Carol, à Camila e à Denise, pelos cafés e pelas constantes aventuras 

compartilhadas; 

 ao pessoal do Colégio Seletivo, em especial Made, Vanda, Renata e Priscila; 

 à turma do colégio Eduir Benedicto Scarppari, especialmente: Leda, Simara, 

Lu, Fabiana, Iria, Marcos, Claudia e Adriano; 

 à turma do colégio Objetivo e a todos os meus alunos, meus verdadeiros 

interlocutores; 

 à professora Telma Borges, pelo carinho; 

 finalmente, ao pessoal da Diretoria de Ensino, João, Deusa, Adriana, 

Graziela, que me ajudaram nesta travessia. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMO 
 

Este trabalho investigativo tem por objeto o questionamento do papel exercido pelas 

sentenças proverbiais na construção poética de Tutaméia-Terceiras Estórias, 
última obra publicada em vida por Guimarães Rosa. Na hipótese levantada, os 

provérbios funcionam como amostra do método de composição autoral, que parte de 

elementos populares, como os provérbios, para submetê-los ao método da álgebra 

mágica, que vai extrair da sua forma convencional e generalizante aquilo que os 

singulariza como células poéticas cada vez que são atualizados em contextos 

diferentes. Essa estrutura dúplice - fixa e movente - das expressões proverbiais, 

guarda em seu interior o “conselho” do narrador das tradições orais, bem como o 

anonimato que faz delas um terreno de fronteiras movediças entre a oralidade e a 

escritura; o literário e o não literário. Os provérbios constituem-se, assim, células do 

conto crítico roseano, isto é, aquele que transcende a tradição do gênero conto para 

se instaurar enquanto narrativa híbrida entre a ficção e a metaficção; o poético e o 

científico; o literário e o ensaístico - filosófico. A metodologia de análise privilegiou 

como corpus os quatro prefácios - “Aletria e Hermenêutica”, “Hipotrélico”, “Nós, os 

temulentos” e “Sobre a escova e a dúvida” - como amostra das funções dos 

provérbios como estruturas que conduzem à reflexão metaficcional sobre o próprio 

método de trabalho praticado por Rosa em Tutaméia, além de dois contos - “Arroio-

das-Antas” e “- Uai, eu?” – nos quais os provérbios funcionam como experimentação 

ficcional exercida pelos próprios narradores, numa zona fronteiriça com a 

personagem e a própria figura autoral. Como conclusão, observou-se que a 

atualização dos provérbios em Tutaméia restaurou-lhes a poesia latente, 

obscurecida pela repetição e pelo uso automatizado de tais sentenças. 

 

Palavras-chave: Guimarães Rosa – Tutaméia – provérbio - álgebra mágica – conto 

crítico. 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 
 

The objective of this work is questioning the role exercised by proverbial sentences in 

the construction of poetic in Tutaméia-Terceiras Estórias, last book published by 

Guimarães Rosa in life. In the hypothesis proposed, the proverbs function as sample 

of the composition method by author, which comes from popular elements, such as 

proverbs, to submit them to the method of magic algebra, which will extract from its 

conventional and generalizing form that singularizes like poetics cells, which are 

updated each time in different contexts. This dual structure - fixed and moving - of 

proverbial expressions, keep inside the "counsel" of the narrator from oral traditions, 

and the anonymity that makes them a land of moving frontiers between orality and 

writing, the literary and non-literary. The proverbs are, therefore, cells of the critical 

short story of Rosa, that is, one that transcends the tradition of short story genre to 

introduce as hybrid narrative between fiction and metafiction; the poetic and 

scientific; the literary and essayistic - philosophical. The methodology of analysis 

focused the four prefaces - "Aletria e Hermenêutica", "Hipotrélico", "Nós, os 

temulentos" and "Sobre a escova e a dúvida" - as a sample of the functions of 

proverbs as structures that lead to metaficcional reflections on the working method 

practiced by Rosa in Tutaméia, in addition to two short stories - "Arroio-das-Antas" 

and "- Uai, eu?" – in which proverbs work as fictional experimentation exerted by the 

narrators, in a frontier area with the character and the figure of the author. In 

conclusion, it was observed that the update of proverbs in Tutaméia restored them 

the latent poetry, darkened by the repetition and the use of that automated 

sentences. 

 

Keywords: Guimarães Rosa – Tutaméia – proverb - magic algebra – critical short 

story. 

 

 



 

SUMÁRIO 
 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................9 

Capítulo 1. MATERIAL POPULAR E MÉTODO ALGÉBRICO-MÁGICO ..................15 

1.1. Material: o elemento popular ..............................................................................15 

1.1.1. Provérbios, definição e caracterização............................................................15 

1.1.2. “Tuta e meia”, Guimarães Rosa e os provérbios.............................................21 

1.2. Método ...............................................................................................................24 

1.2.1. Álgebra e Mágica: o método de composição...................................................24 

1.2.2. Estratégias poéticas da álgebra mágica..........................................................30 

Capítulo 2. PRODUTO E EFEITO.............................................................................33 

2.1. O conto crítico: ampliação do espaço artístico ...................................................33 

2.1.1. Superação de fronteiras ..................................................................................33 

2.2. O efeito: contemplação e revelação ...................................................................39 

2.2.1. A graça ............................................................................................................39 

2.2.2. Provérbios e Graça..........................................................................................43 

Capítulo 3. OS PREFÁCIOS .....................................................................................47 

3.1. Os temulentos: crianças, analfabetos, matutos, bêbados e escritores...............48 

3.2. Prefácios e provérbios: práticas semelhantes ....................................................50 

Capítulo 4. OS CONTOS ..........................................................................................59 

4.1. O des-fazer-ser em “Arroio-das-Antas” ..............................................................59 

4.2. Estratégias e revelações em “- Uai, eu?” ...........................................................73 

CONCLUSÃO............................................................................................................85 

BIBLIOGRAFIA .........................................................................................................87 

 



 9

 

INTRODUÇÃO 

“O que mais me influencia é a vida, a rua, o sertão” (Guimarães Rosa, 1967, 

apud “Cadernos de Literatura Brasileira”, 2006, p. 78).  A vida e sua beleza 

cotidiana, singela e complexa, delicada e rude, constituída por todo um conjunto de 

elementos que a tornam comum, porém única.  Destinos parafraseados nas palavras 

de um provérbio, ou dramatizados nos causos sertanejos; vida assegurada por uma 

benzedura que “fecha o corpo”; personagens que vivem seus destinos comuns e 

únicos; situações que valem por si mesmas, “travessia”.  Essa “vida” que influencia 

Guimarães Rosa é poeticamente visível em sua obra. 

O autor extraía das coisas que via, ouvia e lia (inclusive das cartas enviadas 

por seu pai, que lhe contava as coisas do sertão) o incomum, o poético, o 

transcendente e fazia disso, por meio de seu idioma, suas portas para o infinito e a 

eternidade: “Vivo no infinito, o momento não conta” (Guimarães Rosa, 1991, apud 

“Cadernos de Literatura Brasileira”, 2006, p. 80). 

Essa matéria-prima, retirada do saber e viver ordinários, transmuta-se numa 

literatura de feições únicas.  Esse método de produção, que transforma o ordinário 

em literário e que abre a possibilidade para o invisível, através do visível, é nomeado 

por Rosa de “álgebra mágica”, por lhe parecer “mais indeterminada e, portanto, mais 

exata” (LORENZ, 1979, p. 15).  Há aqui a justaposição de elementos paradoxais: a 

álgebra, ligada a relações matemáticas determinadas, e a mágica, relacionada a 

elementos indeterminados.  O que parece importante para o escritor é, justamente, 

essa relação entre o exato e o indeterminado como fundamento para o literário. 

Os efeitos provocados por essa literatura são igualmente paradoxais, exigindo 

do leitor muito mais do que uma leitura superficial em busca de entender apenas o 

enredo das narrativas.  Ao contrário, o paradoxo, que funciona como estrutura de 

base da elaboração de seus textos, produz um efeito contemplativo, em que a 

reflexão e imersão são necessárias para que haja a revelação da graça nos três 

sentidos propostos pelo autor no prefácio “Aletria e Hermenêutica”, em Tutaméia: 
“Nem será sem razão que a palavra ‘graça’ guarde os sentidos de gracejo, de dom 

sobrenatural, e de atrativo” (ROSA, 2001a, p. 29). 

Essa estrutura compreende, ainda, (1) a matéria-prima, universo popular e 

cotidiano, (2) o método, a “álgebra mágica”, (3) o efeito, contemplação e revelação e 

(4) o produto, que Rosa chamou de “conto crítico”: “Não, não sou um romancista, 



 10

 

sou um contista de contos críticos. Meus romances, ou ciclos de romances são na 

realidade contos nos quais se unem a ficção poética e a realidade” (LORENZ, 1979, 

p. 8, grifo nosso).  “Conto”, aqui, não é o gênero das narrativas curtas, mas sim todo 

o conjunto das obras roseanas em suas especificidades.   

A estrutura de seu “conto crítico” aparece de maneira intensa e concentrada 

em Tutaméia – Terceiras Estórias, volume publicado em 1967 e formado por 

quatro prefácios, quarenta contos e dois índices, um de leitura, outro de releitura. 

Tutaméia faz dos provérbios um de seus materiais de base, disso parte o 

objeto de estudo: o modo como os provérbios passam pelo método da álgebra 

mágica, transmutando-se em células literárias capazes de produzir, em sua 

condensação estrutural e poética, o conto crítico e seus efeitos. 

A hipótese de trabalho é que os provérbios materializam o processo artístico 

do conto crítico roseano e são capazes de mostrar todas as etapas desse processo.  

Sua origem popular, as transformações estruturais e semânticas promovidas pela 

álgebra mágica, o produto e seus efeitos: sentenças poéticas que difundem os 

efeitos da graça, como contemplação, atrativo e gracejo.  As sentenças proverbiais 

funcionam, ainda, como células narrativas e os mesmos mecanismos praticados e 

visualizados nelas são visíveis nos contos e prefácios. 

A “álgebra mágica” não elimina o caráter popular dos provérbios, mas 

acrescenta-lhes o poético e o sublime possibilitando que essas sentenças explicitem 

sua carga poética adormecida e atualizem os ensinamentos e metodologias de que 

são formadas. 

O que se observa é que existem três estratégias no uso dos provérbios: a 

primeira, quando o autor busca nas fontes populares tais sentenças e as transmuta 

em matéria poética com estratégias de nítida reconstrução estrutural e poética; a 

segunda, quando o texto cria verdadeiras sentenças proverbiais com a mesma 

estrutura assertiva e bipartite dos provérbios, a partir de intensa carga poética e a 

terceira, quando o autor extrai os provérbios diretamente da sabedoria popular, sem 

nenhuma modificação estrutural aparente, mas que são (re)atualizados 

simplesmente por estarem nos textos e, mesmo conhecidos, possibilitam novas 

maneiras de expressão artística.  Duas possibilidades se criam: tanto uma sentença 

popular transformar-se em poesia, quanto uma sentença poética popularizar-se e 

espalhar-se à maneira dos provérbios.  



 11

 

A “álgebra mágica”, como método, age sobre os provérbios originais, em seu 

estado bruto, transformando-os em células literárias capazes de se desenvolverem 

em conto crítico.  O mesmo acontece com as sentenças proverbiais criadas, que, à 

luz da estrutura dos provérbios, constroem novas possibilidades de ensinamentos, 

condutas e asserções, que também são base para o conto crítico.   

O método da “álgebra mágica” guarda em sua essência a exatidão e a 

indeterminação de um paradoxo, duplamente marcado, tanto pela álgebra, que 

contempla seu quinhão de exatidão indefinida, quanto pela mágica, que também é 

algébrica e projetada logicamente.  Álgebra contaminada por magia e magia 

contaminada por álgebra: eis aí a entrada no território poético, espaço onde as 

fronteiras podem ser ultrapassadas para uma espécie de terceira margem, onde é 

possível contemplar e conviver com o paradoxo. 

O método da álgebra mágica, por meio do paradoxo, objetiva a produção de 

um pensamento original, pois segundo Rosa “os paradoxos existem para que ainda 

se possa exprimir algo para o qual não existem palavras” (LORENZ, 1979, p. 7).  A 

língua aprisiona e condiciona o dizer, deixando pouco espaço para as manifestações 

daquilo que não tem palavra para se expressar e é aí que a poesia entra para criar 

expressões que possibilitem esse entredizer, exato e indeterminado ao mesmo 

tempo. Dessa forma, os provérbios, depois de passarem pelo crivo da álgebra 

mágica, já não são os mesmos, posto que transformados numa amostragem de 

pensamento original. 

Quando Rosa forja os provérbios, explicita essa relação inglória entre 

pensamento e expressão.  O jogo proposto, por meio de recursos poéticos como a 

metáfora, o paradoxo, a metonímia, o paralelismo, etc., singulariza essas sentenças 

proverbiais graças à álgebra mágica, responsável pela produção do pensamento 

original, agora iluminado pela linguagem da poesia.  Os provérbios, desse modo, 

libertam-se de sua forma padrão automatizada e brilham por meio da linguagem 

poética, que os liberta, ampliando-lhes a gama de significados. 

Mas é possível, também, o caminho inverso, ou seja, a partir dos contos e 

prefácios de Tutaméia, erigirem-se sentenças poéticas que se valem da mesma 

estrutura do provérbio - assertiva e bipartite.  Neste caso, essas sentenças 

percorrem o caminho inverso ao dos provérbios, pois estes nascem da prática 

repetida e consagrada, enquanto aquelas são concebidas como cápsulas de 

pensamento poético, que só se materializam durante a prática do texto. 



 12

 

Nessa álgebra mágica, o paradoxo está tanto na maneira de composição 

quanto na maneira de aplicação.  O autor, parafraseando o modelo popular e 

consagrado, discute os limites entre a linguagem cotidiana, extraída da prática, e a 

linguagem poética, fruto da criação e do trabalho artístico.  Os provérbios se 

misturam e se copiam; os provérbios recriados ganham inovações poéticas e de 

ensinamento e aqueles poeticamente criados, no corpo do texto ficcional, 

pretendem-se popularmente consagrados. 

Há o percurso do visível, reconhecido nos provérbios recriados ou nas 

sentenças construídas como tal, para o invisível do efeito de contemplação reflexiva. 

Dessa maneira, o imaterial e abstrato projetam-se no material e concreto.  Nas 

palavras de Pignatari: “Um poema transmite a qualidade de um sentimento.  Mesmo 

quando parece estar veiculando idéias, ele está é transmitindo a qualidade do 

sentimento dessa idéia.  Uma idéia para ser sentida e não apenas entendida, 

explicada, descascada” (PIGNATARI, 2004, p. 18). 

O produto desse método é o conto crítico, uma espécie de subgênero criado 

por Rosa, que concentra o paradoxo pelo caráter de reflexão meta-crítica e poética 

simultaneamente.  Além disso, nos mesmos modelos previstos nos provérbios, o 

conto crítico também apresenta o elemento popular e o erudito, num resgate dessas 

duas tradições literárias. 

Os efeitos desse conto crítico serão igualmente paradoxais: o cômico e o 

sublime, o material e o espiritual, o riso e a contemplação reflexiva. A meta é 

penetrar no universo paradoxal para se atingir o nível de maior sutilização do 

pensamento, sua quintessência metafísica, espécie de “terceira margem”, onde é 

possível repousar no paradoxo e no inacabamento.  Esse é um momento singular de 

revelação da experiência algébrica da poesia e da abstração mágica das 

percepções. 

Desenvolveu-se a investigação em quatro capítulos assim distribuídos: 

O primeiro deles se centrará no material e no método de composição de 

Rosa, especialmente em Tutaméia, a partir da matéria-prima popular dos 

provérbios.  Para a reflexão sobre a estrutura discursiva e cultural dos provérbios, 

apoiou-se em estudos teóricos de Jolles (1976), Obelkevich (1997), Rocha (1995), 

Barthes (2004a, 2004b), Benjamin (1975) e Candido (1972). 

Quanto ao método da álgebra mágica, que se configura como um tipo 

específico de “lógica de revelação”, em que a palavra “mágica” está relacionada à 



 13

 

capacidade de extrair do lógico o analógico, isto é, a lógica das sintonias, das 

aproximações dos díspares apontando para outro tipo de pensamento: “Não é o 

chiste rasa coisa ordinária; tanto seja porque escancha os planos da lógica, 

propondo-nos realidade superior e dimensão para mágicos novos sistemas de 

pensamento” (ROSA, 2001a, p. 29 - grifo nosso).  O conceito de “álgebra mágica” é 

entendido a partir da correlação com a causalidade mágica formulada por Borges 

(2001), Monteiro (1965), Paz (1993), Fenollosa (2000), Pignatari (2004) e pelo 

próprio Rosa, que vê em sua álgebra da exatidão do indeterminado a “mágica” tarefa 

de um alquimista, capaz de tornar visível a poesia adormecida nas palavras e nas 

situações cotidianas. 

O capítulo 2 estará centrado no produto, o conto crítico, e suas 

características.  Para analisar o seu universo, empregaram-se tanto as definições 

que o próprio Rosa lhes dá, a partir da correspondência com seus tradutores, da 

entrevista que o autor concedeu ao crítico Günter Lorenz em 1965 e dos prefácios 

presentes em Tutaméia, quanto alguns estudos críticos – Simões (1988) e Nunes 

(1969 e 2006) - que se voltaram para essa questão.  Ainda neste capítulo, serão 

analisados os efeitos da transmutação do material proverbial em conto crítico. 

O capítulo 3 concentra-se na análise dos quatro prefácios do volume: “Aletria 

e Hermenêutica”, “Hipotrélico”, “Nós, os temulentos” e “Sobre a escova e a dúvida” 

do ponto de vista de seus vínculos com as sentenças proverbiais.  Traçou-se um 

percurso a partir do primeiro prefácio “Aletria e Hermenêutica” que contém as bases 

teóricas e práticas desenvolvidas e aperfeiçoadas nos outros três prefácios.  

Verificaram-se várias estratégias no uso dos provérbios, todas elas seguindo um 

padrão de máxima exploração do caráter movente das estruturas proverbiais, que, 

nestes casos, numa prática metalingüística, explicitam o embate entre o que se diz e 

o que se deseja dizer e, ainda, materializam a liberdade do escritor para palavrear, 

alterar modelos consagrados para libertar a essência poética adormecida nesses 

modelos. 

O capítulo 4 centra-se em Tutaméia - Terceiras estórias como campo para a 

investigação dos diversos procedimentos que fazem dos provérbios as figuras 

centrais para a encenação do conto crítico roseano, a partir da seleção de dois 

contos.  Como o volume consta de 40 narrativas e 4 prefácios, privilegiou-se, na 

seleção dos contos, aqueles em que houvesse o maior número de provérbios e 



 14

 

diversidade de estratégias poéticas de transmutação.  Neste capítulo, serão 

analisados os contos “Arroio-das-Antas” e “- Uai, eu?”. 

No conto “Arroio-das-Antas”, há amostra do uso das duas estratégias de 

construção dos provérbios, isto é, tanto provérbios reinventados a partir dos originais 

pré-existentes, quanto aqueles que nascem inventados pelo narrador do texto, que 

expõe sua história em terceira pessoa.  Já o conto “-Uai, eu?” foi escolhido porque 

nele, além dos dois expedientes presentes em “Arroio-das-Antas”, ainda foram 

encontrados provérbios, trazidos para o texto, sem nenhuma alteração estrutural; 

todos inventados ou reinventados pelo narrador-personagem.   

Toda a literatura de Guimarães Rosa, como ele próprio afirma, contempla, em 

maior ou menor grau de concentração, os cinco elementos de base do chamado 

“conto crítico”, ou seja: (1) a poesia extraída de sentenças objetivas e não poéticas; 

(2) a superação das fronteiras entre o poético e o não poético, (3) o erudito advindo 

do popular, (4) rompimento com a lógica cartesiana; (5) abertura para novas (e 

“mágicas”) possibilidades de percepção do real.  Tutaméia – Terceiras Estórias é a 

obra onde o conto crítico atinge o grau máximo de condensação, conferindo-lhe uma 

rara peculiaridade de ser algebricamente talhada e poeticamente exata. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 15

 

CAPÍTULO 1.  MATERIAL POPULAR E MÉTODO ALGÉBRICO-MÁGICO 
 

1.1. Material: o elemento popular 

Eu nunca me apaixonei por um autor.  Poucos autores me influenciaram, 
muito poucos.  O que mais me influencia é a vida, a rua, o sertão.  E tudo 
pode contribuir para me influenciar: uma lata de lixo, uma lâmpada, uma 
farmácia, uma feijoada, uma trombada, tudo (Guimarães Rosa apud 
“Cadernos de Literatura Brasileira”, 2006, p.78). 

O grande elemento de influência (ou inspiração) de Guimarães Rosa são as 

coisas da vida, no seu correr cotidiano e comum.  Lendas, anedotas, causos, 

mistérios, cantigas, falares, paremiologia e tudo aquilo que faz parte do universo vivo 

do povo chamava a atenção do escritor mineiro.  Como se vê na passagem acima, 

em que o autor cita elementos que não têm relações entre si, qualquer coisa poderia 

servir-lhe de matéria poética, tudo que fazia parte do viver diário chamava-lhe a 

atenção. 

Dentre esses elementos, os provérbios estão fortemente presentes em toda a 

sua obra como material para o método poético fundado sobre a álgebra mágica de 

Rosa. 

 

 

1.1.1. Provérbios, definição e caracterização 

 

Os provérbios apresentam-se como uma maneira de organizar o mundo de 

acordo com as experiências vividas.  Organização materializada nas relações 

específicas entre as palavras, sintaxe, ritmos e metáforas empregadas no corpo de 

um provérbio.  Experiências, portanto, formalmente organizadas e isoladas em uma 

estrutura própria e facilmente reconhecível. 

Jolles nos ensina: 

Falamos de um universo da experiência, mas é evidente que tal universo, 
pelo próprio fato de ser empírico, divide-se de acordo com os interesses, as 
ocupações e a experiência de cada classe e de cada meio – experiências 
que se conjugam e se encerram em universos distintos. 
Essas experiências encerram-se com muito maior facilidade em locuções, 
ou em máximas, uma vez que são adquiridas numa esfera social ou 
profissional específica (JOLLES, 1976, p. 133). 



 16

 

 
Experiências organizadas de acordo com o universo distinto a que pertencem, 

encerradas numa estrutura também distinta, reconhecida como tal por todas as 

esferas sociais, Jolles acrescenta: 

... a Locução é, pois, a forma literária que encerra uma experiência sem que 
deixe de ser, por isso, o elemento de pormenor no universo do distinto.  Ela 
é o vínculo aglutinador desse universo, sem que a coesão assim obtida o 
arranque ao empírico (JOLLES, 1976, p. 133). 

Há um universo de acontecimentos, alguns caem na abstração, outros geram 

as Locuções Proverbiais que já se configuram como uma maneira de, a partir da 

concentração de experiências universais, particularizarem essas experiências.  Os 

provérbios e sua forma característica, segundo Jolles, são uma atualização das 

Locuções Proverbiais como um recorte traçado num universo possível de 

experiências humanas e lingüísticas.  Fazem também parte das atualizações: 

máximas, sentenças, adágios, aforismos que representam outras maneiras de 

organização lingüística e semântica, Jolles explica: 

Para resumir as observações que fizemos a respeito dos fatos lingüísticos 
do provérbio, podemos dizer que a língua do provérbio é de natureza tal que 
todos os seus elementos possuem uma experiência individualizada e 
opõem-se a toda generalização e a toda abstração, tanto no que se refere 
ao sentido e às ligações sintáticas e estilísticas como no tocante à linha 
melódica (JOLLES, 1976, p. 142). 

Parece estranho falar em “experiência individualizada” quando se fala em 

provérbio, conhecido por sua universalidade, mas o provérbio concentra as 

experiências vividas e as particulariza para, quando proferido, servirem a outras 

situações semelhantes.  Um particular que serve ao universal, pois é a síntese das 

vivências em determinadas áreas por determinados grupos. 

A organização estrutural, melódica e semântica de um provérbio também é 

uma maneira de isolar, no universo da linguagem, as relações típicas dessa 

atualização das locuções.  Algumas construções lingüísticas só são possíveis no 

corpo de um provérbio.  Trata-se de uma experiência isolada num modelo estrutural 

também isolado no universo da linguagem. 

Jolles não vê o provérbio como sentença didática: “O provérbio ou ditado 

tampouco é um começo, mas uma conclusão; é a rubrica e o selo que se apõem a 

uma idéia e que o caráter da experiência lhe impõe” (JOLLES, 1976, p. 135).  Sendo 

uma conclusão, ele traz um caráter de resignação, a experiência foi concluída, não 



 17

 

há mais o que fazer. 

Como a experiência concentrou-se em locução proverbial e como esta se 

atualizou na forma particular do provérbio, podendo ser utilizada em outros casos 

semelhantes, há aproximação entre o universal e a vivência pessoal e cotidiana.  

Em estudo bastante abrangente, James Obelkevich ensina que: 

Embora sejam fáceis de ser reconhecidos, os provérbios, curiosamente, 
apresentam dificuldades para a sua própria definição.  Mas parece existir 
um consenso geral quanto a serem ditos populares tradicionais que 
oferecem sabedoria e conselhos, de maneira rápida e incisiva.  Apesar de 
muito usados na escrita, eles são, primordialmente, um gênero oral, muitas 
vezes perspicazes e astutos, empregando uma enorme amplitude de 
recursos retóricos e poéticos no âmbito de sua extensão limitada.  
Metáforas, ritmo, aliteração, assonância, construções binárias: estes e 
outros recursos criam, na forma do provérbio, um eco de sentido. (Nem 
todos são metafóricos: muitos são afirmações diretas - ...).  Compacto e fácil 
de ser memorizado, o provérbio serve como veículo não só do 
conhecimento moral, mas também do prático, como as regras profissionais 
e informações sobre o clima (OBELKEVICH, 1997, p. 44, 45). 

Trata-se de uma caracterização bastante clara e corrente, mas é perceptível 

que nela também está a noção do recorte, de condensação de uma experiência nos 

mesmos moldes propostos por Jolles. 

Mais à frente, Obelkevich esclarece: 

Assim, os provérbios são “estratégias para situações”, mas estratégias com 
autoridade, que formulam uma parte do bom senso de uma sociedade, seus 
valores e a maneira de fazer as coisas (...). 
Esse ar de autoridade é ampliado por uma outra característica: sua 
impessoalidade.  Oferecendo conselhos estereotipados para problemas 
recorrentes, os provérbios não observam o que indivíduos podem sentir 
como algo único ou pessoal em uma determinada situação; e, sejam 
metafóricos ou abstratos, logram seu intento de maneira indireta, em 
terceira pessoa, deixando que o ouvinte tire suas próprias conclusões.  
Anônimos, tradicionais, autoritários, têm uma existência própria, 
independente de autores, falantes e ouvintes. (...) suas palavras não são 
suas, mas as da comunidade ou do senso comum que falam por intermédio 
dele.  De fato, a autoridade dos provérbios está arraigada na própria língua 
(OBELKEVICH, 1997, p. 45). 

Para Obelkevich, as experiências universais de Jolles representam o “bom 

senso de uma sociedade, seus valores e a maneira de fazer as coisas” 

(OBELKEVICH, 1997, p. 45).  Como os provérbios representam a síntese das 

experiências e saberes, eles uniformizam sentimentos e vivências e ainda conferem 

certa universalidade quando são proferidos e, quando adequados à situação prática, 

indicam que aquela situação está prevista no moldes sociais.  Um fato isolado 

previsto pela comunidade ganha status de universal. 



 18

 

Trata-se de uma voz atemporal e, ainda, segundo Obelkevich, “Se não são 

antigos, parecem sê-los, e às vezes são arcaicos em seu vocabulário ou construção” 

(OBELKEVICH, 1997, p. 45).  Com aura de conhecimento universal, arraigado à 

origem do homem e da linguagem, os provérbios podem ditar as normas e 

comportamentos sociais na estrutura binária e poética em que se apresentam. 

O estudo de Obelkevich traça uma linha histórica sobre a evolução, usos e 

usuários dos provérbios, e tem como objetivo defender que os provérbios são uma 

boa fonte para o estudo da história social da linguagem e acrescenta que houve 

épocas em que as crianças aprendiam os provérbios na escola para internalizarem 

as condutas e normas sociais vigentes, o que reforça o caráter de conhecimento 

universal a ser transmitido como uma forma de sabedoria extraída das experiências 

ancestrais, isolando e materializando situações e normas coletivas e exemplares. 

Em estudo sobre a enunciação dos provérbios, Rocha reforça: 

... (o provérbio) pode ser reconhecido por suas características formais e 
semânticas.  Formalmente é um verso ou quase verso, apresentando muitas 
vezes rima, assonância, metáforas, estrutura geralmente bimembre, elipse, 
etc. Do ponto de vista semântico ‘deve encerrar uma mensagem 
admoestadora ou conselho’, segundo M. Steinberg (1985, p. 10)”(...) pois o 
provérbio deve ter, além das características mencionadas acima, uma 
estrutura de frase completa (...) (ROCHA, 1995, p. 11). 

Outro aspecto que a pesquisadora levanta diz respeito ao tempo verbal da 

enunciação dos provérbios “...no caso específico dos enunciados proverbiais, em 

que tempos do passado e do futuro adquirem o mesmo valor temporal do 

‘presente’,...“ (ROCHA, 1995, p. 37-38).  O provérbio parece sempre ser adequado 

ao momento em que é proferido, sempre atualiza uma verdade ancestral, daí seu 

caráter ritualístico.  Mesmo sentenças antigas, tornam-se atuais quando proferidas. 

E, ainda sobre as características enunciativas dos provérbios, afirma que: 

O provérbio, ao contrário, tem forma fixa e ficaria descaracterizado se o 
reenunciássemos livremente: deve ser citado tal qual, já que seu estatuto de 
citação é condição sine qua non para sua identidade (ROCHA, 1995, p. 
138). 

Como se percebe, a forma é condição necessária para a identidade, para que 

o provérbio permaneça provérbio e, naturalmente, para que conserve em si essas 

características ele deve ser proferido tal qual sua origem determina.  Entende-se 

que, para Rocha, caso o provérbio sofra alguma modificação, ele, então, deixaria de 

ser provérbio.  Ele vale pelo que é como citação de um discurso alheio, sua autoria 



 19

 

se perde no anonimato, ele é atualizado pela performance do enunciador. 

Numa perspectiva diferente da estudada até agora, Barthes, em seu estudo 

sobre as máximas, sentenças e reflexões em La Rochefoucauld, que pode ser 

estendido aos provérbios, pela semelhança estrutural, ensina sobre a forma poética 

das máximas: 

... e como, apesar de tudo, essas palavras-vedete se erguem sobre certo 
fundo mais modesto, tenho o sentimento (aliás profundamente estético) de 
estar tratando com uma verdadeira economia métrica do pensamento, 
distribuída no espaço fixo e finito que lhe é reservado (o comprimento de 
uma máxima) em tempos fortes (as substâncias, as essências) e em tempos 
fracos (palavras-ferramenta, palavras relacionais); é fácil reconhecer nesta 
economia um substituto das linguagens: existe, como se sabe, uma 
afinidade particular entre o verso e a máxima, a comunicação aforística e a 
comunicação divinatória (BARTHES, 2004b, p. 83). 

Barthes faz uma separação entre os tempos fortes e fracos no corpo da 

máxima; os tempos fortes são marcados pelas “palavras-vedete”, que acabam 

“roubando a cena” do espetáculo da máxima, e os tempos fracos surgem no 

emprego dos termos relacionais ou simplesmente, as “palavras-ferramenta”.  Os 

termos “relacionais” são a parte aforística e as “palavras-vedete”, o verso e o que é 

capaz de se erguer sobre um cenário sóbrio e modesto. 

A proposta de que o pensamento está concentrado na métrica da máxima 

também é significativa, fazendo das máximas uma célula de pensamento poético por 

meio da condensação de imagens, da metáfora e da construção sonora. 

O que chama a atenção nesta perspectiva é que a máxima (ou o provérbio) é 

atualizada não só pela reenunciação do conhecimento ancestral, mas também pela 

poeticidade de sua estrutura.  É fato que nem todos os provérbios proferidos até 

hoje conservam essa poeticidade, justamente porque seus versos já caíram no rol 

das expressões comuns, pelas quais passamos sem nos determos. 

Walter Benjamin também prevê, nos provérbios, a concentração de um 

pensamento e emprega a expressão “ideograma de uma narrativa”, para referir-se 

ao provérbio, em seu clássico ensaio “O narrador”: 

A matéria é tratada de tal maneira, que talvez o provérbio possa, com 
especial facilidade, dar uma idéia exata, desde que seja possível considerá-
lo como ideograma de uma narrativa.  Provérbios – assim seria possível 
dizer – são escombros, existentes no lugar de antigas estórias, nos quais a 
moral envolve um gesto como se fosse hera a enrolar-se em torno dos 
muros (BENJAMIN, 1975, p. 80 – grifo nosso). 

Para Benjamin, os provérbios podem demonstrar como era a relação entre o 



 20

 

narrador e sua matéria, uma vez que as experiências advindas da condição humana 

são a matéria-prima das narrativas.  O autor corrobora com a definição tanto da 

forma condensada dos provérbios quanto de seu teor de ensinamento e de 

conselho, próprio dos narradores da tradição oral.  

Candido foi outro estudioso dos provérbios e analisa-os do ponto de vista de 

sua função enquanto repetição e lugar-comum: 

Todos são modos de petrificar a língua, de confinar o seu dinamismo a um 
código imutável, cuja principal função é eliminar a surpresa e, portanto, a 
abertura para novas expectativas.  Eles formam um sistema coeso, na 
medida em que o provérbio é na verdade o lugar-comum elevado pela 
repetição e a um alto grau de formalidade.  No mundo fechado, o discurso 
vai assumindo cunho regular, que provoca a recorrência e dá um ar de meio 
rifão às expressões marcantes.  No limite, o dito proverbial reveste um 
caráter freqüentemente semi-religioso de sentença e oráculo, quase 
sacralizando as normas de sustentação do grupo (CANDIDO, 1972, p. 103, 
104). 

Inicialmente, o autor chama a atenção para o embate entre o dinamismo da 

vida e a rigidez do provérbio, e vê, no provérbio, uma maneira de eliminar as 

surpresas inerentes à vida.  Candido, assim como os autores já mencionados, vê 

nas sentenças proverbiais um sistema coeso e formal, que instaura um saber que 

influencia o grupo onde é proferido e aceito, assumindo, até mesmo, um caráter 

religioso e oracular.  Com força de oráculo, o provérbio acredita na imobilidade do 

mundo e de seus valores.  O próprio provérbio é percebido como uma estrutura 

fechada e necessária, que precisa ser reproduzida sempre da mesma maneira para 

que sua eficácia se concretize.  

Quando os provérbios são proferidos, porém, além da carga de 

ancestralidade que trazem, tem-se a emergência do presente, pela sua re-

atualização, então, não se pode deixar de considerar que uma tensão é criada: a 

estrutura fixa do provérbio, em contraposição a uma linguagem movente, sujeita ao 

desgaste e às transformações do tempo. 

Os provérbios marcam a tensão entre o imutável e o mutável, entre a rigidez 

da sentença proverbial e o mundo movente.  Pode, ainda, ser renovado a cada 

momento, pela adequação de seu uso e pela carga de poeticidade que carrega, com 

base no paralelismo rítmico e na condensação de significados num espaço mínimo. 

Além disso, mesmo que os provérbios prevejam um mundo que se 

parafraseia, que iguala os sentimentos e experiências humanas de todos os tempos, 

eles inserem essas mesmas vivências comuns em situações universalmente 



 21

 

conhecidas e até modelares, dando ao cotidiano uma aura universal. 

 

 

1.1.2. “Tuta e meia”, Guimarães Rosa e os provérbios 

 

João Guimarães Rosa, como apreciador da cultura popular, suas crenças, 

mitos e falares, inscreve muitos provérbios em suas narrativas. 

Porém, são poucos os estudiosos que se dedicaram a um estudo mais 

aprofundado sobre os provérbios na obra do escritor mineiro.  Tais estruturas são 

importantes em seu processo criativo, chegando o próprio autor, em carta a seu 

tradutor alemão Curt Meyer-Clason, a afirmar: “Ora, já deve ter notado que 

freqüentemente eu utilizo a matéria de provérbios ou de lugares-comuns, para obter 

uma nota de humour” (ROSA, 2003b, p. 311).  

Até este momento, há uma bibliografia mais numerosa que trata dos 

provérbios em Tutaméia – Terceiras Estórias1; nas demais obras do escritor, esse 

estudo é ainda muito escasso. 

Benedito Nunes, em ensaio de 1969, observa aspectos importantes sobre os 

provérbios e ditos paremiológicos em Tutaméia: 

Da modificação de locuções e provérbios, que soem representar a 
sabedoria consagrada e popular, obtém Guimarães Rosa um novo sentido, 
de mistura com o não-senso. (...) 
O cômico na linguagem não se detém nesse enriquecimento por inversão 
de termos e transposição de significados.  Continua, já em outro nível, na 
criação, que é réplica à imaginação popular e ao folclore, de autênticos 
provérbios e ditos (NUNES, 1969, p. 207). 

O estudioso dá grande peso aos provérbios modificados por Rosa e àqueles 

por ele criados, pois mantêm o folclórico e o popular típico das sentenças 

proverbiais, além de trazerem humor misturado ao não-senso, acrescentando novos 

sentidos às sentenças.  Nunes observa duas maneiras de inserção dos provérbios 

em Tutaméia: a modificação de locuções e provérbios e, ainda, outras sentenças, 

criadas, como réplicas a provérbios e ditos.  Nunes afirma, ainda, que: 

                                            
1 Todas as referências à Tutaméia -Terceiras Estórias são feitas a partir da 8ª edição, publicada em 
2001, pela Nova Fronteira, na cidade do Rio de Janeiro; empregou-se a abreviação (T) para referir-se 
a esta obra. 



 22

 

De fato, o jogo da linguagem, levado, em Tutaméia, ao extremo do 
paradoxo, volteia nas diversas glosas humorísticas a expressões comuns, e 
num confronto exaustivo com o mundo e com a existência expande-se na 
criação de vocábulos novos.  Foi a dúvida, a tudo problematizando, que 
impulsionou esse jogo e que o conduziu àqueles últimos limites, onde a 
linguagem se transforma em meio de revelação, para dizer o que antes não 
podia ser dito (NUNES, 1969, p. 209). 

Assim, observa-se que, muito mais que simplesmente uma possibilidade de 

“humour”, os provérbios e frases feitas ganham densidade dramática, testemunho do 

embate entre o corriqueiro e a criação reveladora. 

Outro interessante trabalho é o desenvolvido por Santos, no qual a 

pesquisadora faz um levantamento, em todos os quarenta contos e quatro prefácios 

de Tutaméia, dos provérbios recriados por Rosa e seus respectivos originais, além 

de estudar os procedimentos lingüísticos empregados por Rosa para a modificação 

dos provérbios e clichês.  A pesquisadora esclarece: 

O que se verifica, configurada na sistemática modificação fraseológica 
dominante no texto, constitui, da parte do escritor, “uma aplicação 
consciente da liberdade criadora” diante do material por ele observado em 
todos os quadrantes: no mundo, na língua, no corpo social, destinatário da 
comunicação artística, e diante do julgamento dos peritos em questão de 
correção gramatical, de Literatura e Crítica (SANTOS, 1983, p. 538). 

A posição de Santos e de Nunes coincide; os dois pesquisadores vêem, nas 

criações de Rosa, um embate entre o mundo por ele observado e sua habilidade e 

liberdade criadoras.  O provérbio recriado é um espaço em que essa tensão se 

revela visto que se trata da renovação de uma estrutura conhecida e consagrada, 

que recupera sua carga poética e revela seu potencial artístico: 

A modificação do clichê varia enormemente de figura em Tutaméia.  É uma 
experiência extraordinária a verificação de como o escritor Guimarães Rosa 
vai “tirando do bolso”, não mais “rios, cada qual com sua cor de água” (na 
invenção poética de Drummond), mas “novidades”, a partir das velhas 
formas de uso corrente, e, desconstruindo-as, desperta-lhes sentido novos 
(SANTOS, 1983, p. 547). 

Para Santos e Nunes, desconstrução de velhas estruturas não anula o 

sentido anterior, mas acrescenta novos sentidos aos já consolidados pelo provérbio 

original: 

(...) o “grupo fraseológico”, uma vez rompido ou parodiado, mediante as 
modificações mais inesperadas, instala uma surpresa mais forte e mais 
durável: a comparação inevitável, pelo leitor, da forma estereotipada com a 
expressão nova, detém a atenção na singularidade do fato (SANTOS, 1983, 
p. 537 - grifo nosso). 



 23

 

Daí extrai-se que as duas formas são previstas na leitura, a convencional e a 

modificada, uma depende da outra para que haja a máxima expressividade poética. 

Há, ainda, o significativo trabalho de Simões que vê nos provérbios recriados 

e criados por Rosa em Tutaméia a possibilidade de reflexão: 

O provérbio funciona como um tipo de metáfora, descrevendo uma situação 
idêntica à ação.  Ainda que não transgrida a fórmula consagrada, a função é 
semelhante à das outras estórias (de Tutaméia): trata-se de um preceito 
para pensar. 
Ao lado dos provérbios modificados, há que assinalar a presença de 
imagens prosaicas, elo de ligação entre a linguagem erudita e popular nos 
contos das Terceiras Estórias, que, por outro lado, acentuam o tom cômico 
da narrativa (SIMÕES, 1988, p. 125 - grifo nosso). 

Segundo Simões, as narrativas de Guimarães Rosa, especialmente as de 

Tutaméia, introduzem sentenças que suspendem a narração propriamente dita para 

provocar a reflexão do leitor.  Para a autora existem três instâncias: o erudito, 

advindo da modificação dos provérbios, o prosaico, advindo das imagens propostas 

nas narrativas e o cômico, que aflora a partir desse contraste. 

Percebe-se que os provérbios se inserem em Tutaméia de três maneiras 

diferentes: (1) recriações a partir de provérbios consagrados, (2) sentenças que 

mantêm as mesmas características estruturais e poéticas dos provérbios e (3) 

provérbios reproduzidos sem nenhuma alteração estrutural em relação aos originais. 

Do primeiro caso, bons exemplos seriam: “Haja a barriga sem o rei” (T, p. 40); 

“(...) aquele caminho não ia dar a Roma nenhuma” (T, p. 215); “(...) a andorinha e o 

verão por ela feito” (T, p. 217); “Marinheiro de primeira nem de última viagem” (T, p. 

234); “Então, homem que vale por dois não precisa estar prevenido?” (T, p. 248)  

Como se observa, nos exemplos colhidos, a referência aos provérbios originais é 

nítida, operaram-se algumas modificações, mas as palavras centrais permaneceram.  

Do segundo caso, alguns exemplos possíveis: “a gente tem de temer a gente” 

(T, p. 79); “não esperar; adiar de ser” (T, p. 206); “(...) no mal falar e curto calar” (T, 

p. 210); “Quem quer viver faz mágica” (T, p. 247).  A estrutura das sentenças 

proverbiais é mantida: bipartite e completa, rimas, como esperar/adiar, falar/calar, 

mensagem admoestadora ou conselho, atemporal, impessoal, concentração de um 

pensamento numa métrica, metáforas, elipses, todos os recursos empregados nas 

frases feitas foram mantidos nas sentenças criadas. 

Do terceiro caso: “Quem menos sabe do sapato é a sola” (T, p. 249); “Quem 

entra no pilão vira paçoca” (T, p. 250); “(...) janeiro afofa o que dezembro endurece” 



 24

 

(T, p. 257).  Nesse caso, o número de sentenças é mais reduzido, mas também se 

configura num método de apropriação do elemento popular. 

Conforme se percebe, a maneira de inserção é diferente e isso se deve, 

possivelmente, ao questionamento proposto em vários níveis: do ensinamento que o 

provérbio encerra; de sua estrutura pronta que se presta facilmente ao jogo da 

linguagem versejadora e da condensação de pensamentos, mesmo que, em alguns 

casos, a mensagem admoestada inscreva um paradoxo, ou algo que sugira não a 

repetição, mas o movimento; da aplicação prática das sentenças que podem ser 

facilmente inseridas e, ainda, da seriedade das sentenças, reconstruídas, 

construídas, ou copiadas de maneira a dar um aspecto informal e mesmo cômico 

aos textos.   

Do exposto, extrai-se que os provérbios configuram-se como matéria-prima da 

construção poética de Rosa. 

 

 

1.2. Método 

1.2.1. Álgebra e Mágica: o método de composição 

 

A poesia é também uma irmã tão incompreensível da magia... 
(Guimarães Rosa, in: LORENZ, 1979, p. 15) 

 

Os provérbios, bem como os demais elementos populares, não são 

transpostos, em seu aspecto bruto, para as obras de Guimarães Rosa.  Eles passam 

por um processo que o autor chamou de “álgebra mágica”: 

Talvez com a restrição de que eu não qualificaria meu conceito mágico de 
“realismo mágico”; eu o chamaria antes “álgebra mágica”, porque é mais 
indeterminada e, portanto, mais exata (LORENZ, 1979, p.15). 

Certamente, o paradoxo é uma das feições com as quais a lógica de Rosa é 

construída.  Álgebra e mágica, o exato e o indeterminado como método de 

transformação da matéria popular em literária.  Um nome que em si já contempla 

uma visão crítica e poética do fazer literário. 

Começando pelo termo “mágica”.  Tal palavra parece bastante comum ao 

vocabulário de Rosa que a emprega várias vezes em diferentes situações.  No 

prefácio “Aletria e hermenêutica”: 



 25

 

Não é o chiste rasa coisa ordinária; tanto seja porque escancha os planos 
da lógica, propondo-nos realidade superior e dimensão para mágicos novos 
sistemas de pensamento (T, p. 29, 30). 

“Mágicos pensamentos” parecem ser aqueles que escancham com a lógica e 

perseguem outra realidade, superior a essa; podem ser atingidos através dos 

chistes, que, contrariando o discurso corrente, são mecanismos que servem ao fim 

da “poesia e da transcendência” (T, p. 29).  A “mágica”, assim concebida, é uma 

maneira de se atingir o poético. 

Vale ressaltar que a idéia contida em “mágicos novos sistemas de 

pensamento” apresenta seu quinhão de paradoxo, a entender-se o termo “mágicos” 

como busca de uma essência poética, algo que não se explica racionalmente, mas é 

percebido através das sintonias e correspondências entre coisas distantes. As 

palavras “sistema” e “pensamento” sugerem o oposto, algo capaz de ser ordenado e 

logicamente entendido.   

A associação entre esses termos já se mostra como uma “realidade superior”, 

capaz de ampliar os sistemas de pensamento em mágicas novas percepções da 

lógica e da realidade, naquilo que parece uma amostra do exercício que será feito 

em toda Tutaméia.  
Adolfo Casais Monteiro, ao falar sobre poesia, esclarece: 

... ser a poesia uma operação mágica, de não poder deixar de se 
reconhecer na transfiguração da palavra que se opera na poesia, qualquer 
forma de alquimia, uma transformação do mais vil no mais nobre metal 
(MONTEIRO, 1965, p. 31). 

Parece ser esse um dos sentidos de “mágicos pensamentos” de que fala 

Rosa em seu prefácio.  Pensamentos que se transfiguram de vil em nobre para 

abarcar o imponderável e novas possibilidades cognitivas de apreensão do real.  

Como se a “realidade superior” fosse essa expansão do significado, e do 

significante, que a palavra poética pode sofrer. 

Jorge Luis Borges também explorou o termo “mágica” de maneira muito 

semelhante a Monteiro e Rosa: 

Claro, há duas maneiras de usar a poesia – pelo menos duas maneiras 
opostas (há muitas outras, claro).  Uma das maneiras é o poeta usar as 
palavras comuns e de algum modo torná-las incomuns – extrair-lhes a 
mágica (BORGES, 2001, p. 94). 

E ainda: 



 26

 

Creio que nossa idéia de as palavras serem uma simples álgebra vem dos 
dicionários (...).  Acho, porém, que o fato de termos longos catálogos de 
palavras e explicações nos faz pensar que as explicações esgotam as 
palavras, e que qualquer uma dessas moedas, dessas palavras, pode ser 
trocada por outra.  Mas acho que sabemos – e o poeta há de sentir – que 
toda palavra subsiste por si mesma, que cada palavra é única. (...) essa 
idéia de as palavras começarem como mágica e serem reconduzidas à 
mágica pela poesia é a meu ver, verdadeira (BORGES, 2001, p. 97). 

Borges confronta as palavras do dicionário com a palavra poética, dotada de 

uma mágica primordial e inerente.  O dicionário apresenta-se como um catálogo útil 

para quem gosta de sinônimos, significados e explicações para as palavras, ou seja, 

a princípio é um instrumento de ampliação do vocábulo.  Mas, como nota Borges, a 

palavra poética não se encaixa, necessariamente, naquilo que o dicionário 

prescreve, seu compromisso é com sua essência mágica e isso é inapreensível 

pelos dicionários. 

É significativo observar a confluência entre as idéias desses três escritores 

em torno da magia da palavra poética.  Para Borges, a mágica, inerente às palavras, 

é uma espécie de poesia primitiva que pode ser restaurada pelo emprego poético 

das palavras comuns.  Não há de ser a tentativa de esgotar um vocábulo, trazida 

pelo dicionário, que limite os usos naturalmente poéticos dos vocábulos. 

A poesia faz aflorar, nas relações que estabelece entre as palavras ou mesmo 

na maneira de reorganizar um vocábulo no interior de um verso ou parágrafo, a 

magia perdida das palavras.  Termos comuns conduzindo a outras possibilidades de 

percepção como se o corpo do vocábulo recriado ou empregado de uma maneira 

inusitada fosse a materialização dessa mágica. 

A poesia restaura a magia, isto é, o potencial poético da palavra que deseja 

mais do que simplesmente veicular um sentido, mas ser ela mesma o significante e 

o significado, palavra tratada como coisa, nas palavras de Décio Pignatari “Mostrar 

um sentimento e não dizer o que ele é – isto é poesia” (PIGNATARI, 2004, p. 51). 

Esse potencial poético, aqui traduzido pelo termo “mágica”, já existia na 

palavra original e se perdeu com o uso.  Todas as palavras, portanto, podem ser 

poéticas e passar do comum ao inusitado; de explicações lógicas às percepções; de 

moeda à poesia e, finalmente, do visível ao invisível. 

Para Fenollosa, a palavra primordial, mágica, segundo Borges, segue a 

“ordem natural – isto é, à ordem de causa e efeito” (FENOLLOSA, 2000, p. 119), tem 

semelhança estrutural com o acontecimento que designava, aproximando a 

linguagem da coisa representada e, para o estudioso:  



 27

 

Entre nós, o poeta é o único para quem os tesouros acumulados das 
palavras da raça são reais e ativos.  A linguagem poética é sempre vibrante 
das ressonâncias de sons harmônicos e de afinidades naturais 
(FENOLLOSA, 2000, p. 130). 

Fenollosa chama essa poesia que se aproxima das ações universais da 

Natureza de “poesia dramática” (FENOLLOSA, 2000, p. 119).  Trata-se de uma 

palavra poética que faz surgir toda a carga metafórica assumida ao longo dos 

tempos e, ainda, refaz na palavra todo seu percurso poético até restabelecer seu 

estado primordial. 

Esse processo é detectado por Fenollosa no ideograma da língua chinesa, o 

qual, segundo ele, é corporificado pelas imagens picturais que concentram ações e 

processos naturais que foram se sobrepondo ao longo dos tempos: 

...a língua chinesa, com seu material peculiar, passou do visível para o 
invisível através de um processo exatamente idêntico ao empregado por 
todas as raças antigas.  Esse processo é o da metáfora, a utilização de 
imagens materiais para sugerir relações imateriais (FENOLLOSA, 2000, p. 
127). 

A metáfora de que fala Fenollosa, presente na poesia chinesa e em todas as 

“raças antigas”, conduz à mágica e à revelação daquilo que estava invisível no 

visível; as imagens são visíveis, materialmente falando, desenhadas no corpo do 

papel, mas as relações que as imagens provocam são imateriais.  É Pignatari quem 

explica: “A questão da poesia é esta: dizer coisas imprecisas de modo preciso” 

(PIGNATATI, 2004, p. 53).  A precisão é necessária, é através dela que a imprecisão 

é revelada.  

O termo “álgebra”, colocado por Rosa como alternativa a “realismo”, que 

possui carga semântica própria, não chega a ser detalhado pelo autor e remete a um 

vocábulo estranho ao universo da literatura. A escolha é justificada por Rosa: trata-

se de palavra “mais indeterminada e, portanto, mais exata” (LORENZ, 1979, p.15). 

“Álgebra” faz parte do universo da Matemática, tem sua origem no árabe e 

significa, segundo o Dicionário Aurélio Século XXI eletrônico: 

Álgebra: [Do ár. al-ğabāra (t), 'reunião, reintegração daquilo que se 
quebrou', 'restauração de ossos fraturados'; em ár., aparece no início de 
uma expressão que designava os cálculos algébricos e significa 'ciência da 
reintegração e equiparação'.] (HOLANDA FERREIRA, 1998). 

Vista como ciência, a álgebra trabalha com operações de equiparação entre 

as partes distintas.  Na maneira empregada por Rosa, portanto, entende-se que há 

mágica e lógica colocadas no mesmo plano de importância.  Equiparação entre 



 28

 

racional e o irracional.  Opostos que se completam, se equilibram e se 

desequilibram. 

O termo “álgebra”, ainda, traz a concepção de restauração daquilo que se 

perdeu.  Retomando Borges (2001) e o próprio Rosa, vemos a idéia da mágica 

contida na origem do termo “álgebra”, a restauração do que se quebrou, se perdeu, 

como no caso da palavra poética que é a restauração da mágica primordial das 

palavras.  Importante salientar que, na entrevista já referida, Rosa também associa o 

escritor a um “feiticeiro da palavra”: 

Escrever é um processo químico; o escritor deve ser um alquimista.  A 
alquimia do escrever precisa de sangue no coração. Não estão certos, 
quando me comparam com Joyce.  Ele era um homem cerebral, não um 
alquimista.  Para poder ser feiticeiro da palavra, para estudar a alquimia do 
sangue do coração humano, é preciso provir do sertão (LORENZ, 1979, 
p.13). 

Processo químico, alquimia, transformação, sangue, são algumas das 

possibilidades de lidar com as palavras e convertê-las em poesia advinda da 

transformação talhada no corpo da palavra e de seus usos diários.  Palavra 

quimicamente concebida para atingir esferas mágicas e metafísicas. 

Percebemos como as duas expressões “mágicos novos sistemas de 

pensamento” (T, p. 30) e “álgebra mágica” (LORENZ, 1979, p. 15) são equivalentes.  

Ambas guardam uma essência de paradoxo, única forma de apreender o 

inapreensível.  Oliveira entende esse paradoxo como: 

A fórmula paradoxal é uma cifra condensada de múltiplos sentidos capaz de 
apreender o inapreensível numa expressão inacabada.  Para traduzir uma 
realidade contraditória nada melhor do que o “paradoxo”, que numa fórmula 
aparentemente sem sentido consegue materializar essa faísca instantânea 
de verdade entre o ser e o não-ser, o dizível e o indizível (OLIVEIRA, 2007, 
p. 554). 

Esse paradoxo é explicitado por Octavio Paz: 

O mundo de operação do pensamento poético é a imaginação e esta 
consiste, essencialmente, na faculdade de relacionar realidades contrárias 
ou dessemelhantes.  Todas as formas poéticas e figuras de linguagem têm 
um traço em comum: procuram e, com freqüência, descobrem semelhanças 
ocultas entre objetos diferentes.  Nos casos mais extremos, unem os 
opostos (PAZ, 1993, p. 146, 147). 

A procura pelo que está encoberto, álgebra e mágica, lógico e ilógico, intuição 

e razão, os opostos que encontram espaço privilegiado no literário, onde o paradoxo 

repousa: 



 29

 

A operação poética concebe a linguagem como um universo animado, 
perpassado por uma dupla corrente de atração e repulsão.  Na linguagem 
se reproduzem as lutas e as uniões, os amores e as separações dos astros 
e das células, dos átomos e dos homens.  Cada poema, seja qual for seu 
tema, sua forma e as idéias que informa, é antes de tudo e sobretudo um 
pequeno cosmo animado.  O poema reflete a solidariedade das “dez mil 
coisas que compõem o universo”, como diziam os antigos chineses (PAZ, 
1993, p. 147). 

Na colocação de Paz, vê-se o método e o produto: a operação poética 

concebe um “pequeno cosmo animado”, à semelhança das metáforas chinesas que 

guardam, em seus desenhos pictográficos, imagens que se sobrepõem sem 

exclusão e, com isso, adensa-se o poema. 

O “pequeno cosmo animado”, de Paz, aproxima-se daquilo que Fenollosa 

chamou de “poesia dramática” (FENOLLOSA, 2000, p. 119), em que, as palavras 

seguem as leis da natureza e, desta forma, as lutas, os dramas humanos são 

sobrepostos e vão se fixando na palavra que é capaz de abarcar todos eles numa 

representação por inclusão. 

A “álgebra mágica” parece empregar esse mesmo método, ao aglutinar 

paradoxos esperando o momento da “faísca”, da revelação.  Concretiza, no embate 

entre o racional e irracional, o momento instantâneo de revelação, que se dá num 

lampejo, intenso e passageiro. 

Ainda sobre o paradoxo, entre método e sensibilidade, Pignatari esclarece 

“Mas a ciência não deixa de lado, completamente, o pensamento analógico, que é o 

pensamento das formas: o homem também precisa medir e comparar – ele não 

pode apenas contar” (PIGNATARI, 2004, p. 51, 52) e ainda: 

O pensamento lógico tende a dividir as coisas em partes; o pensamento 
analógico a mostrá-las em conjunto, como um todo.  O pensamento lógico 
trabalha com unidades discretas, ou seja, separadas (letras, números); o 
analógico, com realidades contínuas.  O tempo, o espaço, o peso – são 
realidades contínuas (PIGNATARI, 2004, p. 52). 

O pensamento analógico, proposto por Pignatari, contempla o pensamento 

lógico, já que aquele é a realidade contínua, o conjunto, ele contém o pensamento 

lógico também.  A equiparação de opostos, logicamente organizados, mas que 

“criam modelos para a sensibilidade e para o pensamento analógico” (PIGNATARI, 

2004, p, 53). 

Por meio dessa sobreposição de paradoxos, a álgebra mágica, como método 

de composição, consiste em transmutar o elemento cotidiano, pragmático, comum e 

conhecido, e aí se incluem os provérbios, em algo invisível aos olhos da razão, mas 



 30

 

apreensível por outras esferas da cognição: aquela que aposta na sintonia e na 

integração entre elementos contrastantes. 

Observa-se, também, que os provérbios apresentam disparidades, se 

pronunciados no presente, fazem emergir a ancestralidade; suas sentenças rígidas 

se opõem ao mundo movente; quando Rosa emprega sua álgebra mágica e os 

modifica, o aspecto duplo fica evidente, porque, assim como as palavras, os 

provérbios também apresentam uma origem, uma tradição que se atualiza ao longo 

dos anos e dos usos.  Evidencia-se a convivência entre a tradição do provérbio e as 

modificações que este sofre ao inscrever-se em cada nova performance, no 

presente. 

A álgebra mágica prevê a associação entre as tradições de um vocábulo (ou 

um provérbio) e suas atualizações. Tradição agregada à modernidade.  

Paradoxalmente, é a modificação do provérbio que restaura a poesia primordial 

perdida, numa equação algébrica de restituição da mágica. 

No desenvolvimento deste trabalho, cada um dos termos da “álgebra mágica” 

foi apresentado separadamente, sem ignorar que existe um impacto causado por 

união tão paradoxal como a proposta por Rosa, como se o nome de seu processo 

artístico contivesse, nos dois vocábulos unidos, toda a exatidão e aplicação dos 

métodos de Rosa, a magia, o inexplicável e o racional poeticamente organizados. 

 

 

1.2.2. Estratégias poéticas da álgebra mágica 

 

O método algébrico mágico submete os provérbios a estratégias poéticas que 

dão visibilidade e presença ao que se perdeu pelo automatismo do uso pragmático.  

Dessa forma, atinge-se uma nova dimensão de responsabilidade e de consciência 

da forma, uma dimensão meta-física e meta-crítica. 

Os recursos poéticos empregados são aplicados na linguagem; ela possibilita 

o trânsito do físico para o reflexivo-sensível.  Explicita-se, nos provérbios, a criação, 

ela não se camufla, ela se apresenta como tal e presta-se a novas possibilidades de 

sensibilidade e de arte.  Trata-se de metalinguagem em que a discussão sobre a 

arte está na própria maneira de empregar a matéria-prima, que se mostra, 

efetivamente, como criação. 



 31

 

Um modelo que, sem excluir o pragmático e preciso, inclui o poético e o 

pensamento reflexivo.  A forma nova chama a atenção para si e para o provérbio 

que a originou num acúmulo de sentidos. 

Propor novas possibilidades de sentido e problematizar as sentenças 

proverbiais provoca a ampliação de seu campo de atuação, que, não mais restrito a 

algumas situações cotidianas, expande-se em novas possibilidades de dizer, de 

atuar e de comover. Expandir os provérbios em novas possibilidades de dizer 

mostra-se como uma maneira crítica de lidar com a matéria-prima popular, além de 

incluí-la no âmbito das experiências universais. 

Reformulando-se os provérbios, questiona-se a maneira como encaramos a 

linguagem cotidiana e o tratamento que damos a ela.  Os novos provérbios não são 

mais reproduzidos maquinalmente e, dessa forma, explicita-se o pensamento 

original que eles guardam, ainda que isto seja questionado ou parodiado. 

Muitas são as estratégias empregadas por Rosa, em Tutaméia, para provocar 

um contraste, ou mesmo para encenar o ensinamento do provérbio original, como 

acontece em: “Eu estava na água da hora beber onça (...)” (T, p. 250).  Trata-se de 

uma inversão paródica da sentença: “Na hora da onça beber água”.  Essa sentença 

é empregada, tradicionalmente, para sugerir um momento de grande confusão, 

quando as coisas vão ficar complicadas.  Na versão de Rosa, para o provérbio, esse 

aspecto de desordem e de confusão fica materializado poeticamente, já que as 

palavras estão todas fora de ordem, formando uma sentença paródica, sem sentido 

lógico. 

Outro exemplo de efeito cômico é aquele produzido pela sentença “aquele 

caminho não ia dar a Roma nenhuma” (T, p. 215), que dialoga com a sentença 

“Todos os caminhos levam a Roma.” Nesse caso, a sentença recriada dialoga 

semanticamente com a sentença original, ação necessária para que o efeito de 

humor seja percebido, já que Roma é só uma, os caminhos é que são diversos (no 

original), mas no provérbio recriado, Roma passa a ser um lugar genérico e o 

caminho específico. “a Roma nenhuma”, “aquele caminho”; há uma inversão, “o 

caminho” e “várias romas” se opõe a “os caminhos” e “a Roma”.  A organização 

sintática das duas sentenças é bastante semelhante: 

1) “aquele caminho não ia dar a Roma nenhuma”. 

2) “Todos os caminhos levam a Roma”. 



 32

 

No primeiro caso, o sujeito “aquele caminho” é marcado pelo singular e pelo 

pronome demonstrativo que especifica o sujeito; no segundo, “todos os caminhos”, o 

mesmo núcleo, “caminhos”, é marcado pelo pronome indefinido, “todos”, e pelo 

plural, reforçando a idéia de caminhos genéricos.  Os predicados, “não ia dar a 

Roma nenhuma” e “levam a Roma”, reforçam a inversão do termo específico.  “A 

Roma nenhuma” dá uma idéia genérica, como se Roma, aqui, fosse um lugar 

qualquer, enquanto que “a Roma” é um lugar específico. 

No provérbio recriado, a ênfase é na escolha do caminho errado, que não ia 

chegar a lugar nenhum; no caso do provérbio original, a ênfase é, ao contrário, na 

possibilidade de que há vários caminhos a seguir, porque todos chegam ao lugar 

desejado e certo.  No provérbio recriado, valoriza-se o erro e, no original, o acerto. 

Nas sentenças criadas, os procedimentos poéticos são diversos; há 

estruturas tradicionalmente proverbiais, todas de Tutaméia, como “quem calca, não 

conserva.” (T, p. 259), bimembre, assertiva, sintética, centrada em verbos 

empregados no presente do indicativo (como em “quem cala, consente”; “quem 

procura, acha”,etc.); estruturas comparativas como “esperar vale mais que entender” 

(T, p. 257).  Nesse caso, tem-se a comparação inusitada entre “esperar” e 

“entender”; sentenças metafóricas “O gênio é punhal de que não se vê o cabo” (T, p. 

54) ou ainda “Toda grande distância pode ser celeste” (T, p. 46-47); outras ainda 

podem ser paradoxais como “Caráter de mulher é caroços e cascas” (T, p. 44) ou 

“as coisas começam deveras é por detrás” (T, p. 42). 

Muitos outros exemplos poderiam ser dados, as sentenças criadas e as 

recriadas passam pelo crivo da álgebra mágica, que, empregando estratégias 

poéticas consagradas, já detalhadas por Santos (1983), promovem a abertura para 

novas percepções e recriações do real.  O método de trabalho singulariza os 

provérbios e os coloca no mesmo nível de possibilidades poéticas; tanto as 

sentenças consagradas popularmente quanto aquelas que já nasceram poéticas e 

ficcionais.  Das duas formas, a poesia é possível. 

 

 

 

 



 33

 

CAPÍTULO 2.  PRODUTO E EFEITO 

2.1. O conto crítico: ampliação do espaço artístico 

 

A matéria bruta popular, nas mãos de Rosa, passa pelo seu método da 

álgebra mágica e transforma-se naquilo que o escritor chamou de “conto crítico”:  

“Não, não sou um romancista, sou um contista de contos críticos. Meus romances, 

ou ciclos de romances são na realidade contos nos quais se unem a ficção poética e 

a realidade” (LORENZ, 1979, p. 8). 

A caracterização do “conto crítico” é ampla e capaz de abranger todas as 

narrativas roseanas, um gênero que, contrário a qualquer sentido de gênero, 

ultrapassa as fronteiras entre poema, romance, novela e conto.  O termo “conto” nos 

remete à ficção e seu universo, mas o termo “crítico” instaura uma outra ordem, um 

vínculo com a realidade ou mesmo uma maneira crítica de encarar a ficção.  Ficção 

poética unida à realidade configura-se numa maneira crítica de abordar o literário e 

suas fronteiras. 

 

 

2.1.1. Superação de fronteiras 

 

Muitas foram as oportunidades criadas pelo escritor mineiro para falar sobre 

seu fazer poético e sobre as questões relevantes para sua arte: cartas aos 

tradutores, entrevistas, conversas reproduzidas por amigos próximos, prefácios e 

contos. 

Traçar um percurso dessa poética é necessário para a proposta escolhida.  

Muitas questões certamente serão negligenciadas em benefício de outras mais 

relevantes para este estudo, focado, especificamente, em Tutaméia – Terceiras 
Estórias. 

Alguns críticos, Martins (1968a e 1968b), Rónai (1968a), Nunes (1969), 

Santos (1983), Simões (1988), Araújo (2001), que se detiveram no estudo de 

Tutaméia, consideram que os prefácios presentes ao longo do livro funcionam como 

uma revelação da gênese do processo de criação artística de Rosa, principalmente o 

prefácio que abre o volume “Aletria e Hermenêutica”. 

O próprio Rosa confirma isso, ainda que por “meias palavras”, quando 



 34

 

questionado pelo amigo Paulo Dantas, sobre a gênese de seu processo artístico, 

diz:  “– Vou dizer tudo um dia.  Num prefácio(...) Em Tutaméia não disse tudo, mas 

ensejou muita coisa(...)”(DANTAS, 1975, p. 73). 

Rosa possui um gênero literário próprio, seu conto crítico, que não é o conto 

como a crítica literária o concebe, mas um tipo próprio de texto narrativo-teórico-

filosófico-poético.  Bastante complexa é essa discussão considerando-se os textos 

de Tutaméia e até mesmo as outras obras de Rosa que mesclam estratégias 

dramáticas e poéticas, como em “Cara de Bronze” do volume No urubuquaquá, no 
Pinhém ou como os textos de Noites do Sertão que são chamados de poemas pelo 

autor, mas são, aparentemente, narrativos. 

Não se pretende traçar um confronto entre as noções de gênero previstas 

pela crítica literária e as obras de Rosa porque seria uma tarefa para outro estudo, o 

que se propõe é explicitar como o conto crítico prevê, além de elementos 

consagrados pela crítica literária, outros típicos de narrativas orais primitivas quando 

ainda eram livres de denominações e classificações, pelo menos no que se refere a 

Tutaméia. 
O conto crítico atualiza narrativas tradicionais sem deixar de dialogar com os 

cânones literários estabelecidos, o que ocorre é que a tradição popular associa-se à 

tradição erudita, numa proposta de narrativa que articula as mais sofisticadas 

estratégias poético-literárias com os mais simples enredos que parecem sair das 

palavras de um contador de estórias. 

Há confluências entre duas tradições: a canônica, que privilegia o trabalho 

artístico na literatura e a popular, dos causos e narrativas repletas de sugestões, 

imagens, estratégias e crenças retiradas desse universo.  Não se trata apenas de 

misturar o erudito e o popular, ou mesmo de confrontá-los, mas sim de recuperar a 

tradição erudita e a popular, como Rosa afirma na famosa entrevista: “Não sou um 

revolucionário da língua (...). Se tem de haver uma frase feita, eu preferia que me 

chamassem de reacionário da língua, pois quero voltar cada dia à origem da língua, 

lá onde a palavra ainda está nas entranhas da alma (...)” (LORENZ, 1979, p. 13).   

Rosa parece querer também buscar a origem das narrativas, dos gêneros, 

quando ainda não eram gêneros.  Como se as narrativas, nos mesmos moldes da 

linguagem e dos provérbios, fossem construídas e levassem com elas todas as 

imagens e estratégias praticadas ao longo dos anos num verdadeiro processo de 

sobreposição de práticas.  Da maneira como elas são materializadas em Tutaméia, 



 35

 

                                           

toda essa tradição aflora: tanto a popular, quanto a carga de erudição adquirida no 

decorrer dos anos. 

Conforme Genette, prefácio é “toda espécie de texto liminar autoral ou escrito 

por outra pessoa (fictícia ou real), que constitui um discurso produzido a propósito do 

texto que segue ou que precede” (GENETTE, 2001, p. 137, tradução nossa2), 

portanto, é a cercadura do texto e não a peça principal.  Nas mãos de Rosa, porém, 

os prefácios deixam de ser textos exteriores à obra e assumem importante papel no 

seu interior. 

Os quatro prefácios de Tutaméia referem-se aos textos que antecedem ou 

precedem, e, referem-se, também, uns aos outros, mesmo que de maneira não 

explícita; segundo Benedito Nunes “O que, à maneira de clave, ajusta o tom e o 

timbre dos personagens, é a matéria, ora irônica e apologética, ora ilustrativa e 

confessional, dos Prefácios” (NUNES, 1969, p. 205). 

Santos vê os prefácios como “a argamassa previamente trabalhada para 

servir de base à construção ficcional e lingüística. Configuram-se como resumo de 

observações, idéias e de sentimentos, a partir dos quais a peculiar criação literária 

se fez” (SANTOS, 1983, p. 541).  Para Simões: “Os prefácios aqui possuem função 

norteadora e se, de um lado, ‘desviam’ a atenção do leitor e obrigam-no a refletir, por 

outro, conduzem ao centro e enigma das estórias” (SIMÕES, 1988, p. 25). 

Além de os prefácios de Tutaméia referirem-se aos textos que “prefaciam”, 

eles apresentam as mesmas estratégias literárias percebidas nos contos, não há 

uma diferenciação estrutural nítida entre prefácios e contos.  Em “Nós, os 

temulentos” há até um personagem, Chico, tentando chegar em casa após uma 

noite de bebedeira.  Os prefácios exercitam o jogo poético que teorizam.  Um dos 

primeiros críticos a perceber este aspecto foi Benedito Nunes, que assinala: 

Mas não está Guimarães Rosa, naquele (“Aletria e Hermenêutica”) como 
nos outros prefácios, simplesmente expondo um pensamento teórico, 
desinteressado, acerca dos efeitos do não-senso.  Ao falar a respeito do 
assunto, exercita-o e pratica-o, haja vista que “Aletria e Hermenêutica” 
termina com um rol de sentenças que a sabedoria do paradoxo rege, - essa 
sabedoria, cujo efeito, negativo se a medirmos pelo conhecimento objetivo, 
tem, como o próprio Guimarães Rosa expressamente admite, a força 
contemplativa de um koan Zen (NUNES, 1969, p. 205). 

Nunes ressalta que a unidade existente entre os prefácios é realizada pela 

 
2 “(...) toda especie de texto liminar autoral ou alógrafo, que constituye um discurso producido a 
propósito del texto que segue o que precede.” 



 36

 

exposição de pensamentos teóricos e pelo exercício desses pensamentos.  Não há 

apenas a intenção teórica nesta “poética” de Rosa mas também uma oportunidade 

de demonstrar seus métodos de trabalho em um meio que, originalmente, destina-se 

apenas a apresentar ao leitor a obra a ser lida. 

Nunes observa ainda a especificidade das sentenças paradoxais, que se 

inscrevem no prefácio e instauram uma sabedoria da contemplação não advinda de 

conhecimentos objetivos.  É da contemplação que advém a revelação.  As 

sentenças paradoxais e a sabedoria da contemplação, propostas nesse prefácio, 

estão presentes por toda Tutaméia. 

Os prefácios e os contos, apesar de publicados separadamente, antes de 

formarem Tutaméia, já apresentavam, em sua origem, as mesmas estratégias de 

produção, o que sugere que tais processos, efetivamente, fazem parte dos 

mecanismos artísticos de Rosa.  Nunes afirma, ainda, que: 

Nele (prefácio “Sobre a Escova e a Dúvida”) termina justamente o traçado 
da estória geral que atravessa as muitas estórias. É onde, sob a forma ao 
mesmo tempo poética e reflexiva, fábula e mito se cristalizam. Em “Sobre a 
Escova e a Dúvida” extraem-se as conseqüências do roteiro percorrido e 
dá-se fecho provisório ao jogo da linguagem, que em dois planos paralelos 
se produziu na obra – um nos contos, outro nos Prefácios (NUNES, 1969, p. 
208, 209 - grifo nosso). 

O que parece é que o exercício poético de uma teoria e a concentração de 

poesia, reflexão, fábula e mito fazem parte do “jogo da linguagem” proposto por 

Rosa, que considera todos esses fatores como determinantes de seu processo de 

criação, embora tudo isso pareça, para o leitor dos prefácios, muitas vezes, como 

uma intenção jocosa de satirizar a exigência meramente intelectual de um texto 

tradicionalmente mais teórico e técnico como um prefácio. 

Sobre isso, Simões afirma: 

Não há dúvida de que, embora mascarados com o rótulo de “prefácios”, os 
textos introduzidos no interior das narrativas de Tutaméia apresentam 
características não menos artísticas do que as estórias que eles precedem 
(SIMÕES, 1988, p. 26). 

Para a autora, os prefácios instauram perante o leitor “uma nova percepção 

do mundo, uma visão lúcida, crítica e poética da realidade” (SIMÕES, 1988, p. 26).  

Os prefácios não se prestam apenas aos fins primeiros de introduzir uma obra 

literária, eles instauram uma nova ordem, em que poético e teórico são despojados 

de fronteiras materiais no corpo da obra literária, principalmente considerando-se 



 37

 

que, no primeiro índice da obra, os prefácios aparecem organizados entre um conto 

e outro e, no corpo da obra, aparecem entre as narrativas, o que marca, 

espacialmente, a expansão de fronteiras.  

Pode-se notar que em Tutaméia, os prefácios também se prefaciam uns aos 

outros, tanto do ponto de vista espacial, pois eles se sucedem, quanto nas práticas 

teóricas, reflexivas, filosóficas e poéticas, porque a prática prevista em um é 

efetivada no outro. 

Genette ensina que os prefácios primitivos eram integrados fisicamente à 

narrativa e busca seus exemplos em Ilíada e Odisséia em que a invocação e o 

assunto tratado funcionam como prefácio integrado ao texto.  Além disso, oferece 

exemplos de escritores que optaram pela utilização de vários prefácios em suas 

obras, um para cada seção, ou mesmo como em Tom Jones, que “cada ‘livro’ se 

abre como um capítulo-ensaio com uma função prefacial diferente: são, de certa 

maneira, prefácios internos, justificados pela amplitude e pela divisão do texto” 

(GENETTE, 2001, p. 146, tradução nossa3).  Genette adverte ainda que, alguns 

autores, como Sterne, em Tristram Shandy, colocam prefácio entre os capítulos da 

obra e que isso é feito com intuito de jogo, gratuitamente. 

Os prefácios de Tutaméia mantêm elementos da crítica literária moderna, 

pois efetivamente referem-se aos textos que antecedem ou que sucedem, e mesmo 

uns aos outros, mas atualizam, também, elementos da tradição desse gênero, de se 

misturar à obra e assumir os mesmos valores literários nela contidos.  Não há, 

propriamente, uma inovação, mas uma atualização de antigas práticas. 

Os prefácios, portanto, ultrapassam seus limites e acrescentam, ao seu 

caráter teórico, o literário, o poético e o reflexivo.  O mesmo acontece com os contos 

que propõem sentenças teóricas no decorrer das narrativas. 

Simões estabelece detalhadas relações entre os prefácios teórico-literários e 

os contos e ressalta, nestes, “as reflexões filosóficas do narrador completam a 

estória” (SIMÕES, 1988, p. 107 - grifo nosso).  As reflexões a que a autora se refere 

são os provérbios inventados e reinventados pelos narradores e, como se percebe, 

eles estão perfeitamente integrados às narrativas, são organicamente inseridos nos 

textos. 

Os provérbios recriados, criados ou mesmo parafraseados a partir do 
                                            
3 “cada ‘libro’ se abre con un capítulo-ensayo con función diversamente prefacial: son, de cierta 
manera, prefácios internos, justificados por la amplitud y la división del texto.” 



 38

 

elemento popular, colocam as narrativas como lições que devem ser apreendidas a 

partir de experiências práticas do cotidiano.  Logicamente, o elemento popular não 

está só no emprego de uma matriz proverbial, mas também nas estratégias 

empregadas pelo narrador, no perfil das personagens que são sempre populares. 

Tipos humanos populares experimentando vivências comuns e extraindo delas 

lições universais.  Há um diálogo entre as tradições clássicas e populares. 

Como exemplo, pode-se pensar no conto “Arroio-das-Antas”, em que as 

personagens: uma velhinha, Vô Edmunda, uma adolescente abandonada, Drizilda, e 

um Moço montado num cavalo nos lembram um conto de fadas.  Com as diferenças: 

as personagens inseridas no sertão, um narrador que ora se aproxima, ora se 

distancia dos fatos, nos modelos de um narrador oral, vários provérbios 

reestruturados e outros inventados pelo narrador “na hora”, como para chamar a 

atenção dos leitores-ouvintes para a lição que deve ser retirada daquela situação.  

Provérbios que, respeitando seu mecanismo de criação, surgem a partir de 

experiências práticas comuns. 

O conto apresenta elementos tradicionais ao gênero: poucos personagens, 

uma única ação, economia de recursos, mas também apresenta estratégias 

pertencentes à tradição popular: provérbios que entrecortam a narrativa com o intuito 

de demonstrar a lição a ser extraída, o sertão, a postura do narrador que não se fixa, 

como se a narrativa se adaptasse aos leitores-ouvintes.  Tudo tecido com intenso 

lirismo provocado pelo uso da palavra em estado de poesia. 

A maneira como as narrativas e os prefácios são conduzidos em Tutaméia, 

remete à própria idéia contida nos provérbios e na palavra em que se explicitam 

tanto a ancestralidade das narrativas orais, quanto a sofisticação da construção 

narrativa a partir de modelos modernamente concebidos. 

Prefácios poético-teóricos que exercitam a poética que propõem; contos 

fabulares também poéticos, teóricos e filosóficos.  Guimarães Rosa consegue 

desenvolver uma obra literária que não só propõe teoricamente a superação das 

fronteiras entre literatura e teoria, mas também exercita essa superação quer por 

meio de prefácios, cuja teoria é explicitada poeticamente, quer por meio dos contos 

ficcionais, que apresentam sentenças reflexivo-teóricas. 

Daí extrai-se que o conto crítico, além de inovar as noções de gênero literário, 

como a crítica o caracteriza, também propõe a superação dos limites entre o literário 

e o não literário e uma atualização da tradição tanto erudita quanto popular. 



 39

 

2.2. O efeito: contemplação e revelação 

 

 

Três dos elementos da estrutura literária de Guimarães Rosa já foram 

traçados: (1) a matéria-prima: o elemento popular, particularmente, para este estudo, 

o provérbio; (2) o método: a ”álgebra mágica”, e (3) o produto: o conto crítico.  Resta, 

agora, traçar o efeito produzido por essa equação.  Uma leitura contemplativa que 

leva a uma revelação.  Todo esse efeito é concentrado no termo “graça”. 

 

 

2.2.1. A graça 

 

“Nem será sem razão que a palavra “graça” guarde os sentidos de gracejo, de 

dom sobrenatural, e de atrativo” (T, p. 29).  A palavra “graça” parece ser um 

daqueles casos previstos na “álgebra mágica”, de equiparação das partes.  Uma 

palavra, três possibilidades.  Um termo que concentra três possibilidades de sentido 

e múltiplos efeitos. 

Em Tutaméia, o termo “graça” expande-se em outras três possibilidades que, 

num percurso labiríntico, volta-se, novamente, para si mesmo.  Foi o que observou 

Araújo: “A graça, portanto, nos vem por três vias, que são, no fundo, a mesma – que 

são o Cristo” (ARAÚJO, 2001, p. 305).  A pesquisadora vê no termo graça o “tema 

central que liga e perpassa todos os contos (...) em seus três sentidos” (ARAÚJO, 

2001, p. 293). 

Neste estudo, a “graça” não é só tema, mas efeito no qual, como previsto por 

Araújo, entrelaçam-se gracejo, atrativo e dom sobrenatural. 

A idéia da graça como gracejo, ou como um efeito cômico, foi amplamente 

percebida pelos críticos de Tutaméia, que vêem humor disseminado na obra.  

Benedito Nunes afirma: “O clima geral de Tutaméia, mesmo quando se mata ou 

morre, é o clima da comédia” (NUNES, 1969, p. 204) e explica que, na comédia, “as 

contradições da ação resolvem-se sem sofrimento” (NUNES, 1969, p. 204).  Como 

se percebe, o estudioso vê o cômico na ação desenrolada nos contos. 

Ainda para esse autor, o cômico da ação é reforçado pelo da linguagem: 



 40

 

A verve jocosa desse segundo Prefácio (“Hipotrélico”) a que nos referimos 
condiz com uma das tendências marcantes da criação poética em Terceiras 
Estórias, que é o “comique des mots”, acompanhamento e reforço do clima 
de comédia que já assinalamos.  Da modificação de locuções e provérbios, 
que soem representar a sabedoria consagrada e popular, obtém Guimarães 
Rosa um novo sentido, de mistura com o não-senso (NUNES, 1969, p. 206-
207). 

E ainda: 

O cômico na linguagem não se detém nesse enriquecimento por inversão 
de termos e transposição de significados.  Continua, já em outro nível, na 
criação, que é uma réplica à imaginação popular e ao folclore, de autênticos 
provérbios e ditos (NUNES, 1969, p. 207). 

O pesquisador também vê nos neologismos “um viés cômico” (NUNES, 1969, 

p. 208).  Ou seja, o elemento cômico é reforçado o tempo todo na obra.  Seja pelo 

enredo das narrativas, seja pela reestruturação dos provérbios, seja pelos 

neologismos, ou pelas sentenças que imitam provérbios populares.  Esse viés 

cômico reverbera de diferentes maneiras na obra. 

Ainda sobre o aspecto cômico da obra, Rónai explica: “Mas também em 

nenhum outro livro seu cerceia o humor a esse ponto as efusões, ficando a ironia em 

permanente alerta para policiar a emoção” (RÓNAI, 1968a, p. 1).  A ironia funciona 

como um elemento cerceador da emoção.  Esse humor irônico que cerceia é o 

mesmo que dá o tom ao volume. 

Wilson Martins também observa: 

Vê-se que os quatro prefácios de Tutaméia destilam malícia maior do que 
pensariam os leitores desprevenidos e revelam, juntamente com as estórias 
propriamente ditas um elemento da arte de Guimarães Rosa que, tanto 
quanto em Kafka, tem sido sistematicamente ignorado pelos tratadistas: 
refiro-me à intenções e implicações humorísticas (MARTINS, 1968a, p. 4). 

Vê-se que há na obra uma intenção humorística.  O cômico faz parte da 

busca artística de Rosa em Tutaméia e também pode ser percebido através do 

universo desarranjado proposto nos textos com múltiplas feições que não se fixam 

em apenas um gênero.  O humor também é extraído da aproximação de coisas 

opostas, criando a desproporção, a não linearidade e a imprevisibilidade do mundo. 

Em Tutaméia, observa-se uma situação inusitada, em que o imediatismo do 

humor aproxima-se da longevidade das propostas literárias atualizadas por Rosa no 

conto crítico e pela maneira como o humor se fixa através das estratégias poéticas 

extremamente sofisticadas praticadas na obra.  Como se o mundo desarranjado 

pudesse ter sua essência apreendida por uma espécie de pensamento subjetivo, 



 41

 

revelado de maneira objetiva. 

Bergson explica que existe uma diferença entre a comicidade da linguagem e 

a comicidade que a linguagem exprime: 

Mas é preciso distinguir a comicidade que a linguagem exprime da 
comicidade que a linguagem cria.  A rigor, a primeira poderia ser traduzida 
de uma linguagem para outra, (...).  Mas a segunda é geralmente 
intraduzível.  Ela deve tudo o que é à estrutura da frase ou à escolha das 
palavras. (...) É a própria linguagem, aqui, que se torna cômica (BERGSON, 
2004, p. 76, 77). 

Em Tutaméia, o cômico não é gratuito, não se encerra em si mesmo, antes 

colide “com o não-senso, a ele afins; e o não-senso, crê-se, reflete por um triz a 

coerência do mistério geral que nos envolve e cria.” (T, p. 30).  Rompendo os planos 

da lógica, chega-se ao não-senso e este conduz a reflexões existenciais, 

essencialmente humanas.  Um rir que leva ao sublime. 

Quando Rosa instaura um universo narrativo desordenado, em que gêneros 

literários expandem suas fronteiras, provérbios são reorganizados de maneira a 

adaptarem-se ao contexto da enunciação e as palavras são chamadas para 

materializarem toda a carga poética que carregam em si; há uma ruptura com a 

ordem estabelecida e a revelação de que o processo criativo não segue delimitações 

rígidas, ele as expande. 

Segundo Bérgson (2004), o automatismo deve ser corrigido através do riso, 

desestruturar os modelos explicita o quanto esses modelos são automáticos e não 

combinam com a liberdade da atividade criadora.  Expor a desordem, como maneira 

de corrigir o excesso de ordem, dá um efeito de humor. 

Sob a égide do humor, o artista tem maior liberdade criadora, porque pode 

abandonar regras rígidas, que acabam limitando as possibilidades artísticas e, dessa 

forma, ampliam-se as possibilidades expressivas. 

O humor proposto em Tutaméia conduz ao outro aspecto da graça: o de 

atrativo.  As narrativas, os provérbios e as palavras exalam beleza, ressaltam o 

efeito estético.  O atrativo é nítido em palavras como “berliquesloques” (T, p. 157), 

segundo Martins (2001), um termo formado pela união expressiva entre as palavras 

“berliques” e “berloques”, para indicar “artimanha”; ou ainda, as palavras 

“quadrupedar-se” (T, p. 154), “curvabundo, tentabundo” (T, p. 154), 

“embriagatinhava” (T, p. 155) e a expressão “E foi de ziguezague, veio de 

zaguezigue” (T, p. 154).  Isso para citar apenas poucos exemplos. 



 42

 

As experimentações estilísticas propostas por Rosa em Tutaméia associam 

humor e beleza; o humor está em romper a rigidez da linguagem e empregar 

livremente sufixos, prefixos, radicais e mesmo palavras inteiras de maneira a resultar 

num vocábulo cômico, expressivo e artisticamente belo. 

Aqui retomamos a noção da “palavra mágica”, que ultrapassa os planos da 

lógica e abre espaço para o non-sense; dialoga com o ilógico.  Matematicamente 

talhada, como palavra-coisa, mas abstratamente concebida, como palavra-

percepção; ao mesmo tempo bela e artística, não se restringe a uma beleza gratuita 

e protocolar, mas alcança a transcendência e a metafísica.  Palavra para ser sentida.  

Delicada, concentra “o ser” e o “tornar-se”, multissensorial, atinge a percepção do 

leitor em todas as dimensões. 

Essa palavra-graça, atrativa, elemento sedutor, não se deixa apreender em 

uma única possibilidade, mas é feita por encaixes que, em si, já sugerem a 

inapreensão lógica e se prestam, também, como pequena demonstração dos 

recursos de sedução empregados no decorrer de Tutaméia. 

A palavra-graça faz-se drama, é cinética, encena-se como corpo escritural, 

“através da escritura, o saber reflete incessantemente sobre o saber, segundo um 

discurso que não é mais epistemológico mas dramático” (BARTHES, 2004a, p. 21); 

movimenta-se sobre si mesma e explora seu potencial de acréscimos e 

decréscimos, e “são lançadas como projeções, explosões, vibrações, maquinarias, 

sabores: a escritura faz do saber uma festa” (BARTHES, 2004a, p,. 21), transforma 

termos comuns em vedetes e formas eruditas em poesia.  “Pequeno cosmo 

animado” (PAZ, 1993, p. 147), que concentra atração e repulsão, força negativa e 

positiva.  Poesia em estado latente. 

Como as camadas metafóricas contidas nos ideogramas chineses, de que 

fala Fenollosa, “As metáforas se foram superpondo em camadas quase geológicas.” 

(FENOLLOSA, 2000, p, 128). Guimarães Rosa, citando Ruskin, esclarece: 

“Linguagem é poesia fossilizada (ou petrificada?)” (ROSA, 2003a, p. 94).  Resta ao 

artista extrair, desse fóssil, a poesia.  

O atrativo da palavra poética, vibrações e ressonâncias harmônicas, como 

vias para a sensibilização e para a revelação.  O humor e o atrativo conduzem ao 

“dom sobrenatural” (T, p. 29), retomando Nunes: 

 



 43

 

De fato, o jogo da linguagem, levado, em Tutaméia, ao extremo do 
paradoxo, volteia nas diversas glosas humorísticas a expressões comuns, e 
num confronto exaustivo com o mundo e com a existência expande-se na 
criação de vocábulos novos.  Foi a dúvida, a tudo problematizando, que 
impulsionou esse jogo e que o conduziu àqueles últimos limites, onde a 
linguagem se transforma em meio de revelação, para dizer o que antes não 
podia ser dito (NUNES, 1969, p. 209 – grifo nosso). 

A ruptura artística proposta por Rosa em Tutaméia, que expande e concentra 

gêneros literários, cria e inova construções lingüísticas e poéticas, aumenta as 

possibilidades de expressão e leva à revelação de novas possibilidades de sentido.  

Como há aumento das possibilidades expressivas há ampliação do que pode ser 

dito. 

Daí a revelação do que estava oculto e não poderia ser dito, porque não havia 

uma linguagem que privilegiasse tal revelação.  A estrutura desordenada amplia as 

relações entre palavras, provérbios, estruturas narrativas, poesia e, 

conseqüentemente, conduz à revelação. 

O excesso do jogo de linguagem produz efeitos estéticos e estilísticos 

intensos; mostra o jogo lúdico, onde quebrar regras é permitido e previsto; confere 

uma sofisticada forma de humor que opera por inversão, ou seja, mostra a 

desordem, para chamar a atenção para aquilo que o excesso de ordem e de 

classificações tem de cômico; possibilita a revelação por meio de novas formas de 

expressão. 

 

 

2.2.2. Provérbios e Graça 

 

As propostas acima levantadas fazem parte da poética do conto crítico 

roseano.  Todas as obras do autor, das narrativas longas às curtas, podem seguir 

essa proposta, privilegiando um ou outro aspecto, um ou outro efeito. 

Os provérbios, recriados ou criados por Rosa, em Tutaméia, são uma 

amostra desse processo e funcionam como células do conto crítico, estruturas 

prontas e acabadas, normalmente binomiais e poeticamente ordenadas.  

Representam verdades consagradas pela sabedoria popular em formas 

consagradas pelo uso e pelo automatismo. 

Representar um conhecimento consolidado e pronto destoa do mundo que 



 44

 

está constantemente em transformação.  Bergson vê na rigidez uma razão de riso: 

Por isso, também se ri daquilo que pode haver de rígido, pronto, mecânico 
no gesto, nas atitudes e mesmo na fisionomia.  Esse tipo de rigidez se 
observa também na linguagem? Sim, sem dúvida, pois há fórmulas prontas 
e frases estereotipadas (BERGSON, 2004, p. 82, 83). 

Os provérbios cabem nessas “fórmulas prontas e frases estereotipadas” de 

que fala Bergson.  Diante disso, vê-se que os provérbios são estereótipos de 

pensamentos, não significam verdadeiramente uma reflexão por parte daquele que 

os profere, mas sim, uma tentativa de controlar e prever as situações e seus 

desfechos.  Como mencionou Candido (1972), uma estrutura com peso oracular e 

altamente controladora, impedindo o encantamento e a surpresa, típicos do 

movimento da vida. 

Em Guimarães Rosa, a desestruturação dos provérbios e frases feitas é o 

prenúncio de uma nova ordem, do rompimento com o “futuro já passado” e a 

apoteose do “futuro futuro”.  Mesmo sem desprezar o passado, criam-se outras 

possibilidades de desfecho, outros destinos para as personagens.  Há espaço para a 

graça e para o encantamento, segundo Rosa, “os contos folclóricos como 

encerrando verdades sob forma de parábolas ou símbolos, e realmente contendo 

uma “revelação” (ROSA, 2003a, p. 91). 

O mesmo acontece com as sentenças com força e estrutura de provérbios 

inventados por Rosa, que, para cada narrativa, parecem ganhar os ajustes 

necessários.  “Provérbios” que prevêem uma situação aberta, inclusiva, repleta de 

possibilidades de se reordenar. 

A renovação vem, também, a partir da recuperação da carga de poeticidade 

(e da beleza) da paremiologia reinventada e inventada.  Renovando-se a poesia, 

renova-se a vida.  Empregando-se os termos de Barthes (2004b), a sentença inteira 

perde sua carga de “palavra-ferramenta”, ou aqui, “provérbio-ferramenta”, e brilha 

como “palavra-vedete”, ou “provérbio-vedete”. 

Desestruturar as sentenças prontas é uma maneira de questionar sua eficácia 

prática e poética.  Quando Rosa reformula provérbios e frases feitas, o aspecto da 

rigidez dessas formas pode gerar um efeito cômico. Do contraste estabelecido entre 

provérbio consagrado/reestruturado, evidencia-se a rigidez de um sistema que não 

acompanha a flexibilidade dos pensamentos e do ritmo da vida e isso faz saltar o 

riso, mesmo que reduzido sob a forma de “gracejo”. 



 45

 

Transmutar os provérbios significa singularizá-los por meio de procedimentos 

poéticos que os materializam como palavra-coisa, linguagem criadora de mundos 

possíveis e que concretiza a diferença entre a percepção e a expressão.  O 

provérbio original explicita esse conflito, mostrando que a arte é sempre uma 

recriação da realidade, nunca a própria realidade e que, assim, serve para outros 

fins, da contemplação e da revelação. 

A transmutação das sentenças explicita e marca esse discurso e todo o 

procedimento da álgebra mágica roseana.  Estrutura que delimita seu espaço e se 

mostra como reflexão, poesia e contemplação e, ainda, exala a “graça”.  Como o 

“pequeno cosmo animado” de Paz (1993), todas as possibilidades de encantamento 

contidas e reveladas na estrutura fechada das sentenças. 

É importante salientar e reforçar que os provérbios são, em Tutaméia, a 

materialização poética da necessidade de contemplação; eles marcam, 

explicitamente esse efeito. 

Deparar com uma daquelas sentenças “absurdas”, “ilógicas”, remete 

imediatamente à sentença originária.  Do conhecido é que se extrai a nova 

possibilidade.  Esse movimento parece uma forma de fazer o leitor atentar para os 

efeitos produzidos, dentre eles, o cômico.  Há possibilidade de uma nova ordem, 

agora baseada na flexibilidade da contemplação e revelação constantes.  Renovam-

se a poesia, o ensinamento e, a partir disso, a revelação.  Um modelo de sentença 

rígida contendo um ensinamento movente e intuitivamente abstraído. 

As sentenças proverbiais reinventadas e as inventadas por Rosa ganham 

poeticidade e humor, mas provocam efeitos diferentes nas narrativas em que estão 

inseridas.  Esse efeito pode transitar de uma exploração intensa do humor a uma 

extrema dramaticidade, passando pela delicadeza e pela beleza.  As sentenças 

proverbiais guardam a semente da graça, em seus três sentidos. 

 

 

 

 

 

 

 



 47

 

                                           

CAPÍTULO 3.  OS PREFÁCIOS 
 

Tutaméia apresenta quatro prefácios, um que abre o volume “Aletria e 

Hermenêutica4” e outros três inseridos ao longo do volume, “Hipotrélico”, “Nós, os 

temulentos” e “Sobre a escova e a dúvida”. 

Segundo Novis: 

Dos quatro prefácios de Tutaméia, dois já haviam sido publicados no jornal 
O Globo em 61. “Sobre a escova e a dúvida” foi publicado na revista Pulso, 
junto com os contos depois reunidos em Tutaméia. “Aletria e Hermenêutica”, 
inédito, parece ter sido o único escrito com a finalidade mesma de prefácio 
do livro enquanto volume (NOVIS, 1989, p. 25). 

“Hipotrélico” e “Nós, os temulentos” foram publicados no jornal “O Globo” e 

com “Sobre a escova e a dúvida” e os contos, publicados na revista médica “Pulso”, 

formam o conjunto de textos recolhidos em Tutaméia que não eram inéditos.  O 

único texto inédito, feito aparentemente para a obra foi “Aletria e Hermenêutica”. 

Tutaméia apresenta, além dos quatro prefácios, quarenta contos, 

organizados em ordem alfabética, com exceção de “João Porém, o criador de 

perus”, “Grande Gedeão” e “Reminisção”, inseridos no meio do volume e, juntos, 

formam as iniciais do nome do autor - João Guimarães Rosa.  Há, também, no 

volume dois índices, um de leitura inserido, como manda a tradição, antes dos 

textos, e outro, de releitura, fecha o volume. 

Nesses índices, os prefácios ocupam diferentes posições.  Primeiro, 

aparecem entre os contos, da maneira como são organizados no volume; já no 

segundo índice, os prefácios aparecem isolados dos contos e agrupados entre si na 

ordem em que aparecem no volume. 

Os índices apresentam epígrafes de Schopenhauer que sugerem a leitura e a 

releitura da obra, dessa forma, a organização dos prefácios no índice de releitura 

propõe que eles sejam relidos, agora, em conjunto, um após o outro, antes dos 

contos.  Aceita essa sugestão, traçou-se uma caracterização dos quatro prefácios, 

como amostra do conto crítico e das estratégias previstas nesse gênero próprio. 

 
4 Empregaram-se as seguintes abreviações: 
“Aletria e Hermenêutica”: AH; 
“Hipotrélico”: H 
“Nós, os temulentos”: NT 
“Sobre a escova e a dúvida”: SED 



 48

 

É necessário enfatizar que será feito apenas um recorte em cada um dos 

prefácios, visto que eles, por si só, são materiais literários bastante amplos e 

complexos.  Pretende-se expor como os provérbios contribuem na construção 

orgânica dos prefácios e ainda funcionam como amostra de todo o processo artístico 

visualizado nos textos de Tutaméia. 
 

3.1. Os temulentos: crianças, analfabetos, matutos, bêbados e escritores 

 

Os prefácios de Tutaméia, no conjunto, apresentam “o questionamento da 

linguagem, do homem e do mundo” (SIMÕES, 1988, p. 25), partindo-se de “Aletria e 

Hermenêutica”, nos demais prefácios, percebem-se diluídos o mesmo tom e as 

mesmas estratégias propostas e praticadas no primeiro prefácio de maneira mais 

concentrada. 

Um dos aspectos apontados em “Aletria e Hermenêutica”, a criatividade das 

“tiradas” infantis, que, ainda livres da “goma-arábica da língua cotidiana ou círculo-

de-gis-de-prender-peru” (AH, p. 30), produzem notáveis interpretações para o que 

vêem, como: 

O TÚNEL. O menino cisma e pergunta: - “Por que será que sempre 
constroem um morro em cima dos túneis?” 
O TERRENO. Diante de uma casa em demolição, o menino observa: - 
“Olha, pai! Estão fazendo um terreno!” 
O VIADUTO. A guriazinha de quatro anos olhou, do alto do Viaduto do Chá, 
o Vale, e exclamou empolgada: - “Mamãe! Olha que buraco lindo!” 
A RISADA. A menina – estavam de visita a um protético – repentinamente 
entrou na sala, com uma dentadura articulada, que descobrira em alguma 
prateleira: - “Titia! Titia! Encontrei uma risada!” 
O VERDADEIRO GATO. O menino explicava ao pai a morte do bichinho: - 
“O gato saiu do gato, pai, e só ficou o corpo do gato” (AH, p. 36). 

Há uma percepção bastante criativa da realidade, como crianças ainda não 

são presas a significados e definições objetivas para as coisas, há espaço para a 

experimentação e para a criatividade, mesmo extraída de coisas comuns e 

cotidianas.  O encantamento, aparentemente, vem dessas situações. 

O elemento cômico, nas sentenças acima, é provocado pelo inusitado das 

colocações, o outro enfoque que a fala criativa e liberta pode dar para as coisas 

aparentes e banais.  Tal liberdade é retomada em “Hipotrélico” que defende o direito 

da criação dos neologismos e aproxima analfabetos, caipiras e, por extensão, 

crianças: 



 49

 

Na fecundidade do araque apura-se vantajosa singeleza, e a sensatez da 
inocência supera as excelências do estudo.  Pelo que, terá de ser agreste 
ou inculto o neologista, e ainda melhor se analfabeto for (H, p. 107). 

E ainda: 

E fique à conta dos tunantes da gíria e dos rústicos da roça – que 
palavrizam autônomos, seja por rigor de mostrar a vivo a vida, inobstante o 
escasso pecúlio lexical de que dispõem, seja por gosto ou capricho de 
transmitirem com obscuridade coerente suas próprias e obscuras intuições. 
São seres sem congruência, pedestres ainda da lógica e nus de normas (H, 
p. 108). 

Bastante significativas as passagens acima, porque, assim como os “rústicos 

da roça” e os analfabetos, as crianças também são “pedestres ainda da lógica e nus 

de normas”.  Parece ser esse um dos fatores que move a criação artística de Rosa.  

A linguagem inventada pode revelar “obscuras intuições” de seres não aprisionados 

por normas e pela lógica. 

Em “Nós, os temulentos”, juntam-se a esses seres, destituídos de normas e 

lógica, os bêbados.  O prefácio, costurado com anedotas de bêbados, inclui o 

escritor a partir do título iniciado pelo pronome “Nós”.  A temulência, a embriaguez, 

compromete o uso da lógica e a inserção nas normas, pois pressupõe um estado 

alterado de consciência. 

E, como nunca, esse prefácio concentra um grande número de palavras 

inventadas pelo narrador, para reforçar seu estado de temulência, de abandono 

momentâneo da lucidez.  Palavras e expressões que esbanjam irreverência e 

humor, como “sozinhidão” (NT, p. 151), “Saiu de lá já meio proparoxítono” (NT, p. 

151), “pernibambo” (NT, p. 152), “copoanheiros” (NT, p. 152), “combeber” (NT, p. 

152), “despedidosa dose” (NT, p. 152), “entreafastar” (NT, p. 153), “epilogava” (NT, 

p. 153), “mistilíneo, porém, porém” (NT, p. 153), “quadrupedar-se” (NT, p. 154), 

“embriagatinhava” (NT, p. 155) e outras que confirmam a prática criadora que usa as 

possibilidades normativas com criatividade, ousadia e humor. 

“Sobre a escova e a dúvida” fecha a discussão com a revelação da gênese da 

criação de algumas obras de Rosa, como Grande Sertão: Veredas, “Campo Geral”, 

“Conversa de Bois” e “A terceira Margem”.  Nessa revelação, há a presença do 

“subliminar ou supraconsciente, entremeando-se nos bojos do mistério e equivalente 

às vezes quase à reza – decerto se propõem mais essas manifestações” (SED, p. 

222).  Confirmando que, em alguns casos, o processo de criação de Rosa abandona 



 50

 

razão e lógica, como se ele se encontrasse em diferentes estágios de temulência, 

provocada “por forças ou correntes muito estranhas” (SED, p. 223). 

Ainda nesse prefácio, o autor revela dois de seus mestres: Tio Cândido e Zito.  

O primeiro: “Era ele pequeno fazendeiro, suave trabalhador, capiau comum, 

aninhado em meios-termos, acocorado. Mas também parente meu em espírito e 

misteriousanças” (SED, p. 212) e “Tio Cândido era curtido homem, trans-urucuiano, 

de palavras descontadas” (SED, p. 212), sobre o segundo: 

Zito podia bem dar opinião, de escrevedor, forte modo nascido, marcado. 
(...) e dado em poeta. Não a aviar desafios, festejos, mas para enquanto 
quieto esconder seus versos.  Isto – e escuro franzino, arqueadas pernas, 
pequeninotezinho debaixo do de extensas abas chapéu couruno – de 
ordinário levaria a nele fazerem pouco.  O que porém não, na prática.  
Rapaz, que vem que espalhando senso-de-humor e vera benevolência, e 
homem esperto, oficioso, portava-se qüera resolvido também: à cinta o 
carga-dupla 38, niquelado, cano longo.  De maneira que da que fosse 
poesia não se falava, feito um segredo ajudado a guardar; a sua parava 
uma fama áptera.  Todos respeitantemente gostando de Zito. (SED, p. 226, 
227). 

O autor valoriza Zito e Tio Cândido, ambos pertencentes ao universo popular 

e rural, portanto, na visão de Rosa, mais livres e “nus de normas” (H, p. 108), com 

um saber baseado na observação do mundo externo, como ele se apresenta, sem 

as classificações e explicações que o precedem.  Tio Cândido e sua sabedoria 

advinda da observação da realidade e Zito com seu poetar autônomo e cotidiano. 

Os prefácios de Tutaméia são contos críticos.  Contam com a liberdade 

criadora em sua forma, que ultrapassa o gênero tradicionalmente conhecido como 

prefácio. Os prefácios praticam aquilo que teorizam e dão a essência literária de 

toda Tutaméia convertidos, também, em espaço para as revelações que a 

linguagem permite. 

 

 

3.2. Prefácios e provérbios: práticas semelhantes 

 

Os provérbios também aparecem nos prefácios.  Em “Aletria e Hermenêutica”, 

há as seguintes sentenças: (1) “é que estamos acostumados com que as paredes é 

que tenham ouvidos, e não os maluquinhos” (AH, p. 39), (2) “Haja a barriga sem o 

rei” (AH, p. 40), (3) “Se o tolo admite, seja nem que um instante, que é nele mesmo 

que está o que não o deixa entender, já começou a melhorar em argúcia” (AH, p. 



 51

 

40), (4) “Saudade é o predomínio do que não está presente, diga-se, ausente” (AH, 

p. 40), (5) “O silêncio proposital dá a maior possibilidade de música” (AH, p. 40), (6) 

“Se viermos do nada, é claro que vamos para o tudo” (AH, p. 40). 

Desse grupo, apenas a sentença (5) “O silêncio proposital dá a maior 

possibilidade de música” (AH, p. 40) parece ter sido criada por Rosa à semelhança 

estrutural dos provérbios populares, com uma idéia completa na frase, verdade 

construída para ser universal e inquestionável, uso de antítese, silêncio/música, e a 

formação de uma idéia paradoxal. 

A sentença (1) “é que estamos acostumados com que as paredes é que 

tenham ouvidos, e não os maluquinhos” (AH, p. 39), formada a partir de “Cuidado, 

que as paredes têm ouvidos” (SANTOS, 1983, p. 547), seguindo um 

“”Encaixamento” da frase feita num contexto literalmente apto para recebê-la” 

(SANTOS, 1983, p. 547). 

A sentença (2) “Haja a barriga sem o rei” (AH, p. 40) deriva de “Ter o rei na 

barriga” (SANTOS, 1983, p. 551) formada “pela troca de um elemento do sintagma, 

com a conseqüente redução ao absurdo” (SANTOS, 1983, p. 548) cujo efeito é 

cômico e paródico. 

Nos dois casos, há ampliação do sentido, acrescentando-se à sentença 

reformulada a sentença original e as expandindo para o cômico e inusitado, como 

se, através desse mecanismo, o autor exercesse sua liberdade criadora para revelar 

como a rigidez formal leva à rigidez de pensamento e isso reduz as possibilidades 

de linguagem e dos ensinamentos extraídos do cotidiano. 

A sentença (4) “Saudade é o predomínio do que não está presente, diga-se, 

ausente” (AH, p. 40) é formada a partir da ampliação e da intensificação de 

“Saudade é a presença dos ausentes”. 

A máxima (3) “Se o tolo admite, seja nem que um instante, que é nele mesmo 

que está o que não o deixa entender, já começou a melhorar em argúcia” (AH, p. 

40), de estrutura mais complexa, parece ter vindo da ampliação de “O tolo aprende a 

sua custa”, como se a recriação explicasse o provérbio original, acreditando que se 

há aprendizado, portanto o tolo “diminui” sua tolice.  

E, ainda, a sentença (6) “Se viermos do nada, é claro que vamos para o tudo” 

(AH, p. 40) também vem da inversão e ampliação de “Tudo volta a ser nada” ou 

mesmo “Do pó vieste ao pó voltarás”.  O provérbio recriado questiona essa 

possibilidade, propondo que, se viemos do pó, do nada, é claro que vamos para o 



 52

 

tudo, porque sempre há transformação, não existe menos que o nada. 

Os mecanismos empregados por Rosa apresentam reformulações paródicas,  

reestruturações sintáticas e semânticas da sentença original.  De qualquer forma, 

percebe-se que a linguagem e, da mesma maneira, o ensinamento e a estrutura dos 

provérbios não precisam, como muito se faz na linguagem cotidiana, aprisionar o 

dizer original.  É possível transformar poucas palavras e chavões conhecidos em 

sabor, em humor, em beleza, em graça e dar-lhes novas possibilidades de 

expressão, revelando-se, dessa forma, coisas que antes não poderiam ser ditas. 

Percebe-se, também, que as estratégias de modificação dos provérbios são 

diversas e conferem-lhes uma marca própria, os provérbios são individualizados, 

materializam a performance do enunciador, são habilmente inseridos num contexto e 

adaptados a ele.   

“Hipotrélico” apresenta apenas duas sentenças com força de provérbio, “as 

coisas pesam mais do que as pessoas” (H, p. 108) e “Viver é encargo de pouco 

proveito e muito desempenho” (H, p. 108); não há provérbios reformulados nem 

vindos da tradição popular diretamente. 

As sentenças acima apresentam um tom de verdade universal, que poderiam 

servir a outras situações, aparecem como um ensinamento inquestionável, são 

poeticamente ordenadas, são bimembres, carregadas de imagens. 

No primeiro caso, vê-se uma sentença comparativa, inserida num contexto 

em que o narrador discute que no mundo pragmático em que se vive, “o objetivo 

prevale o subjetivo, tudo obedece ao terra-a-terra das relações positivas” (H, p. 108), 

o que faz relacionar, no provérbio, as “coisas” com o “objetivo” e com o “terra-a-

terra’, uso bastante expressivo, se for considerada a repetição do termo “terra” como 

aquilo efetivamente ligado à realidade visível e à suas relações.  “Pessoas” aparece, 

portanto, relacionado a “subjetivo”. 

O que sugere que o elemento subjetivo no mundo é trazido pelas pessoas e 

suas relações.  As pessoas são subjetivas, mas não encontram na “goma-arábica da 

linguagem quotidiana” (AH, p. 30) espaço para o exercício dessa subjetividade.  

Essa linguagem uniformiza e aquela que faz “aumentar a riqueza, a beleza, a 

expressividade da língua” (H, p. 108) subverte. 

A outra sentença proverbial, “Viver é encargo de pouco proveito e muito 

desempenho” (H, p. 108), inserida como continuação da passagem acima: 



 53

 

Viver é encargo de pouco proveito e muito desempenho, não nos dando por 
ora lazer para nos ocuparmos em aumentar a riqueza, a beleza, a 
expressividade da língua.  Nem nos faz falta capturar verbalmente a 
cinematografia divididíssima dos fatos ou traduzir aos milésimos os 
movimentos da alma e do espírito (H, p. 108). 

A sentença proverbial é irônica, sugerindo que a vida prática não tem tempo 

para embelezar a língua e dar-lhe a exclusividade e o dinamismo dos fatos e de 

traduzir “os movimentos da alma e do espírito”.  O esforço é necessário para se 

viver, mas o gozo, o prazer de explicitar os ocultos caminhos seguidos e 

desvendados pela alma, esses não merecem uma linguagem adequada, pois deles 

não se tira “proveito”. 

O que Rosa sugere é que, para a linguagem funcional do cotidiano, a língua 

já está pronta, resta ao escritor, e demais “temulentos”, encontrar meios expressivos 

e belos que traduzam as sensações e sentimentos que não são práticos, porque não 

geram frutos produtivos, do ponto de vista funcional, mas cumprem outro papel, têm 

outros compromissos com a explicitação de movimentos da alma e do espírito. 

O mesmo processo de composição dos provérbios e de suas modificações 

são praticados em muitas palavras de “Hipotrélico” e do próximo, “Nós, os 

temulentos”, que não apresenta nenhum provérbio, trabalha apenas com anedotas 

de bêbado. 

Nos dois prefácios, o exercício de ampliação de significado e de 

aproveitamento da máxima expressividade das palavras é extremo.  E, num 

processo de acumulação de metáforas, como na poesia chinesa prevista por 

Fenollosa (2000), a revelação do que antes não poderia ser dito se efetiva. 

Em “Hipotrélico”, a própria palavra que abre o texto é um exemplo desse 

processo: 

Há o hipotrélico.  O termo é novo, de impesquisada origem e ainda sem 
definição que lhe apanhe em todas as pétalas o significado.  Sabe-se, só, 
que vem do bom português.  Para a prática, tome-se hipotrélico querendo 
dizer: antipodático, sengraçante imprizido; ou, talvez, vice-dito: indivíduo 
pedante, importuno agudo, falto de respeito para com a opinião alheia.  Sob 
mais que, tratando-se de palavra inventada, e, como adiante se verá, 
embirrando o hipotrélico em não tolerar neologismos, começa ele por se 
negar nominalmente a própria existência (H, p. 106). 

A palavra que pode se anular a si mesma, pois ela é um neologismo, mas 

significa alguém que é intolerante à prática de palavrear.  Trata-se de um termo 

bastante criativo, que explora a possibilidade de as palavras serem empregadas em 

sentidos sempre possíveis.  



 54

 

Interessante ainda é perceber que para se definir o que é “hipotrélico”, 

empregou-se os termos “imprizido”, “sengraçante” e “antipodático” que, segundo a 

“Glosação em apostilas ao hipotrélico”, presente no próprio prefácio, “não têm nem 

merecem ter sentido; são vacas mansas, aqui vindo só de propósito para não valer” 

(H, p. 110).  Dessa forma, o termo “hipotrélico” não se fecha, não se encerra em seu 

significado e poderá sempre ser ampliado, incluindo-se o sentido que lhe deu 

Guimarães Rosa. 

O mecanismo de “encaixe” de imagens e palavras é muito visível em “Nós, os 

temulentos”.  As palavras montadas reforçam o cômico provocado pelas piadas que 

costuram a história de Chico.  Estória e palavras são formadas por “encaixe”. 

Chico, que detestava a “sozinhidão” (NT, p. 151), estava bebendo num bar, 

quando “Saiu de lá já meio proparoxítono” (NT, p. 151), no caminho de volta para 

casa, ele se depara com o padre que lhe passa um pito, e “pernibambo” (NT, p. 

152), discute com uma mulher feia.  Após essa discussão, encontra dois 

“copoanheiros” (NT, p. 152) e vão “combeber” (NT, p. 152).  Depois da “despedidosa 

dose” (NT, p. 152) e muitas aventuras para entrar e sair do carro de José, Chico, 

“trambecando” (NT, p. 152) foi para casa “zupicando” (NT, p. 153) e, chegando em 

casa “embriagatinhava” (NT, p. 155) para subir as escadas, abrir a porta, deitar-se 

na cama e dormir. 

O que dá a seqüência para os acontecimentos são as piadas de bêbados e 

as palavras construídas pelo “narrador”.  O processo de condensar sentidos parece 

o mesmo empregado nos provérbios, que ora enfatizam uma idéia, ora criam 

paradoxos, ora são cômicos. 

Santos prevê como estratégias para reconstrução dos provérbios: (1) a 

“’intensificação do sentido’ mediante o emprego do pleonasmo” (SANTOS, 1983, p. 

547), (2) a “’introdução criativa da onomatopéia’ no interior do clichê transformado” 

(SANTOS, 1983, p. 548), (3) a “redução de toda a frase feita a uma só palavra” 

(SANTOS, 1983, p. 550), 

Os exemplos em que se percebem essas práticas: (1) palavra construída a 

partir de pleonasmo: “sozinhidão” (H, p. 151), formado pelo aproveitamento do 

radical “so-” das palavras “sozinho” e “solidão”, há, portanto, um pleonasmo; 

“mistilíneo, porém, porém” (H, p. 153), mistilíneo, segundo Martins, significa: “em 

linha mista, parte reta, parte curva./De mist(o) + línea” (MARTINS, 2001, p. 335), 

acrescido das conjunções adversativas “porém, porém” reforça-se o efeito da dupla 



 55

 

oposição desse termo, já que designa algo reto e curvo, a dupla adversão é 

pleonástica e intensifica a expressividade do conjunto. 

A estratégia (2), introdução de onomatopéia: “E foi de ziguezague, veio de 

zaguezigue” (H, p. 154).  Solução onomatopéica bastante criativa, o termo 

“ziguezague” adaptou-se ao verbo que o antecedeu, na ida: ziguezague, na volta: 

zaguezigue. 

Da estratégia (3), de condensação de um provérbio inteiro em uma única 

palavra, nos vocábulos criados nesse prefácio, vê-se a condensação de idéias 

inteiras numa única palavra.  Aqui, o que se condensa não é um provérbio, mas 

significados: “embriagatinhava”, segundo Martins “Amálgama de embriagado e 

gatinhar, cujo sentido não oferece dúvida: o bêbedo subia a escada de gatinhas” 

(MARTINS, 2001, p. 182).  Aqui se vê uma idéia inteira, em uma única palavra; outro 

exemplo, que propõe nesses mesmos moldes, um paradoxo: “entreafastar” (H, p. 

153), o termo sugere, considerando-se o contexto, ficar com as pernas afastadas 

com espaço entre elas, mas, na maneira como aparece, entende-se que as pernas 

do bêbedo estavam, na verdade, juntas. Ainda empregando essa mesma estratégia, 

há o vocábulo “copoanheiros” (H, p. 152), que traz a idéia de “companheiros de 

copo, de bebedeira”. 

Embora não haja provérbios nesse prefácio, as estratégias de construção 

empregadas nas palavras são bastante semelhantes àquelas praticadas nos 

provérbios dos demais textos do volume; o mesmo processo de concentração de 

imagens e significados que intensificam o efeito dos termos e das idéias 

condensadas sob a égide de um único vocábulo. 

Em “Sobre a escova e a dúvida”, prefácio que fecha o ciclo, os provérbios 

voltam a aparecer, além das palavras que em sua composição empregam 

estratégias semelhantes à dos provérbios.  Nesse prefácio, existem provérbios que 

seguem duas linhas: aqueles que são criados nos modelos das sentenças e outros 

que são reformulados.  Há ainda, um provérbio empregado de maneira literal, o que 

também causa estranhamento para o leitor, acostumado a vê-los empregados 

sempre de maneira figurativa. 

As sentenças reorganizadas e seus originais: 

(1) “sempre se deve não saber o que de nós se fala” (SED, p. 210) – “Dever 

saber” (SANTOS, 1983, p, 559); 

(2) “no mal falar e curto calar” (SED, p. 210, 211) – “calar é melhor que mal 



 56

 

falar”; 

(3) “aquele caminho não ia dar a Roma nenhuma (SED, p. 215) – “Todos os 

caminhos levam a Roma” (SANTOS, 1983, p. 559); 

(4) “Outros recebem o dom em momentos neutros” (SED, p. 215) – “Deus dá 

asas a quem não sabe voar”; 

(5) “a andorinha e o verão por ela feito” (SED, p. 217) – “Uma andorinha não 

faz verão” (SANTOS, 1983, p. 559); 

(6) a passagem: 

“Senhor, fiz tudo – as batatas estando plantadas, os macacos penteados, já 
fui saindo, vi que o Sr. não está na esquina, banhei-me na caixa de fósforo, 
o boi se amolou, o outro também, os porcos idem, foi lambido o sabão; e a 
Lherda e Nherda fui, cá estou (...) – Fedaputa!” (SED, p. 219). 

Segundo Santos: “As tais formas recriadas, correspondem às expressões 

conhecidas: “Vá plantar batatas! Vá pentear macacos! Vá saindo! Vá ver se estou na 

esquina.  Vá tomar banho na caixa de fósforos. Vá amolar o outro! Vá amolar os 

porcos! Vá lamber sabão! Vá à m...”. E, finalmente, “f.d.p.!”” (SANTOS, 1983, p. 

551). 

A passagem acima não é formada por provérbios, mas por frases feitas 

típicas da linguagem oral, que, colocadas juntas, provocam um efeito bastante 

cômico, numa gradação, culminando no “Fedaputa!” de praxe. 

Os provérbios inventados: “Tudo se finge, primeiro; germina autêntico é 

depois” (SED, p. 213), “Tudo é incauto e pseudo, as flores sou eu não meditando, 

mesmo o de hoje é um dia que comprei fiado” (SED, p. 215), “até no meio do 

sofrimento, há as doces pausas da angústia” (SED, p. 215), “Tudo é então só para 

se narrar em letra de fôrma?” (SED, p. 220), “Mas todos somos bobos ou anões em 

volta do rei” (SED, p. 220), “Tudo o que é ruim é fora de propósito” (p. 227) 

(sentença atribuída a Zito), “não se há de juntos iguais festejar Judas e João Gomes” 

(SED, p. 230), “menino afina para crescer” (SED, p. 231), “a bicheira cai de entre a 

creolina e a carne sã” (SED, p. 231), “O mal está apenas guardando lugar para o 

bem.  O mundo supura é só a olhos impuros” (SED, p. 231), as quatro últimas 

sentenças também atribuídas a Zito 

E, finalmente, a sentença proverbial empregada de maneira literal na epígrafe 

da parte V, desse prefácio: “- ‘Quem não tem cão, caça com gato...’ - re-clama o 

camundongo. (Quiabos)” (SED, p. 220). 



 57

 

Proposta de forte efeito cômico, o autor atribui a autoria da sentença a 

“Quiabos”.  Segundo Araújo (2001), “Quiabos” é um autor inventado por Rosa para a 

epígrafe, estabelece-se, portanto, um contraste, porque epígrafes são normalmente 

solenes, passagens significativas de autores famosos, reconhecidos pela sua 

habilidade de produzir frases de efeito.  Atribuir uma epígrafe a “Quiabos” rompe 

com essa expectativa. 

Como se percebe nessa sentença, quem “re-clama”, termo empregado dessa 

forma talvez porque se trata de expressão conhecida, por isso “re”, porque sempre 

será uma sentença “re-proferida”, mesmo quando isso seja feito por um 

camundongo.  Nesse caso, o verbo “clamar” também é bem expressivo, pode ser 

lido como “falar em voz alta” ou “reclamar” de se lamentar, protestar, unindo-se as 

possibilidades, o camundongo reclama em voz alta sucessivas vezes (idéia trazida 

pelo prefixo “re”).  Como é um camundongo que “re-clama”, o provérbio perde sua 

conotação figurativa e passa a ser lido de maneira denotativa. 

Como se percebe, os provérbios são muito empregados nos prefácios.  O que 

sugere que Rosa explorou justamente o caráter moldável dessas estruturas para 

materializar parte de uma discussão metalingüística.  Como os provérbios são 

facilmente adaptados a situações de uso, erudito ou popular, eles acabam sendo 

espaço privilegiado para o embate entre aquilo que ser dizer e o que se consegue 

dizer, sugerindo que sempre haverá uma distorção, mesmo quando a sentença é 

rígida e dentro dos modelos determinados, porque o contexto é outro, a situação de 

uso é outra e conta também com a performance do enunciador. 

No caso dos prefácios, nota-se que os provérbios são visivelmente 

reestruturados, ganham força poética e passam a servir como elemento de sedução, 

desvia-se o olhar para atentar-se àquela nova possibilidade de dizer; mas, por outro 

lado, mostram-se como uma percepção, apenas.  A atualização proposta explicita 

uma parte das sentenças proverbiais que são inapreensíveis em sua sentença 

aparentemente fixa porque depende da situação de enunciação e da proposta de 

quem o enuncia.  O que ocorre nos prefácios de Rosa é essa particularização, os 

provérbios, assim como a prática dos prefácios, ganham a marca de seu enunciador. 

Rosa atualiza o modelo de prefácio, ultrapassa suas fronteiras e transforma 

os prefácios de Tutaméia em prática-poética-ficcional, dando-lhes sua marca 

própria, numa demonstração de que a prática artística sempre será uma recriação a 

partir de um olhar e isso se torna visível nos provérbios.  



 58

 

Em todas as possibilidades, quer nos provérbios inventados, quer naqueles 

reinventados, o que se percebe é a linguagem tratada com possibilidades lúdicas 

inesgotáveis.  Modificando-se os provérbios, modifica-se a perspectiva do 

ensinamento mostrado. Como as tiradas infantis presentes no prefácio “Aletria e 

Hermenêutica”. 

Como as crianças, os analfabetos, os caipiras e os escritores podem libertar-

se das normas e da lógica e produzir, a partir de sentenças comuns, o inusitado, 

uma nova maneira de organizar o pensamento e de traçar relações. 

Além das reformulações livres praticadas nas sentenças proverbiais e nas 

palavras, percebe-se que esses mecanismos também aparecem nas narrativas.  

Palavras e provérbios funcionam como unidades representativas para as narrativas 

e prefácios. 

Não apenas na concentração de várias imagens e significados, muitas vezes 

ampliados, outras, condensados, mas também a mesma forma de montagem, 

empregada em palavras e provérbios, é percebida nos contos e nos prefácios. 

 A marca do conto crítico que é percebida nos prefácios é a do hibridismo, 

textos que não se encerram sob a denominação de “prefácios”, como é mostrado 

nas palavras e provérbios que não se encerram, também, em seus significados 

comuns e mais aparentes, mas apresentam um imenso potencial poético para 

aqueles que conseguem enxergar além da realidade aparente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 59

 

                                           

CAPÍTULO 4.  OS CONTOS 

4.1. O des-fazer-ser em “Arroio-das-Antas” 

 

“Arroio-das-Antas5” faz parte do volume Tutaméia-Terceiras Estórias de João 

Guimarães Rosa; é o segundo dos quarenta contos do volume.  Narra a estória de 

Drizilda, jovem de aproximadamente 15 anos, cujo irmão matara-lhe o marido por 

causa de outra mulher.  A jovem, por não ter filhos, fora desdenhada pelas pessoas 

do lugar quando se deu a desgraça.  Drizilda vai viver em retiro no Arroio-das-Antas, 

lugarejo longínquo e feio, em que só viviam velhos.  Os jovens saíam cedo de lá. 

Lá chegando, as velhinhas estranharam a garota e seu delicado sofrimento 

diante da desgraça e do desprezo.  Pela menina, as velhinhas se apiedaram, 

especialmente avó Edmunda que se dedicou ardentemente a suas rezas para ajudar 

Drizilda a se recuperar.  Um dia, avó Edmunda morreu e, durante o cortejo, um 

Moço, montado num cavalo, apareceu e reconheceu em Drizilda o afeto verdadeiro e 

vice-versa. 

Nesse conto, temos exemplos dos dois tipos de provérbios: (1º) os recriados a 

partir de provérbios originais e (2º) sentenças construídas como provérbios.  São do 

primeiro grupo: “Tanto vai a nada a flor, que um dia se despetala” (ADA, p. 46), 

“Deus é quem sabe o por não vir” (ADA, p. 48), “não esperar inclui misteriosas 

certezas” (ADA, p. 49) e ainda, “De déu em doendo” (ADA, p. 46); do segundo 

grupo: “A flor é só flor” (ADA, p. 46), “A alegria de Deus anda vestida de amarguras” 

(ADA, p. 46), “Toda grande distância pode ser celeste” (ADA, p. 46-47), “como todo 

ser, coagido a calar-se, comove” (ADA, p. 47) e “A gente se esquece - e as coisas 

lembram-se da gente” (ADA, p. 48). 

No primeiro grupo, os provérbios são corruptelas das seguintes sentenças, 

respectivamente: “Tantas vezes vai o cântaro à fonte que um dia lá fica a asa”, “O 

futuro a Deus pertence”, “Quem espera sempre alcança.” e “de déu em deu”. 

No segundo grupo, as sentenças proverbiais são reconhecidas pela estrutura 

frasal assertiva, binomial e pela condensação das imagens; são poéticas, 

atemporais e universais; construídas a partir de paradoxos, como em “A gente se 

esquece - e as coisas lembram-se da gente” (ADA, p. 48), e, ainda, contêm uma 

 
5 Empregou-se a abreviação ADA, para referir-se a esse conto. 



 60

 

mensagem assertiva e admoestadora, como em “como todo ser, coagido a calar-se, 

comove” (ADA, p. 47). 

Embora existam procedimentos comuns na (re)elaboração das sentenças, 

essas estratégias são particularizadas de acordo com o uso a que são submetidas 

ao longo do texto. 

No conto em análise, tem-se uma narrativa exemplar repleta de 

ensinamentos, cuja materialidade está, também, nas sentenças proverbiais 

reinventadas e inventadas no decorrer da narrativa.  Há um narrador sábio, nos 

moldes previstos por Benjamin, em que o ar coloquial disfarça um ensinamento 

profundo, poeticamente ordenado e adaptado à proposta daquilo que enseja.  O 

narrador profere as sentenças proverbiais nos momentos em que vê a possibilidade 

de extrair um aprendizado, tanto que essas sentenças aparecem disseminadas ao 

longo do conto. 

O parágrafo que abre o conto introduz um paralelo entre Drizilda e o lugar, o 

Arroio-das-Antas: 

Aonde – o despovoado, o povoadozinho palustre, em feio o mau sertão – 
onde podia haver assombros?  Trouxe-se lá Drizilda, de nem quinze anos, 
que mais não chorava: firme delindo-se, terminalvelmente, sozinha viúva.  
Descontado que a esquecessem.  Ela era quase bela; e alongavam-se-lhe 
os cabelos.  A flor é só flor.  A alegria de Deus anda vestida de amarguras 
(ADA, p. 46). 

O lugar, o despovoado povoadozinho, mostra-se como assombrado e isso é 

reforçado por termos como “feio”, “palustre” (pantanoso, segundo o Dicionário 
Aurélio Século XXI, 1998), “mau sertão” e “assombros”.  Observando-se os termos 

“o despovoado, o povoadozinho”, percebe-se que são bem marcados e delimitados 

pelo artigo definido “o”, que os antecede, mas promovendo-se a elisão do segundo 

“o”, teremos, na fala, “o despovoadopovoadozinho” e, dessa forma, “povoadozinho” 

é substantivo e “despovoado” adjetivo, então teríamos um sintagma invertido: 

adjetivo-substantivo, nesse caso, um paradoxo se instaura, porque um lugar 

despovoado se descaracteriza como povoado, já que povoado é um pequeno lugar 

onde vivem pessoas. 

Diante disso e da duplicação da palavra “povoado”, inferi-se que há duas 

situações diferentes; numa “o povoadozinho” é um lugar muito pequeno e 

“despovoado” porque pouco habitado; a outra situação possível é que “o 

despovoado, o povoadozinho” refere-se à existência de um lugar fabuloso, habitado 



 61

 

por seres incorpóreos que ultrapassam a existência meramente física e se 

desvanecem como “povo”.  Numa existência em que os limites do corpo não sejam 

os limites do ser, num lugar que possibilite essa transcendência.  Isso é reforçado 

pelo acréscimo do sufixo diminutivo “-inho”, que deixa o termo ainda mais específico 

e imaterial, o que particulariza o lugarejo como um “quase nada”, apenas essência.  

Tudo isso marcado num terceiro espaço, o textual.  Espaço poético, também 

construído a partir daquilo que foi materializado pela palavra poeticamente 

ordenada, material e imaterial.  O conhecido como caminho para o desconhecido. 

A possibilidade da existência de dois Arroios, um físico e outro metafísico 

(ambos imersos no espaço poético do conto), é reforçada se observarmos que o 

conto apresenta-se como estrutura circular, em que o último parágrafo parece 

retomar e responder às perguntas feitas no parágrafo que abre a narrativa; à 

pergunta: “Aonde – o despovoado, o povoadozinho palustre, em feio o mau sertão – 

onde podia haver assombros?” (ADA, p. 46) tem-se a resposta “Aqui, na forte 

Fazenda, feliz que se ergueu e inda hoje há, onde o Arroio.” (ADA, p. 49).  Para a 

pergunta “Aonde?”, temos a resposta “aqui” e para “onde podia haver assombros?” a 

resposta “onde o Arroio”.  Portanto, o Arroio que fecha a narrativa é o contraponto 

daquele que a iniciou. 

 O termo que abre a narrativa “aonde” é formado pela combinação da 

preposição “a” e do advérbio de lugar “onde”.  A preposição “a” dá a idéia de 

movimento, e o “onde” refere-se a lugar, o que sugere um lugar em movimento; 

concebendo-se o Arroio-das-Antas como um lugar que não se fixa, que ainda não é.  

Há o reforço dessa instabilidade inicial, uma vez que ocorre, no final da narrativa, 

uma transformação e o Arroio passa de “povoadozinho palustre” (ADA, p. 46) a “forte 

Fazenda, feliz” (ADA, p. 49), de “palustre” a “forte” e de  “povoadozinho” a “Fazenda 

feliz”. 

Esse distanciamento entre os Arroios é marcado, também, pela posição do 

narrador.  Na pergunta que abre a narrativa, vemos o distanciamento, “aonde – o 

despovoado, o povoadozinho palustre, em feio o mau sertão”, como se o narrador 

estivesse fora dessa cena, retratando um lugar indeterminado, mas tipicamente 

sertanejo.  

No entanto, quando termina o conto, e o narrador responde que o lugar é 

“aqui”, na “forte Fazenda, feliz que se ergueu e inda hoje há, onde o Arroio” (ADA, p. 

49), há uma aproximação entre a instância discursiva do narrador e esse novo 



 62

 

Arroio, que se fixou e “inda hoje há”, marcada pelos termos “aqui” e “hoje”.  O 

narrador parece abandonar o distanciamento para efetivar a aproximação entre ele e 

esse novo Arroio.  Da indeterminação à determinação.  Embora o narrador não 

participe da história que narra, ele não assume um lugar fixo, ele oscila ao sabor da 

narrativa, para lhe dar mais ou menos expressividade e emoção. 

Outro recurso bastante interessante, ainda no primeiro parágrafo da narrativa, 

que contribui para a construção de um lugar inóspito é “em feio o mau sertão”, há 

aqui uma organização sintática inusitada de forte valor expressivo.  São dois 

adjetivos, “feio” e “mau”, ligados a um substantivo, “sertão”, a preposição “em” antes 

de “feio” pode estar deslocada do artigo “o”, em que o conjunto formaria a contração 

“no”, então, a passagem seria a locução adverbial de lugar “no feio mau sertão”.  Da 

maneira como a expressão foi elaborada, no entanto, os termos na ordem inversa, 

há uma gradação: feio-mau-sertão, com a intensificação máxima na palavra “sertão”, 

o lugar começa como feio, evolui para mau e fixa-se como sertão, lugar, por si só, 

tão assombrado que não poderia haver assombros piores.  Ainda, porque o artigo 

definido “o”, antes do termo “mau”, o personifica, como se o Arroio-das-Antas 

materializasse o mau sertão. 

Há certa identidade entre o lugar descrito e Drizilda, “de nem quinze anos”, 

“quase bela”, “firme delindo-se, terminalvelmente”.  A garota tem quase quinze anos, 

é quase bela e apresenta um firme desvanecer, de maneira terminal e terminável.  

Como o despovoado povoadozinho, que concentra a firmeza e a inconstância.  Ser 

esquecida por todos e viver num lugar de esquecimento, habitado por “velhinhas, 

tristilendas” (ADA, p. 47).  Se, por um lado, a menina é delicada, “flor”, de 

aproximadamente quinze anos, o que contrasta com o feio e mau sertão, por outro, 

ela está delindo-se (dissolvendo-se, desvenecendo-se), é “quase bela”, a garota é 

no desfazer-se. Tanto o Arroio-das-Antas quanto Drizilda vivem numa situação 

pantanosa.  

A partir disso, pode-se fazer um paralelo entre a construção de Drizilda e a da 

própria narrativa poética.  As palavras atravessam também um outro-lado, não só 

referenciais, mas poéticas também e um poético advindo dessa carga de 

referencialidade que conduz à renovação dos sentidos originais das palavras.  

Desfazer-se para ser.  Nesse caso, o texto se constrói a partir das palavras que 

passam a marcar presença como poéticas, visivelmente poéticas. 



 63

 

Observando-se o nome do lugar “Arroio”, também se pode perceber a 

instabilidade; o termo nomeia, segundo o Dicionário Aurélio Século XXI (1998), um 

pequeno curso de água que pode ou não ser permanente.  A inconstância e o 

movimento são inerentes ao arroio e a esse texto, como se o instável estivesse 

contido no estável. 

O parágrafo é encerrado por duas sentenças proverbiais, “A flor é só flor” e “A 

alegria de Deus anda vestida de amarguras” (ADA, p. 46), que se distinguem do 

restante do parágrafo, marcado pela caracterização do lugar e da personagem.  Tais 

sentenças rompem o fluxo da narrativa e chamam a atenção para o ensinamento, 

concretizando a intenção do narrador. 

A primeira proposição, “A flor é só flor”, apresenta-se encerrada sob si mesma 

e pode ser lida de maneira bastante semelhante até de trás para frente, “flor só é 

flor”.  O verbo “ser”, empregado no presente do indicativo, é definitivo, instaura uma 

verdade universal e inquestionável.  A “flor” é só flor, isso contempla a simplicidade 

de sua definição e a complexidade de seu “ser flor”, já que, por simples que pareça, 

trata-se de uma estrutura viva dotada da complexidade inerente a essa condição.  

Nesse caso, há uma oposição em relação ao restante do parágrafo; Drizilda e a 

descrição inicial do Arroio-das-Antas instauram a instabilidade, mas a “flor”, invocada 

pelo narrador, é definitiva, acabada, pronta, inteira.  Isso é bastante paradoxal, 

porque a flor é um símbolo clássico da efemeridade.  Na sentença, a flor se instaura 

como definitiva, mas o ser flor é efêmero; trata-se de uma sentença tão assertiva, 

mas, observando-se atentamente, além do explícito, trata-se de um existir efêmero.  

A verdade da sentença é instável.  Mais uma vez, tem-se o instável no estável, 

aproximação de opostos. 

A sentença traz a contemplação da flor simplesmente pelo que ela é, com 

toda dificuldade real de apreender sua essência simples, complexa e efêmera.  O 

olhar proposto pelo narrador, de valorização da flor pelo que ela é como palavra 

poética, que se marca no texto, como palavra que é, palavra-coisa que vale por si 

mesma.  A sentença acima se opõe a outra: “A alegria de Deus anda vestida de 

amarguras” (ADA, p. 46). 

Ao contrário do verbo “ser” da primeira sentença, o termo “anda” sugere uma 

condição passageira que se movimenta.  A alegria aparece como aquilo que é, mas 

“anda” vestida de amarguras. A amargura que se apresenta não é o que ela é, sua 



 64

 

essência é a alegria.  A alegria que anda pelo Arroio-das-Antas está disfarçada de 

amargura. 

Ainda em comparação com a primeira sentença, “A flor é só flor”, a oposição 

se dá, também, em outro nível, porque, nessa sentença, a efemeridade está oculta 

na assertiva e, no caso da sentença “A alegria de Deus anda vestida de amarguras”, 

está explícita pelo verbo “andar” e pelo substantivo abstrato “amarguras”.  Mas na 

primeira sentença, a assertiva instaura uma verdade, questionada em sua essência; 

na segunda, também assertiva, a verdade da forma é a verdade da alegria que é, 

mas que está vestida de amarguras, que não é.  Portanto, há, nos dois casos, a 

aproximação de opostos. 

No primeiro parágrafo, constrói-se um cenário possível no sertão, mas 

abstrato e fabuloso, como se contivesse a corporificação e a abstração.  Apresenta a 

personagem central da estória, uma adolescente, viúva, desdenhada, que deseja ser 

esquecida, que está em processo de desfazer-se, descorporificar-se.  São situações 

semelhantes de instabilidade que sugerem que nem lugares, nem pessoas, nem 

ensinamentos, nem estruturas textuais estão cristalizados, acabados e prontos.  

Numa prática do conto crítico que abarca, sob uma aparência racional, uma 

essência irracional. 

As sentenças que fecham o parágrafo, organizadas em pensamentos 

completos dentro de sua pequena e rígida estrutura, com ensinamentos 

aprisionados, explicitam, paradoxalmente, a instabilidade do mundo, pois criam um 

contraste entre mundo inacabado e sentença proverbial.  Sugerem que mesmo a 

estrutura rígida não é capaz de aprisionar a instabilidade do mundo.  As palavras 

não se fixam, não são sempre as mesmas, a morfologia não aprisiona todo o 

potencial de sentido, assim como a morfologia dos provérbios não é suficiente para 

garantir a fluidez do ensinamento sempre renovado.  A rigidez convive com a fluidez. 

Essas sentenças funcionam como o elo entre os dois mundos, são presas na 

estrutura, daí o vínculo com o mundo acabado, porém veiculam a instabilidade das 

coisas que são, mas não estão visíveis, mesmo no caso da sentença “A flor é só 

flor”, que é aparentemente óbvia, mas carrega um potencial de revelação do 

paradoxo da própria existência.  A mesma coisa que se nota com a reformulação 

dos provérbios, em que a fala é tão automatizada que não são percebidos, nem 

como ensinamento, nem como poesia, e simplesmente são pronunciados, quando 



 65

 

modificados, chamam a atenção.  O óbvio, nesses casos, tem o poder de revelar o 

caminho para a inconstância oculta das coisas. 

Remetendo essa discussão para o que foi até agora apresentado sobre essa 

narrativa, percebemos ser o Arroio-das-Antas, o “último lugar do mundo, fim de som, 

do ido outro-lado” (ADA, p. 47), mas ultrapassando a existência mais óbvia e 

explícita, de um lugar longínquo que preserva seus costumes “recanto agarrado e 

custoso, sem aconteceres – homens e mulheres cedo saíam para tamanho longe” 

(ADA, p. 47), mostra-se, também, como um lugar pantanoso, instável, abstrato, que 

atinge uma quase existência, “fim de som”, “último lugar do mundo”, quase povoado, 

com as “velhinhas, tristilendas” que lá habitavam. 

Assim, ultrapassando-se o óbvio do feio, mau e longínquo sertão, o que se 

percebe é um lugar desmaterializado, habitado por velhinhas que não eram homens, 

nem mulheres, mas “almas” (ADA, p. 47).  Semelhante procedimento é percebido na 

elaboração e no emprego das sentenças proverbiais, que, ultrapassando as 

estruturas desgastadas, inscrevem-se como poesia e como possibilidade de 

revelação: 

De déu em doendo, à desvalença, para no retiramento ficar sempre vivendo, 
desde desengano.  O irmão matara-lhe o marido, irregrado, revelde, que a 
desdenhava.  De não ter filhos?  Estranhos culpando-a, soante o costume, e 
o povo de parentes: fadada a mal, nefandada.  Tanto vai a nada a flor, que 
um dia se despetala (ADA, p. 46). 

Drizilda chega ao Arroio em completa desgraça, tal situação é mostrada no 

primeiro parágrafo com os termos: “delindo-se”, “terminalvelmente”, “sozinha viúva” e 

se completa com a descrição presente no segundo parágrafo, que expõe a situação 

de Drizilda.  Muitas das palavras utilizadas na elaboração desse parágrafo estão 

marcadas pelo prefixo “de(s)”, no sentido mesmo de separação, negação, ação 

contrária, ou seja, de total desgraça: “De déu”, “desvalença”, “desde desengano”, 

“revelde”, “desdenhava”, “De não“, “despetala”.   

Aliás, o prefixo mostra-se importante porque também está no começo do 

nome “Edmunda”, no “ed”, contrário de “de”.  O comportamento transformador da 

avó ajuda a garota a transmutar sua desgraça em graça e é sugerido pelo prefixo 

invertido do nome. 



 66

 

                                           

A expressão que abre esse parágrafo: “de déu em doendo” é uma corruptela 

da expressão adverbial “de déu em déu”6 que significa, segundo o Dicionário 
Aurélio Século XXI, 1998, eletrônico: 

1.  De casa em casa, de porta em porta, à procura de alguma coisa.  

2.  Às cambalhotas, às viravoltas.  

A maneira como a expressão foi empregada reforça poeticamente o 

sentimento de abandono e de dor da garota, que, “à desvalença”, procura alguma 

coisa que lhe traga alento. 

O efeito sonoro produzido pela união de “de déu” remete a outra locução 

adverbial de origem popular “pra dedéu” - “muito”, “em grande quantidade”.  Da 

corruptela de uma expressão, alcança-se um efeito de intensidade, de novidade 

(sugerida pela nova ordem na estrutura do chavão) e de abandono.  Tudo ao mesmo 

tempo, sofrimento, abandono e descoberta.  E, quanto mais o sofrimento se 

intensifica, mais a personagem vai se desfazendo, vai se “despetalando”. 

A corruptela do chavão confere um efeito de humor, aquilo que Bergson 

chama de “comicidade que a linguagem cria” (BERGSON, 2004, p. 76), essa de 

difícil tradução, revela, agora, segundo Possenti, “(...) chistes tendenciosos, dirigidos 

à própria língua, que, afinal, é uma instituição.  E que não funciona como as 

gramáticas dizem que deveria funcionar” (POSSENTI, 1988, p. 127-128).  Dessa 

forma, parece que do cômico extrai-se o drama.  E o próprio cômico, inserido numa 

narrativa “séria”, reforça a possibilidade de novas maneiras de se tratar a matéria 

narrada e a relação entre graça e desgraça. 

O chavão aparece corrompido, tem sua força poética renovada e sugere a 

mudança, a possibilidade de transformação, mas, no caso de Drizilda, a busca vem 

do desfazer-se, do desfalecer-se.  Pode tratar-se de uma revelação advinda do 

desmanchar-se. 

Esse parágrafo é encerrado por outra sentença proverbial, “Tanto vai a nada 

a flor, que um dia se despetala”.  O que parece é que diante de tanto esforço inútil, a 

flor desfalece, mas, como mencionado sobre o primeiro parágrafo do conto, a flor 

continua sendo flor, mesmo desfalecida, despetalada.  O conjunto é o ser flor, não 

apenas as pétalas.  A essência continua a mesma por trás das aparências. Mais 

uma vez, há a necessidade de se ampliar o olhar e buscar no explícito, o implícito. 

 
6 Fato também notado por Santos (1983). 



 67

 

Relacionando-se a sentença reformulada com o provérbio original “Tantas 

vezes vai o cântaro à fonte que um dia lá fica a asa” percebe-se a idéia da 

insistência e do esforço, como se, em conseqüência desses, algo se partisse, se 

desvanecesse.  Um cântaro sem asas perde parte de sua funcionalidade, mas 

continua sendo um cântaro; uma flor sem pétalas, continua sendo flor, mas perde 

seu atrativo, seu encanto. 

A similaridade sintática das sentenças é notória, a substituição de “cântaro” 

por “flor”, de “fonte” por “nada” e de “asa” por “despetala” confere à atualização, e ao 

provérbio original, uma leveza visível, como se a atualização do narrador 

apreendesse a essência delicada do dito proverbial.  Substitui-se o peso do 

“cântaro” pela leveza da “flor” e extrai-se apenas a essência do provérbio. 

A ruptura explicita o que a tradição formal esconde.  O primeiro parágrafo do 

conto é encerrado com duas sentenças proverbiais, o segundo inicia-se com um 

chavão poeticamente reordenado e encerra-se com outro. 

Assim, as sentenças reformuladas e criadas rompem com a ortodoxia e fazem 

saltar a oposição entre o inacabado do mundo e o acabado da sentença.  A visão 

convencional sobre elas é ultrapassada e instaura-se a instabilidade das 

percepções. 

A instabilidade rompe com a ortodoxia que se quer previsível e terminada.  O 

povoado, a personagem adolescente e as velhinhas representam um mundo 

inacabado e em movimento e as sentenças proverbiais marcam, a princípio, o 

contrário, a tentativa de cristalizar conhecimentos, poesia e sabedoria.  

Com a instabilidade provocada, os provérbios não refletem completamente a 

existência, eles deixam de ser seguros e confiáveis e isso obriga a uma nova ordem, 

em que é preciso que nos detenhamos na contemplação do acontecimento e das 

coisas, ainda que óbvias, para, então, extrairmos daí nosso conhecimento; não há 

verdades a serem repetidas nem confiadas. 

Nesse aspecto, os provérbios reestruturados são produtos da reinvenção dos 

provérbios originais, não só no ensinamento mas também na fórmula; nasce uma 

nova possibilidade de percepção e de explicitação dessa percepção, que pode levar 

a efeitos diferentes, como a revelação de uma verdade oculta por trás das palavras 

desgastadas e desprezadas do cotidiano.   

O mesmo ocorre mais adiante, quando o narrador descreve e nomeia, pela 

primeira vez, o Arroio-das-Antas:  



 68

 

Mandaram-na e quis, furtadamente, para não encarar com ninguém, forrar-
se a reprovas, dizques, piedade.  Toda grande distância pode ser celeste.  
Trás a dobrada serrania, ao último lugar do mundo, fim de som, do ido 
outro-lado.  Arroio-das-Antas – onde só restavam velhos, mais as sobejas 
secas velhinhas, tristilendas.  Pois era assim que era, havendo muita 
realidade.  Que faziam essas almas? (ADA, p, 46, 47 - grifo nosso). 

Nessa passagem, restaura-se a ambigüidade em relação à distância em que 

está localizado o Arroio-das-Antas.  Fisicamente delimitado como um lugar 

longínquo e atrás da dobrada serrania.  Metaforicamente marcado como “último 

lugar do mundo”, “do ido outro-lado”, “fim de som” onde habitam almas de velhinhas 

“tristilendas”, o que parece ser um lugar irreal, habitado por almas e lendas. 

Para Drizilda, a distância física marca também a proximidade com o “outro-

lado”, uma distância celeste, além do visível e mais aparente, além das “reprovas, 

dizques, piedade” do povo.  Como se a distância a levasse para um lugar capaz de 

provocar-lhe outro tipo de despertar. 

A sentença proverbial marca a separação concreta entre o mundo do 

desprezo e do descaso e o mundo da “muita realidade” das “velhinhas, tristilendas”.  

A sentença mantém o mesmo paradoxo: o termo “distância” remete a algo possível 

de ser mensurado, mas uma distância celeste é imensurável.  O físico parece a 

porta para o metafísico. 

Há, ainda, o jogo entre “velhinhas, tristilendas” e “Pois era assim que era, 

havendo muita realidade”.  Cria-se uma oposição entre lendas tristes e a realidade 

que havia, daquele jeito mesmo.  O que causa certo estranhamento, pois se é um 

lugar de lendas, como pode haver realidade? Parece-nos que a realidade, nesse 

sentido, é sempre lendária, sempre poderá ser ensinamento.  Dos fatos mais 

ordinários pode-se extrair o encantamento. 

As velhinhas aparecem como “almas” (ADA, p. 47), o que sugere a 

transcendência, como se elas ultrapassassem os limites do corpo e fossem elevadas 

à condição de “almas”.  Até a maneira como elas se comunicam prescinde de 

palavras faladas: “Seus olhos punham palavras e frases” (ADA, p. 47), “sob mínima 

voz, abençoou-a” (ADA, p. 47), “vigiavam-na as velhas, sem palavras” (ADA, p. 48).  

“vigiar” é bastante expressivo, empregado como verbo intransitivo, sugere que as 

velhinhas velavam pela garota. Estavam vigilantes, à maneira dos santos, sem 

interferir diretamente em sua existência, mas estão ali, intercedendo em favor dela 

junto ao Espírito Santo, “arrulhavam ao Espírito-Santo” (ADA, p. 47) e “Tramavam já 

com Deus, em bico de silêncio” (ADA, p. 48). 



 69

 

Essa proposta se reforça quando o narrador esclarece que “homens e 

mulheres cedo saíam, para tamanho longe; e, aquela chegava?”. (ADA, p. 47)  

Estabelece-se uma oposição entre homens e mulheres, que vão para muito longe, e 

as almas das velhinhas que ali ficam.  O que nos parece é que os homens e as 

mulheres, “em tamanho longe”, distanciam-se de suas almas, de suas essências.  

Até mesmo o narrador estranha a chegada de Drizilda, homens e mulheres se vão 

em busca de “aconteceres” (ADA, p. 47), mas a menina faz o caminho inverso. 

Como seres para quem a alma se sobrepõe ao corpo, as velhinhas são 

mostradas em situação totalmente oposta à de Drizilda.  Enquanto esta é 

fisicamente vigorosa, mas espiritualmente fragilizada, aquelas são fisicamente 

fragilizadas, mas espiritualmente vigorosas. 

A narrativa prossegue e também as sentenças proverbiais: 

O marido, na cova; o irmão, preso condenado; rivais, os dois, por uma outra 
mulher, incerta ditosa, formosa...Deus é quem sabe o por não vir.  A gente 
se esquece – e as coisas lembram-se da gente (ADA, p, 48 - grifo nosso). 

Segundo Lívia Ferreira Santos, a passagem “Deus é quem sabe o por não vir” 

é uma corruptela do chavão “O futuro pertence a Deus”.  Formado, segundo o 

levantamento feito por Santos: (1) “Mediante o “eco do chavão”, conservando-se 

alguns elementos da construção primitiva (...), onde se reconhece o antigo” 

(SANTOS, 1983, p. 547) e (2) “Pela “adição da negativa “ (irônica) à “série verbal”, 

(...), cuja forma comum, (...), é afirmativa” (SANTOS,1983, p. 549).  O elemento 

“Deus” foi mantido e a idéia contida no provérbio, de que Deus sabe o que nos 

reserva, embora, no caso da recriação, haja a adição da negação. 

O provérbio recriado ganhou em expressividade desviando o foco da atenção 

para a passagem ”o por não vir”, “Deus é quem sabe” é chavão e está em outras 

expressões cotidianas.  O elemento inusitado é Deus saber o “por não vir”. 

Essa sentença relaciona-se diretamente com outra, “não esperar inclui 

misteriosas certezas” (ADA, p. 49), construída nos mesmos moldes da anterior, 

advinda do original “Quem espera sempre alcança”.  Nesse caso, a ênfase recai 

sobre os termos “não esperar” e “certezas”, como se dialogassem diretamente com o 

provérbio original, a certeza do alcançar, mas, dessa vez, não esperando.  Ocorre 

uma expansão de significados e, relembrando o provérbio original, o alcance 

expressivo é muito maior.   



 70

 

As duas sentenças recriadas ressaltam a não ação, “o por não vir” e “não 

esperar”, assumindo que esperar pode ser considerado uma ação, mas, nesse caso, 

é o “não esperar” que traz as certezas do “por não vir”.  O certo, a ação convivendo 

com o incerto, numa relação paradoxal, em que as coisas acontecem a partir do que 

não acontece e do que não se espera. 

Ainda na passagem acima transcrita, temos outra sentença construída como 

provérbio, “A gente se esquece – e as coisas lembram-se da gente” (ADA, p. 48). 

Trata-se de uma construção também assertiva e paradoxal.  Atribui a habilidade de 

“lembrar” às coisas, como se a gente fosse lembrado a partir das coisas, 

conseqüentemente, somos esquecidos, já que as coisas se sobrepõem à gente.  

Atribui-se, talvez, um valor indevido às coisas e acontecimentos e desvaloriza-se as 

pessoas e suas experiências únicas, repletas de novas possibilidades de expressão 

e de olhar. 

Assim como os provérbios recriados, que se fazem a partir do desfazer-se, o 

mesmo parece acontecer com Drizilda, que, numa diferente forma de busca pessoal, 

se refaz após desfazer-se.  A garota é no desfazer-se.  O tempo vai passando, as 

velhinhas rezavam, dedicadas ao firme propósito “de que neste sertão vingassem ao 

menos uma vez a graça e o encanto” (ADA, p. 48). 

É dessa mesma maneira que o tecido textual vai se talhando.  Drizilda 

descorporifica-se para fazer ressurgir sua essência.  No texto há também a 

ressurreição da palavra essencial, primordial, nômade e inacabada.  Explicita-se a 

condição dos termos, sempre se desfazendo para refazerem-se, impossível de 

serem aprisionados na morfologia das palavras porque se marcam, também, como 

“graça e encanto”. 

Drizilda vai se desfazendo: “quisesse um parar – devagarzinho quietante - no 

limbo, no olvido, no não abolido”.(ADA, p. 47), “ativa inertemente” (ADA, p. 47), 

“Pagava o mourejo, fado, sumida em si, vendo o chão, (...)” (ADA, p. 48), “flor, que 

ao fim se fana; nem podendo diverti-la, dentro em si, desse desistir” (ADA, p. 48), 

“Sua saudade – tendência secreta – sem memória” (ADA, p. 49). E ainda “Tão não 

sabida nem possível, o comum não a minguando: como todo ser, coagido a calar-se, 

comove” (ADA, p. 47 - grifo nosso). 

A sentença proverbial destacada lembra outra, “Quem cala, consente”, com a 

diferença de que calar, naquele caso, é uma coação e mais, quem cala, comove.  A 

sensibilização vem a partir do calar, falar é uma maneira de se marcar, de delimitar o 



 71

 

espaço, é uma maneira de se fazer; no caso de Drizilda, que está “tão não sabida 

nem possível”, calar é materializar seu desfazer, não é um consentir, nem um não 

consentir, é, simplesmente, o insustentável, “peso de ninguém levantar” (ADA, p. 

48). 

É desfazendo-se que a menina se faz, libertando-se de todo mal pelo qual 

passou, acolhida pelas velhinhas, “almas” que rezavam e faziam penitências por 

Drizilda, há ambiente para o “rebroto” (ADA, p. 49) da menina e a reconstrução de 

sua essência. 

Quando avó Edmunda morre, o sentimento que brota no Arroio é o de triunfo, 

já que a velhinha “- Morreu, morreu de penitências! – a triunfar, em ordem, tão 

anciãs, as outras jubilavam” (ADA, p. 49).  É como se a morte dela marcasse o 

renascimento da Drizilda que, ao encontrar o Moço, montado no cavalo, “percebeu-o 

puramente; levantando a beleza do rosto, reflor. Ia” (ADA, p. 49).  Se, antes, o amor 

havia sido para Drizilda um desencanto, um desengano, uma desgraça, agora ele é 

a graça, a alegria e a construção do ser. 

Interessante que o amor entre Drizilda e o Moço é de união total, tanto que 

“Assim são lembrados os dois – entreamor – Drizilda e o Moço, paixão para toda a 

vida” (ADA, p. 49).  Agora, Drizilda encontra a completude no amor e se funde nele, 

fusão reforçada pelo termo poético “entreamor”, que concretiza, performatiza a união 

do amor entre os dois.  O amor, o carinho, a ternura humanizam-na novamente; dão-

lhe um novo corpo ainda que formado a partir da relação com o outro. 

O sentimento rebrotado no Arroio também transforma e fixa um novo lugar, 

um novo Arroio.  Drizilda vive uma paixão para toda a vida e o Arroio transforma-se 

em “forte Fazenda, feliz que se ergueu e inda hoje há” (ADA, p. 49). 

Do lugar instável, feio e pantanoso, que era visível, ergue-se um lugar feliz, 

forte e que se estabelece.  Da personagem desmanchada, desconstruída, refloresce 

a pureza e a paixão para toda a vida.  Das velhinhas habituadas a um lugar “sem 

aconteceres” (ADA, p. 47) nasce o entusiasmo, “sérias de amor, se entusiasmavam” 

(ADA, p. 48).  Finalmente, dos provérbios originais, seus ensinamentos e sua 

estrutura, explicita-se a possibilidade da transformação e da sensibilização para 

aquilo que não está explícito, mas que pode ser revelado pela poesia. 

As coisas não são só o que aparentam; o Arroio não era só o lugar pantanoso 

e feio, as velhinhas não eram só as “tristislendas”, Drizilda não era só a adolescente 



 72

 

sofredora.  A narrativa se desenvolve de maneira a materializar a feição oculta e 

sensível dos envolvidos na trama.   

Aparentemente, há uma revisitação das narrativas maravilhosas de princesas, 

príncipes encantados, fadas madrinhas e bruxas más, percebida por termos como 

“borralheirar”(ADA, p. 48), “vovozinha”(ADA, p. 49), “vinha de lá um cavalo grande, 

na ponta de uma flecha” (ADA, p. 49), “paixão para toda a vida” (ADA, p. 49).  

Contudo, esse universo, transportado para o sertão, captura apenas a essência 

dessas narrativas, a pureza do amor, a intenção benéfica da fada madrinha e o 

efeito das maldades da bruxa, materializadas nas pessoas que desprezam Drizilda.  

Ultrapassada a estrutura das narrativas maravilhosas, o que prevalece é a essência 

dos valores por elas veiculados. 

Esse mesmo procedimento é visto nos provérbios que conseguem conter na 

forma rígida uma essência impalpável, explicitando a impossibilidade de capturar o 

subjetivismo das experiências individuais, que, por si mesmas, são capazes de 

particularizar todas as palavras.  Os provérbios performatizam essa impossibilidade 

ao romper com a ortodoxia das sentenças.  Os provérbios se fazem também a partir 

do desfazer-se. 

Isso acontece também com o próprio tecido do texto, que, da mesma forma 

que Drizilda, se refaz a partir do desfazer-se.  O texto também se constrói a partir do 

desfazer-se; termos referenciais e inexpressivos ganham em poeticidade e o foco da 

narrativa é desviado para a construção de uma palavra poética que se faz coisa; 

nomear e desestruturar é ser.  Palavra que se marca, como objeto concreto capaz 

de ser o que nomeia. 

Os provérbios, vindos da tradição oral, são poeticamente ordenados e alguns 

são criados, o que dá à narrativa uma aura ao mesmo tempo de infração e de 

respeito aos modelos consagrados; se por um lado subverte os provérbios e 

particulariza-os para uma narrativa específica; por outro, emprega a estrutura, 

palavras e estratégias dos provérbios de forma a anuir com sua eficácia, ainda que 

parcial.  Assim, confere às narrativas a universalização dos acontecimentos 

socialmente previstos e endossados pela sabedoria ancestral dos provérbios. 

É no desfazer que emerge a consciência da forma.  A consciência de que a 

poesia e a literatura têm um compromisso com a recriação, no sentido de forjar 

formas poéticas. 



 73

 

                                           

Essa estratégia de construção é percebida nas sentenças proverbiais 

recriadas ora de maneira concentrada, ora expandida, no conto analisado.  A 

instabilidade é registrada a partir de provérbios conhecidos e de uma estrutura 

narrativa também conhecida.  O conto que se fixou a partir, também, do que de 

desfez. 

Renovação do encantamento promovido pelo uso da palavra poética num 

texto que explora o lirismo com um toque de humor.  Num processo de 

sensibilização do leitor através da intensa experiência poética. O elemento popular, 

ordinário, redescoberto pela poesia que se materializa num texto que expande as 

fronteiras de seu gênero, traz o encantamento, a graça, a beleza, o riso e exige a 

ampliação do olhar sobre as coisas, para que a essência oculta possa emergir.   

 

 

4.2. Estratégias e revelações em “- Uai, eu?” 

 

“- Uai, eu?7” é 37ª narrativa de Tutaméia.  O texto é narrado em primeira 

pessoa por Jimirulino, ajudante do doutor Mimoso, “solorgião” (UE, p. 247) que 

atendia aos doentes dos arredores do povoado em que viviam. 

Jimirulino está preso e conta sua história para um advogado que não tem voz 

na narrativa, é apenas mencionado pelo narrador.  O narrador explica ao interlocutor 

que está preso porque matou três homens, inimigos do doutor Mimoso, e sugere ter 

cometido tal ato por indução do próprio médico. 

Tem-se neste conto provérbios que pertencem a três grupos: (1º) os recriados 

a partir de um provérbio original; (2º) sentenças construídas como provérbios e (3º) 

provérbios vindos diretamente do uso corrente, sem sofrerem modificação estrutural. 

Há provérbios pronunciados por Jimirulino e outros, reproduzidos pelo 

narrador, mas atribuídos ao doutor Mimoso.  Diferente do conto “Arroio-das-Antas” 

em que os provérbios e suas variações são expressos apenas pelo narrador. 

São provérbios atribuídos a Jimirulino que pertencem ao grupo daqueles 

recriados a partir de um original: (1) “homem que vale por dois não precisa de estar 

prevenido?” (UE, p. 248); (2) “Se melhor luz faz o norte” (UE, p. 249); (3) “Eu estava 

 
7 Aqui se empregou a abreviação UE. 



 74

 

na água da hora beber onça” (UE, p. 250); (4) “Me espremi para limonadas” (UE, p. 

250) e as duas expressões, “por tantas cargas d’água” (UE, p. 247), “bom até-onde-

que” (UE, p. 247), “sem mais nem vens” (UE, p. 250) e ”conforme comi, banana e 

casca” (UE, p. 250). 

Pertencem ao 2º grupo, dos provérbios inventados: (5) “Quem quer viver faz 

mágica” (UE, p. 247); ao 3º grupo, dos provérbios sem nenhuma modificação 

estrutural: (6) “Quem entra no pilão vira paçoca” (UE, p. 250). 

Dos provérbios atribuídos ao doutor Mimoso, um pertence ao grupo dos 

provérbios reorganizados (1) “não fincar o pé em lamas moles” (UE, p. 248) e o outro 

faz parte daqueles que não sofreram modificação estrutural, (2) “Quem menos sabe 

do sapato, é a sola” (UE, p. 249). 

A narrativa apresenta muitos provérbios, logo, são muitas também as 

estratégias criativas de subvertê-los.  Se em “Arroio-das-Antas”, o humor sutil 

contribui para a construção do lirismo e do efeito poético intenso, em “- Uai, eu?”, o 

humor explora a ambigüidade das palavras e gera em efeito de dúvida. 

Jimirulino emprega, em sua narrativa, algumas estratégias bastante 

interessantes.  Primeiramente, até a metade da história, ele apenas revela que 

estava preso numa visível maneira de introduzir e conduzir o assunto como lhe 

convém, caracteriza o doutor Mimoso, visto por Jimirulino como “Inteligente, justo e 

bom” (UE, p. 249).  Cada um desses adjetivos é desenvolvido nessa primeira parte 

da narrativa.  Bom: “Bom até-onde-que, bom como cobertor, lençol e colcha, bom 

mesmo com dor-de-cabeça; bom, feito mingau adoçado” (UE, p. 247); inteligente: 

“Inteligente como agulha e linha, feito pulga no escuro, como dinheiro não gastado” 

(p. 248) e justo: “Homem justo – de medidinhos de termômetro, feito sal e alho no de 

comer, feito perdão depois da repreensão” (UE, p. 248). 

Na segunda parte da narrativa, marcada pela passagem “Pois, por exemplo: o 

dia deu-se.  Foi sendo que” (UE, p. 248), Jimirulino passa a narrar a razão de sua 

prisão: o triplo homicídio dos inimigos de seu patrão, Chico Rebuque, Chochó e seo 

Sá Andrades Paiva.  Num primeiro momento, acredita-se que Jimirulino quis agradar 

ao doutor Mimoso, a quem prezava bastante, quis ajudá-lo a livrar-se dos inimigos 

que lhe tiravam o sossego. 

Essa perspectiva muda, quando se percebe que o narrador vai disseminando 

na narrativa termos e expressões que sugerem não apenas a inteligência, mas a 

sagacidade, a esperteza do doutor Mimoso: “versando chefe os solertes preceitos.  



 75

 

Ordem, por fora; paciência por dentro.  Muito mediante fortes cálculos, imaginado de 

ladino, se diga” (UE, p. 247, 248 - grifo nosso), “Atilado todo em sagacidades e 

finuras” (UE, p. 248), “Aprender com ele eu querendo ardentemente: compaixões, 

razões partes, raposartes... Ele a cachola; eu a cachimônia“ (UE, p. 248 – grifo 

nosso), “afirmador, feito no florear com a lanceta” (UE, p. 249). 

Há cinco palavras praticamente sinônimas “solertes”, “ladino”, “atilado”, 

“sagacidade”, “raposartes” que significam sagacidade, esperteza, perspicácia, ou, 

como o último termo, aprender a arte das raposas, ou seja, aprender a ser sagaz e 

astuto como uma raposa. 

A passagem “Ordem, por fora; paciência por dentro.  Muito mediante fortes 

cálculos, imaginado de ladino, se diga” (UE, p. 247, 248) reforça a idéia de que 

aquilo que se via, não correspondia exatamente à realidade, o médico calculava 

pacientemente suas ordens, suas ações e falas. 

Ainda em “Ele a cachola; eu a cachimônia“ (UE, p. 248) há a sugestão de que 

o doutor pensava, planejava o que Jimirulino deveria ou não saber, e este, paciente, 

ia se deixando levar, seduzido pela esperteza do médico; “afirmador, feito no florear 

com a lanceta” (UE, p. 249) explicita a exatidão dos movimentos do médico, que 

agiu de maneira calculada, com perspicácia e com a precisão de cirurgião. 

Uma ambigüidade se cria, pois aos elogios aparentes feitos por Jimirulino 

contrapõem-se as palavras que sugerem a esperteza do médico em conduzir a ação 

do narrador que diz “Meu destino ia fortíssimo” (UE, p. 249), como se ele fosse 

dominado pelo médico e não tivesse como resistir às artimanhas do esperto patrão. 

Jimirulino admirava muito as qualidades do patrão e queria ser como ele 

“Aprender com ele eu querendo ardentemente” (UE, p. 248) e “Inda hei porém de ser 

inteligente, bom e justo: meu patrão por cópia de imagem” (UE, p. 250).  Vê-se que 

Jimirulino quer ser a cópia da imagem que ele faz de seu patrão. 

O desejo de copiar seu mestre se mostra até mesmo no nome Jimirulino, 

aparentemente formado pelo desmembramento de “Ji+miru+lino”; “ji” parece ser uma 

corruptela de “je”, pronome “eu” em francês; “miru”, do espanhol “mirar”, “ver” em 

português ou “mirar” do português “ter um alvo, avistar” e “lino” um sufixo diminutivo 

italiano, o que formaria, de maneira bastante expressiva, um nome como “o pequeno 

eu observador“, que pode ser traduzido pela palavra “Aprendiz”.  Jimirulino é um 

aprendiz oficioso das artimanhas do médico para quem trabalha. 



 76

 

Se Jimirulino é um aprendiz e conseguiu perceber as estratégias empregadas 

pelo médico para conduzi-lo ao triplo homicídio, ele pode também estar empregando 

a mesma estratégia quando conta sua narrativa para o interlocutor.  Cria-se a 

ambigüidade, do mesmo modo que ele se vê manipulado pelo médico, ele pode 

estar manipulando sua narrativa. 

No caso do conto “- Uai, eu?” a ambigüidade é reforçada porque se trata de 

um texto narrado em primeira pessoa, por um narrador que quer imitar a esperteza, 

a sagacidade que vê no seu modelo, portanto, como saber se o narrador não está, 

também, incriminando o médico para diminuir a culpa e a responsabilidade que 

recaíram sobre si? 

Ainda em relação ao nome Jimirulino, pode-se também entender que “lino” 

vem do radical latino “linun” que significa “linho”, isso sugere que Jimirulino tece 

aquilo que vê, constrói sua perspectiva sobre os acontecimentos.  Há o máximo 

aproveitamento expressivo da palavra, que expande suas possibilidades de dizer, 

numa escolha algébrica e mágica. 

A história tecida por um aprendiz é reforçada por passagens como “estudante 

andante” (UE, p. 248), “Aquela conversa me dava muitos arredores” (UE, p. 248), 

“Eu escutava e espiava só as sutilezas, nos estilos da conversação” (UE, p. 249) e 

“Eu estava à obediência, com a cabeça destampada” (UE, p. 249). 

Essas passagens sugerem que Jimirulino é um aprendiz, observa 

cuidadosamente, a maneira que seu mestre age e, a partir dessa percepção, imita 

suas técnicas e tece a história que deseja, empregando aquilo que, pacientemente, 

observou e absorveu. 

Jimirulino admira e conhece o poder de engendrar, de articular as palavras 

para que elas sirvam aos seus propósitos, fazendo de seu relato um experimento 

desse poder.  Se funcionar, se o interlocutor (e o leitor) acreditarem em sua versão é 

porque ele aprendeu a lição de seu mestre.  Um dos recursos empregados por 

Jimirulino e que reforçam seu caráter de experimentador é a desorganização dos 

provérbios e a criação de outros. 

Jimirulino empregou três estratégias: reformulou provérbios conhecidos, criou 

provérbios novos e copiou alguns já existentes, dessa forma, pode-se estender tais 

práticas para sua narrativa.  Acontecimentos reformulados, outros inventados e 

outros, ainda, fiéis, como por exemplo, seu crime, sua prisão, sua condenação e a 

história que ele criou e contou para seu interlocutor. 



 77

 

Isso se reforça pela passagem que abre a segundo parte da narrativa, 

quando Jimirulino vai começar a narrar, efetivamente, a razão de sua prisão “Foi 

sendo que” (UE, p. 248), o pretérito perfeito “foi” indica uma ação pontual, passada, 

enquanto o gerúndio “sendo” indica algo que tem continuidade temporal, a locução 

constrói a idéia de algo que aconteceu, mas ainda está sendo, os assassinatos 

acorreram, mas a narrativa está sendo formulada. 

Ainda neste caso, retomando a passagem “Inda hei porém de ser inteligente, 

bom e justo: meu patrão por cópia de imagem” (UE, p. 250) nota-se que Jimirulino 

deseja ser a cópia da imagem que faz do patrão, da mesma forma que tenta imitar 

uma imagem, pode, também, estar narrando a imagem que tem sobre os fatos.  A 

imagem é algo impalpável e volátil, facilmente modificável e moldável, percebe-se 

que a narrativa também conserva essas mesmas essências, maleabilidade e 

volatilidade registradas através de uma linguagem que, apesar de fixada no texto, 

apresenta-se distorcida. 

Os provérbios formam um elo entre o médico e Jimirulino.  É uma linguagem 

comum e, segundo o narrador, empregada também pelo médico.  Doutor Mimoso 

tem um conhecimento acadêmico inacessível a Jimiruilino, o mundo que os une, que 

ambos conhecem, é o mundo dos provérbios, proferidos pelo ajudante e pelo 

mestre, que também recria e copia provérbios. 

O universo dos provérbios e frases feitas é dominado por Jimirulino, que 

dispõe deles de maneira criativa e expressiva.  Como a expressão “por tantas cargas 

d’água” (UE, p. 247).  Segundo Santos, trata-se de uma corruptela do chavão “Por 

que cargas d´água...?” (SANTOS, 1983, p. 560) e, ainda segundo os métodos que a 

pesquisadora desenvolveu, percebe-se que houve uma construção “Mediante o “eco 

do chavão”, conservando-se alguns elementos da construção primitiva” (SANTOS, 

1983, p. 547). 

O chavão original, segundo o Dicionário Aurélio Século XXI (1998), significa 

“Razão ignorada; motivo misterioso, oculto”.  O narrador substituiu “por que” por “por 

tantas”.  A atualização ganha em humor e em expressividade, sugerindo que foram 

muitos motivos misteriosos e ocultos que o levaram à prisão e “que vale enterrar 

minhocas?” (UE, p. 247), Jimirulino está disposto a revelar e mostrar esses tantos 

motivos ocultos que o levaram àquela situação em que algo se mostra comum 

“cargas d’água”, mas algo se mostra exclusivamente talhado para esta narrativa “por 

tantas”. 



 78

 

A reformulação, adaptada à situação de enunciação do narrador, provoca um 

efeito cômico ao explicitar uma linguagem que se quer aprisionar e ainda possibilita 

a ampliação do campo de significado, pois acrescenta ao chavão original a 

reformulação criativa.  Mostra, ainda, a intimidade que Jimirulino tem com a 

linguagem dos chavões e frases feitas, conferindo a elas uma marca pessoal 

inserida num discurso alheio.  Ainda que a expressão em análise não seja um 

provérbio, seja um chavão, percebe-se que o mecanismo de funcionamento é o 

mesmo, e, portanto, ao invocar o chavão e reorganizá-lo, o narrador traz a carga de 

ancestralidade que este possui e acrescenta-lhe sua marca, sua identidade.  Tem-se 

um caso particular previsto nos modelos de comportamento universais. 

O primeiro provérbio que aparece na narrativa, proferido por Jimirulino e 

criado por ele “Sorte? A gente vai – nos passos da história que vem.  Quem quer 

viver faz mágica” (UE, p. 247 – grifo nosso).  Copiando os modelos consagrados de 

provérbios, Jimirulino mostra-se habilidoso também para criá-los.  O que parece é 

que a história já está traçada, tanto que só cabe seguir seus passos e ir ao encontro 

desse destino.  Para mudá-lo, precisa-se da “mágica”.  A mágica possibilita a 

mudança de estado, o oculto torna-se aparente e vice-versa. 

A mágica pressupõe uma técnica oculta, para se viver, segundo Jimirulino, é 

necessário descobrir essa técnica, revelar para si próprio as técnicas de mostrar, 

mas manter um lado oculto.  Como as atitudes do doutor Mimoso, que falava uma 

coisa, mas deixava ocultas suas verdadeiras intenções.  Técnica que Jimirulino tenta 

aprender, revelar, mas ocultar, talhar no conhecido o desconhecido.  Narra sua 

história, induzindo o interlocutor a pensar que o médico é co-responsável pelas 

mortes. 

A narrativa prossegue com outras imagens que reforçam a idéia desse jogo 

entre encoberto e explícito: “Bom até-onde-que, bom como cobertor, lenços e 

colcha, bom mesmo quando com dor-de-cabeça: bom, feito mingau adoçado” (UE, p. 

247), nessa passagem nota-se que, no caso do jogo de cama, uma peça vai se 

sobrepondo a outra, ficando visível apenas o cobertor.  A “dor-de-cabeça” também 

não é visível, vê-se a pessoa, mas não suas dores, o mingau segue a mesma linha, 

pois só se pode saber se está adoçado, se for provado.  Há, ainda, o inusitado da 

comparação entre a bondade e cobertor, lençol e colcha ou mingau adoçado. 

Outras imagens que sugerem a mesma oposição são: “Ordem, por fora; 

paciência por dentro” (UE, p. 247, 248), “Homem justo – de medidinhos de 



 79

 

termômetro, feito sal e alho no de comer” (UE, p. 248), “Ele, desarmado, a não ser 

as antes idéias” (UE, p. 248), “Doutor Mimoso abria os olhos para os óculos, não 

querendo ver o mal nem o perigo” (UE, p. 249), esta bastante significativa, pois 

sugere que doutor Mimoso só via o que estava a sua frente, não conseguia ver o 

mal oculto nas coisas. 

Como Jimirulino quer ser a cópia da imagem de seu patrão, ele também 

deseja ter a habilidade de ocultar e revelar, de conseguir empregar as palavras de 

maneira a explicitar essa habilidade.  Ser “inteligente, justo e bom” significa, para 

Jimiurulino, conseguir ser dono de suas palavras e explorá-las para os fins que lhe 

interessam. 

A narrativa parece tecida duplamente, considerando o que fica explícito e 

aquilo que fica encoberto em seus fios.  Da mesma forma que antes de narrar sua 

versão para os fatos, Jimirulino introduz o assunto, dividindo sua narrativa em duas 

partes, a introdução, como se estivesse “preparando o terreno” e a revelação dos 

fatos, “o bote”.  Há, portanto, uma estratégia narrativa concentrada por parte do 

personagem-narrador, a seqüência de narração não é gratuita, o aprendiz mostra-se 

habilidoso, seguindo as mesmas estratégias que atribui ao Dr. Mimoso: constrói 

pacientemente a relação para depois explorá-la. 

O próximo provérbio que aparece na narrativa é recriado, segundo Jimirulino, 

pelo doutor Mimoso: “ – Jimirulino, a gente deve ser: bom, inteligente e justo... para 

não fincar o pé em lamas moles...” (UE, p. 248 – grifo nosso).  Essa sentença é uma 

adaptação de “não te arrisques a nadar onde pé não podes achar”.  O que o doutor 

Mimoso faz é concentrar a idéia do provérbio original em sua recriação, que ganha 

em objetividade e humor ao suavizar o efeito de aviso, de admoestação grave da 

sentença original. 

Como modificar provérbios e frases feitas é uma prática dominada por 

Jimirulino, narrar que o autor da frase é o doutor Mimoso reforça a ambigüidade do 

texto, pois pode indicar que a conversa, reproduzida pelo narrador, foi por ele 

inventada dentro do universo de linguagem e de expressão que Jimirulino conhece.  

Em contrapartida a essa possibilidade, também se pode acreditar que o doutor 

Mimoso reformula e reproduz provérbios e Jimirulino, como bom aprendiz, apenas 

segue seu mestre e o jeito de ele falar e de convencer seus interlocutores. 

Ainda porque, os provérbios proferidos pelo médico são facilmente entendidos 

e memorizados por Jimirulino que, possivelmente, vê nos provérbios uma marca da 



 80

 

sabedoria do médico.  Os provérbios, dado seu caráter de ancestralidade e de 

conhecimento universal, identificam uma pessoa como sábia, falar por meio de 

provérbios é reproduzir e endossar conhecimentos ancestrais tidos como 

verdadeiros e certos.  Esse procedimento parece impressionar Jimirulino que o 

copia. 

Os provérbios, nesse conto, funcionam como elemento central para a 

construção da ambigüidade textual.  Apesar de adaptados à situação de uso, eles 

também inserem o discurso do outro, um outro universal e coletivo; pode não fazer 

parte das reflexões e pensamentos de Jimirulino, mas ser apenas a reprodução do 

que todos dizem. Reforça-se, assim, a idéia de que Jimirulino não quer se 

comprometer e, ao incluir em seu discurso o alheio, adota uma forma de falar sem 

dizer, afinal, são as pessoas que falam assim, não ele, seu trabalho foi o de adaptar 

o provérbio. 

Essa estratégia remete ao título do conto “- Uai, eu?”, como se perguntasse, 

“O que eu tenho com isso? Não fiz nada, não falei nada, é você quem está 

pensando...”.  Mecanismo empregado pelo narrador e, segundo a versão de 

Jimirulino, pelo médico. 

Jimirulino, numa amostra de sua habilidade com a linguagem popular, profere 

a seguinte sentença “Então, homem que vale por dois não precisa de estar 

prevenido?” (UE, p. 248), visível corruptela de “Homem prevenido vale por dois”. Há, 

aqui, uma inversão do provérbio original e “’adição de negativa’ (irônica) à ‘série 

verbal’” (SANTOS, 1983, p. 549). 

Esse provérbio restaura a ambigüidade, por que Jimirulino vale por dois?  

Uma resposta possível é que ele sabe usar armas, “revólver e o fino punhal” (UE, p. 

248), mas também aprendeu a manipular palavras, a fazer trocadilhos, como 

demonstra a sua criativa adaptação, e, assim, envolve seus possíveis interlocutores.  

O certo é que, mais uma vez, Jimirulino mostra-se habilidoso ao utilizar a linguagem. 

O próximo provérbio do texto, também é atribuído ao doutor Mimoso, “ - 

...pobres ignorantes... Quem menos sabe do sapato é a sola...” (UE, p. 249 – grifo 

nosso).  A sentença é reproduzida da sabedoria popular sem nenhuma modificação 

estrutural e o humor é nítido.  Esse provérbio reforça a idéia da oposição implícito-

explícito, tanto pelo termo que o antecede, “ignorantes”, como pelo ensinamento do 

provérbio, afinal existem duas realidades a se conhecer, a da sola e a do sapato, a 

encoberta e a explícita. 



 81

 

Outro provérbio pronunciado por Jimirulino, onde ele emprega uma 

modificação mais sofisticada, é “se a melhor luz faz o norte” (UE, p. 249), retoma a 

sentença “A luz que vai adiante é que alumia”.  Percebe-se que Jimirulino não reduz 

suas habilidades com a linguagem apenas a trocadilhos ou adições, que são 

estratégias mais simples, ele também se mostra capaz de apreender o sentido do 

provérbio e reformulá-lo quase totalmente, mantendo apenas um elemento comum, 

“luz”. 

A sentença acima é empregada na seguinte passagem: 

Meu destino ia fortíssimo; eu, anônimo de família.  Daí, já em desdiferenças, 
ele veio: - “Deixa, Jimirulino...” – se a melhor luz faz o norte. – “Deixa. Um 
dia eles pela frente topam algum fiel homem valente...e, com recibos, 
pagam...” – afirmador, feito no florear com a lanceta.  Disse, mas de enfim; 
tendo meigos cuidados com o cavalo.  Que inteligência! (UE, p. 249) 

Esse é o momento em que Jimirulino interpreta a fala do doutor Mimoso, o 

provérbio reforça a idéia do destino a se cumprir, a luz, a fala do médico, 

aparentemente, sugere o destino do narrador, ser o valente que fará os meliantes 

pagarem. 

Parece que, nessa passagem, Jimirulino constrói a imagem do médico como 

alguém que age com exatidão, “no florear com a lanceta”, e gestos meigos; 

Jimirulino lança sua exclamação irônica “Que inteligência!”.  Jimirulino valoriza em 

seu mestre sua habilidade de lidar com as palavras, sua inteligência provém da arte 

de manipular as palavras para falar, sem dizer.  Arte que o narrador está 

exercitando. 

Os demais provérbios da narrativa são todos pronunciados por Jimirulino: “Eu 

estava na água da hora beber onça...Me espremi para limonadas” (UE, p. 250).  

Segundo Santos, a primeira sentença deriva de “Na hora da onça beber água” 

(SANTOS, 1983, p. 561) e o processo de composição se dá “Pela troca de um 

elemento do sintagma, com a conseqüente redução semântica ao absurdo” 

(SANTOS, 1983, p. 548) esse recurso confere efeitos humorísticos e paródicos. 

O momento do conto em que o narrador emprega as sentenças acima é 

quando ele vai enfrentar os três homens inimigos do doutor Mimoso, ou seja, o 

momento em que “a onça vai beber água”, em que haverá um confronto, uma 

desordem.  A desordem é materializada na forma confusa como a sentença é 

composta.  Confere um efeito de humor e parece uma estratégia empregada para 

aumentar a expectativa diante do que vai acontecer, além de revelar, mais uma vez, 



 82

 

as habilidades de Jimirulino, que apreende o sentido da sentença original e a 

subverte. 

Tal estratégia se mostra, também, como um elemento de sedução através do 

gracejo, desvia a atenção do ouvinte (e do leitor) para a invenção criativa de sua 

sentença.  O humor empregado como elemento atrativo. 

A outra sentença, “Me espremi para limonadas” (UE, p. 250) opera “pela 

“redução da forma” do provérbio” (SANTOS, 1983, p. 548) a partir de “Se a vida lhe 

deu um limão, faça uma limonada”.  Nesse caso, o efeito humorístico também é 

nítido, reduziu-se à essência a sentença original.  Jimirulino aproveitou a 

oportunidade, viu os três meliantes sozinhos e se entregou ao seu destino: matá-los. 

Reformular os provérbios demonstra, mais uma vez, a habilidade de Jimirulino 

em adaptar sua linguagem à sua percepção; as sentenças são particularizadas por 

Jimirulino, demonstram sua maneira de lidar com o instrumento que lhe serve como 

estratégia persuasiva, a linguagem, assim como a maneira que ele narra representa 

a sua maneira de perceber os fatos. 

As sentenças são reforçadas pelo último provérbio “Quem entra no pilão, vira 

paçoca!” (UE, p. 250), vindo diretamente do uso popular, pois aqui também se tem a 

idéia de que o destino foi cumprido, o serviço inteiro foi executado e a narração 

narrada.  

O chavão reorganizado “conforme comi, banana e casca”, vindo da expressão 

“Comer banana com casca e tudo” (SANTOS, 1983, p. 561), formado pela 

reorganização de elementos do sintagma, reforça a idéia de que Jimirulino fez tudo o 

que devia.  A maneira como a sentença aparece na narrativa, isolando por vírgula o 

objeto direto “banana e casca” de seu verbo, intensifica a idéia do conjunto, de que 

tudo foi feito ao mesmo tempo, de maneira contínua, como se o narrador tivesse 

agido de súbito e devorado o conteúdo e o continente.  Jimirulino parece ter 

aprendido a manipular os provérbios e a veicular uma narrativa a partir das 

atualizações produzidas.  Aprendeu a empregar a linguagem e a tecer uma 

narrativa, tudo de uma vez. 

Há ainda os chavões, reorganizados pelo narrador, “Bom até-onde-que” (UE, 

p. 247) e “Sem mais nem vens” (UE, p. 250) que são corruptelas das seguintes 

expressões populares, respectivamente: “Bom até debaixo d’água” (SANTOS, 1983, 

p. 560) e “sem mais nem menos” (SANTOS, 1983, p. 547).  Ambas ressaltam a idéia 

de que Jimirulino era conhecedor da linguagem popular, sugerindo que ele emprega 



 83

 

esses saberes como estratégia persuasiva, modificando-os, extraindo-lhes a graça, 

o humor, a criatividade, para, com isso, distrair e agradar seu interlocutor e mantê-lo 

na linha de raciocínio que convém a Jimirulino. 

Se os provérbios apresentam-se como dizeres populares, eles estão 

presentes em todos os universos que a linguagem atua, desde as camadas mais 

populares, às mais eruditas, portanto eles podem estar nas palavras de um médico 

ou nas palavras de um jovem aprendiz valentão. 

Não há como concluir se a história de Jimirulino e as falas que ele atribui ao 

médico são fiéis aos fatos narrados, a ambigüidade não é resolvida.  O médico 

realmente estimulou indiretamente Jimirulino a cometer os assassinatos? Ou 

Jimirulino aprendeu tão bem as lições de seu mestre que não só está seguindo seus 

exemplos de inteligência e sagacidade, como até “passa a perna” em seu mestre, 

sugerindo que o médico seria o mandante dos homicídios? Ou Jimirulino, afobado, 

querendo agradar ao mestre e aprender a agir como ele, “come banana com casca e 

tudo” e se precipita, agindo a partir de frases soltas do médico? 

Os provérbios e chavões são responsáveis pela construção das 

ambigüidades presentes, além de provocarem um efeito cômico.  Como elementos 

que transitam nos dois mundos, poderiam fazer parte do vocabulário corrente do 

cirurgião, e Jimirulino aprendeu a usá-los e a modificá-los, ou, podem representar a 

maneira como o narrador apreendia, extraia e conseguia manifestar os 

ensinamentos e a inteligência do médico.  Poderiam, também, ser exclusivos de 

Jimirulino, que os emprega como estratégia de persuasão e uma maneira de não se 

comprometer com o que narra; provérbios, ainda que modificados, inserem o 

discurso do outro, do que todos dizem.  Importante observar, ainda, que os 

provérbios vêm para essa narrativa como manifestação da inteligência e de 

habilidade, tanto do médico, quanto do narrador. 

Essas estratégias empregadas nos provérbios demonstram que Jimirulino, da 

mesma forma que subverte os provérbios, pode ter subvertido sua história.  Mostram 

que a narrativa apresenta um duplo aspecto: o elemento sedutor, de onde se 

extraem lições de vida, e como um espaço privilegiado para o jogo de linguagem, 

para a prática poética, que é capaz de desviar a atenção do leitor.  A prática poética, 

nesta narrativa, parece associada à sedução.  Observa-se ainda que essa dupla 

possibilidade representa duas faces distintas do literário: a comunicação e a graça. 



 84

 

Os provérbios empregados por Jimirulino, habilmente modificados ou 

reproduzidos, funcionam como amostra dos mecanismos empregados e, ao serem 

adaptados à situação de uso, inscrevem-se como espaço para o jogo poético e para 

as primeiras incursões no mundo literário feitas pelo aprendiz Jimirulino. 

Já concluindo a narrativa, Jimirulino revela “Se o assunto é seu e nosso, lhe 

repito lhe digo: minha encaminhação, veja só, conforme comi, banana e casca” (UE, 

p. 250) passagem que se contrapõe à que abre a narrativa “Se o assunto é meu e 

seu, lhe digo, lhe conto; que vale enterrar minhocas?” (UE, p. 247).  Quando abre a 

narrativa, o assunto é de Jimirulino e do advogado, seu interlocutor, instâncias 

claramente delimitadas pelos pronomes “meu” e “seu” e até pelas vírgulas 

empregadas após “digo” e “conto”; quando encerra a narrativa, essas instâncias se 

misturam, o interlocutor passa a ser parte integrante do assunto, “seu”, enquanto o 

narrador se dissolve no pronome “nosso”, a eliminação das vírgulas marca também 

essa dissolução e “minha encaminhação” traz a idéia da solução que Jimirulino deu, 

a maneira como ele resolveu narrar os fatos por que passou. 

O interlocutor passa a ser parte da narrativa após degustar as artimanhas da 

linguagem praticada por Jimirulino, do mesmo modo que os inimigos do médico 

passaram a ser assunto de Jimirulino, a narrativa passa a ser assunto do interlocutor 

e da imagem por ele construída a partir do relato do narrador. 

Os provérbios, como estruturas que carregam a marca da rigidez e da 

permanente capacidade de adaptação e de atualização, o que lhes dá fluidez, marca 

uma narrativa construída a partir da ficção como volátil, construindo-se sempre a 

partir de um ponto de vista, de uma imagem que se projeta nas inúmeras 

capacidades de adequação que a linguagem apresenta.  Da mesma forma que os 

provérbios, apesar de comuns, são particularizados na narrativa e ganham marca 

própria de seu enunciador, que o modifica seguindo seu critério de poeticidade, as 

narrativas também se mostram com a marca pessoal de seu narrador que tenta 

reproduzir uma imagem possível sobre os fatos narrados. 



 85

 

CONCLUSÃO 

 

Analisar os provérbios como amostra do processo criativo de Rosa mostrou-

se bastante frutífero, porque neles está uma das matérias primas que, ao passar 

pelo processo da álgebra mágica, transforma-se em célula do conto crítico e produz 

os efeitos da graça. 

No método algébrico-mágico se inscreve o paradoxo talhado a partir do 

encantamento e da exatidão do pensamento poético, que equipara o lógico e o 

analógico, fazendo do visível um caminho para o invisível. 

Os provérbios se mostram como estrutura fixa e movente, como tradição e 

atualização, e se prestam às propostas artísticas de Rosa, pois marcam a tensão 

entre oralidade e escritura; entre a matéria vulgar e não literária.  A possibilidade de 

romper e expandir as potencialidades poéticas dos provérbios é visível na obra em 

análise, pois os provérbios fazem esse percurso, expandem-se e deixam escapar 

toda a carga de poeticidade adormecida pelo uso cotidiano.  Quando Rosa renova 

as estruturas sintáticas e semânticas dos provérbios, chama a atenção para esse 

tipo de criação, que parte de sentenças comuns e automatizadas para transmutá-las 

em poesia. 

O produto desse método poético é o conto crítico, que ultrapassa as fronteiras 

de gênero, seja do conto, seja do prefácio, de modo que as próprias fronteiras entre 

o ficcional do primeiro e o teórico-reflexivo do segundo podem ser ultrapassadas. 

Daí termos, em Tutaméia, prefácios cujas teorias de construção artística são 

poeticamente expostas e contos cujas personagens são capazes de produzir 

sentenças proverbiais, que traçam paralelo com a própria construção da narrativa, 

numa atitude metaficcional. 

Nos contos, os provérbios marcam a tensão entre a narrativa registrada e a 

narrativa possível, explicitam a tensão entre a rigidez daquilo que se fixa e a 

maleabilidade das percepções de seus narradores. 

Em “Arrio-das-Antas”, os provérbios marcam a construção da narrativa a partir 

do desfazer.  É desfazendo modelos e estruturas prontas que a narrativa se erige e 

se adensa, numa verdadeira construção a partir da negação.  Desfazendo-se dos 

modelos, chega-se ao “outro lado” das experiências metafísicas, concentradas na 

aparência visível e conhecida dos provérbios originais. 



 86

 

Em “-Uai, eu?”, os provérbios marcam o universo da volatilidade narrativa 

fixada como ideal modelar.  Aquilo que se quer narrar é envolto nos efeitos 

pretendidos, como se o narrador fosse sempre o dono de sua versão da narrativa, 

mas nunca dos fatos.  Os provérbios atualizados refletem essa habilidade narrativa, 

funcionando como elementos de sedução nas mãos do aprendiz Jimirulino, que 

tenta empregá-los com a mesma fluidez com que narra sua história. 

Os prefácios também apresentam o aspecto duplo dos textos literários: 

ensinamento e lirismo.  Funcionam como uma literatura que, a todo o momento, 

exige atenção para si mesma, para a teoria travestida de experimentações poéticas 

que engendram. 

Os provérbios mostram-se como matéria-prima exemplar na construção dos 

prefácios.  Conhecidos e consagrados, prestam-se a outros usos: teorizam e 

praticam explicitamente sua teoria.  Livram-se do peso de serem provérbios e, 

portanto, de veicularem ensinamentos ancestrais, que se repetem ao longo do 

tempo, para ganharem densidade poética.  

Nos prefácios, ficção e metaficção se cruzam e os provérbios acabam sendo 

material para a reflexão seja sobre a vida, seja sobre a própria história que está 

sendo escrita e lida. Por meio deles, Rosa atualiza modelos consagrados pela 

tradição e, ao fazê-lo, deforma-os, explicitando que a construção literária é sempre 

“cópia de imagem” (UE, p. 250).  

A hipótese de trabalho se confirmou, demonstrando que os provérbios 

materializaram o processo artístico de Rosa, funcionando como células literárias 

capazes de produzirem os efeitos do conto crítico, construído sob a égide da álgebra 

mágica. 

Por meio deste estudo, pudemos visualizar um dos aspectos da singularidade 

de Tutaméia – a força poética das expressões proverbiais, retiradas da memória e 

da tradição popular – contribuindo, assim, para a sua fortuna crítica, tão reduzida 

frente a outras obras de Guimarães Rosa. 

 

 

 

 



 87

 

BIBLIOGRAFIA 

Do Autor 
 
ROSA, João Guimarães. Pequena Palavra. In: RÓNAI, Paulo (org). Antologia do 
Conto Húngaro. Vol. 1, 2ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1957, p. 13-32. 

 

______. Tutaméia (Terceiras Estórias). Rio de Janeiro: José Olympio Editora, 

1967. 

 

______. Grande Sertão: Veredas. 36ª ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,1986. 

 

______. Sagarana. 33ª ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1988 a. 
 

______. Manuelzão e Miguilim (Corpo de Baile). 9ª ed. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 1988b. 
 

______. Primeiras Estórias. 14ª ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1991. 

 

______. Tutaméia (Terceiras Estórias). 8ª ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2001a. 

 

______. Estas Estórias. 5º ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001b. 

 

______. Correspondências com seu tradutor italiano Edoardo Bizzarri. 3ª ed. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2003a. 

 

______. Correspondência com seu tradutor alemão Curt Meyer-Clason. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 2003b. 

 

 

Sobre o autor 
 

ARAUJO, Heloisa Vilhena de. As três graças. São Paulo: Mandarim, 2001. 

 



 88

 

Cadernos de Literatura Brasileira – João Guimarães Rosa. Rio de Janeiro: 

Instituto Moreira Salles, dez. 2006. 

 

DANTAS, Paulo. Sagarana Emotiva. São Paulo: Duas Cidades, 1975. 

 

DUARTE, Lélia Parreira; ALVES, Maria Theresa Abelha (org). Outras margens: 
Estudos da obra de Guimarães Rosa. Belo Horizonte: Autêntica/PUC Minas, 2001. 

 

DUARTE, Lélia Parreira. Ironia e Humor na Literatura. São Paulo: Alameda Casa 

Editorial, 2006. 

 

Em memória de João Guimarães Rosa. Rio de Janeiro: José Olympio Editora, 

1968. 

 

LORENZ, Günter W. Literatura e vida: um diálogo com Guimarães Rosa. Arte em 
Revista, São Paulo, 2ª ed., vol. 2, julho – agosto 1979, p.5-17. 

 

MARTINS, Nilce Sant’Anna. O léxico de Guimarães Rosa. 2ª ed. São Paulo: 

EDUSP. 2001. 

 

MARTINS, Wilson. Literaturnost. In: O Estado de São Paulo, São Paulo, 13 de 

janeiro de 1968a. Suplemento Literário, p. 4. 

 

______. Tel qu’em Lui-même... In: O Estado de São Paulo, São Paulo, 07 de 

dezembro de 1968b. Suplemento Literário, p. 4. 

 

NOVIS, Vera. Tutaméia: Engenho e Arte. São Paulo: Perspectiva, 1989. 

 

NUNES, Benedito. Tutaméia. In: ______. O dorso do Tigre. São Paulo: 

Perspectiva, 1969, p. 203-210. 

 

______. O autor quase de cor: rememorações filosóficas e literárias. In: Cadernos 
de Literatura Brasileira, Rio de Janeiro, n. 20-21, p. 236-243, dezembro. 2006. 

 



 89

 

OLIVEIRA, Maria Rosa Duarte de. O conto crítico roseano e suas duas histórias. In: 

DUARTE, Lélia Parreira (org). Veredas de Rosa III. Belo Horizonte: PUC 

Minas/CESPUC, 2007, p. 553-560. 

 

RÓNAI, Paulo. Os prefácios de Tutaméia. In: O Estado de São Paulo, São Paulo, 

16 de março de 1968. Suplemento Literário, p. 1. (a). 

 

______. As estórias de Tutaméia. In: O Estado de São Paulo, São Paulo, 23 de 

março de 1968. Suplemento Literário, p. 1. (b). 

 

SANTOS, Lívia Ferreira. A desconstrução em Tutaméia III. In: COUTINHO, Eduardo 

(org). Fortuna Crítica: Guimarães Rosa. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1983, p. 537-561. 

 

SIMÕES, Irene Gilberto. Guimarães Rosa: As Paragens Mágicas. São Paulo: 

Perspectiva, 1988. 

 

SPERBER, Suzi Frankl. Caos e Cosmos: Leituras de Guimarães Rosa. São 

Paulo: Duas Cidades, 1976. 

 

______. Guimarães Rosa: Signo e Sentimento. São Paulo: Ática, 1982. 

 

TURRER, Daisy. O Livro e a Ausência de Livro em Tutaméia, de João 
Guimarães Rosa. Belo Horizonte: Autêntica, 2002. 

 
 
Bibliografia de Apoio 
 
BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o 
contexto de François Rabelais. 3ª ed. São Paulo: UCITEC; Brasília: Universidade 

de Brasília, 1993. 

 

BARTHES, Roland. Aula. 12ª ed. São Paulo: Cultrix, 2004 (a). 

 



 90

 

 

______. O grau zero da escrita. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004(b). 

 

______. O prazer do texto. 4ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2006. 

 

BENJAMIN, Walter. O Narrador. In: LOPARIÉ, Zeljko e ARANTES, Otília B. Fiori 

(seleção). Os pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1975. 

 

BERGSON, Henri. O riso, ensaio sobre a significação da comicidade. São Paulo; 

Martins Fontes, 2004. 

 

BORGES, Jorge Luis. El arte narrativo y la magia. In: Discusión. Madrid: Alianza, 

1983, p. 102-115. 

 

______. Esse Ofício do Verso. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

 

CÂNDIDO, Antônio. O mundo Provérbio. In: Língua e Literatura. São Paulo, ano I, 

nº 1, p. 93-111, 1972. 

 

CARPEAUX, Otto Maria. O Artigo sobre Prefácios. In: ______. Vinte e Cinco Anos 
de Literatura. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968, p. 268-273. 

 

COUTINHO, Afrânio. Ensaio e Crônica. In: ______. A Literatura no Brasil. Rio de 

Janeiro: Editorial Sul Americana, 1971, volume VI, p. 105-128. 

 

CORTÁZAR, Julio. Algunos Aspectos del Cuento. In: ______. Obra Crítica. Buenos 

Aires: Alfaguara, 1994, volume II, p. 367-385. 

 

D’ONÓFRIO, Salvatore. Poema e Narrativa: Estruturas. São Paulo: Duas Cidades, 

1978. 

 

ECO, Umberto. Entre a mentira e a ironia. Rio de Janeiro: Record, 2006. 

 

FENOLLOSA, Ernest. Os caracteres da escrita chinesa como instrumento para a 



 91

 

poesia. In: CAMPOS, Haroldo (org). Ideograma: Lógica, poesia, linguagem. 4ª ed. 

São Paulo: EDUSP, 2000, p. 109-148. 

 

GENETTE, Gerard. Umbrales. Buenos Aires: Siglo XXI, 2001. 

HUGO, Victor. Do grotesco e do Sublime. 2ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2004. 

 

HOLANDA FERREIRA, Sérgio Buarque de. Dicionário Aurélio Eletrônico Século 
XXI. Versão 3.0. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1998. CD-ROM. 

 

JOLLES, André. Formas Simples. São Paulo: Cultrix, 1976. 

 

LACERDA, R. C.; LACERDA, H. R. C.; ABREU, E. S. Dicionário de Provérbios 
Francês-Português-Inglês. 2ª ed. São Paulo: Ed. Unesp, 2004. 

 

MAGALHÃES JÚNIOR, R. Dicionário Brasileiro de Provérbios, Locuções e Ditos 
curiosos. 3ª ed. Rio de Janeiro: Ed. Documentário, 1974. 

 

MAINGUENEAU, Dominique.  Do provérbio à ironia: polifonia, captação e subversão. 

In: ______. Análise de Textos de Comunicação. 4ª ed. São Paulo: Cortez, 2005, 

p.169-178. 

 

MOISÉS, Massaud. A Criação Literária. Prosa I. 20ª ed. São Paulo: Cultrix, 2006. 

 

MONTEIRO, Adolfo Casais. A palavra essencial: estudos sobre a poesia. São 

Paulo: Companhia Editora Nacional, 1965. 

 

OBELKEVICH, James. Provérbios e História Social. In BURKE, Peter; PORTER, 

Roy (Org.). História Social da Linguagem. São Paulo: Fundação Editora da Unesp, 

1997, p. 43-81. 

 

PAZ, Octavio. A outra voz. In: ______. A outra voz. São Paulo: Siciliano, 1993, p. 

133-148. 

 

PIGLIA, Ricardo. Formas Breves. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 



 92

 

 

PIGNATARI, Décio. O que é comunicação poética. 8ª ed. São Paulo: Ateliê 

Editorial, 2004. 

 

POSSENTI, Sírio. Os humores da língua. Campinas: Mercado das Letras, 1998. 

 

POUND, Ezra. ABC da Literatura. 11ª ed. São Paulo: Cultrix, 2006. 

 

ROCHA, Regina. A enunciação dos provérbios. São Paulo: Annablume, 1995. 

 

TODOROV, Tzvetan. O discurso da magia. In: ______. Os gêneros do discurso. 

São Paulo: Martins Fontes, 1980, p. 241-275. 

 

VALERY, Paul. Poesia e Pensamento Abstrato. In: BARBOSA, J. Alexandre (org). 

Variedades. São Paulo: Iluminuras, 1999, p. 169-210. 

 


	MATERIAL POPULAR E MÉTODO ALGÉBRICO-MÁGICO
	Material: o elemento popular
	Provérbios, definição e caracterização
	“Tuta e meia”, Guimarães Rosa e os provérbios

	Método
	Álgebra e Mágica: o método de composição
	Estratégias poéticas da álgebra mágica


	PRODUTO E EFEITO
	O conto crítico: ampliação do espaço artístico
	Superação de fronteiras

	O efeito: contemplação e revelação
	A graça
	Provérbios e Graça


	OS PREFÁCIOS
	Os temulentos: crianças, analfabetos, matutos, bêbados e esc
	Prefácios e provérbios: práticas semelhantes

	OS CONTOS
	O des-fazer-ser em “Arroio-das-Antas”
	Estratégias e revelações em “- Uai, eu?”




