
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC – SP 

 

 

 

 

 

Valmir de Costa 

 

 

 

 

 

 

Estatuto da Imanência na Fenomenologia de Husserl 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2015 



PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC – SP 

 

 

 

 

 

Valmir de Costa 

 

 

 

 

 

 

Estatuto da Imanência na Fenomenologia de Husserl 

 

 

 

DOUTORADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

Tese apresentada à Banca Examinadora da 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 
Programa de Estudos Pós-Graduados em 
Filosofia, na linha de pesquisa: Lógica e Teoria 
do Conhecimento, como exigência parcial para 
obtenção do título de Doutor em Filosofia, sob a 
orientação do Prof. Dr. Mario Ariel Gonzáles 
Porta. 

 

 

 

SÃO PAULO 

2015 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

______________________________________ 

 

______________________________________ 

 

______________________________________ 

 

______________________________________ 

 

______________________________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A meu pai, Donato de Costa, in memorian, a 

quem viver e conhecer constitui uma única 

dimensão da vida. 

 



AGRADECIMENTOS 

 

À Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, pela estrutura de apoio ao desenvolvimento 

da pesquisa. 

 

Ao Programa de Estudos Pós-Graduados em Filosofia, pela seriedade e compromisso com 

que dirige e orienta o estudo de filosofia. 

 

Ao CAPES, pelo fomento e apoio institucional ao desenvolvimento do trabalho. 

 

A todos os funcionários e colaboradores da PUC-SP, pelo apoio e pela colaboração. 

 

À Congregação Rogacionista do Coração de Jesus, pelo apoio e pelo incentivo ao 

desenvolvimento deste projeto. 

 

À Université Paris 1 Panthéon Sorbonne e ao Prof. Dr. Renaud Barbaras, pela gentileza e 

presteza no apoio à esta pesquisa. 

 

À minha família, pela educação e orientação no caminho que me levou ao interesse pela 

filosofia. 

 

Aos colegas de turma, pelos debates e as dúvidas suscitadas. 

 

Ao Prof. Dr. Mario Ariel Gonzáles Porta, pela orientação clara e objetiva no estudo da 

fenomenologia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



EPÍGRAFE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Noli foras ire, in te redi, in interiore homine 

habitat veritas”. 

 

Agostinho 



RESUMO 

 

A presente tese pretende contribuir para o aprofundamento da compreensão da imanência no 
pensamento de Husserl, sua extensão e constituição, fundamentalmente, da psicologia 
descritiva (1900) à filosofia transcendental (1913). A fenomenologia se caracteriza pelo 
exercício livre da razão, que através de um método de investigação próprio, executa a 
autoapreensão ideadora de objetos puros na consciência. A imanência designa uma região de 
ser em que os objetos assumem as condições de possibilidade de sua manifestação pura, 
constituindo a própria identidade da investigação fenomenológica como teoria do 
conhecimento. Conceitualmente, no início de sua investigação, a imanência dos atos psíquicos 
se contrapõe a toda ordem de objetos transcendentes a tais atos, o que acaba por constituir a 
fenomenologia como ciência de objetos ideais (Primeiro e Segundo Capítulos). Seu método 
de investigação, determinado pela especificidade de seu objeto, se distingue totalmente do 
método das ciências da natureza. A fenomenologia, pelo método da redução e da intuição, 
investiga a região de ser da consciência transcendente ao mundo, com seus objetos puros e 
ideais, em que, pelos seus níveis de constituição e verdade, vincula o discurso filosófico a 
uma ciência de rigor. As ciências da natureza, pelo método empirista e da dedução, são 
imanentes ao mundo e constituem uma relação objetiva ‘real’ de investigação com seu objeto, 
por isso relativa (Terceiro Capítulo). Ver-se-á que a posição do estatuto da imanência de 
objetos puros se consolida, inversamente, pela suspensão de toda tese do mundo, como 
contraposição epistemológica da fenomenologia ao empirismo. Husserl, em seu percurso de 
consolidação da investigação fenomenológica, constitui, conforme a evolução de seu 
pensamento, níveis distintos de descrição dos atos de consciência. Parte, assim, na origem, de 
uma imanência real (Real), herdeira da lógica e do psicologismo, passando pela imanência 
‘Reell’, referente à psicologia descritiva, até chegar a seu nível mais alto de elaboração, com a 
imanência pura. Se o nível de descrição último que visa à fenomenologia é alcançado somente 
quando se chega ao transcendental, como ruptura definitiva de toda ordem de natureza, a 
‘redução’ é o gesto inaugural em que se realiza toda análise fenomenologia (Quarto Capítulo). 
O estudo da imanência procura dirimir um problema, de que, na teoria fenomenológica, a 
ruptura do vínculo com o mundo é indispensável à constituição de seu sentido, manifestada, 
unicamente, por um ser absoluto. A apreensão do ser do mundo só é possível assim, por sua 
suspensão e consequente negação. A fenomenologia torna-se, desse modo, uma ciência estrita 
de objetos puros, realizada pelo gesto inaugural da epoché, em que o mundo, reduzido a sua 
manifestação intencional, é constituído, por uma ideia de tempo própria, transcendentalmente 
na consciência (Quinto Capítulo). O estatuto da imanência é o próprio resultado em que a 
psicologia se transforma em fenomenologia pura, e esta em filosofia transcendental.  
 
Palavras-chave: Psicologia. Consciência. Imanência. Transcendência. Intencionalidade. 
Epoché. Redução. Filosofia transcendental. 

 

 

 

 

 

 

 



RÉSUMÉ 

 
Cette thèse vise à contribuer à l'approfondissement de la compréhension de l’immanence à la 
pensée de Husserl, sa longueur et constituition, fondamentalement, de la psychologie 
descriptive (1900), à la philosophie transcendantale (1913). La phénoménologie est 
caractérisé par le libre exercice de la raison, qui, à travers sa propre méthode de recherche, 
effectue l’auto appréhention ideal des objets purs dans la conscience. L'immanence désigne 
une région d'être là où les objets prennent les conditions de possibilité d'une manifestation 
pure, constituant l'identité même de la phénoménologie comme une théorie de la 
connaissance. Conceptuellement, au début de la recherche phénoménologique, l'immanence 
des actes psychiques est opposé à toutes sortes d'objets transcendants à de tels actes, qui se 
révèle être la phénoménologie comme science des objets idéaux (premier et deuxième 
chapitres). Sa méthode d'enquête, tel que déterminé par la spécificité de son objet, diffère 
totalement de la méthode des sciences naturelles. La phénoménologie, par la méthode de la 
réduction et de l'intuition, étudie la région d'être de la conscience transcendante au monde 
avec leurs objets purs et idéaux, en quoi, par leurs taux de constituition et vérité, qui fait le 
lien de discours philosophique à une science rigoureuse. Les sciences naturelles, avec la 
méthode empirique et la déduction, sont immanentes au monde et constituent un lien objectif 
«réel» avec son objet de recherche, afin relative (troisième chapitre). On verra que la position 
de statut de l'immanence de l'objet pur est consolidé, à l'inverse, par la suspension de 
l'ensemble de la thèse du monde, comme contraposition de l’épistémologique 
phénoménologie à l'empirisme. Husserl, dans sa façon de consolidation de la recherche 
phénoménologique, constitue, selon l'évolution de sa pensée, différents niveaux de description 
des actes de conscience. Partie ainsi l'origine d'une véritable immanence (Real), l'héritier 
logique et le psychologisme, par immanence »Reell», se référant à la psychologie descriptive, 
pour atteindre son plus haut niveau de développement, avec la pure immanence. Si le niveau 
de la dernière description qui vise à la phénoménologie est atteint seulement quand il vient à 
la transcendance, comme une rupture définitive de tout ordre de la nature, la «réduction» est 
le geste inaugural en quoi s’accomplie chaque analyse phénoménologique (quatrième 
chapitre). L'immanence recherche résoudre un problème qui, dans la théorie 
phénoménologique, rompre le lien avec le monde est indispensable à l'établissement de sa 
signification, qui se manifeste uniquement par un être absolu. L'appréhension d'être dans le 
monde est seulement possible ainsi, en suspension et conséquente négation. La 
phénoménologie devient ainsi une science rigoureuse de objets purs détenus par le geste 
inaugural de épochè, en quoi le monde, réduit à leur manifestation intentionnelle, est constitué 
pour avoir une idée du temps lui-même, transcendantale dans la conscience (cinquième 
chapitre). Le statut de l’immanence  est le résultat lui-mémme en quoi la psychologie se 
transforme en phénoménologie pure, et ce, dans la philosophie transcendantale. 
 
Mots-clés: L'immanence. Transcendance. Intentionnalité. Épochè. Réduction. Conscience. 
Psychologie. La philosophie transcendantale. 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 
This thesis aims to contribute to the deepen uhe understanding of immnence in the thought of 
Husserl, its length and constituition, fundamentally, from descriptive psychology (1900) and 
transcendental philosophy (1913). Phenomenology is characterized by the free exercise of 
reason, which through its own research method, performs ideal self apprehension of pure 
objects in consciousness. The immanence designates a region to be in those objects that 
assume the conditions of possibility of a pure manifestation, constituting the very identity of 
phenomenology as the theory of knowledge. Conceptually, at the beginning of 
phenomenological research, the immanence of psychic acts is opposed to all kinds of 
transcendent objects to those acts, which turns out to phenomenology as science of ideal 
objects (First and Second Chapters). His method of investigation, as determined by the 
specificity of its object, differs totally from the method of the natural sciences. 
Phenomenology, by the method of reduction and intuition, investigates the region to be the 
transcendent consciousness to the world with their pure and ideal objects, which, by their 
levels of incorporation and links actually the philosophical discourse to a rigorous science. 
The natural sciences, the empirical and deduction methods, are immanent to the world and 
constitute a 'real' objective relationship with his research object, therefore relative (Third 
Chapter). It will be seen that the immanence of the status of the position of pure object is 
consolidated, conversely, by the suspension of the entire thesis of the world, as opposed by 
epistemological phenomenology to empiricism. Husserl, in his way of consolidation of 
phenomenological research, constitutes, according to the evolution of his thinking, different 
levels of description of the acts of consciousness. He leaves thus the origin of a real 
immanence (Real), the logical inheritance and psychologism, through immanence 'Reell', 
referring to the descriptive psychology, to reach its highest level of development, with the 
pure immanence. If the level of last description that aims to phenomenology is achieved only 
when it comes to the transcendental, as a definitive break from all order of nature, the 
'reduction' is the inaugural gesture that takes place every phenomenological analysis (Four 
Chapter). The immanence seeks to resolve a problem which, in the phenomenological theory, 
breaks the link with the world, is indispensable to the establishment of its meaning, 
manifested only by an absolute being. The apprehension of being in the world is only possible 
as well, in suspension and consequent denial. Phenomenology becomes thus a strict science of 
pure objects held by the inaugural gesture of epoché in the world, reduced their intentional 
manifestation, it consists, for an idea of time itself, transcendentally in consciousness (Fifth 
Chapter). The immanence of the statute is effected itself in the psychology which turns into 
pure phenomenology, and this to transcendental philosophy. 
 
Keywords: Immanence. Transcendence. Intentionality. Epoché. Reduction. Conscience. 
Psychology. Transcendental philosophy. 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

 

Ph. A.   Philosophie de L’Arithmétique (1972a) 

L. U.   Logische Untersuchungen (2009b) 

Huss. II Die Idee der Phänomenologie (1950b) 

Idées I   Idées directrices pour une phénoménologie (1950a) 

Ph. W.  Philosophie als strege Wissenschaft (2009c) 

Ph. P1  Philosophie Première 1(1970b) 

Ph. P2  Philosophie Première 2 (1972b) 

M. B.  Manuscrits de Bernau (2010b) 

L. F. T. Logique formal et logique transcendental (2002a) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 



10 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO.......................................................................................................................12 

1 EMERGÊNCIA DO CAMPO TEMÁTICO.....................................................................23 

1.1. Na escola da matemática.................................................................................................27 

1.1.1 Aproximação com o psicologismo...................................................................................29 

1.1.2 Delimitação do campo subjetivo................................ ....................................................32 

1.1.3 O ver como momento perceptivo.....................................................................................35 

1.2 Formulações primárias dos objetos intencionais...........................................................37 

1.2.1 Objeto e significação........................................................................................................39 

1.2.2 Especificações da relação fenômeno e consciência.........................................................40 

1.2.3 Herança Brentaniana........................................................................................................41 

1.3 Definição de um novo objeto de investigação.................................................................47 

1.3.1 Passagem a um novo domínio de conhecimento e seu distanciamento do 

psicologismo.............................................................................................................................49 

1.4 Psicologismo e relativismo................................................................................................54 

1.5 O retorno às coisas mesmas como forma de superação de certos prejuízos................56 

2 NOS LIMITES DA DESCRIÇÃO ANALÍTICA E FENOMENOLÓGICA: A 

FENOMENOLOGIA COMO DISCIPLINA AUTÔNOMA..............................................60 

2.1 Acerca da expressão e da significação na teoria da imanência fenomenológica .....62 

2.1.1 Caracterização dos atos de significação...........................................................................64 

2.2 Sobre certas propriedades das vivências intencionais...................................................66 

2.2.1 A referência da consciência e suas modalidades.............................................................68 

2.2.2 Consciência como percepção interna...............................................................................71 

2.2.3 Consciência e intencionalidade........................................................................................73 

2.3 A necessidade de adequação terminológica....................................................................75 

2.3.1 Distinções essenciais dos atos.........................................................................................77 

2.3.2 Qualidade e matéria dos atos...........................................................................................78 

2.3.3 A ideia de representação e suas variações.......................................................................79 

2.4 Distinções fenomenológicas da atenção: curso de inverno de 1904-1905...................82 

3 PASSAGEM À ANÁLISE FENOMENOLÓGICA E A ESPECIFICAÇÃO DA 

IMANÊNCIA COMO LUGAR DO TRANSCENDENTAL .............................................86 

3.1 O surgimento da epoché fenomenológica pela dúvida cartesiana................................91 



11 
 

3.1.1 Ordem de validade dos objetos imanentes.......................................................................93 

3.2 Crítica ao idealismo husserliano......................................................................................97 

3.3 Filosofia e rigor científico...............................................................................................104 

3.3.1 Insuficiências da análise naturalista...............................................................................107 

3.3.2 Incompatibilidade com o historicismo ..........................................................................111 

4 ESSENCIALISMO DA VIRADA TRANSCENDENTAL.............................................114 

4.1 Da fenomenologia pura aos dados absolutos ..............................................................116 

4.1.1 Variações acerca da essência.........................................................................................119 

4.1.2 Correlação entre ciências fáticas e eidéticas..................................................................121 

4.1.3 Essência especifica de uma região.................................................................................122 

4.1.4 Pressupostos da análise eidética.....................................................................................124 

4.1.5 A necessidade de ultrapassar a tese natural...................................................................126 

4.2 A consciência transcendental como resíduo fenomenológico......................................128 

4.3 Distinção entre percepção imanente e transcendente..................................................129 

4.4 Designação da região do transcendental.......................................................................133 

4.5 A sobreposição na imanência entre psicologia eidética e a fenomenológica 

transcendental.......................................................................................................................138 

4.5.1 Considerações metodológicas fundamentais.................................................................139 

4.5.2 Retorno à subjetividade e consolidação da filosofia transcendental ...........................142 

4.5.3 A reflexão fenomenológica............................................................................................144 

4.5.4 O ‘Eu puro’ como presença absoluta.............................................................................145 

4.5.5 A intencionalidade fenomenológica..............................................................................146 

5 TEMPO FENOMENOLÓGICO E IMANÊNCIA.........................................................149 

5.1 Ego, tempo e motivação .................................................................................................153 

5.2 Imposições acerca da consciência do tempo.................................................................154 

5.3 Estrutura fundamental da consciência originária ..................................................158 

5.3.1 Retenção e protensão na constituição do tempo fenomenológico.................................160 

5.3.2 Retenção e protensão na constituição temporal do objeto fenomenológico ..............162 

5.4 Retenção, protensão e consciência de preenchimento.................................................164 

5.5 Imanência e ontologia.....................................................................................................166 

CONCLUSÃO.......................................................................................................................171 

REFERÊNCIAS....................................................................................................................176 

 



12 
 

INTRODUÇÃO 
 

Com o “Estatuto da Imanência”, investigaremos as condições de possibilidade de 

conhecimentos puros, princípio que orienta a pesquisa fenomenológica.  No que tange à nossa 

temática de estudo, a fenomenologia se constitui a partir do exercício livre da razão, em que 

ocorre a autoapreensão ideadora de objetos puros na consciência. Ao defini-la como 

“exercício”, não nos referimos a uma atividade intramundana do conhecimento, como critério 

de verdade, mas voltamo-nos, processualmente, à aplicação de um método de conhecimento 

estrito, modelado e adequado a seu objeto de investigação.  

Como veremos, os “objetos puros” modelam e determinam o método de investigação 

no pensamento husserliano. De origem racionalista, a investigação fenomenológica se 

contrapõe a toda forma de empirismo das ciências naturais, se posicionando, a partir de seu 

objeto, como uma filosofia antinaturalista. Sua base de fundamentação não se sustenta na 

experiência sensitiva ou objetiva do conhecimento, mas nas condições a priori, em que os 

objetos puros podem ser investigados e conhecidos. A fenomenologia se constitui, assim, pelo 

seu próprio método, na suspensão de toda ordem da experiência natural, o que a faz se 

posicionar, na virada do século XX, como pensamento crítico, tanto em relação às ciências 

como à filosofia tradicional. Nesse sentido, concatena-se numa tríade epistemológica: seu 

método está relacionado a uma verdade, seu objeto a uma essência, e o sujeito do 

conhecimento a um ser absoluto.  

A condição estatutária decorre da intersecção dessa tríade, em que a imanência se 

constitui como conceito artificial e sintético, delimitado num campo de investigação puro. 

Esta investigação e sua distinção das ciências naturais exigem a fundação de uma ciência 

correspondente ao seu próprio campo investigativo. A fenomenologia se define, assim, como 

uma ciência eidética, em que os objetos são apreendidos em sua manifestação pura na 

consciência.  

 A ideia de consciência assume um papel fundamental na definição da imanência. Por 

vezes, a consciência pode assumir uma dupla identidade, ora como sujeito, ora como objeto 

de sua investigação, nem sempre fáceis de distinguir e separar, devido ao próprio caráter 

evolutivo em que se sistematiza e se estrutura a pesquisa fenomenológica.  Como teremos 

oportunidade de ver, poder-se-á apresentar de modo gradual e evolutivo, como dado 

resultante da investigação, ao menos três concepções de consciência: 1) quando interroga o 

objeto puro (pela lógica); 2) quando interroga a si mesma (via cartesiana); 3) quando interroga 

o mundo (pela redução). A partir dessas três concepções, em que se assenta e se constitui a 



13 
 

própria ideia de imanência, Husserl realizará, não sem controvérsias, a passagem em que se 

consolidará a ciência fenomenológica, da psicologia descritiva a uma filosofia transcendental.  

Comumente essa passagem é denominada de virada transcendental, de uma concepção realista 

a uma concepção idealista do conhecimento. Ambas as concepções, como veremos, estão 

aquém de poder expressar o verdadeiro legado do pensamento fenomenológico e sua 

definição como ciência eidética. 

Husserl, na introdução de “Investigações Lógicas”, relaciona a fenomenologia a um 

domínio de investigações neutras em que diferentes ciências têm suas raízes, e que ela pode 

prestar um grande serviço à psicologia e às ciências empíricas de modo geral. O que garantiria 

o caráter científico universal da filosofia fenomenológica e o que a viabiliza como teoria de 

objetos puros, são os fundamentos de sua referência, que sendo a priori, antecedem a todas as 

formas de experiência objetiva.  

A intuição e a intencionalidade, conceitos que pavimentam e mesmo fundamentam o 

campo da idealidade, não são resultados de uma operação psicofísica da consciência, mas 

manifestação da própria consciência fenomenológica transcendental. A fenomenologia de 

Husserl, processualmente, se desdobra em questões que visam esclarecer o a priori da 

correlação entre consciência e mundo, se definindo como ciência de objetos puros.  Tais 

objetos resultam da atividade constituinte da consciência, em que a autoapreensão subjetiva 

não seria tomado em sua factualidade, mas em decorrência de um sujeito constituído 

transcendentalmente.  

É legítimo, assim, falar na fenomenologia, de estruturas do conhecimento, que 

garantem a validade a priori das verdades que pretende fundamentar. As estruturas operativas 

do conhecimento puro se localizam entre as formas aprióricas do ser (as validades teoréticas, 

funções judicativas etc.), estabelecidas nas obras até “Investigações Lógicas” e o ego puro 

transcendental (apercepção transcendental), contidos principalmente em “Idées I”.  

Compreender os problemas elaborados em “Investigações Lógicas”, em sua extensão e 

profundidade, pressupõe uma conexão temática da psicologia descritiva com a filosofia 

transcendental. O objetivo e a orientação de “Investigações Lógicas” podem, assim, somente 

ser tomadas em sua integralidade, se voltadas, conjuntamente, para “Idées I”, o que a ideia 

evolutiva de imanência pretende corroborar.  

O estatuto da imanência visa especificar um campo de investigação em que a filosofia, 

mediante a pesquisa fenomenológica, se constitui como ciência rigorosa (strenge 

Wissenschaft). A perspectiva de interesse que animou o projeto de doutorado, com o título 



14 
 

“Estatuto da Imanência na Fenomenologia de Husserl”, tem sua origem no projeto de filosofia 

desenvolvido no mestrado, em especial, no existencialismo francês, e tinha como título 

“Ontologia da Negatividade em Sartre” (COSTA, 2009). Uma das conclusões a que 

chegávamos nessa dissertação, é que, embora o referencial teórico do existencialismo 

sartreano fosse husserliano, e as bases de sua reflexão estivessem fundamentadas na 

fenomenologia, as perspectivas abertas por essa corrente de pensamento, conduziam seus 

trabalhos, a partir de seus objetos de estudo, para fora da fenomenologia, não para seu 

interior. 

A diferença de posição em que se situa o existencialismo em relação à fenomenologia 

está que, o primeiro, parte do pressuposto de que a ordem de surgimento tanto do mundo 

como do ser (Dasein) é de que ambos estejam em relação mútua e sejam interdependentes, e o 

segundo, da condição de que o mundo esteja, necessariamente, em suspensão, pelo retorno a 

sua manifestação pura na consciência absoluta. Onde um faz referência à relação existencial, 

o outro trata de correlação intencional; o primeiro é de ordem antropológico-existencial; o 

segundo, epistemológico-ideal. 

Para o existencialismo, o Dasein ou a realidade humana, são fenômenos que emergem 

de sua relação de identidade com o mundo, constituídos a partir de sua mútua presença fática. 

Para a fenomenologia, ao contrário, a emergência do mesmo fenômeno, à causa de diferenças 

intransponíveis, decorre da suspensão dessa relação, em que o mundo é apreendido pelo seu 

sentido constituído transcendentalmente. O motivo da divergência está justamente no fato de 

como ambas tomam ou compreendem a imanência (Immanenz) como operadora da 

manifestação dos fenômenos mundo e consciência: ou por sua facticidade, ou por sua 

idealidade, ou pelo sujeito empírico, ou pelo sujeito transcendental.  

A análise fenomenológica do existencialismo, com a analítica heideggeriana do 

Dasein, parte do pressuposto de que a intencionalidade da consciência é condicionada por um 

ser transcendente e fático temporalmente, e não por um ser absoluto, de constituição 

transcendental e atemporal. Ora, as questões aqui envolvidas, em última instância, decorrem, 

entre outras, da concepção de imanência como reveladora do que é da ordem do 

transcendental, não do transcendente; de um ser absoluto, não de um ser contingente. Embora 

ambos possam se fundamentar sob uma ideia de ontologia, a operação se dá em esferas 

distintas de compreensão do ser: a primeira, um ente existente, como analítica existencial; a 

segunda, de um ser cognocente, como teoria do conhecimento. 



15 
 

Para averiguar tais questões com maior profundidade, permanecendo exclusivamente 

no campo da análise fenomenológica, vimos por bem dar um passo atrás e investigar nos 

textos de Husserl, a que ele se refere quando trata de questões relacionadas à imanência e de 

sua correlação com os objetos transcendentes. Para o existencialismo, a intencionalidade gera 

uma relação de independência entre mundo e consciência, para a fenomenologia, uma 

correlação de conhecimento, pelo retorno a um eu puro constituinte de toda realidade.  

Em uma passagem da quinta investigação lógica, ao tratar da confusão que persistia 

ainda na filosofia, na distinção entre objetos intencionais (intentionalen Gegenstande) e 

objeto efetivo (wirklich Gegenstand), Husserl (2012b, p. 364) afirma que tal confusão “[...] 

tem seu ponto de apoio nos equívocos do discurso acerca da imanência e de outras coisas da 

mesma espécie”. Tendo em vista que tal distinção é o polo hegemônico por onde se inicia a 

investigação fenomenológica, que a coloca, definitivamente, como ciência eidética, oposta às 

ciências empíricas, é importante, na justa medida, expor os critérios filosóficos e 

metodológicos, de que Husserl lançou mão, para superação de tais equívocos. Ao mesmo 

tempo, a constatação dos equívocos por parte de Husserl, nos remete ao percurso que o levou, 

na virada do século XX, às análises constitutivas da própria filosofia fenomenológica, ao 

identificá-la, primeiramente, na fundamentação da psicologia, e posteriormente, na 

investigação eidética transcendental. 

Ao identificarmos uma referência estatutária à imanência, nos referimos, antes de 

tudo, a consolidação progressiva do método de investigação fenomenológica, que parte de 

uma psicologia descritiva e se consolida como filosofia transcendental. Ao mesmo tempo, e 

em continuidade com a análise anterior, nos referimos à intersecção epistemológica de níveis 

distintos de consolidação da análise da imanência, que se estruturam, ora em mútua 

colaboração da psicologia com a matemática e a lógica, ora da filosofia transcendental com a 

psicologia descritiva e eidética. A passagem, ou mesmo a realização da “redução”, se coloca 

como gesto definitivo da fenomenologia como filosofia transcendental, que na aplicação de 

seu método, suspende toda “tese do mundo”. 

Ao acompanhar a evolução do método fenomenológico de investigação de objetos 

puros, sua relação a um estatuto exige a redefinição permanente da identidade constitutiva da 

imanência. Assim, ela não está vinculada, simplesmente, a uma dimensão interna de 

experiências psicológicas cognitivas, embora seu ponto de partida esteja na psicologia, mas na 

análise de uma região de ser como condição de possibilidade de conhecimentos puros, em que 



16 
 

o mundo como correlato é tomado, não pelo que ele é (fático), mas pelo seu sentido (ideal), na 

autoapreensão ideal da consciência. 

Nos textos de Husserl, a origem da investigação sobre a imanência tem seu ponto de 

partida nas distinções estabelecidas por Brentano entre ciências físicas e psíquicas. Tais 

distinções contribuíram para delinear o campo de investigação no qual irá se debruçar, em 

que, voltando-se ao psíquico, percebe, acerca dessa região, o princípio fundador a um novo 

domínio de conhecimentos em que as ciências empíricas não exerciam ainda nenhuma 

influência.  

Embora Brentano tenha tido o mérito dessa primeira classificação entre duas ciências 

de domínios distintos, o método empregado era o mesmo das ciências empíricas, e o objeto a 

que procurava alcançar, mesmo circunscrito ao psíquico, era tão “real” (Real) quanto à 

realidade transcendente a que procurava se opor. Husserl, questionando a postura da 

“psicologia empírica” de Brentano, realiza o movimento analítico em direção à “psicologia 

descritiva”, em que os fenômenos psíquicos são atos “reais” (Reell), não ao modo das coisas 

externas, mas como idealidades resultantes da correlação intencional entre consciência e 

mundo. O ato intencional da psicologia descritiva é a “irrealidade” ou “idealidade” do objeto 

intencionado, distinto da “realidade” do objeto apreendido pela psicologia empírica. 

O risco que se corre, ao estilo de Brentano, é de confundir a imanência com o 

imanente, em que a referência espacial interna da realidade (Real) objetiva da psicologia 

empírica é tomada como objeto do conhecimento psíquico, o que não significa sua oposição 

ao transcendente. Ainda que a imanência se desenvolva conceitualmente como oposição à 

transcendência, sua designação fenomenológica se contrapõe à identificação real (Real) de 

objetos imanentes, se atendo, inicialmente, à vivência intencional enquanto realidade (Reell) 

descritiva da consciência, como limite possível de seu conhecimento.  

A ideia de imanência sofre outra transformação, quando se opera a passagem da 

psicologia descritiva, consolidada em “Investigações Lógicas”, à fenomenologia pura, que 

recebe seu primeiro esboço nos trabalhos de 1907 e se consolida por volta de 1913, com 

“Idées I”. A imanência não será mais “imanência” real (Reell), mas imanência pura. Nessa 

passagem, se reafirma a intuição, como recurso operativo da consciência à redução 

fenomenológica, tendo como resultado a suspensão definitiva da ‘tese do mundo’ e a 

consolidação, na ciência eidética, da idealidade de todo conhecimento. 

O fim da psicologia eidética, contudo, está em constituir em si mesma uma disciplina 

autônoma de objetos puros, como faz Husserl processualmente, ao transformá-la em filosofia 



17 
 

transcendental. A redução se coloca como a grande tarefa da fenomenologia, em que está 

suspensa toda ordem de conhecimento natural, em vista de sua apreensão ideal. A redução 

transcendental está, assim, para além do domínio de uma técnica e do produto de uma 

operação. Ela é o resultado pleno e livre da razão ao suspender todos os seus vínculos com o 

mundo da atitude natural e, absorver-se, pela autorreflexão pura, ao que restou do mundo após 

sua suspensão.   

A redução (Reduktion), como ato principal do pensamento fenomenológico e 

invalidação da ‘tese do mundo’, supõe, como sua condição, que se tenha como seu ponto de 

partida a própria atitude natural, como condição de sua suspensão e posterior superação. Sem 

esse ponto de partida nada poderia ser posto entre parênteses, e a redução seria um ato 

‘fantasioso’ do sujeito empírico. A consequência disso seria um dualismo fenomenológico 

frágil, semelhante a res cogitans e da res extensa cartesiana. Mas Husserl deseja ir além. 

Para compreender a evolução do pensamento husserliano em que se consolida a ideia 

de redução, podemos intercalar, de modo ascendente, as seguintes esferas estruturais do 

conhecimento: a fenomenologia pura exige como sua condição a psicologia descritiva e 

eidética, que exige, por sua vez, a psicologia empírica. A condição de superação da última 

pela primeira é o pleno exercício reflexivo de objetos possíveis pela consciência 

transcendental. Já a definição conceitual dessas disciplinas partiria de uma imanência real 

(Real) para uma imanência Reell, passando pela imanência intencional até chegar a seu nível 

mais alto, como imanência pura. Nesta última, se consolida toda filosofia transcendental. 

  Especificaremos, na atitude fenomenológica, as disposições gerais internas à 

consciência, que permitem distinguir objetivamente os dados puros da consciência de seus 

correlatos transcendentes, pelas quais a filosofia husserliana se transforma numa ciência 

rigorosa (als strenge Wissenschaft). Ao se interrogar sobre as disposições gerais do ser pelo 

qual os fenômenos se tornam objetos de conhecimento, confirmar-se-á que a imanência está 

para além de qualquer ideia de interioridade, sem negar sua fundamentação numa concepção 

estrita de consciência, distinta da região natureza.  

Como teremos oportunidade de ver, é a análise da imanência que garante a 

possibilidade da passagem de instâncias autônomas e independentes, unificadas por um 

vínculo sentido, em que a partir de uma epistemologia, o nível mais alto de reflexão emerge a 

partir de seu nível mais inferior. 

Relacionado a isso está à ideia de ciência que, para a fenomenologia, assume 

significado diferente ao do empirismo. Husserl não uniformiza um conceito de empirismo 



18 
 

nem de ciências da natureza, estando suas especificações circunscritas ao contexto de suas 

críticas, numa tensão constante, permeada pela diferenciação e separação do método 

fenomenológico, como acontece em “Philosophie als strenge Wissenschaft” e “Idées I”. É 

possível, independentemente de qualquer situação, identificar a ciência fenomenológica pelo 

método da intuição e da redução, tendo em seus domínios objetos irreais e puros. Seu ponto 

de partida é a correlação intencional entre consciência e mundo, sendo o mundo a 

determinação ontológica de tudo o que é significado, ou tomado como unidade de sentido pela 

subjetividade transcendental. A fenomenologia realiza, assim, um conceito de ciência 

transcendente ao próprio mundo.  

O empirismo é visto por Husserl, pelo método dedutivo, e se fundamenta, de modo 

geral, numa relação autônoma de mundo e consciência, em que o objeto real (Real) se 

descreve objetivamente, por uma consciência imanente ao próprio mundo. A verdade não é 

absoluta, e o conhecimento relativo ao sujeito intramundano. 

A definição de imanência como o campo mais geral de manifestação das vivências 

intencionais, permite, por um movimento reflexivo de autoapreensão, que se alcancem os atos 

pelos quais o mundo se torna sentido na consciência e pela consciência. Por meio de sua 

postulação específica, um dado qualquer da percepção “naïve”, torna-se, no movimento de 

apreensão ideadora, uma vivência pura. Nesse sentido, a imanência é estatutária, ao partir de 

verdades menos evidentes da psicologia às verdades apodíticas da fenomenologia pura, das 

quais é necessário estabelecer a hierarquia constitutiva, em que a gênese e origem das 

verdades afirmem sua indubitabilidade somente no ser absoluto. 

É significativa a contribuição que a fenomenologia recebe, em seu percurso inicial, da 

matemática e da lógica. A condição de partir dessas ciências para alcançar objetos puros, se 

conjugará de tal forma, que a fenomenologia só poderá vir à luz efetivamente, se conseguir 

integrá-las em seu discurso e ultrapassá-las por seu método. Não se chega aos objetos 

intencionais, se não passar por sua elaboração ideal abstrata, como já se oferecia os objetos na 

matemática e na lógica. Porém, essas ciências não falam da apropriação dos objetos ideais na 

imanência, somente de suas condições a priori, das regras claras e distintas do pensar 

corretamente. Mais do que objetos ou coisas a se alcançar num espaço ideal, ou da utilização 

correta das leis do pensamento para sua descrição, trata-se de se investigar as condições de 

apropriação e manifestação dos objetos na consciência, por um ser, que na sua pureza 

ontológica, não possui quaisquer resquícios de natureza. 



19 
 

Qual a relação que a fenomenologia mantém com as outras ciências? E em que se 

estabelece a origem da fenomenologia como ciência rigorosa? A postura crítica estabelecida 

por Husserl, desde o início, pode levar à falsa conclusão de que a fenomenologia, no alcance 

de sua autonomia metodológica, e na investigação de seu objeto próprio, a torna, ao mesmo 

tempo, alheia a tudo o que não faz parte de sua atmosfera de problemas. Essas questões 

podem ser esclarecidas se investigarmos as origens e o contexto em que o pensamento de 

Husserl nasce, e com a impostação de novos problemas se desenvolve. A evolução histórica 

do pensamento husserliano será fundamental para compreendermos o próprio objeto de nosso 

estudo, pois a definição última de imanência é o resultado da própria evolução e 

desenvolvimento de questões internas à fenomenologia, em sua contraposição ao empirismo e 

às ciências da natureza. Em última instância, é o método que distingue os objetos e o grau de 

verdade de ambas as ciências, eidética e natural. 

A estruturação de nossa pesquisa, em torno da constituição estatutária da imanência e 

o estabelecimento da fenomenologia como ciência de rigor (als strenge Wissenschaft) se dará 

no desdobramento de dois momentos decisivos do pensamento de Husserl. O primeiro, liga-se 

à sua origem em torno da matemática, quando se dedica à pesquisa de sua tese de habilitação, 

por volta de 1887, intitulada “Sur le concept de nombre” e em continuidade com esta, seu 

trabalho sobre “Philosophie de l’Arithmétique”, de 1891, e consequentemente, ligadas a estas 

questões, sua crítica ao psicologismo. Esse período irá se desenvolver praticamente por uma 

década, quando da publicação de “Logische Untersuchungen”, que se especificará como 

momento decisivo da investigação fenomenológica, ao sistematizar o discurso filosófico em 

torno da abstração de objetos gerais idealizados pela lógica e pela matemática, como 

momento formal a priori da teoria do conhecimento e da sua intuição de essências. 

O segundo momento ocorre a partir da virada transcendental, por volta de 1907, 

quando se dedica aos cursos sobre “Die Idee der Phänomenologie”, em que realiza suas 

primeiras elaborações acerca da redução fenomenológica e a consolidação de uma filosofia 

transcendental. Ambos os momentos não configuram propriamente uma ruptura, mas uma 

passagem a níveis diferenciados de reflexão, em um caminho progressivo de elaboração e 

reelaboração de seus temas e conceitos principais. 

Husserl criticava em Descartes, com relação à matemática, uma postura intelectualista, 

em que a partir desta disciplina, se poderia fundamentar uma ciência dedutiva do mundo 

(Welt), uma ciência “ordine geométrico”, como se a partir de nosso ego apodítico puro, 

pudéssemos salvar uma parcela do mundo pela simples dedução de princípios inatos ao 



20 
 

próprio ego (HUSSERL, 1994, p. 08). Assim, uma das questões relacionadas aos seus estudos 

iniciais, é a tentativa de fundamentar alguns conceitos da matemática como quantidade, 

unidade e numeração em bases psicológicas, ou a de fundamentar o número em uma 

aritmética universal. Na passagem do século XX, Husserl dará uma virada radical em seus 

estudos em torno da aritmética e da lógica, buscando, então, uma radicalização acerca da 

absolutização da essência das coisas (Wesensverhalt), pelo retorno ao seu sentido original na 

consciência. 

No entanto, uma questão que permanece relativa à teoria do conhecimento, é a de 

apresentar um método de investigação que possa garantir a apoditicidade dos objetos tratados 

pela fenomenologia. A lógica, a partir de suas novas definições transcendentais, permanecerá 

como fiadora desses critérios de verdades universais. 

“Idées I” será responsável por essa mudança de postura em relação à apreensão dos 

objetos intencionais. Se algum “ente” nos é acessível pelo retorno à sua origem, esta origem é 

o próprio sentido constituído na consciência. Como veremos, os resultados da pesquisa 

fenomenológica, seguindo um princípio cartesiano, serão, assim, cum fundamento in forma 

(com base na razão) e não cum fundamento in re (com base na realidade), como salienta o 

próprio Husserl em suas “Meditações Cartesianas”. 

Para alcançar o que nos propusemos acima, nosso trabalho se dividirá nas seguintes 

partes: o primeiro capítulo, “Emergência do campo temático” dedicar-se-á à análise, dentro do 

assunto proposto, de alguns aspectos dos primeiros escritos de Husserl, centrados na 

aritmética e na influência do psicologismo, relativos aos anos de 1880, quando se torna aluno 

de Weierstrass, a 1899, quando da edição do primeiro volume de “Logische Untersuchungen”. 

A análise da imanência se consolidará na crítica ao empirismo e no seu flerte com o 

psicologismo. 

O segundo capítulo tem, como temática norteadora, “Nos limites da descrição analítica 

e fenomenológica: A fenomenologia como disciplina autônoma”, que investiga as condições 

preliminares da transposição que Husserl realizará à análise fenomenológica pura, que se 

sustentará, fundamentalmente, sob a crítica do psicologismo e das ciências da natureza, e 

como consequência, de sua proximidade com a psicologia descritiva. Surge o emboço de uma 

imanência Reell e o distanciamento do psíquico de qualquer realidade (Real) natural. O 

período que corresponde a esta segunda parte, vai, essencialmente, de 1900, com a publicação 

de “Logische untersuchungen”, em que nos concentraremos na primeira e quinta 

investigação, até 1905, quando Husserl ministra um curso acerca da “teoria da atenção” na 



21 
 

fenomenologia. Constituindo-se como ciência autônoma, a fenomenologia procura consolidar 

as bases científicas em que deseja constituir sua teoria do conhecimento (Erkenntnistheorie).  

O terceiro capítulo aborda as primeiras formulações conceituais e metodológicas da 

fenomenologia, assim como de sua aproximação e distanciamento das ciências empíricas, que 

se desenvolve entre os anos de 1906 a 1911, quando publica “Philosophie als strege 

Wissenschaft”. Esse capítulo tem como tema principal “Passagem à análise fenomenológica e 

a especificação da imanência”. A imanência Reell já não condiz mais com uma 

fenomenologia de objetos puros, obtidos pelo exercício metodológico da redução e da 

intuição, exigindo outras especificações teóricas da consciência. 

O quarto capítulo trata do “Essencialismo da virada transcendental”, característica 

própria da imanência pura. A partir dos princípios gerais em que se fundamenta “Idées I”, em 

que concebe as especificações constitutivas da consciência, que qualifica uma espécie de 

ontologia regional, a filosofia fenomenológica passa a ser concebida propriamente como 

ciência, que pressupõe um conjunto de regras e definições a priori para estabelecer o status 

quo de sua epistemologia de objetos puros. A relação constituinte da consciência 

transcendental funda-se sob à redução e, ao mesmo tempo, na passagem da psicologia 

descritiva a uma fenomenologia pura. 

O quinto e último capítulo faz um breve apontamento da relação entre o “Tempo 

fenomenológico e a imanência” como componente intrínseco a toda análise de objetos puros. 

O tempo sempre foi, pelas dificuldades que impunha, uma temática marginal e fragmentada 

na análise fenomenológica. Embora Husserl tenha realizado vários ensaios sobre o tema, uma 

definição mais precisa vai acontecer somente após “Idées I”, com os “Manuscrits de Bernau”, 

trabalho realizado em colaboração com seus assistentes mais próximos. A ideia é trazer a 

temática do tempo ao centro da investigação fenomenológica e mostrar sua relação com a 

própria imanência na fundamentação de objetos puros. Se a consciência é fluxo, os objetos 

não se constituem de modo Reell, mas são puramente intencionados pela consciência.  

Utilizaremos os textos de Husserl nas versões em português, francês ou alemão. Para 

as duas primeiras, sempre consultaremos os conceitos principais no original. Para os textos 

pré-fenomenológicos, envolvendo o primeiro e segundo capítulos, afirmamo-nos, também, 

com leituras de apoio, principalmente, dos textos de K. Twardowski e F. Brentano, visando 

somente aprofundar as discussões estabelecidas ali por Husserl.  

Para o terceiro, quarto e quinto capítulos, já na análise propriamente fenomenológica, 

como complemento da literatura primária, utilizar-nos-emos, principalmente, das críticas e 



22 
 

comentários de R. Ingarden, R. Boehm, E. Fink e P. Ricoeur ao idealismo husserliano e, 

consequentemente, a consolidação de uma filosofia transcendental. A questão primeira que 

emerge, porém, é a das origens da fenomenologia, de onde iniciaremos nosso percurso 

investigativo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

1 EMERGÊNCIA DO CAMPO TEMÁTICO 

 

 A emergência do campo da imanência, como campo especulativo fenomenológico, 

surge preliminarmente em Husserl, em seus primeiros estudos, decorrentes do seu vínculo 

com a aritmética e a matemática. Interessado pela psicologia, como gênese explicativa do 

conhecimento, abandonará esta orientação teórica em seus trabalhos posteriores, em grande 

medida por sua proximidade com Frege e discordâncias com Brentano. Em sua origem, 

Husserl recebeu no interesse pela matemática forte impulso em seu campo de pesquisa 

fenomenológico, que ensaiava ainda seus primeiros passos como teoria do conhecimento, e 

foi buscar nos fundamentos da lógica a base de apoio para constituir, como projeto maior de 

trabalho, uma filosofia como ciência rigorosa1. 

 Ao que interessa especificamente, sublinharemos como se articula esta passagem que 

Husserl faz da aritmética à filosofia fenomenológica, de modo a estabelecer os “marcos” 

primeiros de sua investigação psicologista. Em seguida, averiguaremos às motivações de 

ordem filosófico-epistemológica, que ocasionaram o abandono do estudo da matemática e seu 

vínculo com a psicologia, sem caracterizar, contudo, uma ruptura, decorrente de um novo 

método e objeto de investigação2. 

 Faz-se necessário retornar às origens do pensamento husserliano, para poder entender 

o movimento de mudança que ocorreu em seu pensamento. Mudança esta motivada, ora por 

necessidade de clareza e aprofundamento, ora por limites reflexivos a que chegou e que 

exigiam um posicionamento filosófico mais radical. Há de se levar em conta que o 

pensamento científico e filosófico no final no século XIX, que influenciou radicalmente a 

fenomenologia, passava por profundas transformações que ainda não haviam sido 

suficientemente assimilados3. Esse emaranhado de questões contribuiu de modo decisivo às 

                                                            
1 Tendo em vista que Husserl era conhecedor e se utilizava da lógica, seja a clássica, de Aristóteles e Kant, seja 
contemporânea, de Lotze, Stumpf, Frege, etc., não será possível, entrar nos detalhes de todas estas distinções nos 
textos husserlianos.  O que faremos, quando necessário, é especificar seu sentido na medida em que a utilizamos 
no texto.  
2 Para esta primeira fase do pensamento de Husserl, do seu vínculo com a matemática e, posteriormente, de sua 
passagem à lógica, o que faremos de modo muito sintético. Para mais detalhes, conferir com mais detalhes o 
trabalho de Dastur (1995). 
3 Como atesta Tatarkiewicz (1959, p. 18, tradução nossa), acerca do período do nascimento de Husserl, em 
“Reflexions Chronologiques sur l’epoque ou a vecu Husserl”, “Ora em 1959 apareceu o livro de Darwin que 
influenciou totalmente os espíritos filosóficos. Esta data é uma forma de prelúdio. No ano seguinte apareceu três 
livros importantes e precursores. Era o programa da filosofia evolucionista de Spencer, o livro de Kuno Fischer 
sur ‘Kant e a ‘psicofísica’ de Fechner’. Com o evolucionismo, Husserl teve muitos poucos pontos de contato. 
Mas esta corrente influenciou apesar de tudo, toda a atmosfera geral da época onde ele tinha feito seus estudos. 
No que se refere ao kantismo, Husserl foi sempre seu antagonista. Mas, para compreender um pensador, é 
necessário compreender tantos seus adversários quanto seus amigos. No que se refere a terceira corrente, a que 



24 
 

investigações fenomenológicas, passando dos estudos da matemática e da lógica, à psicologia 

e à fenomenologia, mantendo sempre os vínculos de origem.  

A formação autodidata de Husserl tem papel fundamental4. Ele vinha dos estudos das 

disciplinas exatas, motivado por grandes matemáticos e lógicos. Por volta de 1880, aluno do 

matemático Weierstrass5 e, posteriormente, de Brentano, Husserl “tomará a sério” o objeto de 

estudos de seus mestres6. Com referencia a estes dois mestres, principalmente, Brentano e de 

seu estudo sobre a psicologia, Husserl recebeu a base reflexiva em que deveria aprofundar seu 

conhecimento sobre a psique, de modo que todo objeto possível a uma experiência sensível e 

intelectiva recebesse seu devido esclarecimento, não simplesmente como objeto empírico, 

mas como fenômeno, o que exigia a superação do empirismo. 

 Por meio da “consciência intencional dos objetos”, tema que será abordado 

posteriormente, buscava o esclarecimento epistêmico deste mesmo objeto, transpondo a 

própria aritmética ao julgo intencional. Ao que se dedicava no momento, o estatuto do 

número, percebia ser insuficiente confiar nos procedimentos lógicos que lhe eram disponíveis, 

e ao mesmo tempo, exigidos pelas teorias e métodos em voga. 

 Com vivo interesse, Husserl põe em marcha um empreendimento intelectual que 

exigia, para alcançar seus verdadeiros objetivos, transpor a aritmética para um terreno mais 

seguro e firme. A teoria brentaniana contribuiu, assim, para a analise do modo em que o ser 

dos objetos da aritmética se ofereciam aos atos de conhecimento, sua recepção e concepção. 

 O terreno em que se encontrava Husserl, e mesmo seus mestres, como irá perceber 

criticamente somente anos mais tarde, em relação aos rumos que tomaram suas pesquisas, era 

um espaço eminentemente psicologista. A filosofia da aritmética, como expoente da disciplina 

lógica e matemática, que se configurava em seus conceitos e formações simbólicas, seria a 

seu ver a única capaz de oferecer o estrato mínimo dos objetos ideais e verdadeiros, ou seja, 

do aspecto formal do conhecimento.  

                                                                                                                                                                                          
desenvolveu Fechner, ela influenciou certamente um período da vida de Husserl. Pois é com Fechner que nasce a 
ideia de que a Psicologia poderia ser a ciência ideal e que ela herdaria todos os problemas da filosofia”.  
4 Van Breda, comentando Tatarkiewicz (1959, p. 28), evidencia esse caráter autodidata de Husserl em suas 
pesquisas, “Na filosofia, Husserl era, pela sua formação, em larga medida autodidata”.  
5 “Sua esposa - Malvina Husserl - lembrava que ele tinha costume de dizer que era de Weierstrass de quem ele 
devia o gosto do esforço científico”. (DASTUR, 1995, p. 17, tradução nossa). 
6 Como afirma Desanti (1987, p. 67, tradução nossa), “‘Tomar a sério’ queria dizer refletir a filosofia nesta base, 
a tomar de apoio em um movimento de reflexão capaz de esclarecer o fato mesmo que a matemática possa se 
dispor. Importava então, pesquisar além da matemática e por assim dizer, na fonte da Aritmética pura, o germe 
deste esclarecimento”.  



25 
 

 Buscava-se, pela aritmética, através da aplicação e da formalização lógica de 

enunciados, os “teorema”, e de suas provas, a “demonstração”, um conhecimento indubitável 

e verdadeiro. 

 

Uma outra maneira de ‘ser radical’ e uma outra forma do filósofo aplicado (e ali 
uma outra forma de aplicação) se indicava portanto no seio mesmo da Aritmética 
pura, no estatuto de seus enunciados nomeados ‘teoremas’ e de seus procedimentos 
de provas nomeados ‘demonstração’. Diz-se de um teorema que é verdadeiro se sua 
demonstração é válida. Que a Aritmética seja uma ciência, isto quer dizer ao menos 
que ela deve necessariamente consistir em um corpo de enunciados verdadeiros. 
(DESANTI, 1987, p. 69, tradução nossa) 

 

Com esse procedimento, Husserl desejava fazer da aritmética à base da edificação do 

seu estudo da matemática. Para que tal projeto alcançasse seu pleno desenvolvimento, era 

necessário investigar as leis que garantissem as bases do ser verdadeiro, e que, a princípio, a 

lógica e a aritmética apareceram como os instrumentos mais adequados para esta finalidade. 

 Com estas preocupações, inicia-se, pelo que se percebe em seus primeiros trabalhos, 

uma primeira inflexão no pensamento de Husserl. Este não estaria voltado unicamente às leis 

e as regras que conferem a lógica e a aritmética o alcance da objetividade absoluta do ser 

verdadeiro, o aspecto formal, mas, pelo interesse em relação ao sujeito ou ao ser capaz de 

realizar tais atos de conhecimento7. É necessário ainda, e isso não está totalmente claro para 

Husserl, um método que torne possível o acesso a este ser ou a esta consciência, e aos 

conteúdos que eles operam no plano das idealidades, que não se diferencia do que é lógico e 

verdadeiro. Na atmosfera que Husserl está imerso, havia um abismo na relação entre sujeito e 

a lógica para a constituição formal do conhecimento, aparentando operarem campos distintos, 

sem qualquer relação entre si8.  

 

 

 

 

                                                            
7 Uma exposição mais clara sobre a lógica na fenomenologia e sua distinção em relação à logica tradicional será 
feita somente 1929, com “Lógica Formal e Lógica Transcendental”. Para Husserl, o conhecimento e a verdade já 
eram dados pela lógica, só que a seu ver, a lógica necessitava de uma reformulação de significação e de método 
se desejasse atingir os fundamentos de um conhecimento rigoroso. São acerca destas questões preliminares 
essenciais que tratará “L.F.T.”, como trabalho introdutório de “Experiência e Juízo”, de 1930. 
8 Como observa Schérer (1967, p. 66, tradução nossa), “O a priori matemático e lógico puro, este domínio de 
verdade necessária e universais, correspondem correlativamente a um a priori do modo psíquico, ou seja, um 
domínio de verdades necessárias e incondicionais que se relacionam ao viver matemático [...] Esta ‘nova 
psicologia’ é nova não somente em razão de seu tema central: consciência objeto, mas também do fato que ela 
não é empírica, mas a priori. E é necessário entender ali a priori, no sentido autêntico da matemática, uma 
ciência de essências”. 



26 
 

Tudo isso do ponto de vista do sujeito do conhecimento (que toma as experiências 
do mundo, da cultura e das coisas) se apresenta como atividade produtiva ou 
exigência criativa (representação, lembrança, imaginação conceitual ou sensível), 
tudo isto que acompanha os fenômenos do conhecer, deve ser tido por inerte no 
campo da teoria. A questão ‘como pensar?’ é assim reduzida, ao sentido mais forte, 
em sua única inscrição lógica. (DESANTI, 1987, p. 71, tradução nossa ) 

 

Diante deste contexto em que se encontram as ciências exatas e a epistemologia, o 

grande empreendimento de Husserl, que opera ainda no campo da teoria, será o de investigar 

o processo de composição e elaboração conceitual dos números. Em base deste estudo, se 

sucederá não somente à ascensão aos objetos ideais, mas a própria unificação e mesmo a 

descrição da correlação que se estabelece entre sujeito e objeto do conhecimento9. 

 O caminho que Husserl irá trilhar é longo e permeado de dificuldades. Conforme se 

abria ao campo de investigação através da aritmética e dos problemas que ela engendra em 

relação aos conteúdos do conhecimento, fazia, por necessidade, sua aproximação da lógica, 

“Era seu modo de compreender a exigência que devia animar a lógica, referir-se 

essencialmente aos conteúdos do pensamento exprimíveis nos julgamentos – a unidade, dirá 

ele mais tarde, das significações e das objetidades [...]” (DESANTI, 1987, p. 87,  tradução 

nossa).  

A lógica assume um papel essencial nas primeiras investigações pré-fenomenológicas 

e, posteriormente, na própria definição do método e do objeto da fenomenologia10. É uma 

lógica que Husserl assume de modo muito particular, pois não está fundada somente na 

extensão formal dos conceitos, mas antes, na veracidade da expressão dos juízos, como 

                                                            
9 A lógica e a aritmética abrem um contexto complexo e amplo de investigação que nós não teremos condições 
de adentrar nesta pesquisa.  Faremos somente alguns apontamentos nesta direção pela necessidade do 
esclarecimento de algumas ideias que tocam nosso objeto de pesquisa. Sabe-se que Husserl não poupará energias 
na investigação do campo aberto pela álgebra, principalmente na assim chamada “estrutura de sistemas teóricos 
axiomáticos”, a qual estava vinculada à teoria do número. Sua opção pelos sistemas de elementos, elaborado por 
Dedekind, e também, mesmo não demonstrando expressamente, pelos estudos de Frege, o levará, 
posteriormente, a se aproximar e a abandonar o psicologismo, exigindo sua volta ao campo de fenômenos 
transcendentais.  Como atesta Desanti sobre a situação das ciências exatas no do século XIX, e seu grande 
avanço proporcionado pelos estudos de Dedekind, Schröder, Weber, Jordan, Galois, Cantor, entre outros, no 
tocante ao novo papel que deve assumir a álgebra e a matemática, as definições vinda do passado de: operação, 
intuição, espaço, superfície, etc, exigiam ser superadas, de modo a abrir um novo campo de objetos de 
investigação, “Se nos convém de nomear ‘mathésis’, ao sentido ativo, a dinâmica interna do movimento que 
anima os métodos e libera os campos do objeto, nós diremos que a mathésis deste período é conduzida pela 
evolução que é realizada na Álgebra. A palavra ‘álgebra’ não designará simplesmente, nem uma técnica dos 
cálculos literais, nem a teoria das equações e de sua resolução numérica ou ‘algébrica’, mas de uma maneira 
muito mais geral, a teoria das leis de composições definidas entre os elementos pertencentes aos campos de 
objetos quaisquer. [...] Importante observar  que este acesso pela ‘álgebra a um nível elevado de abstração 
chamará um esforço de atenção aos conteúdos dos campos dos objetos engendrados, e aqueles dos conceitos que 
exigirá sua constituição” (DESANTI, 1987, p. 73, tradução nossa). 
10 Como o próprio Husserl atesta em “Idées I”, o que era tratado em “Philosophie de L’Aritmétique”, como 
“conteúdo primário”, passa a ser denominado a partir de “Investigações Lógicas” de “vivência” (Erlebnis) 
(HUSSERL, 1950a, p. 288, tradução nossa). 



27 
 

manifestação dos conteúdos de pensamento11. Ao voltar-se, embasado na lógica, aos 

conteúdos de pensamento exprimíveis nos juízos, Husserl assume uma tarefa radical que 

exigirá posteriormente uma refundação não só do método, mas da própria teoria do 

conhecimento.  

 

 

1.1 Na escola da matemática  

 

 Husserl desenvolveu seus trabalhos entorno da matemática muito menos do que havia 

prometido nos seus trabalhos iniciais12. Tal orientação exige que tomemos a justa medida que 

esta disciplina assume na especificação do campo de investigação que se abre na origem dos 

textos pré-fenomenológicos, e ao que nos interessa, especificamente, sobre a imanência, 

procurando constituir entorno deste campo, sua contribuição à uma filosofia de conhecimento 

rigoroso. Como se perceberá, o que se denominará com o auxílio da matemática, de 

“processos abstratos”, será posteriormente convertido, por meio da psicologia descritiva, em 

“analítica intencional” de objetos ideais. Neste sentido, a própria matemática se converteria 

numa ontologia, ao se tornar uma ciência racional de objetos que se constituem por 

conhecimento de essência, ou na intuição de essências gerais, purificada de toda posição do 

ser individual. Ela contribui no campo de investigação que Husserl metodologicamente está 

elaborando, ao se diferenciar das tradicionais teorias do conhecimento. 

 A esta altura entra em cena a importante influência de Frege, da qual nos reportaremos 

sem entrarmos em sua complexidade de detalhes e controvérsias (COOB-STEVENS, 1998). 

Havia, entre Husserl e Frege, uma relação de proximidade, em consequência da convergência 

de seus estudos, iniciada principalmente entorno da “Philosophie de L’Aritmétique” 

(HUSSERL, 1972a). Esta obra, apesar de certos questionamentos pontuais contidas em sua 

                                                            
11 “Com efeito, cada juízo pode se transformar de uma maneira equivalente em um juízo sob as relações de 
conteúdo ideais (portanto, de qualquer modo, em um juízo analítico), e cada um pode ser assim sujeito ao 
cálculo. No juízo “Todos os homens são mortais”, nós substituímos por este outro: “O conceito ideal de homem 
inclui aquele da mortalidade”, que, ainda que não seja idêntico ao primeiro, lhe é, portanto, equivalente” 
(HUSSERL, 1975, p. 68, tradução nossa). 
12 Na introdução de “Plilosophie de L’Arithmétique”, Husserl (1972a, pp. 5-6, tradução nossa) se propõe a um 
segundo volume da obra, para aprofundamento de temas tratados no primeiro, “A pesquisa lógica do algarismo 
aritmético – sempre ainda na concepção da aritmética do número – e a justificação do emprego, no calculo, dos 
quase-números formados a partir das operações inversas, os números negativos, imaginários, os números 
fracionais e irracionais, devem constituir o conteúdo da primeira parte do Volume II. As considerações críticas 
desta parte oferecem mais de uma vez a ocasião primeiro de saber se é o domínio dos números, ou qual é o 
domínio conceitual se é um outro, quem comanda a aritmética geral no sentido primeiro e original. Esta é a 
questão fundamental que deve se consagrar em seguida a segunda parte do Volume II”.  



28 
 

recensão crítica, havia sido muito bem recebida por Frege13. Embora tenham tido de início 

certa empatia, em raros momentos, Husserl fez menção às investigações de seu colega14. É 

importante salientar que é Frege o primeiro refratário das teorias psicologistas, inclusive 

fazendo observação nas próprias obras de Husserl, o que indica, pela proximidade, ser Husserl 

herdeiro desta crítica15.  

Em “Philosophie de l’Arithmétique”, Husserl é assumidamente psicologista, pela 

forma representacionista do número no psíquico. Essa postura será fundamental para o 

desdobramento de seus trabalhos futuros, inclusive para a sua posterior mudança de método e 

de campo de investigação. De modo subliminar, é como se a condição de superação do 

psicologismo exigisse que a filosofia husserliana assumisse inteiramente os pressupostos 

filosóficos do próprio psicologismo. Assim, esta obra, por tratar da relação entre número e 

representação, se torna um trabalho de passagem essencial à fenomenologia, pois ela oferece a 

matéria prima para a análise psicológica e, posteriormente, para sua própria crítica. 

Afirmando ser um trabalho de pesquisa psicológica e lógica, Husserl se propõe, no 

inicio de sua obra, tanto com relação a este tema, quanto ao método, a “[...] pesquisar por uma 

enquete detalhada e paciente os fundamentos sólidos, examinar em uma crítica escrupulosa as 

teorias dignas de atenção, separar a justa da falsa, para por no lugar, uma vez conhecida, 

alguma coisa de novo e, se possível, bem segura” (1972a, p. 03, tradução nossa). Esta 

exigência metodológica e rigor científico irão acompanhar todos os seus trabalhos posteriores, 

a ponto de vincular à própria fenomenologia a um método próprio de investigação científica.  

 

 

 

 

 

                                                            
13 “Você me alegrou muito pelo envio que me fez de sua ‘Philosophie de l’Arithmétique’, assim como a 
‘Recension des leçons de Schröder sur l’algèbre de la logique’, e o ensaio sobre ‘Le Cacul de la conséquence et 
la logique du contenu’, que eu mesmo me ocupei longo tempo destas questões. Apesar de certas divergências 
pelo meu modo de vê-las, eu creio, no entanto, observar nos seus escritos um grande número de pontos em 
comum” (DESANTI, 1987, pp. 19-21, tradução nossa). 
14 Uma destas raras menções está em uma nota de rodapé de “Prolegomena zur reinen Logik”, onde passa a 
defender a total incompatibilidade da aproximação entre matemática e psicologia, reconhecendo seu equívoco na 
leitura de Frege, “Eu não preciso nem dizer que eu não defendo mais o princípio da critica (die prinzipielle 
Kritik) que eu fiz da posição antipsicologista de Frege em minha ‘Philosophie der Arithmetik’” (HUSSERL, 
2009, p. 172, tradução nossa). 
15 Um pouco mais tarde, Twardowski, no ano de 1894, em seu artigo, “Contenu et objet des représentations”, já 
estabelece uma relação crítica com o psicologismo (TWARDOWSKI, 1993c, pp.  186-197, tradução nossa ). 



29 
 

1.1.1 Aproximação com o psicologismo16 

 

O primeiro e único volume que trata das questões essencialmente psicológicas está 

voltado para a análise de conceitos de “quantidade”, de “unidade” e de “numeração”, 

enquanto objetos de doação à consciência, que não se reduziriam à simbolização. O estudo do 

número evidenciou seus pressupostos lógicos, que estão ligados diretamente à ordem do 

sentido, de natureza psicológico-subjetivista, inseparáveis das considerações feitas, até então, 

pela psicologia.  

Em “Philosophie de l’Arithmétique” (1891), Husserl assume a tradição filosófica 

relacionada ao estudo da matemática, fazendo uma longa digressão, passando por vários 

matemáticos e lógicos, para tentar estabelecer seu próprio parâmetro, a partir de uma análise 

psicológica, acerca do conceito de “número”17. É importante nos atermos neste estudo e 

percebermos que o intuito de Husserl neste período não é propriamente reformular ou 

revolucionar o estudo da lógica e da psicologia, mas ao contrário, a partir destas disciplinas e 

das questões que abordam, encontrar a justificação teórica de sua pesquisa. Nosso interesse 

não é refazer o caminho de Husserl, nem procurar sistematizar sua análise da aritmética que 

decorrem de seus estudos sobre o “número”, como a única interpretação correta; pretendemos, 

tão somente, captar sua contribuição para o desenvolvimento de nossa temática sobre a 

imanência e sua caracterização como campo fenomenológico de verdades puras, que tem 

particularmente sua origem nestes temas.  

Tal obra possibilitou, à análise husserliana, a abertura de um campo mais amplo de 

investigações, seja ele ligado aos objetos ideais, seja ao da precisão da relação entre ato e 

objeto, que acaba incidindo, pela configuração desta correlação, sobre a imanência. Isto 

colocará automaticamente a consciência, na base de toda investigação que envolve as análises 

psicológicas e fenomenológicas, constituindo-se como seu elemento originário e primordial.  

                                                            
16 A relação de Husserl com o Psicologismo é longa e complexa, envolvendo posições controversas, não somente 
de Husserl, mas também de seus comentadores. Se todo fenômeno é um objeto psíquico, podemos reduzir a 
fenomenologia num psicologismo de diferentes matizes? A esta questão poderemos nos reportar ao artigo, 
“Algunas Consideraciones en Torno a la Distinción de Tipos de Psocologismo em Husserl”, de Porta (2010). 
Embora o artigo não tenha a disposição de diluir o problema, o horizonte que aponta é para esta diversidade de 
psicologismo que se pode resgatar nos textos de Husserl, assim como de seus limites e controversas. 
17 Só para citar alguns exemplos de matemáticos e lógicos, mostrando assim a afinidade de Husserl às pesquisas 
ligadas a este tema, estão: Locke, J. St. Mill, F. Brentano, W. R. Hamilton, F. A. Lange, Baumann, Dedekind, 
Cantor, Frege, Kerry, Leibniz, Lotze, Mach, Meinung, Stumpf, Schröder, Wundt e outros. Para este período, 
conferir Farber (1968).  



30 
 

O conceito de número, o vínculo entre psicologia e lógica, colocará seus trabalhos em 

outro patamar de investigação18. Husserl define a própria competência da lógica (formal) e da 

psicologia, em relação a alguns temas da aritmética, como se observa em seu comentário a 

Frege. 

 

O que visa Frege, não é absolutamente uma análise lógica do conceito de número; 
não é de uma tal análise que ele espera uma explicação das bases da aritmética. ‘A 
psicologia não deve imaginar que ela pode conduzir qualquer contribuição que seja 
a fundação da aritmética’. E mais, ele (Frege) não dispõe das petições categoriais 
contra a pretendida usurpação da psicologia sobre nosso domínio. Vemos já onde 
Frege quer chegar, ‘Quanto mais os matemáticos devem recusar todo recurso da 
psicologia, menos eles podem negar sua relação com a lógica’. Uma fundação da 
aritmética sobre uma sequência de definições formais, de onde possam resultar todas 
as teorias desta ciência de uma maneira puramente silogística, eis o ideal de Frege. 
[...] A igualdade, a analogia, a gradação, o todo e a parte, a quantidade e a unidade, 
etc., são conceitos que não são absolutamente suscetíveis de uma definição lógico-
formal. (HUSSERL, 1972a, pp. 144-145, tradução nossa) 

 

Esta distinção também poderia se dar da seguinte forma: Frege, em relação ao tema, 

estaria mais preocupado em definir “porque” nós podemos designar as coisas por um número, 

enquanto Husserl, estaria mais preocupado de definir “como” podemos designar algo 

numericamente. Assim, Husserl, se apresentaria, enfaticamente, mais psicologista e menos 

logicista que seu colega.  

Neste sentido, no que se refere à vida psicológica, o número é um objeto imaginário, 

apesar de poder estar sempre referido às coisas, seja na ciência, seja em nossa vida cotidiana. 

Isso porque o número pertence à chamada realidade absoluta, que paira acima das 

classificações factuais do mundo. O número, desta forma, nos aponta para uma primeira 

idealização das descrições psicológicas19. Ele está relacionado, não a conceitos, que seria da 

parte da lógica, mas ao ato que produz conjuntos de coisas, referido ao que seria a igualdade, 

a comparação, o todo, a parte, a quantidade, a unidade, descrevendo como estas elaborações 

numéricas se constituem psicologicamente, como define Biemel, “Para apreender a conexão 

                                                            
18 Em 1887, Husserl, em sua tese de habilitação à Universidade de Halle, define já qual é sua visão de uma nova 
psicologia, envolvendo não só a temática do número, mas pondo a investigação psicológica em uma esfera maior 
de investigação, “A nova psicologia não permanece mais totalmente estrangeira a este domínio (lógica), seria 
este apenas para fazer um estudo separado de certas questões que ou bem tinham sido tratadas sendo confundidas 
com as questões metafísicas e lógicas, ou bem não tinham ainda sido destacadas suficientemente – estas são 
questões que levam sobre o caráter fenomenal e a origem psicológica as representações de espaço, do tempo, do 
número, do continuo, entre outras coisas” (1972a, p. 357, tradução nossa). 
19 Assim como se refere Biemel (1959a, p. 36, tradução nossa), em “Les phases décisives dans le développement 
de la philosophie de Husserl”, “O exame da noção de número se situa já numa perspectiva que começa pela 
análise de um fenômeno mental originário, capaz de dar em qualquer modo a experiência mesma, disto que se 
poderia chamar a essência da consciência”.  



31 
 

coletiva em seu caráter de conexão mesma, é necessário uma reflexão sobre o ato psíquico 

que a produz”. (BIEMEL, 1959a, p. 38, tradução nossa).  

Através do estudo da apreensão instantânea da multiplicidade, Husserl faz uma das 

suas primeiras formulações de ato psíquico, tema fundamental da teoria fenomenológica. Para 

a definição de número, o conceito de multiplicidade possui relevância, pois ele desvela certo 

modo específico de doação dos objetos e de sua apreensão na consciência. Por meio da 

multiplicidade nós realizamos, assim, um juízo. 

 

Nós entramos numa sala plena de gente; uma simples olhada é suficiente, e nós 
julgamos: uma multiplicidade de gente. Nós elevamos nosso olhar em direção ao 
céu estrelado, e de uma simples olhada nós julgamos: muitas estrelas. A mesma 
coisa vale para as multiplicidades de objetos totalmente desconhecidos. (HUSSERL, 
1972a, p. 240, tradução nossa) 

 

O juízo de multiplicidade se evidencia ao fazermos primeiramente uma análise dos 

atos psíquicos. O estudo destes mostrará que é o ato psíquico de primeira ordem que oferece 

cada membro singular da totalidade oferecida. O ato psíquico de segunda ordem, que acontece 

quando “lançamos o olhar” sobre algo, unifica todos os atos psíquicos singulares. O fato de 

unificarmos vários atos psíquicos num único “ato” demonstra assim nossa capacidade de juízo 

a priori20.  

Essa multiplicidade de atos, unificada num olhar, será mais bem especificada 

posteriormente, quando Husserl a define, como componente do método fenomenológico, de 

intuição. Isso será necessário, pois caso contrário, cairíamos num processo inconsciente de 

elaboração e unificação, contrário a proposta fenomenológica. A intuição, que está na base da 

multiplicidade, é um processo reflexivo que se realiza no interior dos processos psíquicos21.  

Conceitos como “número”, “ato psíquico”, “intuição”, entre outros, são apenas temas 

que serão posteriormente reformulados por Husserl, de modo a transformá-los em objetos de 

apreciação fenomenológica, configurados numa teia mais complexa e refinada de investigação 

que estarão correlacionados aos atos puros da consciência. Veremos, gradativamente, sua 

estruturação e configuração. 

                                                            
20 A este respeito, Biemel (1959, p. 36, tradução nossa) expressa com precisão a análise husserliana do número e 
sua relação com a multiplicidade: “Como procede Husserl? Ele parte da definição euclidiana de número como 
‘multiplicidade de unidades’. Mas ele mostra não obstante que esta definição permanece desprovida de sentido 
quando não pensou e analisou em si mesmo o conceito de multiplicidade. Para chegar a este conceito, não é 
suficiente de proceder por abstração a partir de conteúdos dados, pois tal abstração não doa jamais o conceito de 
multiplicidade, o qual só é percebido na operação pelo qual os elementos singulares são conexos de modo a 
constituir um todo. Essa conexão é um fator decisivo. Pelas conexões homogêneas nós atingimos os fenômenos 
decisivos da multiplicidade”.  
21 LEVINAS, Emmanuel. Théorie de l'intuition dans la Phénoménologie de Husserl. Paris : J. Vrin, 2001. 



32 
 

Em “Sur le Concepte de Nombre”, concebida em base psicológica, a definição de 

número é um problema de ordem filosófica não de uma disciplina exata. Ocorre, assim, uma 

espécie de suspensão, pela negação da natureza dos conteúdos singulares, o que seria uma 

forma preliminar de representação ideal destes objetos psíquicos. Como se pode notar, tanto 

os objetos reais ou imaginários podem ser, num conjunto visado, representações da 

consciência. 

 

Todo objeto de representação seja físico ou psíquico, abstrato ou concreto, seja ele 
dado pela sensação ou pelo imaginário, etc., pode ser reunido a qualquer outro e não 
importa quantos outros num conjunto. Por exemplo: qualquer árvore determinada; o 
Sol, a Lua, a Terra e Marte; um sentimento, um anjo, a lua, a Itália, etc. Nesses 
exemplos nós podemos sempre falar de um conjunto, de uma pluralidade, de um 
número determinado. A natureza dos conteúdos singulares não tem aqui nenhuma 
importância. (HUSSERL, 1972a, p. 363, tradução nossa) 

 

 A passagem por alguns temas tratados em “Philosophie de l’Arithmétique”, permite, 

por meio da psicologia, traçar um primeiro esboço acerca da origem do campo da imanência 

nos escritos de Husserl. São temas preliminares e embrionários que oferecerão, no devido 

tempo, os alicerces filosóficos para o desenvolvimento de questões relevantes para a pesquisa 

fenomenológica22. O que por ora, é apenas o ensejo desta disciplina, tornar-se-á, 

oportunamente, o ponto central, de onde partirá toda investigação de rigor científico em que 

deseja transformar a filosofia. 

 

 

1.1.2 Delimitação do campo subjetivo 

 

Após termos mencionado brevemente a influência do estudo da aritmética e da 

matemática, na abertura do campo de investigação sobre a imanência, convêm voltarmo-nos 

para especificações que Husserl faz sobre esse tema, evidenciando qual é seu interesse e suas 

preocupações filosóficas neste período e, principalmente, que perspectivas elas abrem em 

relação à fenomenologia. Há alguns textos que antecedem “Logische Untersuchungen”, 

                                                            
22 Sobre a importância deste tema para a pesquisa fenomenológica, afirma Biemel (1959, p. 39, tradução nossa): 
“O que é realmente fundamental nesta doutrina é com efeito o conceito de produção, é também o conceito de 
reflexão, é enfim o método que consiste em iluminar a essência de uma coisa remontando à origem de sua 
significação na consciência e à descrição desta origem. Ela nos parece, que estamos bem ali nos primeiros 
germes da constituição, da redução, da clarificação da origem da doação de sentido da descrição fenomenológica 
e da intuição eidética. O que está em germe também nestes textos, é a atitude permanente de Husserl no que se 
refere a psicologia considerada como uma ciência importante e decisiva, não provavelmente a psicologia 
tradicional, experimental e objetiva, mas, na sequência de Brentano, a psicologia introspectiva, da qual não 
cessará, até Krisis, de definir de modo sempre mais claro a estrutura e a significação”. 



33 
 

principalmente, na década de 1890, que estão ligados aos objetos intencionais e que merecem 

nossa atenção. Veremos alguns que podem lançar alguma luz sobre nosso objeto de pesquisa e 

nos auxiliar no aprofundamento do campo de investigação em que se doam os objetos à 

consciência23. 

Husserl já havia, a esta altura, praticamente abandonado suas investigações em torno 

da aritmética, voltando-se mais para as significações ideais de ordem psicológica24. Sua 

discussão não é mais propriamente com Frege, mas com Twardowski e Brentano, 

principalmente. É nesta direção que faz suas primeiras formulações em torno da intuição e da 

representação. Essa mudança de rota, em relação aos temas anteriores, visa constituir um 

sistema de referências, até então tratado de modo insuficiente na lógica e na teoria do 

conhecimento. Ele deseja constituir um estatuto de referência à consciência, de modo que o 

fundamento do ato intencional assegure o conteúdo ideal dos objetos de investigação, 

afastando-se de qualquer método empirista. 

Um dos primeiros conceitos desta nova abordagem é o da intuição. Embora ainda não 

a tenha desenvolvido de modo sistemático, o que ocorrerá somente em “Logische 

Untersuchungen”, Husserl se utilizará deste conceito como aporte às descrições da unidade da 

percepção.  

O que garante a unidade de uma percepção na duração? O que configura sua 

identidade? Para a abordagem destes conceitos, Husserl utiliza o exemplo de uma simples 

experiência auditiva, para fundamentar um ato mais originário da consciência.  

 

[...] Ainda que possam corresponder, nas sonoridades e nas formações singulares 
dos atos particulares, deve haver um ato que, sobrevoando para sua tomada, envolve 
a unidade do conteúdo, enquanto que ela é a cada momento, o conteúdo de um 
observar. (HUSSERL, 1993c, p. 216, tradução nossa) 

                                                            
23 Não temos condições de ver aqui com mais detalhes, um estudo importante de Twardowski, datado do ano de 
1894, que trata, “Sur la thérie du contenu et de l’objet des représentations”. Dado sua amplitude, é importante ao 
menos sua menção, de modo a situá-lo no contexto de nossa pesquisa. Twardowski e Husserl foram, por volta do 
ano de 1886, frequentadores do curso de Brentano em Viena, que fazia reconhecido estudo sobre psicologia, a 
saber, de sua obra que marcou a ambos, “Psycologie du Point de Vue Empirique”. Influenciado por seu mestre, 
Twardowski lança a obra oferecendo uma contribuição significativa, para este período, sobre os objetos 
intencionais, envolvendo descrições sobre atos, conteúdos, objetos de representação, do qual Husserl se limitou 
apenas a breves comentários críticos. Esse fato nos assinala duas coisas, primeira, é a influência determinante de 
Brentano e do estudo da psicologia, tanto nas obras de Husserl como de Twardowski; segundo, que os estudos 
psicológicos relevantes neste período, relativizando os desdobramentos posteriores, no caso da fenomenologia, 
não se limitam somente aos comentários de Husserl, mas encontra vasta difusão no final do século XIX, dos 
quais o próprio Husserl se beneficiará. 
24 Como afirma Dastur (1995, p. 25, tradução nossa), “Husserl irá trabalhar na preparação do segundo volume de 
‘Philosophie de l’arithmétique’ até 1894, porém, a investigação que executa no domínio lógico o conduzirá a 
romper com a concepção de Brentano, do mesmo modo como ele já havia rompido com a concepção que 
Weierstrass fazia das matemáticas, e defender que a lógica não é uma disciplina essencialmente prática, mas uma 
ciência a priori que se refere, não ao espírito que julga, mas ao reino das significações ideais”. 



34 
 

Acerca da ordem de questões relacionadas ao ato de perceber, Husserl procurará 

sustenta-las a partir da intuição. Há, porém, modos de intuição diversos, sempre ligados aos 

conteúdos imanentes, que se constitui a partir de percepções momentâneas, ou por meio 

daquelas que duram no tempo25. 

Pela percepção, o objeto se oferece na sua totalidade. O intuicionar é assim um ato 

globalizante que doa o objeto, seja ele instantaneamente ou na duração tempo. 

 

Nós trazemos o objeto à intuição quando nós intuicionamos tudo que está sobre ele a 
intuicionar, portanto quando nós o consideramos, ‘ele’, de todos os lados. Para cada 
parte e cada marca distintiva da coisa, há um ponto de vista de onde nós podemos 
apreende-lo melhor, ou seja, no continuum de movimentos que o fazem tornar-se 
outro e que suporta cada momento da intuição com a mudança do ponto de vista, há 
a cada vez uma fase onde o momento satisfaz o melhor de nosso interesse. O ponto 
de vista correspondente é o ponto de vista ‘normal’, e o momento forma uma parte, 
ou, enquanto determinação do todo, uma marca distintiva, na síntese ideal da direção 
objetiva. (HUSSERL, 1993c, p. 221, tradução nossa) 

 

A intuição garante, a partir da sequencia temporal, a doação do objeto em sua 

totalidade26. Num ato momentâneo de intuição de um objeto percebido, forma-se a base para 

apreensão de todo objeto. Acerca desses temas, Husserl estabelece um modo psicologista de 

constituir o conhecimento acerca de um objeto, que mesmo na totalidade da vivência 

intencional, o objeto é ainda uma entidade de origem psíquica.  

Essas descrições imanentes à consciência realçam o estatuto ideal dos objetos 

apreendidos temporalmente. Mais adiante, como veremos, será necessário fundamentar as 

razões que permitem à consciência tal ideação descritiva, o que por si só a teoria psicologista 

não consegue resolver. 

 

 

 

 

 

 

                                                            
25 “Parece-me inevitável dar ao termo intuição uma significação estreita e uma significação larga. É intuição ao 
sentido estreito, o conteúdo imanente e primário de um apresentar, ou melhor, de um observar momentâneo; 
intuição ao sentido largo, o conteúdo de um observar que continua a durar de uma maneira unitária”. 
(HUSSERL, 1993c, p. 220, tradução nossa).  
26 O que igualmente Levinas (2001, p. 106,  tradução nossa) define por atos intuitivos: “Sob o título de atos 
intuitivos, Husserl engloba, de uma parte, a percepção (apresentação – Gegenwärtigung), e, de outro, a 
imaginação e a memória (a representação – Vergegenwärtigung). Essas noções se encontram unidas, porque os 
objetos visados por esses atos lhe são dados em si mesmos, e não são somente significados”.  



35 
 

1.1.3 O ver como momento perceptivo 

 

A análise da constituição intuitiva exige uma aproximação do objeto no momento em 

que ele é intuído. Isso se faz necessário, para que a unidade perceptiva do objeto de fato se 

cumpra plenamente. O dado mais elementar dos sentidos, em que se pode dar uma percepção 

fenomênica é o ver27. Ela sintetiza, pela constituição ideal, a percepção do objeto externo e 

sua relação com o mundo. A partir do ver, a intuição desencadeia um processo, em que o 

objetivo final é a captação total da coisa percebida. 

Husserl, nesse período, não havia rompido ainda totalmente com o psicologismo. 

Porém, aqui, o ver não se resume a um ato dos sentidos, isso tornaria todo o processo apenas 

uma análise de fatos, que é função das ciências da natureza, não da ciência do psíquico. O que 

nos interessa, a partir do ver, é como se constitui, subjetivamente, a unidade constitutiva do 

objeto, “Subjetivamente, não há nada mais que um continuum de intuições [...]” (HUSSERL, 

1993c, p. 224, tradução nossa). Pela análise fenomenológica, neste continuum de coisas 

intuídas e apreendidas num olhar, se desencadeia a apropriação dos objetos pela percepção. É 

importante notar, porém, que há distinções do ver, em que gradações da atenção se dirigem 

aos objetos, que ora se fixa em alguma parte, ora perpassa superficialmente todo o objeto. 

Para esta distinção faz-se uso dos conceitos, respectivamente, “fazer atenção” (atentar) e 

“reparar”. 

 

O ‘reparar’ não está ligado ao ‘fazer atenção’. Fazer atenção é uma maneira de estar 
voltado em direção ao conteúdo ao qual está fixada uma certa intenção que aspira à 
satisfação. Reparar, é se representar ao sentido mesmo da palavra; o simples fato de 
receber o conteúdo, o fato de estar-simplesmente-voltado-para ele. Se um conteúdo 
está presente, então nós o reparamos. (HUSSERL, 1993c, p. 226, tradução nossa) 

 

A diferença se acentuará posteriormente, nas descrições das vivências puras da 

consciência. A sutileza de detalhes em que os níveis de descrições intencionais se constituem, 

vão das situações mais simples, como o ver-reparar, no plano genealógico, às gradações mais 

complexas e elevadas, que são os níveis superiores das descrições perceptivas, dados pelo ver-

atentar, no plano teleológico28.  

                                                            
27 Como se refere Paul Ricoeur, em nota-de-rodapé em “Idées I”, o “ver” é um momento essencial da análise 
fenomenológica, pois trata do momento de transição da análise da intencionalidade ao da reflexão (HUSSERL, 
1950a, p. 118). 
28 Com relação à tradução do alemão para o francês, Jacques English, observa, em “Sur les objets intentionnels”, 
que, “É impossível de traduzir de uma maneira correta a oposição que Husserl estabelece aqui, como 
frequentemente também em outros lugares na mesma época, e como tinha tornado-se uso na Escola de Brentano, 
entre Bemerken et Aufmerken, que já se trata ali de uma diferença entre dois verbos muito comuns [...]. 



36 
 

O tempo empírico, no plano psicológico da intuição, não é mais levando em conta, não 

assumindo qualquer importância, ou, qualquer função específica relevante para este tipo de 

descrição, “No entanto, nesse, o movimento temporal não assume qualquer papel, ele torna-se 

eliminado; ele não chega de modo algum, através de relações particulares, a atrair a atenção”, 

(HUSSERL, 1993c, p. 228, tradução nossa). As investigações no campo psicológico, não 

levam em consideração partes relativas do campo transcendente, o que será radicalizado 

posteriormente, a partir da redução transcendental. Aqui, temos uma primeira gênese deste 

longo processo, em que a temporalidade em si será objeto de investigação transcendental, não 

enquanto temática transcendente e real, mas por sua referência na imanência pura e ao eu 

puro.  

A definição da intuição pela temporalidade é um dado fundamental, pois ela mostra 

uma primeira síntese deste processo cognitivo de apreensão das coisas pela consciência 

intuicional. Os vários fragmentos que compõem uma intuição particular, são sintetizados por 

uma intuição globalizante, que passa, destes pequenos fragmentos à nitidez do todo, o que a 

torna uma outra intuição, fazendo sempre conexão com a intuição anterior, num ciclo de 

ruptura e identificação, “[...] os estados de desenvolvimento da intuição jorram de uma 

maneira cíclica transbordando uma sobre as outras, mas sem nenhum ciclo fixo, sem nenhuma 

ordem determinada”, (HUSSERL, 1993c, p. 228, tradução nossa). Na intuição, a unidade 

objetiva pertence à própria essência do conteúdo imanente, sendo desprovida de qualquer 

referência temporal externa. Nesses escritos, Husserl apresenta uma definição pouco precisa 

da temporalidade, por não haver ainda tratado acerca da constituição ideal dos objetos na 

consciência. Isto o fará voltar, após “Logische Untersuchungen”, por necessidade de 

fundamentação conceitual, a definir a temporalidade numa perspectiva transcendental, 

concebida no interior das vivências puras29. 

O que é importante frisar, em relação ao ver e a percepção, é a emergência de uma 

dissimetria entre os níveis de correlação intencional, que ocorrem através dos atos de 

consciência e seus objetos. Essa correlação se efetivará por meio de uma supremacia das 

vivências puras em relação a seus referentes transcendentes. Não há dúvidas de que nesses 

                                                                                                                                                                                          
Bemerken, é reparar, mas somente a um nível primário, quando a intencionalidade começa genealogicamente a 
destacar de uma ‘unidade não analisada’ de fundo [...], qualquer coisa que se põe pela primeira vez, enquanto 
que Aufmerken, é sem dúvida ainda ‘reparar’, mas a um nível teleológico superior, quando em um campo de 
objetos já todos distinguidos uns dos outros, a atenção se dirige, a um momento dado, exclusivamente sobre um 
dentre eles” (ENGLISH, 1993c, pp. 225-226, tradução nossa ). 
29 Com relação à temporalidade, teremos oportunidade de fazer alguns apontamentos no último capitulo dessa 
pesquisa, que se restringirá, sem maiores detalhamentos, à sua importância na fenomenologia e sua convergência 
sobre a temática da imanência. 



37 
 

escritos, pelo “a priori da correlação” e pela via intencional, as vivências já assumem, de 

modo mais sistemático, suas primeiras formas ideais e puras. 

 

 

1.2 Formulações primárias dos objetos intencionais 

 

 Antes da chegada de “Logische Untersuchungen”, Husserl possui algumas 

formulações importantes voltadas à analítica da intencionalidade. Os textos ateriores, que 

tivemos oportunidade de analisar, abriram o caminho na direção desta analítica, o que 

evidenciará agora, com o estudo dos objetos intencionais. 

 Até este momento, tem-se uma nítida tematização de dois polos, o “concreto”, que 

envolve o mundo das coisas em sua manifestação objetiva, a quem se direciona as ciências 

empíricas, e o “abstrato”, que pertence aos atos intencionais da psicologia descritiva primária, 

com seus referenciais da lógica e da matemática, objeto das ciências exatas. É uma 

contraposição insuficiente, do ponto de vista epistemológico, para quem deseja alcançar a 

essência das vivências psíquicas, descobrindo os modos de doação e constituição dos objetos 

na consciência. Delineia-se aqui uma importante passagem, que envolve a estrutura da 

modalidade perceptiva à análise fenomenológica intencional. Suscintamente, esta passagem 

recobre o movimento genealógico de constituição, à identidade teleológica invariante, que 

tem no objeto, o polo fundamental de unidade da consciência, que se dará especificamente por 

meio das significações intencionais puras. 

 Para uma análise mais detalhada dos objetos intencionais, uma primeira distinção que 

se coloca é a da qualidade (formal) que assume tais objetos. Isso se dará pela clarificação da 

relação entre representação e objeto. Compreendia-se, até então, que, para cada representação 

era designado um objeto. Porém, o que dizer das representações sem objeto, como “quadrado-

redondo”, “[...] podemos atribuir a cada representação certamente uma significação, mas não 

a cada uma daquelas uma relação a qualquer coisa objetiva”, (HUSSERL, 1993c, p. 280, 

tradução nossa).  

 Começa-se, pela ilustração das representações estritamente signitivas, grifar o campo 

da análise das vivências intencionais através de sua idealidade. Essa idealidade, embora 

genealogicamente possa surgir por meio de objetos transcendentes, seu teor teleológico, puro, 

é imanente à consciência. Há modalidade de objetos que são fictícios ou imaginados, ou 



38 
 

mesmo que não existem, mas podem ser representados, constituindo um estado de coisas30. 

Fica claro, por esse viés, que a representação não está atrelada necessariamente a um objeto, 

nem que seja necessário ter seu correspondente no mundo das coisas.  Assim, os objetos 

intencionais se constituem, ou “existem”, a partir de outra ordem de verdades, que a partir do 

plano descritivo das vivências puras, passam a se constituir idealmente. 

Outra distinção importante na análise dos objetos intencionais se dá a partir da 

representação de um objeto real ou fictício. Isso não equivale a constituirmos na consciência 

imagens das representações, e que por meio delas possuiríamos tal objeto. A relação objeto e 

representação, intencionalmente, se esclarece da seguinte forma, há para cada representação 

um objeto, porém, este objeto não corresponde a uma verdade de existência, mas somente a 

uma verdade intencional, seu fundamento consiste simplesmente em ser representado. 

 Isso decorre, pelo fato que a ideia de representação está relacionada a dois conceitos 

de “real”. Um que compõe a realidade da coisa transcendente, e outro que compõe o “real” da 

coisa imanente. Husserl utiliza, para distinguir tais conceitos, fundamentais na analise 

intencional, de “real”, para a coisa transcendente, e reell, para os objetos da vivência 

subjetiva. Em “Logische Untersuchungen”, como teremos oportunidade de ver, far-se-á uma 

distinção mais apurada destas duas ideias de “real”, importante para superação do 

psicologismo e ascensão dos fenômenos psíquicos puros. 

  Acerca da especificação das representações e dos juízos, Husserl adverte-nos quanto a 

inadequação no uso do termo “objetos imanentes”, pois, nos atos em si mesmos, não há nada 

com que se possa identificar a um objeto, o que a distinção da palavra reell, referida acima, 

ajuda a compreender. O psicologismo, ao considerar a possibilidade de objetos ‘residirem’ de 

modo imanente à consciência, por meio das funções lógicas, inviabiliza qualquer análise dos 

fenômenos puros. 

 

[...] que, preferencialmente, o que faz falar de residir, e a diferença absoluta entre 
‘verdadeiro’ e ‘intencional’, se reduziria a certas particularidades e distinções das 
funções lógicas das representações, isto é, as formas de conexões válidas possíveis, 
em que é apenas considerada exclusivamente de acordo com seu teor objetivo, em 
que as representações poderiam intervir. (p. 289, tradução nossa) 

 

                                                            
30 “Nós falamos de números ‘imaginários’ como √-1, e os objetos fictícios da mitologia como ‘o leão de Lerne’” 
(HUSSERL, 1993c, p. 280, tradução nossa).  



39 
 

Na representação ideal, ao se falar de um lugar em que as vivências se manifestam, 

intui-se voltar ao interior do tecido do pensamento31. Os conteúdos aqui tratados estão 

reduzidos ao teor significativo das representações, e o julgamento que fazemos por meio 

delas, não possui deste modo, nenhum caráter existencial. 

Um campo de investigação que se abre, a partir destas questões, refere-se ao teor da 

constituição dos objetos intencionais. A constituição destes objetos não está voltada para sua 

existência propriamente dita, mas exclusivamente para sua significação, verdadeiro signo das 

representações, e que requer, na especificação da imanência, uma atenção particular. 

 

 

1.2.1 Objeto e significação 

 

 Quais as qualidades constitutivas específicas, no plano psicológico, quando se fala de 

objeto? E em que se sustenta sua “existência” descritiva? Na fenomenologia descritiva, a 

análise do objeto deve levar em conta sua constituição triádica, formado pelas dimensões: 

subjetiva, objetiva e signitiva.  

 Tudo o que um objeto é para o conhecimento, se refere, estritamente, a certos juízos 

válidos que fazemos sobre eles. Esses juízos, embora ideais, não estão desvinculados de uma 

verdade objetiva.   

 

[...] o ser objetivo do objeto se desenvolve ou se exprime no sistema de verdades 
ideais que lhe pertencem. O objeto, enquanto intenção idêntica desta multiplicidade 
de significações, não é qualquer coisa de exterior a ela, de contingente. [...] Isso 
corresponde já para cada significação singular valida por relação a seu objeto. 
Significação e objeto não são encontrados mutuamente de uma maneira que seja 
minimamente contingente; sua unidade não é a contingente que há nos atos 
subjetivos do conhecimento; mas eles se coopertencem, necessariamente, 
mutuamente, de tal modo que num certo sentido, podemos dizer que o objeto não é 
nada ‘fora’ da verdade que lhe pertence, e que esta verdade não é nada ‘fora’ do 
objeto que lhe pertence. (HUSSERL, 1993c, p. 317, tradução nossa) 

 

 A mutualidade entre verdade e objeto é fundamental para podermos compreender seu 

teor intencional. Husserl tenta manter, no mesmo plano, o significado ideal do objeto à 

verdade, quando lhe nega qualquer relação contingente, o que não significa reduzir o objeto a 

simples conexões de ideias abstratas. 

  

                                                            
31 Husserl (1993c, p. 301) faz menção a este “lugar imanente”, ao tratar da legalidade lógica que regem os 
pensamentos.  



40 
 

Cometeríamos manifestamente um erro se, desconhecendo a identidade desta 
relação, quisermos negar o ‘ser-em-si’ do objeto, e dizer, por exemplo: é somente a 
‘conexão de pensamento’, a ‘unidade do conhecimento’, que seria este que é 
pensado o objeto um: o objeto ‘ele mesmo’ não seria nada em face da unidade do 
conhecimento. (HUSSERL, 1993c, p. 317, tradução nossa) 

 

 Husserl procura equilibrar a identidade do objeto em polos distintos de significação, 

objetiva e subjetiva, evitando cair num certo realismo psicologista, ao torná-lo referente a um 

dado do psíquico, mas evitando também o subjetivismo radical, ao reduzir o objeto às 

propriedades abstratas de juízos. É necessário fazer uma observação quanto à tríade que 

envolve a percepção: ao ato, conteúdo (significação) e objeto. No plano imanente das 

descrições intencionais, embora estejam unidos numa mesma percepção, cada uma possui 

características próprias.  

 Assim, a unidade do objeto é compartilhada pelas dimensões subjetivas e objetivas, 

como condição de sua verdade. Na segunda, o objeto, como significação e como vivência, é 

um em-si, uma objetividade; já na primeira, o objeto é uma unidade ideal, decorrente da 

multiplicidade dos atos de representação significativas32. É perceptível, o papel importante 

que assume o termo significação (Bedeutung), que terá seu pleno desenvolvimento a partir de 

“Logische Untersuchungen”. Na genealogia husserliana, Bedeutung, momentaneamente é 

definido como unidade ideal da essência objetiva, que se torna responsável, não somente pela 

unidade, mas, principalmente, pela verdade do objeto. Embora seja a essência da 

representação, ela é apenas um momento da unidade objetiva, posteriormente; ela se tornará o 

eixo central, por onde se desenvolverá toda ideia de intencionalidade na fenomenologia. 

 

 

1.2.2 Especificações da relação fenômeno e consciência 

 

 Na década de 80, Husserl frequentou em Vienne um curso ministrado, pelo seu mestre, 

Franz Brentano33. Foi um contato que abriu portas às suas investigações34. O estudo realizado 

                                                            
32 Veremos no quarto capítulo, que objetividade e idealidade, a partir de “Idées I” (1950a), assumirão outra 
significação na investigação fenomenologia, em decorrência da própria transformação da ideia de imanência. 
33 Como atesta Benoist e Courtine (2002, p. 10, tradução nossa), “Husserl, depois de 1896 é um teórico da 
idealidade, no sentido expresso nos enunciados. Mas é também, e isso permanece, um psicologista vindo da 
escola de Brentano, que se fundamenta pela intencionalidade, dos atos pelos quais a consciência se dirige a 
objetos, ou que ao menos pretende se reportar”.  
34 Mesmo reconhecendo toda a importância da teoria da intencionalidade brentaniana, sob alguns aspectos, 
segundo Husserl (1970b, pp. 291-292, tradução nossa), ela não conseguiu ultrapassar o naturalismo e o método 
indutivo, “Entendia-se muito pouco o progresso decisivo realizado no que se refere a meu mestre Brentano – o 
descobridor genial da intencionalidade da consciência enquanto fato descritivo fundamental da psicologia – que 
permanece prisioneiro das atitudes metódicas características do sensualismo tradicional, e por relação a sua 



41 
 

por Brentano, uma década antes, foi de fundamental importância no percurso que fará às 

primeiras investigações fenomenológicas. Assim, em “Psychologie du point de vue 

empirique”35, Brentano (2008) dará os primeiros contornos científicos à psicologia que até 

então, por mais vicejante que fosse o debate em torno de seu objeto de estudo, a psique e o 

comportamento humano, careciam de uma abordagem que tratasse especificamente de seus 

fundamentos, e que delimitasse, estritamente, seu campo de investigação em referência às 

outras ciências da natureza. 

 Brentano abre seu trabalho exatamente nesta perspectiva, com o tema “La 

psychologie en tant que science”. Essa obra, além de impulsionar a investigação de Husserl 

no campo da psicologia, já iniciado preliminarmente em seu estudo sobre “Philosophie de 

l’Arithmétique”, mas que carecia de uma abordagem epistemológica do campo do imanente, 

fez-lhe economizar um longo percurso investigativo. Brentano coloca já as bases por onde 

deve seguir as investigações psicológicas, discutindo com as correntes mais recentes e com a 

tradição, o que se define por objeto da psicologia, e a que ela, numa abordagem científica, 

deve estar referido especificamente36. 

 Assim, “La psychologie en tant que Science”, pode ser considerado o ponto de partida 

mais sistemático e consistente, da qual fará uso a abordagem husserliana. Embora devamos 

considerar que muitos aspectos desta investigação serão superados e mesmo descartados na 

investigações posteriores, isso não diminui o mérito de sua importância original, no trajeto 

que Husserl percorrerá em sua investigação fenomenológica37. 

 

1.2.3 Herança brentaniana 
 

 Para as definições preliminares sobre a imanência, algumas ideias vindas de Brentano 

são importantes. Destacaremos, brevemente, a influência que a ciência psicológica, pela 

                                                                                                                                                                                          
maneira em que descreve os atos psíquicos, classificando-os exatamente como dados sensíveis para fundar sobre 
eles uma investigação causal de tipo naturalista e de método indutivo”.  
35 Essa obra, embora tenha origem em 1874, terá, devido a suas constantes reformulações, seus arremates finais 
somente em 1911. 
36 Além dos filósofos tradicionais do racionalismo crítico, é notável o diálogo que Brentano manterá com os 
estudos de psicologistas, logicistas e fisiologistas contemporâneos, alguns destes seguido por Husserl 
posteriormente, como: Bain, Fechner, Drobisch, Hamilton, Herbart, Horwicz, Lange, Lotze, Mill, Wundt entre 
outros, fazendo ver à solidez de sua investigação em relação à tradição não só filosófica, mas principalmente da 
ciência de modo geral. 
37 Como atesta Benoist (1997, p. 84, tradução nossa), sobre a importância de Brentano à fenomenologia, 
principalmente, no que toca à teoria do juízo, “Tudo parte desta doutrina brentaniana de juízo. Essa, representa, 
certamente, uma das formas de inovação essenciais que a psicologia brentaniana legou em codivisão com a 
fenomenologia, husserliana ou heideggerlina alias, e um dos pontos nos quais está a mais nítida ruptura desta 
escola de pensamento (Brentano, Husserl e Heidegger) com a tradição aristotélica do pacto apofântico, em que 
se gostaria tantas vezes de pôr em continuidade”.  



42 
 

definição de fenômeno e psíquico, teve em relação à fenomenologia, sem entramos no mérito 

próprio de sua pesquisa. 

 Brentano é um dos principiantes na definição moderna de fenômeno, ao relacioná-lo, 

primeiramente, ao universo de nossas sensações.  

 

É assim que falando dos objetos de nosso sentido, tais como nos mostra a sensação, 
nós dizemos que estes são simples fenômenos, que a cor, o som, o calor, o sabor não 
existem verdadeiramente e realmente fora de nossa sensação, embora eles se 
reportem a objetos que são reais e verdadeiros. (BRENTANO, 2008, p. 23, tradução 
nossa ) 

 

A mudança estatutária proposta por Brentano à concepção de fenômeno revoluciona 

toda interpretação sobre o modo como a filosofia e a ciência interpretam tais dados 

perceptivos. Atrelado a essa reviravolta no modo da abordagem e da interpretação das 

sensações, Brentano quer ir mais longe, ao definir que a única ciência capaz e legitimadora 

desta nova concepção de fenômeno é a ciência chamada psicologia. De imediato, Brentano 

propõe duas grandes novidades, a primeira, em relação à parte epistemológica, ao especificar 

o que podemos conhecer realmente e qual método a ser utilizado; e o segundo, sobre a 

delimitação da esfera da ciência que se outorga esse direito, a psicologia, que se auto intitulará 

a “ciência dos fenômenos psíquicos”. O que até então, sobre estes temas, pairava uma sombra 

e certo desacordo conceitual e programático, a partir de agora, seguir-se-á um adequado ajuste 

entre a ciência psicologista e seu objeto de investigação. 

 O que Husserl elevará aos níveis mais altos da investigação transcendental, Brentano 

já entrevia a partir da investigação psicológica. Como é o caso de objetos dados numa 

percepção. O que não é da ordem do fenômeno, como unidade de vivência da consciência, 

passa a ter existência relativa e importância secundária à percepção interna.  

 

Nós não somos autorizados a crer que os objetos da percepção ditos exteriores 
existam verdadeiramente tais quais eles nos aparecem. A prova pode mesmo ser 
estabelecida que eles não existam fora de nós. Por oposição a isto que é verdadeiro e 
real eles constituem, portanto, apenas simples fenômenos. (BRENTANO, 2008, p. 
23, tradução nossa) 

 

 Há uma inversão, no sentido epistemológico, da ordem do verdadeiro e do indubitável. 

Embora seja ainda uma divisão um tanto primária, entre objetos exterior e interior de 

investigação psicológica, a dúvida e a incerteza recai sobre o primeiro, enquanto que o 



43 
 

segundo, por sua própria natureza, dada na percepção interna, passa ter o status de um objeto 

verdadeiro e indubitável38. 

 

A verdade dos fenômenos físicos é, seguindo a expressão consagrada, apenas uma 
verdade relativa. É totalmente o contrário para os fenômenos da percepção interna. 
Estes aqui são verdades em si. Eles são na realidade tais como eles aparecem; tendo 
por garantia da evidência com os quais eles são percebidos. (BRENTANO, 2008, p. 
33, tradução nossa) 

 

 Embora a psicologia possa contar, em sua reflexão, com os dados do conhecimento 

empírico, seja da percepção ou da experiência, sua fonte de investigação essencial é a 

percepção interna de todo fenômeno psíquico, “Como as ciências da natureza, a psicologia 

repousa sobre a percepção e sobre a experiência. Mas sua fonte essencial é a percepção 

interna de nossos próprios fenômenos psíquicos” (p. 42, tradução nossa). Brentano busca 

alcançar o conhecimento das leis da psicologia, que regula a vida psíquica em relação aos 

dados fenomênicos da percepção interna. A percepção interna torna-se a primeira fonte da 

investigação psicológica, que mostra com mais evidência as marcas distintivas dos atos de 

representação, determinando o que é comum aos fenômenos psíquicos. Há uma íntima relação 

entre percepção, representação e conhecimento, nas quais a psicologia se apoia para 

fundamentar sua percepção interna, como a única verdadeira e indubitável. 

 Embora reconheça a influência de algumas ciências da natureza, tais como, fisiologia, 

neurologia, e a genética sobre a psicologia, Brentano reafirma o caráter autônomo desta 

ciência, estabelecendo as leis próprias que regulam seu conhecimento39. Com esse método, 

Brentano aprofundou continuamente qual o campo de investigação em que a psicologia 

deverá se concentrar, de modo a ter total autoridade sobre seu objeto e matéria de 

investigação. Nesta distinção entre as ciências, o fenômeno psíquico não são decorrentes da 

                                                            
38 Esta análise já prefigura o que em “Idées I” (1950a) se estabelecerá de modo mais sistemático e contundente 
na reflexão fenomenológica dos objetos indubitáveis, que permite o acesso à essencialidade pela contribuição do 
pensamento cartesiano. 
39 Brentano argumenta principalmente contra os fisicalistas e fisiologistas, “Isso explica, de fato, dificilmente, 
apesar de todos seus prejuízos em favor de uma investigação fundada sobre a observação física, que um homem 
de bom senso como Horwicz, não se tenha dado conta que estas analogias grosseiras (da qual uma não se 
relaciona mesmo ao ‘substrato nervoso da vida psíquica’ que a de outras partes constitutivas do organismo) não 
poderia em nada confirmar e menos ainda substituir isso que pode ser encontrado na observação psíquica. Se 
estas classificações psíquicas carecem de certeza, a hipótese  que os nervos sensíveis constituiriam o substrato do 
conhecimento, e os nervos motores o substrato do apetite, é ainda mais incerto. Outros fisiologistas localizaram 
esses fenômenos nos centros nervosos e atribuíram ao pensamento e à vontade a mesma localização. 
Efetivamente, como é o caso para as propriedades físicas, por que não admitem que um grande número de 
caracteres psíquicos correspondem a uma matéria única? Um método desse gênero é certamente incapaz de nos 
esclarecer acerca do número das faculdades psíquicas”. (BRENTANO, 2008, p. 65, tradução nossa). 



44 
 

propriedade de uma substância, como poderia parecer a certas ciências empíricas, mas dos 

dados de uma intuição imediata, objeto da análise psicológica. 

 Uma distinção preliminar importante, feita por Brentano, na especificação do campo 

da investigação psicológica, refere-se aos conceituais contrapostos pelos fenômenos psíquicos 

e fenômenos físicos40. Esse recorte é importante, pois ele estabelece, de forma nítida, o objeto 

da investigação a que deve se interessar o psicólogo. 

 Os fenômenos psíquicos são essencialmente fenômenos, que pela relação intencional, 

são constituídos no psíquico como consciência de qualquer coisa (Bewusstsein von etwas). A 

representação dos conteúdos, pelo ato de representar, forma a base de identificação e 

constituição dos fenômenos psíquicos. 

 

E por representação eu não entendo aqui, não isto que é representado, mas o ato de 
representar. A audição de um som, a visão de um objeto colorido, a sensação de 
calor e de frio, assim como os estados análogos de nossa imaginação são exemplos 
do sentido onde eu apreendo este termo; mas igualmente o ato de pensar uma noção 
geral, enquanto que este ato existe efetivamente. Igualmente, não importa qual seja o 
julgamento, a lembrança, a atenção, a espera, a razão, a crença ou a opinião, não 
importa qual dúvida constituem os fenômenos psíquicos. Igualmente tudo o que é 
emoção: alegria, tristeza, temor, esperança, coragem, temeridade, repulsão, amor, 
raiva, desejo, vontade, intensão, surpresa, admiração, indiferença, etc. 
(BRENTANO, 2008, p. 93, tradução nossa) 

 

 Por fenômenos psíquicos, não se deve compreender somente as representações, mas os 

fenômenos que se assentam sobre estas representações. Uma distinção fundamental que 

Brentano faz sobre a representação, refere-se à distinção entre o objeto representado e o ato 

pelo qual podemos representar. Sendo a representação não o conteúdo, mas o ato pelo qual 

esse conteúdo nos é doado. A representação que decorre do ato psíquico constitui uma 

estratificação epistemológica essencial na abordagem dos objetos imanentes, permitindo 

compreender não só a natureza desses objetos, mas como esses acabam por definir o próprio 

método de investigação da psicologia. A percepção interna, que não é outra coisa que a 

imanência da vivência, caracteriza a consciência ou o fenômeno psíquico pela sua relação 

intencional a outra coisa que a si mesma.  

 Brentano não compreendeu toda extensão e alcance a que poderia chegar essa 

reflexão, provavelmente, por sua abordagem psicologista, sendo oportunamente aprofundado 

por Husserl, ao investigar os objetos intencionais da consciência pura. Por ora, vale destacar, 

                                                            
40 Quanto à especificação de fenômeno físico, basta-nos, nas palavras de Brentano (2008, p. 93, tradução nossa), 
distinguir o seguinte: “Como exemplo de fenômenos físicos nós citaremos uma cor, uma figura, uma paisagem 
que eu vejo, um acorde que eu escuto, o calor, o frio, o odor que eu sinto e todas as imagens do mesmo gênero 
que aparecem em minha imaginação”.  



45 
 

nesta abordagem psicológica, que nada pode ser julgado, desejado, ou qualquer outra forma 

de representação psíquica, que não tenha sido primeiro representado na consciência. O 

pensamento de Brentano resulta de modo sintético, numa fórmula de apreensão nos quais os 

objetos são conhecidos, em que conhecer é poder representar, ou que sem representação não 

há objeto de conhecimento. 

 Outra distinção na contraposição entre fenômenos físicos e psíquicos entrevista já pela 

própria constituição de ato representativo, refere-se ao “lugar representacional”, onde ambos 

os fenômenos se manifestam.  

 

Todos os fenômenos físicos, digamos, se desenvolvem no espaço e comportam uma 
localização precisa, que se refere aos fenômenos da visão ou dos sentidos, ou de 
imagens que nós representamos os objetos do mesmo gênero. Acontece totalmente 
ao contrário para os fenômenos psíquicos: o pensamento, a vontade, não comportam 
extensão nem localização espacial. (BRENTANO, 2008, p. 99, tradução nossa) 

 

 A inaptidão dos objetos psíquicos à especificação regional e extensional, constitui a 

própria identidade destes tipos de objetos. A distinção em relação às outras ciências se dá, não 

somente pelo objeto, mas também pelo método, no qual os conteúdos representacionais 

devem ser investigados, o que acaba definindo a abordagem em relação à percepção e o 

gênero de matéria envolvido no psíquico41. Ao final deste enquadramento conceitual, da 

relação entre fenômeno psíquico como equivalente de ato psíquico, surge com mais 

clarividência a própria ideia de consciência, como conhecimento de um objeto, numa 

presença efetiva e real da coisa na percepção interna42. 

 A equação psicológica que reequilibra a relação entre consciência e conhecimento, 

oferece uma nova perspectiva à conceituação e definição de objeto imanente. Uma distinção 

                                                            
41 Se apoiando em Bain, Brentano afirma acerca do objeto exterior: “O domínio do objeto, diz ele, ou o mundo 
objetivo (exterior), é exatamente circunscrito por uma propriedade, a extensão. O mundo da experiência 
subjetiva (o mundo interior) carece desta propriedade. De uma árvore ou de um riacho dizemos que eles 
possuem uma grande extensão. Um prazer não tem nenhuma extensão, nem largura, nem grossura; não é em 
nenhum ponto de vista uma coisa extensa. Um pensamento ou uma ideia podem se referir a grandes extensões, 
mas não podemos dizer que eles comportam em si mesmo alguma extensão. [...] Assim designamos sob o nome 
de ‘inextensão’ tudo isso que cai sob o domínio do sujeito” (2008, p. 99, tradução nossa). 
42 Brentano, nessa época, relaciona momentaneamente a intencionalidade à percepção externa, relação esta que 
será reformulada posteriormente. Para tratar especificamente ao que é da ordem da consciência e 
concomitantemente do conhecimento, Brentano faz toda uma articulação para negar veementemente a existência 
do inconsciente como uma modalidade de conhecimento. Essa questão, embora relevante no embate em que 
Brentano está enfrentando com alguns psicólogos e fisiologistas da época, será simplesmente desconsiderado por 
nós, primeiro por não afetar a compreensão do seu inverso, e segundo, se tratado, pela complexidade em que está 
envolvido, exigiria tempo e espaço demasiados. Brentano (2008), para negar o inconsciente, segue um raciocínio 
lógico, ao relacionar diretamente a igualdade de intensidade entre representação e ato, como fórmula, não só do 
conhecimento, mas da própria consciência, “Não existe ato psíquico inconsciente. Em todo lugar onde um ato 
psíquico existe com maior ou menos intensidade, é necessário atribuir uma intensidade igual à representação 
concomitante deste ato, representação do qual ele é o objeto” (p. 133, tradução nossa). 



46 
 

importante que deve ser mencionada ocorre entre ato e objeto do ato, como não há 

conhecimento sem representação, igualmente, não há ato sem objeto. 

 

Nós podemos dizer que o som é o objeto primeiro da audição, e a audição sendo o 
objeto segundo. No tempo, eles se apresentam juntos, mas, seguindo a natureza das 
coisas, o som é anterior à audição. Uma representação do som, sem uma 
representação da audição não seria inconcebível, ao menos, a primeira vista; mas 
uma representação da audição sem uma representação do som seria ao contrário uma 
contradição manifesta. (p. 139, tradução nossa) 

 

A representação que acompanha o ato psíquico compõe o objeto ao qual essa mesma 

representação está vinculada. Delimita-se assim, preliminarmente pela psicologia, o campo da 

imanência, em que o ato psíquico estabelece os fundamentos do que é real e verdadeiro na 

percepção representativa, ao distinguir a coisa percebida do ato perceptivo. 

 

A relação funcional que nós temos estabelecido na representação consciente, entre 
sua intensidade e a intensidade da representação interna correlativa, pode, portanto, 
se estender a todos os domínios dos fenômenos psíquicos conscientes. Em geral o 
fenômeno concomitante e o fenômeno primitivo tem a mesma intensidade. Esta, 
prova que não existe nunca em nós fenômenos psíquicos dos quais nós não 
tenhamos a representação. (p. 149, tradução nossa) 

 

O retorno realizado pela reflexão ao fenômeno psíquico interno, em suas 

características próprias, torna o fenômeno o dado reell desta mesma consciência, que será 

fundamental em “Logische Untersuchungen”. Porém, Husserl, não assumirá a postura 

psicologista de Brentano, que reduz o dado do psíquico à interioridade da consciência, próprio 

de um domínio de conhecimento fechado sobre si mesmo. Assume, tão somente, o que 

desponta nesta mesma consciência como vivência na imanência, distinta de toda 

transcendência, como manifestação singular de objetos verdadeiros. Assim, ultrapassando a 

descrição psicologista, Husserl almeja alcançar a própria essência dos fenômenos psíquicos43. 

A noção de fenômeno psíquico de Brentano influenciou Husserl tanto quanto o 

conceito de consciência. Em relação à consciência, gostaríamos somente de salientar o caráter 

de unidade conferido pela reflexão de Brentano, e que do mesmo modo, marcou 

decisivamente os primeiros trabalhos de Husserl, assim como suas primeiras formulações 

                                                            
43 A passagem da descrição psicologista à sua essência, evidencia o caráter a priori da segunda, como bem 
sublinha Schérer (1967, p. 63, tradução nossa), “O que é dado na descrição do psiquismo de Brentano, se passa à 
essência; o faz porque, para Brentano, trata-se, antes de uma região de natureza, ou de uma categoria de 
fenômenos em que a individualidade vem da posição particular do indivíduo por relação a seus próprios atos 
psíquicos; essência, porque a subjetividade se toma em si mesma na imanência da vivência independente de toda 
posição individual, antes de toda afirmação de existência do ser psíquico em si mesmo”.  



47 
 

sobre a imanência, não como temática própria, mas como referência descritiva 

fenomenológica44. 

 

 

1.3 Definição de um novo objeto de investigação 

 

Desde suas primeiras publicações, como visto acima, e do contato que estabelece com 

Brentano, até a publicação do primeiro volume de “Logische Untersuchungen”45, em 1899, 

Husserl assume sua posição eminentemente psicologista. Seu olhar retrospectivo crítico, e 

mesmo as críticas que recebeu, principalmente de Frege, estabelecem uma viragem em sua 

reflexão para um novo objeto de investigações. A psicologia se mostrava incapaz de superar o 

relativismo psicologista que subordinava toda verdade intencional à realidade do psíquico. 

 As razões que fizeram Husserl mudar de posição, acerca da elucidação matemática 

pura para uma outra espécie de objetos, atestam invariavelmente para uma falta de 

fundamento e clareza quanto ao método de investigação empreendida até então no estudo da 

matemática, o que “Logische Untersuchungen” procurará suprimir, estabelecendo os 

fundamentos críticos para uma ciência pura. 

 

As Investigações Lógicas das quais, com os Prolegômenos, eu começo a publicação, 
são o resultado de uma reflexão sobre problemas impossíveis de elucidar, que tem 
continuamente paralisado e finalmente interrompido a dedicação de esforços que 
consagrei durante longos anos a uma elucidação filosófica da matemática pura. 
(HUSSERL, 2009b, p. 5, tradução nossa) 

 

 Husserl (2009b) estabelecerá, progressivamente, um novo campo de questões 

fundamentais relativas às bases do conhecimento puro. Essa postura crítica exigia uma ruptura 

                                                            
44 Algumas considerações gerais sobre como Brentano estabelece primeiramente sua ideia de consciência, como 
extrato da correlação entre percepção e objeto, são importantes para definirmos o espaço que ocupa a ciência 
psicológica no estudo sobre o psíquico, dos quais Husserl se utilizará em seus trabalhos posteriormente. Neste 
viés, a consciência está relacionada a todo fenômeno psíquico que tenha por base um conteúdo. Porém, não está 
claro ainda qual é, precisamente, a natureza da consciência. Vimos que junto à consciência está vinculado um 
conhecimento, assim, ter consciência é conhecer, e que este conhecer não implica nada de inconsciente, e que os 
objetos imanentes dos atos psíquicos, possuem caráter de verdadeiro e indubitável, como evidência imediata. Um 
componente importante que Brentano vincula à esfera da consciência, é que além desta ser uma face do ato de 
conhecer, ele acaba por inferir um dado epistemológico, ao conferir, que no ato de conhecimento, nós realizamos 
ao mesmo tempo um julgamento, “Todo conhecimento é um julgamento, e todo julgamento, digamos 
comumente, consiste em que um predicado é atribuído ou recusado a um objeto” (BRENTANO, 2008, p. 154, 
tradução nossa). 
45 O primeiro volume de “Logische Untersuchungen – Prolegomena zur reinen logik”, começa a ser elaborado já 
em 1896, como parte de curso que será ministrado em Halle, o que mostra sua mudança de posição em relação 
ao psicologismo bem antes da publicação dos demais volumes de “Logische Untersuchungen”, como mostra o 
prefácio à primeira edição (HUSSERL, 2009b). 



48 
 

com os ciclos de pensamentos e de pensadores aos quais tinha contato. O percurso que havia 

seguido até então, iminentemente psicologista, se mostrava insuficiente para tal empreitada 

epistemológica, “Eu tinha partido da convicção, então comum, que é da psicologia que a 

lógica em geral, como a lógica das ciências dedutivas, deve esperar sua iluminação filosófica 

(philosophische Aufklärung)” (HUSSERL, 2009b p. 6, tradução nossa). 

 A tradição psicologista da qual Husserl (2009b) tenta se desvincular, possui vários 

matizes, que não interessa investigar aqui. É relevante, porém, notar simplesmente, a 

percepção de Husserl, sobre um de seus aspectos mais comuns e suscetíveis de crítica, relativa 

à unidade e clareza da teoria psicologista, “Mas desde que passamos do desenvolvimento 

psicologista do pensamento à unidade do conteúdo do pensar (ou seja, a unidade da teoria – 

der Einheit der Theorie), nenhuma continuidade, nem claridade verdadeiras pareciam se 

manifestar” (p. 6, tradução nossa). 

 Essas indicações introdutórias salientam a envergadura que Husserl deverá submeter 

suas investigações em curso, para a superação desses pressupostos psicologistas, até então 

reinantes nos ciclos filosóficos ligados à teoria do conhecimento. Tais pressupostos eram 

sempre sustentados pelos mesmos referenciais epistemológicos, que, a partir de agora, 

começam a ser questionados, em vista de se lançarem novas bases de fundamentação do 

conhecimento. 

 Acompanhando a mudança do método em que a lógica e a teoria do conhecimento 

devem se fundamentar, está também à mudança da designação do objeto. O que era referido 

como “objetivo” passará a ser tratado agora como “fenômeno”, principalmente, com a 

contribuição de Brentano, abrindo um novo campo de investigação à filosofia epistemológica. 

“Logische Untersuchungen” oferece, assim, menos um programa a ser seguido 

metodicamente, e mais, o desvelar de um novo objeto de investigação, que será restringido à 

sua própria doação, “[....] deixando ao contrário a última palavra às coisas mesmas (vielmehr 

den Sachen selbst) e ao trabalho do qual elas são o objeto” (HUSSERL, 2009b, p. 9, tradução 

nossa). 

 Há, aqui, duas viragens significativas no campo de investigação filosófica, que 

estimula e fundamenta nossa tese. Elas estão referidas, primeiro, a “deixar a palavra às coisas 

mesmas”, e, segundo, a aplicação de um “método de investigação” a este novo objeto, que 

torne possível a descrição de tal doação por referência primeira à própria imanência. Veremos 

a seguir, seus principais componentes. 



49 
 

O novo percurso investigativo aberto por Husserl necessita estabelecer seus 

pressupostos filosóficos internos, de modo a deixar o mais claro possível, em quais 

referenciais a fenomenologia pretende se vincular internamente, não somente com relação a 

seu método, mas também, com relação a seu próprio objeto de conhecimento. Só assim 

poderá validar sua crítica e pretensa superação do psicologismo, lançando as bases para uma 

filosofia, no senso estrito de ciência rigorosa. 

  

 

1.3.1 Passagem a um novo domínio de conhecimento e seu distanciamento do psicologismo 

 

 As bases do conhecimento fenomenológico passam pela reformulação do papel que 

assume a lógica daqui em diante. Ao que estamos nos dedicando, a lógica está sob forte 

influência da psicologia, que acaba especificando o domínio de objetos desta disciplina.  

 Uma das primeiras tarefas a que Husserl (2009b) se propõe é a de especificar o mais 

detalhadamente possível, qual é o novo domínio de objetos desta nova ciência dos fenômenos. 

Esse percurso começa pela purificação desta nova ciência, evitando a repetição de alguns 

equívocos cometidos pela psicologia. 

 

Incomparavelmente mais perigoso é, ao contrário, uma outra imperfeição na 
delimitação do domínio de uma ciência, é a confusão dos domínios, a mistura de 
coisas heterogêneas e sua junção na unidade pretendida de um único domínio, 
sobretudo quando ela repousa sobre uma interpretação totalmente errônea dos 
objetos do qual a investigação deve ser o objetivo essencial da ciência em questão. 
(p. 22, tradução nossa) 

 

 A definição de um novo domínio de objetos passa necessariamente, pela própria 

definição que a lógica assumirá em sua proximidade com a fenomenologia. Portadora de 

várias controversas, faltava à lógica, clareza do que tange às delimitações do alcance de sua 

investigação. Não estavam suficientemente claros quais as relações que internamente se 

traçavam entre a subjetividade do conhecer e a objetividade do conteúdo do conhecimento.  

A percepção que se tem é que se esses princípios gerais, intrínsecos à própria 

identidade da lógica, não estavam bem evidenciados e fundamentados, o risco de confusão e 

equívocos eram iminentes46. A lógica era uma ciência que estava reduzida, em grande parte, 

                                                            
46 Segundo Husserl (2009b), esta tarefa já havia sido iniciada por vários outros filósofos, mas todas resultaram 
infrutíferas, “É esta mesma ciência que Kant e os outros representantes de uma lógica ‘formal’ ou ‘pura’ tinham 
em vista, mas que eles não tinham captado e determinado nem seu conteúdo (Gehalt) e nem sua extensão 
(Umfang)” (p. 24, tradução nossa). 



50 
 

ao domínio técnico de seus símbolos, como uma arte, e necessitava, para Husserl, ser 

refundada em princípios a priori transcendentais. 

 Uma das primeiras definições dadas por Husserl, em busca dessa clareza, diz respeito 

ao próprio conceito de ciência que estará vinculado aos fundamentos da lógica pura.  

 

A ciência não quer nem deve ser o campo de um jogo arquitetônico. A 
sistematização que é própria à ciência, naturalmente à ciência verdadeira e autêntica 
(echten Wissenchaft), não somos nós que a inventamos, ela reside nas coisas onde 
nós apenas a encontramos, a descobrimos. Ela se propõe em nosso conhecer, como o 
meio de conquistar o domínio da verdade, entendido em seu sentido mais lato 
possível; mas o domínio da verdade (Wahrheit) não é um caos inorganizado, ela 
executa a unidade da lei. (2009b, p. 30, tradução nossa) 

  

 A concepção de ciência, descrita acima, vinculada a ideia de verdade, acompanhará 

Husserl durante todos seus trabalhos posteriores47. Ela é fundamental para o que se define em 

relação à evidência, como fim próprio de todo conhecimento. Há um pressuposto a esta ideia 

de ciência, que necessariamente, por ordem interna, está vinculada a um método, e que há 

verdades que são somente apreendidas como tais, se elas forem fundadas metodologicamente 

a partir de determinadas leis.  

 A lógica até então definida como disciplina normativa, principalmente, em Brentano, 

fundada em princípios gerais, tinha a função da verificação técnica do conhecimento. É 

evidente para Husserl, que este conceito de lógica deverá ser alargado em vista dos 

fundamentos da nova ciência, não se reduzindo a uma mera técnica (DASTUR, 1995, p. 23). 

 Segundo esse autor, Kant questionava o caráter prático ou tecnológico que a lógica 

vinha assumindo, designando-a principalmente a uma função que regula as regras do uso do 

entendimento, submissa às condições internas do sujeito. O espaço que Kant procurará 

estabelecer para a lógica, compartilhado em certa medida pelo próprio Husserl, é o de, 

primeiramente, restringir suas fronteiras, refutando seu caráter prático e confirmando seu 

caráter explicitamente teórico. Concede-se, assim, a ela, independência em relação às outras 

ciências, ao se fundamentar unicamente em princípios a priori.  

Husserl vê em Kant, no que se refere a sua concepção de lógica, que embora seja 

portadora sob certos aspectos, de um caráter normativo, por exemplo, ao que se é aplicado à 

                                                            
47 Até mesmo em uma de suas últimas obras, “A crise das ciências europeias e a fenomenologia transcendental” 
(1935), essa noção de ciência, com seus devidos aprofundamentos se fará presente. 



51 
 

ética, estabelece a possibilidade de superação do caráter prático, em vista de fundamentos 

exclusivamente teóricos, a que a lógica verdadeiramente deveria se apoiar48.  

 Uma questão que deve ser esclarecida é em qual ciência exatamente se encontram os 

fundamentos teóricos das disciplinas normativas, ou mesmo da teoria das ciências? 

Concentrando-se sobre esta questão de fundo, Husserl iniciará seu longo processo 

argumentativo de desconstrução da psicologia como “ciência teórica”, sobre a qual a lógica 

poderia estabelecer seus fundamentos.  

 A controversa com o psicologismo centra-se sob um ângulo de análise bem preciso de 

investigação, que Husserl procura esclarecer desde o início. Sua crítica de modo nenhum 

pretende desmerecer a contribuição que a ciência psicológica trás no estudo da natureza da 

psique humana, sua estruturação e seus fundamentos psicofísicos. Ela se concentra 

fundamentalmente no campo teorético, do esclarecimento dos fundamentos de uma lógica 

pura e do conhecimento a priori49. 

 A discussão que Husserl trava com a psicologia e seus defensores é importante para 

nosso objeto de pesquisa. Sobre os pilares desta crítica, se apoia o recorte que Husserl ensaia 

de fazer, num âmbito geral, à especificação de seu objeto de pesquisa e do método necessário 

ao estabelecimento de seus limites e fronteiras. Partindo da concepção corrente da lógica, 

como disciplina técnica, constatou-se que esta, em seus argumentos teóricos, apresentava 

deficiência quanto a seu caráter fundacional. O que irá argumentar Husserl é que os 

fundamentos da ciência lógica normativa não se encontram na psicologia, como muitos 

acreditavam estar, mas numa outra esfera investigativa da ciência teórica que, para abrir-se à 

sua análise, necessita confrontar e superar o argumento psicologista a que a lógica estava 

vinculada até então. 

 Na tarefa refutativa, Husserl se dedicará quase que exclusivamente na sequência do 

primeiro volume de “Logische Untersuchungen”, intitulado, “Prolegomena zur Reinen 

Logik”, se concentrando na análise negativa do argumento psicologista. As teses das quais se 

apoiam os psicologistas é composta por uma variedade de argumentos que atendem aos mais 

variados fins. Husserl, na verdade, se confrontará não só com psicologistas contemporâneos, 

mas com uma tradição já constituída em torno da psicologia, como ciência da natureza 

humana. No âmbito mais geral, é para uma ideia de ciência que Husserl se confrontará, e que 

                                                            
48 “O interesse normativo nos comanda naturalmente no que se refere, em particular, aos objetos reais, enquanto 
objetos de avaliação prática; onde a propensão incontestável em identificar o conceito de disciplina normativa 
com esta de disciplina prática, de tecnologia” (HUSSERL, 2009b, p. 50, tradução nossa). 
49 Segundo Husserl, a psicologia mesma participa também da fundação da lógica, “[...] mas que ela não participe 
de uma maneira privilegiada, nem que ela forneça seu fundamento essencial” (p. 71, tradução nossa). 



52 
 

no momento, em seu aspecto mais visível e concreto, se reflete na teoria psicologista de 

conhecimento. 

 O mosaico em que se estrutura a argumentação psicologista para o fundamento da 

lógica, como disciplina teorética, ao qual se opõe Husserl, embora perpasse uma grande 

variedade de autores, se concentra em alguns pontos bem precisos50. O primeiro deles, e como 

pressuposto mais geral, é o de que a lógica não possui por si só seus fundamentos; ela é, como 

Husserl crítica, se opondo a Lipps, em sua essência identitária, uma disciplina psicológica 

(HUSSERL, 2009b). Por razões de constituição, ao determinar a psyché como lugar onde se 

produz o conhecimento, a lógica passa a ter uma dependência originária no psíquico.  

 Os que se diferenciam desta posição psicologista, entre eles Kant, argumentam que a 

lógica, ao contrário da psicologia, não se apoia em leis contingentes do pensamento, mas em 

leis necessárias. Por contingente e necessário, vincula-se a ideia de que o primeiro segue uma 

simples descrição da natureza da atividade do pensar, o “modo como pensamos”, enquanto 

que o segundo segue, estritamente, em que condições deve correr a experiência do 

pensamento, as leis do “como devemos pensar”. 

 Um segundo elemento que constitui este mosaico psicologista é quanto ao seu 

princípio de natureza. As consequências teóricas e epistemológicas deste princípio é que ele 

acaba caindo num “empirismo”. Descrevendo a atividade do pensamento no “como ela é”, a 

psicologia acaba se tornando uma ciência dos “fatos”, que tira todo seu conteúdo 

representativo da pura “experiência” da vida psíquica51. Em vez de um rigor, a que se propõe 

a lógica pura, ela se limita, pelo caráter próprio da experiência, à teorias vagas, e destas, como 

consequência, só podem se constituir regras vagas (HUSSERL, 2009b, p. 73). 

 O psicologismo, seguindo o princípio da descrição da natureza do psíquico, não 

consegue estabelecer os fundamentos a priori em que a lógica deseja se alicerçar, como 

princípios válidos universalmente, em regras regidas pelo próprio intelecto, “Nenhuma lei 

natural é conhecida a priori, nem suscetível ela mesma de ser fundada na evidência 

intelectual” (p. 69, tradução nossa).  

 A consequência deste “não a priori” do psicologismo é de que suas descrições da 

atividade do pensar seguem as leis da indução psicofísica, elaboradas a partir de fatos 

empíricos particulares. 

                                                            
50 Só para citar, se colocam neste grupo: F. Brentano; J. S. Mill; Th. Lipps; Ch. Sigwart; W. Wundt; G. 
Heymans, etc.; os anti-psicologista, principalmente E. kant, J. F. Herbart, R. H. Lotze. 
51 Husserl cita um exemplo deste tipo de psicologismo, que descreve as leis de associação das ideias, “Uma vez 
que se dá ao trabalho de formular adequadamente seu sentido que se justifica empiricamente, elas perdem, não 
obstante, seu pretendido caráter de lei” (2009b, p. 73, tradução nossa). 



53 
 

Ora, a indução não funda a validade absoluta da lei, mas somente sua maior ou 
menor probabilidade desta validade; é a probabilidade e não a lei que é aqui 
justificada com evidência. Desde então, as leis lógicas, elas também e sem exceção, 
teriam necessariamente o valor de simples probabilidades. Ao contrário, nada parece 
mais evidente que de fato as leis ‘puramente lógicas’ (rein logischen), em seu 
conjunto, são válidas a priori. (p. 74, tradução nossa ) 

  

 A probabilidade, assim, não possui caráter de verdade e de evidência absolutos, em 

que deseja se fundamentar a lógica pura. Sendo probabilística e causal, a psicologia não pode 

ser ao mesmo tempo conhecimento apodítico e dubitável, o que expressa seu limite e 

inexatidão. 

 Um terceiro elemento deste mosaico psicologista, e como consequência das posições 

anteriores, se assenta exclusivamente sobre os dados do real, cum fundamento in re, como 

salienta Husserl “Meditações Cartesianas”. O psicologismo desconhece, por descrever fatos 

da experiência, os fundamentos da lógica pura, do conhecimento ideal. Assim, um abismo se 

abre diante do que descreve o psicologismo, e do que descreve a teoria das ciências de leis 

puras, e consequentemente, do distanciamento entre o objeto real e ideal, “E não há nenhuma 

gradação concebível que seja suscetível de estabelecer na mediação entre ideal e real” 

(HUSSERL, 2009b, p. 80, tradução nossa). 

 As distinções feitas acima, se alimentam internamente sobre uma ‘espécie’ ideal de 

verdade, que é possível de ser alcançada pelo conhecimento, que por razões genéticas e de 

origem é atemporal. 

 

Nenhuma verdade é um fato (Tatsache), ou seja, qualquer coisa que se determina no 
tempo. Uma verdade pode sem dúvida significar que uma coisa é, que um estado de 
coisas existe, que uma modificação tem lugar, etc. Mas a verdade (Wahrheit) ela 
mesma transcende toda temporalidade, ou seja, que não há nenhum sentido a lhe 
atribuir uma existência temporal , uma aparição ou desaparição. (p. 87, tradução 
nossa) 

 

 Husserl acaba criando dois campos de análise opostos, o psicológico, que segue leis 

reais, está do lado das afirmações existenciais dos fatos, do método indutivo e da análise 

empírica, consequentemente, de resultado duvidoso; e o da lógica pura e da ciência teórica, 

que segue leis ideais, com o método intuitivo de análise, consequentemente, indubitável52. Ao 

contrário do que se pode imaginar a primeira vista, Husserl não quer criar um dualismo, da 

afirmação do último sobre a total negação do primeiro, mas especificar um campo de 

investigação, soberano, distante dos fundamentos psicologistas, que não recebeu a devida 

                                                            
52 Husserl (2009b, p. 81) cita o exemplo do argumento no modus ponens, que é uma lei válida para não importa 
qual proposição.  



54 
 

atenção de nenhuma disciplina, inclusive da própria filosofia. Nela, poderão se assentar todas 

as ciências, inclusive à psicologia. 

 Assim, o confronto entre estes sistemas epistemológicos constituídos em bases 

reflexivas no real ou empírico, como é a psicologia, e em análises de evidências puras, como é 

o idealismo fenomenológico, alimentará desde o início a própria teoria fenomenológica, 

descrevendo, no momento, o que ela não é, para em seguida, em suas obras posteriores, 

especificar internamente sua estruturação essencial. Essa distinção, que se fundamenta em 

análises negativas da teoria psicológica, marcará a própria identidade da fenomenologia como 

crítica a ela, estabelecendo um novo domínio de objetos, que no atual momento investigativo 

de Husserl são apenas concepções gerais a serem investigadas e aprofundadas com mais rigor, 

o que exigirá outros desdobramentos em sua filosofia.  

 

 

1.4 Psicologismo e relativismo 

  

Havia, na virada do século XX, um vivo interesse pelo estudo da psicologia53. Esse 

interesse difuso não levou, segundo Husserl (2009b, p. 101), os lógicos a se afastarem das 

falsas interpretações psicologistas a que estavam submetidos seus princípios gerais. Essa 

aproximação, como vimos, trás uma serie de confusões e mal entendidos à compreensão dos 

fundamentos da própria lógica enquanto lei exata e puramente conceitual, “Nós destacamos a 

mais categorial reclamação contra a mistura desta generalidade empírica vaga, com a lei 

absolutamente exata e puramente conceitual, que, unicamente, tem seu lugar na lógica” (p. 

105, tradução nossa). 

Uma das consequências do fundamento psicologista é que ela cai num relativismo 

cético, que, de modo geral, os “Prolegomena” tentam apresentar as bases de sua reformulação 

(p. 131). Husserl combate essa análise deformada do conhecimento, colocando sob a análise 

subjetiva as condições de possibilidade de uma teoria em geral.  

 

                                                            
53 Como atesta Cobb-Stevens (1998, p. 15, tradução nossa), em “Husserl et la philosophie analytique”, sob as 
origens o pensamento psicologista: “O uso difundido do termo ‘psicologismo’ se manifesta primeiramente nos 
trabalhos dos lógicos e filósofos alemães no final do século XIX. A palavra fazia referência a uma corrente que 
havia aparecido nos anos de 1830. Esse movimento concedia à psicologia a tarefa de assegurar os fundamentos 
de diversas disciplinas filosóficas, e em particular, a da lógica. Depois da morte de Hegel, em 1831, esses 
grandes sistemas do idealismo alemão começaram a perder sua atração, e foram gradualmente substituídos por 
um novo interesse, para a crítica antropológica da razão. [...] Durante o período de 1830 a 1870, se tentará, 
repetidamente, de fundar o estudo da estrutura do espírito sob as observações empíricas, mais do que sob as 
deduções transcendentais de tipo kantiana”.  



55 
 

Uma teoria vai portanto ao encontro de condições subjetivas de sua possibilidade 
enquanto teoria em geral, quando, em conformidade a este exemplo, ela nega todo 
privilégio do juízo (Urteil) evidente sobre o prejuízo cego; ela suprime ali mesmo 
isto que a distingue de uma afirmação arbitrária e ilegítima. Se percebe que, por 
condições subjetivas de possibilidades, não se deve entender aqui as condições reais 
que tenha sua raiz no sujeito singular do juízo nem na espécie transitória de seres 
que julgam (por exemplo os seres humanos) mas de condições ideais que tomam 
raiz na forma da subjetividade em geral e nas relações desta com o conhecimento 
(Erkenntnis). (p. 119, tradução nossa) 

 

A partir de “Prolegomena”, há um desnivelamento na análise epistemológica 

husserliana, passando das condições gerais do conhecimento, para as condições subjetivas 

puras de sua possibilidade, que marca assim um momento decisivo na análise fenomenológica 

da imanência. Ela se torna não só uma crítica ao psicologismo, mas também ao empirismo e 

às ciências naturais, que colocam a possibilidade do conhecimento em condições objetivas e 

evidentes, na forma de causa - efeito, limitando a análise lógica às condições de fato. 

Husserl, a partir análise subjetiva, ao contrário, busca as condições ideais em que o 

conhecimento se fundamenta, o que será mais bem sistematizado somente em “Idées I” 

(1913), com as análises da “noese” e do “noema”. Sua crítica ao psicologismo, enquanto 

ceticismo, com seus vários nuances, expressa exatamente esses limites, por negarem as 

condições analíticas ou noéticas de uma teoria, conformando o conhecimento à sua 

fundamentação psíquica. 

Husserl constitui aos poucos um campo de conhecimento em que as leis lógicas, 

enquanto leis que regem nosso conhecimento, não possuem nenhum sedimento na realidade, 

nenhum significado real. Encontramo-nos por essa crítica, nas fronteiras da análise idealista 

de Husserl e sua síntese de conhecimento a partir de leis ideais. 

Para chegar aos fundamentos de uma verdade evidente, através de leis lógicas ideais, 

Husserl crítica o que chama de “relativismo antropológico”. A hipótese geral deste é a de  que 

a “verdade” está relacionada diretamente ao ser que as constitui. Ela não é de constituição 

ideal, mas está vinculada necessariamente a um ente que determina e regula essas mesmas 

leis, em que a verdade se torna dependente geneticamente. É uma verdade totalmente relativa 

e circunstancial. A verdade que a lógica pura procura fundamentar é, ao contrário, uma 

verdade absoluta e única, no sentido de uma unidade ideal. Sua constituição é independente 

das condições contingentes de seu aparecimento. O fato de um “ser” poder pensá-la e 

expressá-la, não significa que esteja submetida a sua determinação existencial. Um ser pode 

visar uma verdade, mas não pode produzi-la e torna-la dependente do pensamento. 



56 
 

A consequência da interpretação antropológica da verdade é lhe atribuir um caráter 

“fático” e consequentemente, relativista e temporal. Se não está centrada em verdades ideias e 

absolutas, o único ponto de referência acaba sendo o indivíduo e suas determinações 

contingentes. Husserl procura fazer uma distinção de essência entre juízo e conteúdo de juízo. 

O primeiro seria uma unidade ideal, o segundo estaria vinculado ao ato de julgar real e 

singular. Embora possa haver um vínculo entre ambos, o primeiro não é dependente do 

segundo. A verdade possui uma autonomia que independe do ser fático para existir54. 

O conceito de verdade relativa se vincula a uma ideia de mundo que também é 

relativa, “Pois o mundo não é outra coisa que a unidade objetiva total que corresponde ao 

sistema ideal de todas as verdades de fato das quais é inseparável” (HUSSERL, 2009b, p. 128, 

tradução nossa). O mundo (Welt) existe somente na condição de ser pensado e formulado a 

partir de ideias gerais essenciais que, embora possa ou não ter seu referente na contingência 

mundana, dependerá de um ente particular para ser julgada, “[...] absolutamente falando, não 

haverá mundo sem espécie de ser capaz de julgar [...]” (p. 128). A ideia de mundo possui seu 

fundamento lógico como essência de algo que pode ser formulado em verdades ideais, que 

embora haja seu correspondente existencial, ambos, consciência e mundo são independentes, 

com o valor constituinte e absoluto recaindo sobre o primeiro. 

 
 
 
1.5 O retorno às coisas mesmas como forma de superação de certos prejuízos 

 

Após analisar a concepção psicologista, faz-se necessário, para estabelecer uma 

ciência com pressupostos inquestionáveis, esclarecer os prejuízos que tais análises introjetam 

à teoria do conhecimento, de modo a evitá-los nos fundamentos da lógica pura. Os 

“Prolegomena” estabelecem, assim, de modo sintético, três grandes prejuízos que devem ser 

refutados pela análise fenomenológica. 

O primeiro prejuízo, seguindo a descrição natural psicologista, é de pressupor que as 

regras reguladoras da atividade psíquica são fundamentadas psicologicamente e, 

consequentemente, as leis normativas do conhecimento são também determinadas pela 

psicologia. Essa herança vem principalmente do antropologismo e de sua tendência à análise 

orgânica do psíquico e do conhecimento. 

                                                            
54 Husserl faz uma longa análise crítica do psicologismo antropológico de B. Erdmann e Ch. Sigwart, que 
embora seja importante, nós não nos deteremos nela. Ela segue uma fórmula geral, em que as leis do pensamento 
são vinculadas intrinsecamente à condição humana, “[...] crer que um juízo possa ser verdadeiro independente do 
fato que esse juízo seja pensado por uma inteligência qualquer” (2009b, p. 134, tradução nossa). 



57 
 

O prejuízo se dissipa, quando se volta à essência do fenômeno: “A ilusão desaparece a 

partir do momento que, no lugar de argumentar “generaliter”, se volta às coisas em si 

mesmas”. (2009b, p. 159, tradução nossa). Essa perspectiva de voltar a uma origem, dirige 

propriamente toda análise fenomenológica. Ela visa ir de encontro à essência das coisas por 

meio do pensamento, superando toda forma de realismo ou idealismo que vem da tradição, e 

que alimenta na filosofia, na virada do século XX, uma teoria do conhecimento que está 

fundamentada em base psicologista. O que acaba, de modo geral, distinguindo a lógica pura 

fenomenológica da psicologia, é que a primeira visa à fundamentação de uma “lei puramente 

teórica”, e a segunda, de uma “regra prática”, consequentemente, uma se torna a essência de 

objetos ideais, a outra, o instrumental de toda teoria empírica55. 

Assim, os princípios que engendram a fenomenologia husserliana, são sua radical 

autonomia quanto ao empirismo, e sua dependência quanto às leis lógicas que a regulam 

internamente. 

 

Não se pode mais contestar a existência ideal de uma ciência especial, da lógica 
pura, que delimita, em uma independência absoluta ao olhar de todas as outras 
disciplinas científicas, os conceitos que distinguem constitutivamente na ideia de 
uma unidade sistemática ou teórica, e que, por via de consequência, estuda as 
conexões teóricas que se fundam exclusivamente sobre seus conceitos. Essa ciência 
terá, por conseguinte, essa particularidade única de ser em si mesma subordinada, 
quanto a sua ‘forma’, ao conteúdo de suas leis [...]. (pp. 164-165, tradução nossa) 

 

Esse horizonte intencional guia toda análise fenomenológica que por ora, põe somente 

suas questões iniciais, fazendo-a se diferenciar das ciências empíricas.  

Um segundo prejuízo refere-se ao “conteúdo efetivo” a que está vinculada toda lógica 

psicologista. Essa jurisdição analítica acaba como que por ordem e imposição natural, se 

reduzindo ao produto do seu psíquico, e consequentemente, sua validade legal depende deste 

próprio juízo psíquico, que não é mais que um fato temporal.   

Cada ato psíquico de representação é em síntese, representação de qualquer coisa a 

que está referido, uma singularidade individual, que se realiza num ato empírico. Ao 

contrário, nas leis puramente lógicas, “[...] a extensão se compõe exclusivamente de 

singularidades ideais, de espécies autênticas” (HUSSERL, 2009b, p. 176, tradução nossa). Ela 

é por essência a priori a toda experiência.  
                                                            
55 Segundo Husserl (2009b, p. 163, tradução nossa), “[...] eles desconhecem a diferença fundamental entre as 
normas puramente lógicas e as regras técnicas de uma arte de pensar especificamente humana. Porém, há duas 
coisas de caracteres totalmente diferentes quanto a seu conteúdo, sua origem e sua função. Enquanto que as 
proposições puramente lógicas, se nós consideramos seu conteúdo originário, se dirigem apenas ao ideal, essas 
proposições metodológicas referem-se apenas ao real. Enquanto que as primeiras tem sua origem nos axiomas 
imediatamente evidentes, as segundas a encontra nos fatos empíricos, e principalmente psicológicos”.  



58 
 

O terceiro prejuízo, conexo aos dois anteriores, trata do vínculo da verdade ao juízo, e 

deste à evidência. A verdade seria fruto da constatação de uma experiência interna e do juízo 

ao qual ela está vinculada. 

 

A tarefa da psicologia é portanto, somente ao que tem um traço na evidência, de 
procurar as condições naturais das vivências compreendidas sob esse nome, por 
consequência, de estudar as conexões reais nas quais, depois do testemunho de nossa 
experiência, a evidência aparece e desaparece. ( p. 190, tradução nossa ) 

 

 Os conceitos da lógica, ao contrário, sendo a priori, são verdades que não se fundam 

na evidência empírica, mas em leis puramente ideais. O estatuto da imanência, sobre a qual 

nos debruçamos, formaliza a superação destes prejuízos a que estão vinculados às várias 

teorias psicologistas, de modo que, estabelecendo os fundamentos de um conhecimento puro e 

de uma ciência geral, se alcance os princípios em que se constitui uma ciência rigorosa. A via 

negativa que nos fez acercar da psicologia confirma somente o que não deve ser do interesse 

da fenomenologia. A ciência dos fenômenos procura alcançar os princípios ideais e racionais 

mais amplos e gerais possíveis, de modo que uma ciência universal possa se fundamentar. 

Nesse sentido, precedendo a todas as outras teorias, ela se torna o princípio de todos os 

princípios, a ciência de todas as ciências, inclusive, das ciências empíricas56.  

 Husserl, ao fim dos “Prolegomena”, procura estabelecer os critérios de cientificidade 

que irão conduzir suas posteriores investigações lógicas. Elas se assentam, principalmente, 

sobre o critério de verdade e da unidade do campo teórico, de modo a alcançar os 

fundamentos de uma teoria geral. Essa mesma teoria geral, irá, por seu método próprio, 

estabelecer os limites da esfera de objetos que irá tratar. Eles se referirão sempre a objetos 

ideais, em que a verdade se estabelece como princípio universal e não de um princípio 

particular de investigação. É importante salientar que Husserl, neste momento, está 

delimitando seu campo de pesquisa, e que o papel que o filósofo assume nesta sua nova 

empreitada, se constitui fundamentalmente na crítica do conhecimento. O que por hora se 

formaliza é um campo de investigação, que a partir de formações lógico-matemáticas, procura 

estabelecer a correlação epistemológica entre os objetos ideais e as vivências da consciência, 

caracterizado não mais como atividade heterogênea, mas correlativa57.  

                                                            
56 Sobre este caráter empírico e fático a que está submetido à ciência psicológica, que a faz se diferenciar das 
ciências ideais, é curiosa a metáfora usada por Husserl (2009b) para reforçar suas proximidades e diferenças 
essenciais, “As árvores impedem, de qualquer modo, de ver a floresta” (p. 212). 
57 Como mostra Schèrer (1967, p. 58,  tradução nossa), ao estabelecer a correlação como essência da 
fenomenologia: “Não se trata mais de fazer submeter às formações lógico-matemáticas de uma atividade que 
lhes seria heterogênea, mas de conduzir a uma análise científica do conhecer em relação ao conhecido, ‘muito 



59 
 

 A ausência de um método de investigação explicitamente formado não permite ainda 

estabelecer a justa correlação entre objeto e consciência, sendo a imanência tão somente um 

campo indefinido de conhecimento de objetos doados à percepção, que necessita ainda ser 

devidamente constituído. É necessário, seguindo a reflexão husserliana, averiguar em que 

condições teóricas irá se fundamentar esta nova ciência de objetos ideais, e em que medida ela 

especifica o campo da imanência pela correlação entre a atividade do conhecer e o objeto 

conhecido. O que vimos, até aqui, foram às análises negativas de sua correspondência com as 

ciências empíricas, necessitando uma nova ordem de questões para sua definitiva superação, 

abrindo um novo domínio de objetos à investigação fenomenológica. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                          
concretamente e mostrando detalhe por detalhe, na reflexão psicológica, os acontecimentos internos correlativos, 
que fazem por assim dizer, que a matemática possa intervir como objeto – e igualmente o conceito, o juízo, a 
teoria e toda a ciência, assim como o número, o conjunto, a multiplicidade, etc.’”  



60 
 

2 NOS LIMITES DA DESCRIÇÃO ANALÍTICA E FENOMENOLÓGICA: A 

FENOMENOLOGIA COMO DISCIPLINA AUTÔNOMA 

 

 As “Investigações Lógicas” representam um divisor de águas na filosofia husserliana 

e seu projeto de uma filosofia crítica. A especificação da imanência como espaço de 

constituição de uma ciência rigorosa requer, como necessidade intrínseca, a autonomia da 

fenomenologia como teoria do conhecimento. Elaborada para lançar as bases de uma ciência 

geral, em que estenderia suas raízes para estruturação da “lógica pura”, por seu novo aparato 

conceitual, bem como, por suas novas definições de problemas, não só referentes à filosofia, 

mas à ciência como um todo, essa obra representa um marco neste novo caminho que a 

epistemologia husserliana irá seguir58. 

 No capítulo precedente, se procurou esclarecer, a partir das origens do pensamento 

husserliano, o recorte em relação ao objeto a que se dedica a análise pré-fenomenológica, 

especificando seus limites de investigação. A desconstrução da psicologia como disciplina 

capaz de explicar a forma e estrutura do conhecimento, cria um campo de investigação sobre 

o qual a fenomenologia tem um longo caminho a percorrer, em que a imanência emerge como 

espaço de investigações de ideias puras, sem receber ainda uma estruturação especifica. 

 Feitas as devidas críticas à análise psicologista e ao objeto ao qual ela se dedica, urge, 

agora, especificar, mais do que o objeto, seu campo de análise e manifestação. Isso se dará 

por análises pontuais de dois capítulos de “Investigações Lógicas”, que consideramos os mais 

pertinentes para nosso estudo, especificamente, a primeira e a quinta investigação, que 

correspondem à conceituação da “expressão” e “significação” e acerca das “vivências 

intencionais”. Os temas são de grande importância para a especificação das vivências ideais e 

para a configuração da imanência como referência primeira de tais idealidades.  

Husserl convenciona, momentaneamente, chamar de “puramente lógico”, “visão de 

essência”, ou o que é do a priori, a tudo o que se refere às percepções, aos juízos, aos 

sentimentos, conceitos que são qualificativos da imanência fenomenológica. Teremos 

oportunidade de ver que estas definições gerais, embora importantes no início do percurso, 

serão insuficientes às especificações essenciais que a fenomenologia deverá abordar e 

aprofundar durante seu percurso de sistematização teórica do campo transcendental.  A 

                                                            
58 Como observa Schérer (1967, p. 05, tradução nossa), ao tratar da relação entre “fenomenologia” e “verdade”, 
como modalidade expressiva de uma filosofia específica, “Mais do que qualquer outra a novidade de 
Investigações Lógicas nos convida a isto. A novidade de seu conteúdo consiste com efeito em ter posto o 
problema da verdade ao nível mesmo onde ela se anuncia, o da expressão como acesso a verdade do ser ”.  



61 
 

imanência e seu estatuto epistemológico culminariam, assim, na evidenciação de uma 

filosofia como ciência rigorosa e de verdades indubitáveis, objeto próprio da fenomenologia. 

 A análise e a especificação desse campo de investigação, a emergência de seu objeto, 

no que se referem à clarificação das ideias constitutivas de uma lógica pura, nos remetem, 

naturalmente, primeiro, à investigação analítica. Se nosso objeto de estudo está relacionado 

direta e indiretamente à sistematização e estruturação do campo da imanência, como 

ordenador e regulador de todo conhecimento puro, então, devemos apresentar, para sustentar 

nosso objeto de estudos, os fundamentos teóricos em que se assenta este mesmo campo.  

 A meta a que se propõe a fenomenologia, de querer “retornar às próprias coisas” 

(HUSSERL, 2012b, p. 05), não será a contento alcançado, por nenhum método investigativo 

de base indutivo, se não pela intuição59. Ela nos permitirá entrar em contato com o campo 

lógico das vivências psíquicas ou das vivências do pensamento, no que lhe é mais original. O 

fato de pensar e refletir nos remeter sempre para objetos ou estado de coisas, não significa que 

esse objeto, na fenomenologia, seja tomado em base empírica. O “em-si” a que se refere à 

análise fenomenológica, se estrutura como unidade na multiplicidade dos atos do pensamento. 

Essa análise irá demonstrar que todo pensamento é inerente a uma “forma do pensar”, e que 

este é regido por leis ideais, que acabam circunscrevendo a própria idealidade ou objetividade 

do conhecimento.  

 Analisaremos como a “forma do pensamento” pode fazer que um “em si”, agora dado 

de modo reell, que é diferente do dado fenomenológico puro, chega à representação, ou 

mesmo, de como o “em-si objetivo” chega ao “subjetivo” pela via da representação. Há, 

assim, uma estruturação lógica do pensamento, que nos remete à analítica das formas 

primeiras do pensar, e mesmo, nos limites da análise de uma gramática pura60. Tais temas 

serão tratados pelas formas da “expressão” e “significação” a que o pensamento está 

diretamente relacionado. Eles acabam colocando, na origem do pensamento, uma nova ordem 

de questões à fenomenologia, suscitadas, primeiramente, por “Investigações Lógicas”. 

 

                                                            
59 Em relação à expressão “retorno às coisas mesmas”, afirma Levinas (1959, p. 99, tradução nossa), 
em “Reflexions sur la ‘technique’ phenomenologique’”: “Ir às coisas mesmas – significa primeiro: não 
permanecer nas palavras em que visam apenas um real ausente. [...] O retorno aos atos onde se desvela esta 
presença intuitiva dos objetos, é necessária para pôr fim ao equívoco – ou seja, à abstração e à parcialidade da 
relação com o objeto. O retorno aos atos onde se desvela a presença intuitiva das coisas é o verdadeiro retorno às 
coisas mesmas”. 
60 Como atesta Benoist (2002, p. 33,  tradução nossa), “Um dos aspectos mais importantes de Investigações 
lógicas de Husserl, o que a faz merecer ser colocada no centro das discussões contemporâneas sobre a 
significação, é certamente o projeto de edificação de uma gramática pura lógica. Husserl visa uma morfologia 
pura das significações, que permitiria esclarecer essa propriedade eminente que elas têm de constituir um 
discurso”.  



62 
 

2.1 Acerca da expressão e da significação na teoria da imanência fenomenológica 
 

 Ao tratar da expressão e da significação na fenomenologia, nos reportamos 

incondicionalmente aos atos psíquicos que são, idealmente, o canal de sua manifestação. O 

desmembramento destas vivências é importante para compreendermos o real teor do ato 

psíquico e sua relação com o conhecimento. Embora a significação e a expressão estejam, 

num sentido amplo, relacionadas com a própria dinâmica da vida psíquica, em seus modos de 

lidar e de se comunicar consigo mesma e com o mundo externo, o que nos interessa realmente 

nestas descrições analíticas, é o teor fenomenológico que o próprio psíquico acaba 

expressando, como elemento de acesso à descrição pura. 

 De modo geral, expressão e significação tratam da própria vida do psíquico. 

Regressivamente, elas nos reportam ao signo e a indicação de que qualquer coisa é referida. 

Nesse âmbito, a expressão serve de signo para o pensamento, tanto para o que ouve, como 

para o que fala61. É necessário, portanto, alcançar sua essência fenomenológica, que na análise 

de “fatos” é ofuscada pelo método empírico, inviabilizando assim à análise pura. 

 Para essa ordem de problemas, algumas distinções se fazem necessárias. A expressão, 

mesmo na descrição pura, pode estar referida a duas coisas distintas: primeiro, elas podem 

estar relacionadas aos fenômenos físicos, que constituem sua expressão; segundo, nos “atos” 

que lhe possibilitam a significação e sua plenitude intuitiva. 

 Assim, as expressões nos apontam para os atos que conferem a significação, e mais, 

para os atos de “intenções de significação”. Esses atos são propriamente de teor 

fenomenológico, sendo “[...] atos que preenchem a significação” (HUSSERL, 2012b, p. 32). 

Tais atos, na análise fenomenológica, formam a própria unidade da consciência. Eles 

representam uma vivência que assume sua plenitude na consumação do seu sentido, de sua 

significação, e não simplesmente na expressão da palavra, que internamente, tem outra 

finalidade. 

 

A função da palavra (ou melhor, da representação intuitiva da palavra) é suscitar 
diretamente em nós o ato que confere a significação e apontar para o que é ‘nele’ 
intencionado, talvez mesmo dado, por meio da intuição preenchedora, impelindo ao 
mesmo tempo o nosso interesse exclusivamente nessa direção. (p. 34) 

   

                                                            
61 Husserl ilustra muitíssimo bem estas vivências psíquicas, como sentido e significação da expressão, quando 
estas, por exemplo, estão relacionadas a um nome, “Distingue-se para cada nome, entre o que ele ‘manifesta’ 
(isto é, tais vivências psíquicas) e aquilo que ele significa. E, de novo, entre o que ele significa (o sentido, o 
‘conteúdo’ da representação nominal) e o que ele nomeia (o objeto da representação)” (2012b, p. 28). 



63 
 

 Nesta leitura descritiva, para cada ato em que a palavra confere uma significação, 

apontando ao objeto intencionado, ocorre uma mutação fundamental, “[...] a representação 

intuitiva, em que se constitui a aparição física da palavra, sofre uma modificação fenomenal 

essencial quando o seu objeto toma o valor de uma expressão” (p. 34). 

É a primeira vez que Husserl trata de modo mais enfático e claro dos fenômenos 

relacionados à vida psíquica pelo puro ato de significar, se referindo diretamente à palavra 

como movimento primeiro da significação. Neste “ato primeiro”, estão vinculados todos os 

atos preenchedores, que tem a função, na reflexão, de vincular o significado do objeto à sua 

expressão. Os objetos se definem como tais, somente por meio do “ato” em que algo é visado 

por nós, o que será analisado posteriormente através dos atos intencionais.  

 Uma passagem importante que devemos fazer ao analisarmos a expressão é quanto a 

seu sentido e sua objetividade, ou seja, a idealidade própria da relação entre expressão e 

significação, sua idealidade in specie, ou mesmo, sua unidade ideal. É essa idealidade que a 

análise fenomenológica deseja alcançar e descrever. 

 Embora a expressão sempre diga algo acerca de alguma coisa, estando relacionado a 

qualquer objeto, é importante fazer aqui a distinção entre significação de uma expressão e seu 

objeto. A distinção entre conteúdo e seu objeto está relacionada acerca “do que” e “de que” a 

expressão diz algo. 

 

A necessidade da distinção entre significação (conteúdo) e objeto torna-se clara 
quando nos convencemos, pela comparação de exemplos, de que várias expressões 
podem ter a mesma significação, mas diferentes objetos, e, por sua vez, que elas 
podem ter significações diferentes , mas o mesmo objeto. (p. 39) 

 

 Essa distinção é importante, pois ela expressa o próprio movimento e complexidade de 

um ato psíquico62. A expressão e sua significação na análise fenomenológica, diferentemente 

do que ocorre no psicologismo, preenche o caráter distintivo, especificando um campo de 

objetos puros a que se pretende dedicar uma filosofia de ideias puras. 

 Seguindo este caminho descritivo, estão relacionadas à expressão três coisas: a 

manifestação de algo, uma significação e um objeto. Ao que se refere este último, duas 

distinções importantes podem ainda ser feitas na análise fenomenológica. De um lado, o 

próprio objeto visado por suas interfaces, e de outro, seu correlato ideal, com sua capacidade 

de preenchimento.   

                                                            
62 A este respeito, os exemplos de Husserl referentes a nomes na distinção entre significação e objeto: “O 
vencedor de Iena – e o vencido de Waterloo; o triângulo equilátero – o triângulo retângulo” (2012b, p. 39). 



64 
 

 Embora Husserl não trate o suficiente sobre este preenchimento de significação, tem-

se na base desta intenção de significação uma intuição63. A identificação do conteúdo é dada 

por meio dos atos preenchedores, atos pelos quais o sentido do objeto e sua significação estão 

diante de nós tal como é visado, em sua totalidade. Somente por meio desses atos se pode ter 

a totalidade ideal de uma percepção. Assim, numa expressão, em sua decodificação 

idealizante, nos é oferecido o correlato ideal de um objeto. Correlato este que é a própria 

essência do ato intencional. Essas distinções são fundamentais ao que a fenomenologia virá a 

tratar acerca das representações. 

 

 

2.1.1 Caracterização dos atos de significação 

 

 Uma caracterização ideal da expressão e sua significação exige que nós façamos uma 

aproximação do próprio ato pelo qual a expressão torna-se, pelo seu caráter de “intuição de 

significação”, um signo de comunicação. Novamente faz-se necessário combater certos 

prejuízos psicologistas, acerca dos quais se convencionou dizer que a expressão significativa 

tem a função elementar de despertar as imagens de fantasia na consciência. Uma expressão, 

nesse sentido, somente seria possível se encontrasse sua imagem correspondente da fantasia. 

 Essa concepção anula totalmente o caráter fenomênico da expressão, tornando-se 

dependente de um agente externo para se manifestar. Para o que nos interessa, é fundamental 

identificarmos a significação como o caráter do ato doador de sentido, de modo que o objeto 

se torne representável para nós e em nós. Nesse caso, é possível uma consciência de 

significação que não esteja vinculado necessariamente a uma intuição, e esta característica 

representa o próprio teor fenomênico do ato psíquico. 

  

O significar não pode consumar-se somente por meio da intuição; senão, deveríamos 
dizer que o que vivemos numa parte incomparavelmente maior dos nossos discursos 
e leituras seria um simples perceber externo ou um imaginar de complexos acústicos 
e óticos. Não precisamos repetir novamente que isso contradiz o ‘conteúdo dos 
dados fenomenológicos, a saber, que, com os signos acústicos e grafados, visamos a 
isto e aquilo, e que esse visar é um caráter descritivo do compreender [...]. 
(HUSSERL, 2012b, pp. 58-59) 

 

 As análises feitas devem nos conduzir à evidenciação das relações a priori entre 

significação e conhecimento, relações estas, que são os fundamentos das descrições analíticas 

                                                            
63 Isso será retomado mais a contento em, “Investigações Lógicas VI” (2007a), “Elementos de uma elucidação 
fenomenológica do conhecimento” e mesmo em “Lições sobre a teoria da significação” (2007b). 



65 
 

da consciência, essenciais para a fenomenologia, no que diz respeito a esse período dos 

trabalhos de Husserl. 

 A caracterização do ato de significação se fundamenta ainda por sua “expressão 

objetiva”. Isso acontece, quando a simples pronunciação sonora identifica uma significação, 

independente das condições em que é anunciada. Elas possuem clareza no fato de serem 

enunciadas como ato de significação. As expressões objetivas são características também, por 

exemplo, em nível mais complexo, das expressões teóricas, ou mesmo das expressões em que 

se constroem princípios e teoremas. Elas estão relacionadas diretamente às constituições 

ideais do pensamento. 

 Na teoria do conhecimento, a significação, como unidade ideal do próprio 

conhecimento, nos coloca na direção da possibilidade de determinação do ser em si, do 

objeto, pelo conteúdo de suas verdades. “Tudo o que é, é ‘em si’ cognoscível, e o seu ser é um 

ser determinado quanto ao conteúdo, que se atesta nestas e naquelas ‘verdades em si’”. 

(HUSSERL, 2012b, p. 75) 

 O que está referido ao conteúdo objetivo, por suas características próprias, se deixa 

determinar objetivamente, o que do ponto de vista ideal, se confirma pelas expressões de 

significação às suas determinações específicas verdadeiras. Esse caráter descritivo essencial, 

em que uma vivência torna-se unidade objetiva, é a própria expressão do caráter ideal das 

significações. 

 

De fato, sempre que tratamos de conceitos, juízos, raciocínios, a Lógica pura tem 
que ver unicamente com estas unidades ideais, que denominamos aqui significações: 
e na medida que nos esforçamos por extrair a essência ideal das significações dos 
seus vínculos psicológicos e gramaticais, na medida em que, para além disso, temos 
em vista clarificar as relações apriorísticas de adequação à objetividade significada 
fundada nas essências, estamos já no domínio da Lógica pura. (HUSSERL, 2012b, 
p. 76)  

 

Com essa definição de significação, o que se pretende combater é certa concepção de 

lógica, em que seu valor está na garantia nomológica, normativa de seus fundamentos. 

Enquanto que para a fenomenologia, o elemento fundacional de uma ciência está 

essencialmente no teor significativo de suas afirmações. O estudo realizado por Husserl, em 

“Prolegomena”, como vimos, procurou confirmar a essência da lógica como unidades 

essenciais de significação.  

 Assim, a validade objetiva do pensamento e suas conexões, dos conceitos e suas 

verdades, não se afirmam enquanto contingências do espírito humano, de nossa natureza 

psicológica, mas as descobre e as vê intelectualmente, por seu caráter lógico e ideal. 



66 
 

Independente de qualquer fundamento antropológico, a objetividade ideal está além de toda 

referência empírica. Husserl traça aqui de modo esparso as linhas gerais de sua concepção de 

ciência, que irá acompanha-lo até suas últimas obras64. Elas tratarão em especial de espécies 

puras, que a priori, se diferenciam no interior das significações, através de suas objetividades 

categoriais. Tudo o que é da ordem lógica, acaba se subtraindo em categorias de significação, 

fundamentando suas próprias leis ideais.  

 Quanto ao “conteúdo” de uma vivência de significação, ele pode assumir caráter fático 

ou ideal. Para a descrição fenomenológica, o que importa é tão somente seu caráter ideal. A 

diferença consiste em que, na primeira, ela apresenta uma composição variada, mudando de 

indivíduo para indivíduo, de perspectiva para perspectiva. Já o conteúdo, em sua 

caracterização ideal, é o mesmo, não apresentando qualquer variação interna. “A significação 

da proposição não se multiplica com o número de pessoas e de atos, o juízo é um, no sentido 

lógico ideal” (p. 83). 

 É importante deixar claro a estrita identificação entre a significação e seu conteúdo 

ideal, pois será sobre eles que se assentarão a compreensão de uma lógica pura. Por 

características próprias, as significações se dão em diferentes espécies, seja de sujeitos, 

predicados, de relação, conexão, etc. Elas devem possuir o mesmo caráter não empírico. Sua 

significação não está relacionada a qualquer “ser” real ou objeto perceptível, mas relacionados 

a objetos gerais, na validade de seus juízos. Sua idealidade é a sua “unidade na 

multiplicidade”.  

Assim, a significação pela qual o objeto ideal é pensado e seu homônimo real, o 

próprio objeto, não coincidem necessariamente. O primeiro está referido sempre ao “seu 

mesmo geral”; o segundo, sempre a “seu mesmo individual”, com suas variações de 

manifestação espacial. Sua idealidade, totalmente independente, existe para além de qualquer 

contingência que o psíquico possa vir a se fundamentar. 

 

 

2.2 Sobre certas propriedades das vivências intencionais 

 

 A primeira parte deste segundo capítulo concentrou-se na analítica dos atos de 

consciência e suas vivências psíquicas, referentes às expressões e significações, base da 

fenomenologia descritiva, estando além de qualquer descrição psicologista ou natural da 

                                                            
64 É o que se acabará confirmando nas obras posteriores de Husserl, com uma melhor especificação, 
principalmente, em “L’origine de la géometrie” (2010a) e “Crises das ciências europeias” (2012a). 



67 
 

consciência. Ao que interessa à nossa pesquisa, os elementos fenomênicos signitivos e 

expressivos componentes da imanência, faz-se necessário, para melhor compreender o próprio 

caráter da significação, apresentar a modalidade em que os conteúdos dos atos se apresentam 

na consciência e seus modos de preenchimento. Na expressão de significação, os atos já eram 

descritos como vivências, mas não tinham em vista ainda, o “conteúdo” da apreensão.  O 

conceito de “ato” e de “conteúdo” irá receber a partir de agora uma roupagem “idealizadora”, 

no mesmo sentido das significações que compõem toda vivência psíquica. Essa operação da 

consciência será descrita através da intencionalidade, que caracteriza todo fenômeno de 

consciência65. 

 Esse ato de consciência em que representamos coisas irá alcançar sua plenitude 

idealizadora como vivência intencional. O que é importante neste ato não é propriamente seu 

objeto, mas a própria “vivência” do ato, que reside no seu caráter intencional. Essa nova 

roupagem acaba circunscrevendo esta esfera de vivência em sua pureza fenomenológica. No 

horizonte destas descrições está a ideia de representação, expressão por meio do qual todo ato 

tem sua “existência” na consciência. 

 Uma designação horizontal da imanência, em que se constitui toda representação, é 

elaborada a partir da definição fenomenológica de “consciência”, conceito mais vasto no 

campo da descrição fenomenológica, que possui especificidades particulares na definição dos 

objetos ideais. Veremos algumas destas especificidades em que se define o seu caráter 

intencional. 

 

 

 

                                                            
65 Não temos condições de intervir aqui na longa e complexa discussão que a filosofia faz acerca da 
intencionalidade, que parte da escolástica e chega até Husserl, porém, gostaríamos apenas de salientar, como 
atesta Schérer (1967, pp. 68-69), algumas passagens importantes desta evolução e sua importância à teoria do 
conhecimento, “O conceito de intencionalidade permite precisamente de romper o circulo da teoria do 
conhecimento, ou seja, de ultrapassar seu limite antropológico, em razão da mudança de atitude que implica sua 
plena evidenciação em um uso conforme seu sentido. De fato, em Husserl, a intencionalidade toma um outro 
valor do em seus predecessores. O antigo conceito escolástico caracterizava uma distinção entre os objetos 
verdadeiramente existentes, exteriores à consciência, e os objetos ‘puramente intencionais’, visados em 
pensamento e presente somente no pensamento.  [...] é fundamentalmente equivocado dizer que Brentano se 
contentou em descobrir uma antiga teoria escolástica: ‘Sua grande descoberta e sua verdadeira originalidade 
consiste nisto que conduz a ideia de uma psicologia descritiva, que segundo sua atitude naturalística, concebe 
como o fundamento (Untergrund) de uma psicologia explicativa sob o modo de uma ciência da natureza, e 
estava a procura de um princípio descritivo para a distinção entre o psíquico e o físico, nisto que ele estabelece 
como primeiro princípio que a intencionalidade era o caráter essencial para apreender descritivamente o que é 
especificamente psíquico. [...] Com efeito, sua consequência foi a transformação da psicologia inteiramente em 
ciência puramente descritiva da vida psíquica, sua transformação em ciência da intencionalidade, ou seja, das 
formas múltiplas da consciência enquanto consciência de qualquer coisa, com todos seus conteúdos e 
modalidade doados na descrição”.  



68 
 

2.2.1 A referência da consciência e suas modalidades 

 

 A psicologia, no intuito de descrever seus objetos de investigação, faz uso de certa 

concepção de consciência em que pretende alcançar e tomar o ato psíquico como dado 

empírico. A descrição fenomenológica, diferentemente, pretende alcançar este mesmo ato, 

mas com vistas à sua essência fenomênica. A diferenciação toma a sua forma, entre outros 

motivos, pela própria definição que ambas dão à consciência. 

 Para caracterizar essa diferença, partiremos de certa concepção de consciência tomada 

pelo psicologismo, da qual a fenomenologia procurará se desvincular e superar. Isso decorre, 

motivado em grande medida, pelas limitações na definição de ato psíquico dadas pelas 

ciências psicológicas. A concepção da psicologia define, de modo geral, a vivência da 

consciência como unidade real66, o que a fenomenologia se oporá de modo veemente.  

 A psicologia como ciência dos conteúdos da consciência define a vivência e seu 

conteúdo, como ocorrência de fatos reais, sendo esta unidade das vivências em suas múltiplas 

formas, modos e propriedades que compõe a própria unidade do indivíduo psíquico: 

 

Neste sentido, são vivências ou conteúdos de consciência as percepções, as 
representações da fantasia e as representações de imagem, os atos do pensamento 
conceitual, as suposições e dúvidas, as alegrias e as dores, as esperanças e temores, 
os desejos e as volições, e coisas semelhantes, tal como tem lugar na nossa 
consciência. (HUSSERL, 2012b, p. 296) 

 

 A fenomenologia, embora voltada às mesmas questões, fará outra abordagem do 

psíquico, em que, desconsiderada a análise de conteúdos concretos e sua referência empírica, 

tomará estes mesmos conteúdos e estas mesmas referências em sua pura idealidade, 

referendada pela consciência, em sua caracterização própria como intencional67. Há, nesta 

altura, uma mudança radical realizada por Husserl na análise da vivência, da leitura empírico-

fenomenológica feita pela psicologia descritiva, passa-se a uma leitura fenomenológica pura 

                                                            
66 Na língua alemã, muito utilizada por Husserl em “Investigações Lógicas”, há distinções importantes no 
significado da palavra ‘Real’, que ora aparece como ‘Real’, como designação objetiva da vivência, ora como 
‘Reell’, designando a vivência descritiva pura, o que em linhas gerais caracteriza a própria passagem da 
psicologia descritiva à fenomenologia descritiva (HUSSERL, 2012b, p.5). Em “Idées I” ambas as definições 
serão superadas por uma definição transcendental da vivência fenomenológica. 
67 Esta interpretação psicologista está na base da análise de Wundt (1886, XXVIII, tradução nossa), 
especialmente em “Éléments Psychologie Phisiologique”, quando ele trata, “[...] pois, a escola psicologista 
alemã empresta geralmente à psicologia os recursos da experimentação, e os problemas que ela submete à 
experimentação, são essencialmente psicologistas. Sem dúvida, a primeira sessão de meu livro parece 
contradizer esta linguagem, já que esta parte trata somente de fatos mecânico-fisiológicos, que se referem a 
sistemas nervosos. Mas, uma exposição de bases fundamentalmente físicas da vida psíquica pertence certamente, 
para mim, à psicologia; e de outra parte, nenhuma descrição fisiológica do sujeito, que corresponderia ao fim 
psicologista, de modo que ela possa ali se destacar, me era conhecida”.  



69 
 

dos objetos ideais, que se consolidará posteriormente, com maior soma de detalhes da 

consciência intencional, em “Idées I”. 

 A diferença entre a descrição do objeto a partir do psíquico e a partir do fenômeno 

puro pode ser feita ao se analisar uma percepção externa, por exemplo, o momento da 

sensação cor, exemplo recorrente de Husserl. Essa percepção nos oferece o elemento real de 

um ato de visão e seu conteúdo vivenciado. Distinto deste está o próprio objeto e sua 

coloração, que não é vivenciado e nem está na consciência, constituindo uma realidade a parte 

da vivência psíquica, podendo, por sua variação posicional ser mais ou menos completa, mas 

nunca uma vivência plena.  

Há uma diferença fundamental entre a captação da “sensação de cor”, de âmbito 

fenomenológico, e a coloração objetiva do objeto, de ordem empírica. A sensação cor é 

sempre o momento fenomenológico qualitativo, que se refere a sua idealidade essencial, 

diferente da análise psicológica, voltada não à essência, mais ao fato em si. 

 Husserl sustenta que a diferença de percepção entre “sensação de cor” e “coloração 

objetiva do objeto”, não é simplesmente reduzida ao modo de consideração perceptiva, sendo 

a mesma aparição, variando somente o sentido que lhe é dado. A diferença é que de um lado 

está o referente subjetivo e seu vínculo ao eu, e do outro lado o referente objetivo e seu 

vínculo ao objeto externo. Embora em ambas as vivências possa se fazer referência ao objeto 

empírico, isso não impede a captação ideal do objeto. Temos aqui duas modalidades vivências 

ligadas à mesma aparição, que não são propriamente fenomenológicas, a vivência em que 

consiste o aparecer do objeto à consciência, mas que é concebido enquanto algo reell, e 

aparição do objeto enquanto tal. A análise fenomenológica procura ir mais longe, se 

concentrado somente na vivência da aparição. 

 

O engano deste equívoco desvanece-se assim que damos fenomenologicamente 
conta do que, do objeto que aparece, se pode encontrar realmente na vivência da 
aparição. A aparição da coisa (a vivência) não é a coisa que aparece (o que 
presumivelmente se nos ‘depara’ na sua ipseidade em carne e osso). Vivemos as 
aparições como pertencentes à tessitura da consciência; as coisas aparecem-nos 
como pertencentes ao mundo fenomênico. As próprias aparições não aparecem, são 
vivenciadas. (HUSSERL, 2012b, p. 298) 

 

 O que se pretende atingir é este “conteúdo” último da vivência. Para tanto, é 

necessário romper duas concepções que se contrapõem à análise fenomenológica, ligadas 

tanto ao sujeito como ao objeto. Este sujeito, assim como os objetos que aparecem a ele, são 

tomados em sua fenomenalidade, mas existem como coisas, como fato empírico. O “eu” e o 



70 
 

“conteúdo” que por ele pode ser vivenciado, não possuem nada de ideal, são restritos a sua 

existência empírica. 

 A fenomenologia trata de conteúdos de consciência, mas em outro nível de descrição, 

no sentido de vivências puras. Sendo a consciência tomada como unidade dos conteúdos de 

consciência, “Trata-se, ali, da relação entre duas coisas aparecentes; aqui, trata-se antes da 

relação de uma vivência singular com a complexão das vivências” (p. 299).  

A análise fenomenológica toca na singularidade de uma vivência, não na sua 

individualidade. A primeira é universal e ideal, a segunda, particular e empírica. Assim, a 

vivência pura não é algo que aparece à consciência, mas a expressão ultima ideal do que é 

vivenciado pela consciência. De modo geral, ela seria o complexo de sensações vivenciadas 

na aparição que, na atitude fenomenológica, faz aparecer e concede significado ao próprio 

objeto.  

 O sentido de consciência como fenômeno real (Real), criticada por Husserl, se 

apresenta desse modo, porque a ideia de vivência é do tipo empírico. Essas vivências são 

tomadas como acontecimentos que, como tais, são compreendidas fazendo parte da 

consciência, como vivências psíquicas, enquanto elementos reais de sua constituição.  

Já a consciência fenomenológica, por sua propriedade singular, encontra em si, “[...] 

os atos correspondentes do perceber, do julgar etc., juntamente com seu material de sensação 

sempre mutante, e o seu teor de apreensão, os seus caracteres posicionais” (p. 300). Essa 

disposição apreendedora da consciência será em breve descrita por Husserl, em “Idées I”, a 

partir dos conceitos de noese e noema. No momento, a consciência é apresentada somente, 

como possuindo este caráter distintivo do “não empírico”, não entrando nos detalhes de sua 

constituição transcendental. 

Assim, no nível mais elementar da consciência fenomenológica pura, vivenciar 

consiste na capacidade da consciência de transformar qualquer experiência perceptiva em 

vivência ideal de objetos. Essa capacidade, quer dizer, em última instância, que os conteúdos 

de uma consciência são elementos integrantes de sua unidade.  

Para ser pura, uma vivência não se distingue idealmente de seu objeto, como afirma 

Husserl (2012b, p. 300): “[...] o que é sentido não é nada diferente da própria sensação”. Ao 

se identificar o “conteúdo sentido” à “sensação”, deseja-se tomar o objeto da vivência a partir 

de sua idealidade, como elemento unificador da consciência.  

Para não confundir a abordagem psicológico-descritiva com a análise fenomenológica 

pura, Husserl recorre a uma minuciosa separação entre o “eu natural-empírico”, e o ‘eu 



71 
 

fenomenológico. Para ele, este último não é nenhuma realidade peculiar que paira sobre as 

vivências, mas tão somente, o elemento de unidade de todas as vivências. O eu reduzido 

fenomenologicamente seria o catalizador de todos os conteúdos vivenciados por uma 

consciência. Ao se definir a consciência como intencional, o caráter unitário do eu fica, do 

ponto de vista fenomenológico, mais evidente, por não criar dualidade entre a percepção e o 

que é percebido. Há ainda alguns detalhes correspondentes à consciência e suas vivências que 

ajudarão a compreender com mais riqueza de detalhes seu caráter intencional, em sua 

fundamentação e caracterização ideal.  

 

 

2.2.2 Consciência como percepção interna 

 

 Outra definição de consciência dentro da análise fenomenológica, em continuidade 

com a anterior, se apresenta como percepção interna. Ela se dá no modo de conectividade 

entre consciência, vivência e objeto. Ela se caracteriza, fundamentalmente, pela total 

adequação entre representação intuitiva e vivência perceptiva. “Toda e qualquer percepção é 

caracterizada pela intenção de captar o seu objeto como presente na sua ipseidade em carne e 

osso” (HUSSERL, 2012b, p. 303). Na consciência como percepção interna, o objeto é tomado 

em sua totalidade, naquilo que ele é realmente, estando esta totalidade naquilo que é 

percebido.  

 Embora não represente originariamente a consciência intencional, no sentido mais 

pleno, a percepção interna é tida como adequada, pois apresenta, de modo puro, a totalidade 

de sua apreensão. De um modo descritivo, ela estaria um nível acima da consciência empírica, 

e um abaixo da consciência intencional. 

 Essa ideia de percepção, definida como adequada é importante, porque ela acaba nos 

remetendo a duas ideias essenciais na fenomenologia. A primeira, é a de que ela pode oferecer 

uma concepção do “eu” condizente com os fundamentos de uma descrição pura das vivências. 

Segundo, que ela oferece, mesmo que prematuramente, uma ideia de temporalidade imanente 

à consciência, interligada ao próprio fluxo da consciência, que é totalmente diferente do 

tempo do mundo das coisas, que são dados na percepção externa. 

 A ideia preliminar de temporalidade serve para caracterizar o próprio horizonte 

temporal do fluxo da consciência, que embora se altere o conteúdo, sua identidade permanece 



72 
 

a mesma68. Assim, esta concepção de temporalidade marca a distinção e a passagem do “eu 

empírico” ao “eu reduzido, fenomenológico”, que constitui, em ultima instância, o próprio eu 

empírico.  

 Diferente destes “dois” “eus” é o “eu puro transcendental”69. Ele é o ponto de unidade 

da consciência e de todo conteúdo que nela se apresentam.  

 

Por conseguinte, este eu puro pertence essencialmente ao fato de ‘viver subjetivo’ 
ou da consciência. ‘Estar-consciente é relação com o eu’, e o que está nesta relação 
será conteúdo de consciência. ‘Denominamos por conteúdo tudo aquilo que está 
referido apenas a um eu, tenha este, de resto, as propriedades que se queira’. 
(HUSSERL, 2012b, p. 309) 

  

 Este “eu” capitaliza toda força e unidade da consciência em sua apreensão do mundo. 

Ele é o centro de referência das experiências subjetivas de todos os conteúdos dos quais tenho 

consciência, por conseguinte, ele é o igual a si mesmo. Mas este eu, segundo Husserl, não é a 

condição primordial da consciência, pela qual um objeto possa ser pensado como tal. O eu 

puro pode ser alcançado quando somente se submete o eu empírico à análise fenomenológica.  

 O eu empírico, sujeito das experiências factuais torna-se o objeto de análise da 

descrição pura. A partir dele, essas mesmas vivências intencionais constituem o ponto de 

partida da análise fenomenológico-essencial. Almeja-se, por meio desta descrição, o núcleo 

do eu empírico, que é formado por atos que trazem à consciência objetos, nestes atos, o eu 

dirige-se respectivamente para os mesmos objetos. Assim, estabelece-se, de modo preliminar, 

a consciência como vivência intencional, fundamento da ciência fenomenológica. Veremos 

abaixo algumas de suas especificações relacionadas ao tema de nosso trabalho. 

 

 

 

 

                                                            
68 Sobre a concepção de temporalidade, teremos oportunidade de apresentá-la a contento no último capítulo, 
como elemento intrínseco da definição de imanência na fenomenologia. 
69 A interpretação de Husserl gerou controvérsia em seus leitores. Apresentaremos brevemente uma passagem de 
“La transcendance de l’ego”, onde Sartre faz sua crítica a Husserl em relação à unidade e a necessidade do eu 
transcendental na consciência, “Porém, Husserl respondeu a questão. Depois de ter considerado que o Eu era 
uma produção sintética e transcendente da consciência (em I.L), ele volta, em Ideias, à tese clássica de um Eu 
transcendental que estaria como que por detrás de cada consciência, que seria uma estrutura necessária destas 
consciências, do qual os raios (Ichstrahl) cairiam sobre cada fenômeno que se apresentaria no campo da atenção. 
Assim, a consciência transcendental torna-se rigorosamente pessoal. Crê-se ordinariamente que a existência de 
um Eu transcendental se justifica pela necessidade de uma unidade e individualidade da consciência. [...] Porém, 
é certo que a fenomenologia não precisa recorrer a este Eu unificador e individualizante. Com efeito, a 
consciência se define pela intencionalidade. Pela intencionalidade ela se transcende a si mesma, ela se unifica em 
permanente fuga” (2003, pp. 96-97, tradução nossa).  



73 
 

2.2.3 Consciência e intencionalidade 

 

 O que vimos acima serve como introdução a esta concepção fundamental da 

fenomenologia, a “intencionalidade”. Uma introdução importante, pois lança as bases para a 

compreensão da própria ideia de consciência em que se assenta a fenomenologia. O que 

vimos foi um conjunto de problemas em que a fenomenologia procurará situar e sistematizar, 

de modo a evitar os equívocos cometidos pelo psicologismo e pelo empirismo, em suas 

respectivas análises do psíquico e do conhecimento. Os temas abordados serão praticamente 

os mesmos, porém, pelo caráter intencional da consciência, eles assumirão outra tonalidade 

representativa.  

 A análise que Husserl desenvolve na quinta investigação lógica é um referencial 

importante para nossa pesquisa, principalmente, no que se refere às delimitações da tarefa e 

do objeto da fenomenologia. Concebe-se, na análise da consciência, pelo ato intencional, uma 

dimensão e significação totalmente novas. Não somente pelo método, mas, principalmente, 

pelo conjunto de questões que abre, tanto de ordem epistemológica como ontológica70. Por 

razões de ordem circunstancial, por estarem ainda em desenvolvimento suas pesquisas, 

Husserl deixa muitas questões em aberto, principalmente, conceituais, dando margem a 

múltiplas interpretações. 

 Husserl sempre deixou claro que se sentia seguidor do pensamento psicologista 

brentaniano. Isso não significa que a teoria da psicologia descritiva de Brentano será 

totalmente absorvida por ele. Sua importância para Husserl, como salientado no primeiro 

capítulo, está em delimitar as fronteiras da investigação correspondente à psicologia e à 

ciência da natureza, circunscrevendo, respectivamente, uma como ciência dos fenômenos 

psíquicos e outra como ciência dos fenômenos físicos.  

 Não há dúvidas de que uma das maiores contribuições das descrições de Brentano à 

fenomenologia está em classificar os atos enquanto vivências intencionais, ou mesmo, 

                                                            
70 Como descreve Richir (1995, p. 132, tradução nossa), em “Intentionalité et être-au-monde”, “Enquanto que na 
atitude natural, o mundo é constantemente pré-dado, e que permanece velada o todo da vida constituinte por esta 
pressuposição (tudo quanto pertence também o todo da vida implicado no sentido de horizonte do presente 
momentâneo, anterior, antecipado como futuro, etc.,) esta vida universal entra agora no campo do olhar. Mas isto 
não se produz como na tematização de minha vida consciente na atitude natural, como se, sob o solo do mundo 
continuamente pré-dado, junto a uma corporeidade-de-carne (Leiblichkeit) e naturaza constantemente pré-dada, 
tematizando e desvelado progressivamente a vida da alma objetiva no corpo-carne (in Leib) como consciência do 
mundo humana e como conhecimento do mundo. Mas é imediatamente,  em uma plena universalidade, que a 
vida da consciência torna-se tematizada e que tomamos o mundo em geral, em última análise, como simples ser 
desta vida. Eu não tenho antecipadamente como ser o corpo-carne (Leib), o mundo em torno (Umwelt), minha 
vida de consciência corporal (leiblich) localizada, mas o mundo como fenômeno, a vida universal de consciência 
como nisto que ela é o sentido de ser”. 



74 
 

descrevendo a consciência através de seus atos psíquicos. Tal distinção e definição da 

consciência, pela essência dos atos psíquicos, são perceptíveis quando se toma uma vivência 

qualquer. Para Husserl, “Na percepção, qualquer coisa é percebida; na consciência figurativa, 

qualquer coisa é figurada; na asserção, qualquer coisa é asserida, no amor, qualquer coisa é 

amada; no ódio, qualquer coisa é odiada; no desejo, qualquer é desejada” (2012b, p. 315). 

 O pressuposto brentaniano é bem claro, no que diz respeito à referência imanente a 

que aponta o fenômeno psíquico. Neste, algo se apresenta como “objeto intencional”, o que 

acaba definindo toda a consciência, como “consciência de”. A referencialidade da consciência 

a qualquer coisa abre várias questões à fenomenologia, marcadas por dois momentos: 

primeiramente, de ordem eidética, e posteriormente, a partir da redução, de ordem 

transcendental. O fato de ter possibilitado a emergência deste caráter intencional da 

consciência, se torna, por si só, um mérito à psicologia brentaniana, reconhecido por Husserl 

como uma das suas maiores contribuições à fenomenologia. 

 O caráter intencional dos fenômenos psíquicos revela a própria idealidade do objeto 

que é apreendido em qualquer ato da consciência, seja na percepção, na lembrança, na 

figuração, na asserção, etc. A intencionalidade, expressa, assim, não apenas a correlação entre 

sujeito e objeto, mas o próprio ser, a essência daquilo que se doa à consciência, como bem 

sintetiza Levinas.  

 

O fato que o ser é revelação – que a essência do ser é sua verdade – se exprime pela 
noção de intencionalidade. A intencionalidade não consiste apenas em afirmar a 
correlação entre sujeito e objeto. Afirmar a intencionalidade, como tema central da 
fenomenologia, não consiste mesmo em conceber a correlação entre sujeito e objeto 
como intencionalidade. A representação do objeto por um espectador voltado sobre 
o objeto é o preço do abandono de múltiplos esquecimentos. Ele é abstrato ao senso 
hegueliano. Porque o ser consiste em se revelar, ele se apresenta como 
intencionalidade. O objeto, ao contrário, é o modo onde, por excelência, o ser que se 
revela deixa esquecer a história de suas evidências. (1959, pp. 101-102, tradução 
nossa) 

 

O caráter de idealidade e essencialidade do objeto intencional é a marca contínua do 

processo de ruptura que Husserl deseja realizar com a psicologia e sua concepção factual da 

consciência, que ora o coloca em linha de continuidade, ora em descontinuidade com a 

psicologia descritiva de Brentano. Embora a definição de intencionalidade, como qualidade de 

ato da consciência, apareça, de modo geral, circunscrito à essência do objeto, há 

especificações que precisam ainda ser feitas, de modo a ter-se uma maior compreensão do 

quadro descritivo intencional em que se define a consciência a partir de então. 

  



75 
 

2.3 A necessidade de adequação terminológica 

   

 Não só Brentano, mas a psicologia de modo geral, tinha sérias dificuldades quanto à 

precisão terminológica que a nova ordem de questões, relacionadas à intencionalidade da 

consciência trazia à tona. Percebia-se, da parte da fenomenologia, a necessidade de uma maior 

precisão conceitual para não confundir com as definições vindas da tradição71. 

 Essas dificuldades são percebidas por Husserl na medida em que avançam suas 

investigações72. Precisar o seu uso e forjar novos conceitos constitui uma tarefa que será 

imprescindível realizar, para melhor especificação de seu campo de pesquisa73. Dentre estes 

novos termos a serem metrizados, está o que gira em torno do “ato psíquico” e seus 

conteúdos. Não entraremos aqui nos detalhes da crítica que Husserl dirige principalmente a 

Brentano, por fugir da nossa proposta de trabalho, mas veremos apenas alguns pontos que são 

de nosso interesse, e que contribuem para o esclarecimento de nosso objeto de estudo.  

 O primeiro esclarecimento é quanto à purificação do próprio conteúdo do psíquico e 

sua modalidade de apreensão intencional.  

  

Mais objeções se levantam contra as expressões que Brentano emprega 
paralelamente ao termo ‘fenômeno psíquico’ ou sob a forma de perífrase, as quais 
também bastante usuais. Em qualquer caso, é bastante duvidoso e muitas vezes 
conduz mesmo ao erro dizer que os objetos percebidos, fantasiados, julgados, 
desejados etc. (correspondentemente, de modo perceptivo, representativo, etc.) 
‘entram na consciência’ ou, inversamente, que a ‘consciência’ (ou o eu) entra em 
relação com eles de um modo ou de outro, que eles, de um modo ou de outro, ‘são 
recebidos na consciência’ etc.; do mesmo modo que dizer que as vivenciais 
intencionais ‘contém em si mesmas qualquer coisa como objeto’, e coisas 
semelhantes. (HUSSERL, 2012b, p. 319) 

 

                                                            
71 Como confirma Husserl (1970b, pp. 140-141, tradução nossa) em “Philosophie Primière 1”, “[...] trata-se ali, 
precisamente, de conceitos que nós nomeamos anteriormente: espírito e corpo, coisa e propriedade, espaço e 
tempo, etc. Todos estes conceitos carecem de claridade e de distinção, e os erros que resultam disso não 
poderiam, manifestamente, faltar de consequências particularmente graves. A tarefa mais importante que se 
impõe, é, portanto, justamente no que se refere a estes conceitos, de retornar para clarificar suas ideias originais, 
de lhes conferir uma nova definição e uma forma estável em função destas ideias, e se possível, de decompô-los, 
por análise, em seus elementos conceituais últimos em uma claridade original”.  
72 Como o próprio Husserl testemunha numa conversa com Fink, “Husserl começava por me perguntar se eu 
tinha questões. Eu respondi que aos poucos eu tentava de fazer uma ideia geral da fenomenologia, e que eu tinha 
muita dificuldade de saber por onde começar, tudo isso que tinha vindo em segundo lugar parecia que tinha 
vindo por primeiro. Ele respondeu que era justamente este estado de coisas que o tinha feito hesitar longo tempo 
sobre a introdução apropriada. [...] A forma da investigação fenomenológica é um zig-zag, como ele tinha já 
estabelecido na introdução de Investigações Lógicas. Põe-se em marcha, percorre-se uma certa distância, depois 
se retorna ao ponto de partida, e o que se aprendeu, se aplica ao ponto de partida” (CAIRNS, 1997,  p. 112, 
tradução nossa). 
73 Para um estudo da linguagem na fenomenologia, conferir o excelente trabalho de Lobo (2000), 
especificamente o “Chapitre IV: Réduction de la langage  et langage de la reduction”. 



76 
 

 A crítica visa afastar dois prejuízos comuns, ambos relacionados ao teor reell em que 

se pode definir a consciência. O primeiro quanto à dimensão “real” que assumiria a relação 

entre o “eu e a coisa consciente”, e o segundo prejuízo estaria em qualificar como duas 

“realidades” que poderiam ser apreendidas na consciência, tanto à consciência de ato, como o 

objeto intencionado. Na vivência, como pressupõe a análise eidética, não há duas coisas, mais 

simplesmente unidade intencional de ato. A definição de vivência pela fenomenologia, 

diferente da definição psicológica, coloca num mesmo ato intencional vivência e coisa 

vivenciada, como essência mesma de sua manifestação e identidade. O objeto visado é nada 

de ser, senão sua própria vivência. São as concessões às realidades dúbias, pelo psicologismo, 

que faz Husserl discordar da interpretação brentaniana do ato psíquico, embora reconheça o 

mérito de suas análises, ainda que elas estejam limitadas à análise empírica74. 

 A “inexistência” do objeto intencional se confirma pelo caráter eidético de sua 

descrição, que não leva em conta sua forma de apresentação. “Para a consciência, o dado é 

essencialmente idêntico, quer o objeto representado exista, quer seja ficcionado, que seja 

mesmo um contrassenso” (HUSSERL, 2012b, p. 321). Na verdade, pela descrição 

husserliana, há dois conteúdos imanentes, um que é objeto dos atos intencionais, que se 

identificam com estes pela sua “pureza”, e outro de consistência reell, que servem tão 

somente, de suporte aos atos intencionados, “Não vejo sensações de cor, mas, sim, coisas 

coloridas, não ouço sensações de som, mas antes a canção da cantora, et.” (p. 321). Atinge-se 

assim um segundo nível de representação, o “objeto representado na representação”, 

identificando e circunscrevendo seu teor puro75. Temos, deste modo, na consciência, apenas 

objetos intencionais, não objetos ‘reais’, como se esses fossem reprodução dos objetos 

percebidos. 

 O essencial da descrição fenomenológica se dá na identificação da consciência com o 

seu próprio caráter de ato. A apercepção, que reside na própria vivência, faz com que 

alcancemos seu teor descritivo intencional, seja neste ou naquele objeto, independente de sua 

modalidade de apresentação, som, cor, cheiro, sensação, etc. O sentido que anima os atos faz 

com que eles não sejam tomados objetivamente, mas simplesmente vivenciados em sua 

pureza intencional. 

                                                            
74 Husserl se refere, especialmente, a “Psychologie du point de vu empirique”, como uma das obras mais 
importantes de Brentano. 
75 Husserl procura fazer uma precisão terminológica, na qual separa o que corresponde ao ato psicológico, do 
puro. No primeiro correspondem: conteúdos, fenômeno psíquico, objeto imanente, ser do conteúdo sentido, 
conteúdos de percepção, etc. Ao segundo: atos, intenção, vivência intencional, essência, ser do objeto percebido, 
atos perceptivos. Essas especificações receberão outra roupagem quando Husserl atinge o plano da redução 
transcendental, o que teremos oportunidade de ver em breve.  



77 
 

 Para os atos de vivência pura é indiferente as modalidades de apresentação do objeto, 

se são coisas reais ou produtos da ficção. O conjunto de problemas abordados pela 

fenomenologia, por sua especificidade epistemológica e não metafísica, toca assim na própria 

essência do conhecimento. “Trata-se aqui, em vez disso, de uma distinção que precede toda e 

qualquer Metafísica e que está no pórtico da Teoria do Conhecimento” (p. 332). Husserl 

mostra, assim, nessa altura da descrição fenomenológica, o vínculo de sua investigação às 

formas de conhecimento puro, restritas ao campo de uma ciência particular que deseja 

fundamentar.  

  

 

2.3.1 Distinções essenciais dos atos 

 

 Para completar a reflexão que se segue na especificação dos atos em suas diversas 

modalidade, falta-nos ainda, uma descrição fenomenológica fundamental, no que toca a 

distinção entre conteúdo “real” e “essencial” de um ato. Essas distinções nos permitirão 

visualizar, de modo mais apropriado, o campo de investigação a que se abre à reflexão pura, 

objeto da fenomenologia. 

 No que se refere ao conteúdo real, como o próprio termo já sugere, ele está vinculado 

à vivência empírica do ato. Uma das primeiras características deste é tomar a vivência como a 

totalidade conjunta de partes. Como já é característica da atitude psicológica, procura-se 

desmembrar as vivências em um conjunto múltiplo de experiências.  

 

A análise psicológica puramente descritiva de uma formação sonora encontra sons e 
partes abstratas ou formação unitária de sons, ela não encontra qualquer coisa como 
ondas sonoras, órgãos de audição etc.; por outro lado, ela também não encontra 
coisas como o sentido ideal que faz da formação sonora um nome, ou mesmo a 
pessoa que pode ser nomeada através do nome. (HUSSERL, 2012b, p. 341) 

 

 É perceptível, por meio da configuração psicológica, que sua análise descritiva, ao 

fragmentar o ato perceptivo num conjunto de experiências internas, transforma o próprio ato 

numa apreensão real de conteúdos. Nesses conteúdos, não encontramos o que é vivenciado, a 

formação sonora, mas, o conteúdo real objetivo. Em vez do intuído, que nos coloca diante da 

própria coisa ideal, encontramos apenas o objeto experienciado de modo empírico. 

 Ao contrário, o objeto intencional possui outras propriedades e características que 

fazem opor, pelo modo de apreensão dos respectivos atos, duas atitudes distintas: uma como 

psicológico-empírica-individual e outra como fenomenológico-ideal-universal. Se na primeira 



78 
 

há uma fragmentação do objeto na totalidade de suas partes, na segunda, há a unidade e 

instantaneidade da apreensão, “[...] quando representamos uma casa, essa casa precisamente” 

(p. 343). Na sequencia, Husserl faz ainda uma série de precisões acerca dos atos e suas 

modalidades intencionais, como simples e compostos, fundantes e fundados, fazendo persistir 

essencialmente seu caráter vivencial puro, na totalidade da apreensão ideal de seu correlato. 

 

 

2.3.2 Qualidade e matéria dos atos 

 

 Outra distinção importante na caracterização dos atos, e que marca o caráter imanente 

de toda vivência, refere-se ao gênero qualidade e matéria. De modo geral, os atos são 

classificados como sendo representativo, judicativo, optativo etc., sendo o conteúdo, formado 

especificamente por esta ou aquela apreensão de objeto. A qualidade está relacionada ao 

modo de efetivação do ato, podendo ser a mesma para diferentes objetos intencionados. Já a 

matéria do ato, o “o ‘quê’ da intencionalidade”, está relacionada ao próprio conteúdo que a 

caracteriza, podendo-se ter o mesmo objeto (Napoleão) para diferenciadas matérias (o 

vencedor de Iena e o vencido de Waterloo). Pode-se também, ter a mesma matéria para 

diferentes qualidades de atos.  

 

Quem representa para si que haja seres inteligentes em Marte representa o mesmo que um 
outro que assere que há seres inteligentes em Marte e, de novo, que um outro que pergunta será 
que há em Marte seres inteligentes? Ou que um outro que deseja que em Marte possa haver 
seres inteligentes! (HUSSERL, 2012b, p. 353) 

 

A mesma matéria é apresentada através de diferentes qualidades, tudo isso sem se 

deixar o plano da intencionalidade76. 

 Os dois momentos do ato, matéria e qualidade, são incompreensíveis separadamente. 

Se a matéria é a peculiaridade que dá cores precisas ao ato, correspondendo-lhe uma 

objetividade ideal específica, a qualidade é o momento abstrato, invisível da matéria, que 

permite ser expressa deste ou daquele modo. A unidade ideal da matéria e da qualidade 
                                                            
76 Para análise destes textos, Levinas (2001, p. 90, tradução nossa), em “Théorie de L'Intuition dans la 
Phénoménologie de Husserl”, realiza a interessante comparação, entre “Investigações lógicas” e “Idées I”, o que 
corresponde no primeiro a matéria, no segundo está o correlato noético, “Como a distinção do noema e da noese 
não fora ainda explicitamente feita nas ‘L.U.’, é sobretudo o correlativo noético do sentido que Husserl estudou 
sob o título de matéria”. O que se refere à qualidade no primeiro, no segundo, diz-se da noese, “O fato de pôr seu 
objeto se chama, em Ideen, a tese da noese. Os diferentes atos que nos serviram de exemplo são diferentes teses. 
O correlativo noemático da tese, se compõem destas características, que forma o noema completo, e que exprime 
a maneira de se dar do objeto. Nas L.U., onde o lado noemático não é visado, as teses são estudas sob o título de 
qualidade do ato” (p. 90). 



79 
 

representa a própria essência intencional do ato, que se torna para nós essência significativa a 

partir do momento em que seu correlato real coincide com sua essência intencional. 

 

 

2.3.3 A ideia de representação e suas variações 

 

 É necessário ainda, em continuidade com a reflexão anterior sobre a propriedade dos 

atos, fazer mais algumas distinções com relação à matéria do ato, de modo que a estrutura 

fenomenológica das vivências intencionais fique o mais clara possível. Uma destas distinções 

compreende as variações do conceito de representação, até chegar ao seu gral de vivência 

pura. Para este tipo de análise descritiva, Husserl parte do principio geral de Brentano, de que 

toda vivência intencional ou é uma representação, ou tem por base uma representação. “Dito 

com mais precisão, o sentido desta notável proposição é de que, em cada ato, o objeto 

intencional é um objeto representado num ato de representar [...]” (HUSSERL, 2012b, p. 

368). 

 Na representação, a matéria de um ato fundante se dá num representar simples. Isso 

equivale a dizer que uma vivência intencional, só é enquanto tal, porque nela está uma 

vivência de ato de representar, o que lhe faz surgir um objeto e ser a própria vivência deste 

objeto. O objeto “inexisteria” se a consciência não efetuasse o ato de representar, o que o 

torna algo apreensível à consciência, como coisa que pode ser sentida, vivenciada, percebida, 

amada, etc. Os atos que possuem o mesmo conteúdo acabam tendo, naturalmente, a mesma 

representação como base, e os que formam representações diferentes, têm por base conteúdos 

diferentes. 

 Husserl observa que nem todo conteúdo possui a mesma equivalência intencional. 

Sendo separados por conteúdos enquanto objeto e conteúdo enquanto matéria. O primeiro 

segue os princípios do psicologismo, e o segundo, os princípios da fenomenologia. Como já 

vimos até aqui, intencionalmente, um objeto jamais pode estar na representação, mas somente 

representado nela. 

 

 

 

 

 



80 
 

Que uma representação se refira a um certo objeto de um certo modo é algo que ela 
não deve certamente a uma atividade exercida sobre o objeto, existente e por si, que 
está fora dela, como se ela se ‘dirigisse’ sobre ele em sentido próprio, ou como se 
ela tivesse de fazer algo nele ou com ele, digamos, como a mão que escreve o tem 
com a pena; ela não deve, em geral, esta relação com o objeto a qualquer coisa que 
permanecesse como que fora dela, mas apenas e exclusivamente à sua 
particularidade própria. (p. 375) 

  

 Há uma autonomia e independência da consciência representacional, correspondente 

ao que nela há de intencional. O caráter qualitativo de uma representação, não tem, em si, 

qualquer relação com o objeto representado. É impossível, pelo componente significativo de 

uma representação, pensar uma representação sem o conteúdo representado.  

 O que se aplica ao ato intencional é uma separação cognitiva dos campos da 

experiência empírica ao das descrições fenomenológicas puras. 

 

Esta exclusão realiza-se ‘eo ipso’ pelo próprio fato que a visão fenomenológica de 
essência, enquanto ideação imanente com base na intuição interna, se realiza de tal 
modo que o olhar ideador se orienta exclusivamente para a consistência própria, real 
e intencional, da vivência observada, e leva a intuição adequada a essência 
específica da vivência que (portanto, ‘aprioristicas’, ‘ideais’) que lhe correspondem. 
(p. 379) 

 

 A evidência não está na simples experiência interna do objeto, dando aos atos uma 

existência real, mas tão somente no complexo intencional de uma vivência, com suas 

particularidades de gênero, qualidade e matéria.  

 Um caso especial de análise intencional de grande importância se apresenta no juízo, 

com sua propriedade de asserir algo. Por meio desta asserção estamos convencidos de sua 

presença ideal em nossa representação, não há espaço para o dúbio ou o contraditório, como 

eventualmente pode ocorrer na percepção “externa”. O conteúdo “julgado” é totalmente 

presente a nós, “Ninguém duvidará de que, para cada juízo, (a priori, dito na generalidade de 

essência) haja uma representação que tenha em comum com ela a matéria e que represente 

precisamente o mesmo exatamente da mesma maneira que o juízo que julga” (p. 384). 

 Algumas destas especificações sobre a teoria da representação são importantes para a 

própria definição de ato intencional77. Nesse sentido mais especifico, ela está vinculada a 

                                                            
77 Husserl (2012b, p. 92-93) faz uma serie de detalhamentos sobre a ideia de representação na fenomenologia, 
nem sempre expressada de modo suficientemente claro. Não entraremos nas suas especificações, o que é 
importante deixar claro é quanto à essencialidade dos atos e sua idealidade fenomenológica. Como observa E. 
Levinas, sob a interpretação que Husserl faz do conceito de representação de Brentano, como simples apresentar-
se de um objeto, “Ele entende ali, segundo Husserl, este ato chamado mais tarde de ato neutro e do qual a 
natureza consiste em apresentar uma simples imagem do objeto, onde o objeto aparece fora de toda pretensão à 
existência ou não-existência. Todo caráter de ‘belief’ humiana está ausente. A imagem plana diante de nós, sem 
que nós nos pronunciemos sobre sua existência ou sua não-existência”. Nesta mesma obra, segundo Levinas (p. 



81 
 

qualidade e matéria do ato. Os apontamentos que seguem visam somente salientar sua 

importância na definição de consciência e sua referência intencional.  

 A primeira definição de representação se enquadra no que vimos até agora acerca da 

teoria do ato, ou mesmo, na qualidade de qualquer ato, seja o juízo, o desejo, a dúvida, etc. O 

outro sentido de representação não seria propriamente o ato, mas sua matéria, que constitui 

essencialmente sua própria intencionalidade, com sua matéria representativa, “[...] também 

aqui distinguimos entre a peculiar disposição deste simples representar, o simples ter em 

suspenso, e a determinação que constitui o que é compreendido neste ato de compreender”, 

(HUSSERL, 2012b, p. 396). 

 Husserl, na declaração em que Brentano afirma, como visto anteriormente, que uma 

vivência intencional ou é uma representação ou tem por base uma representação, chama 

atenção para os diferentes sentidos que o termo representação pode assumir. O sentido mais 

original e puro seria o segundo, onde a vivência tem por base uma representação, pois 

apresenta, por sua evidência autêntica, toda a matéria.  

 Em seu sentido último a ideia de representação, para Husserl, deve ser regida por leis 

ideais. 

 

[...] das correspondentes essências de atos, ideativamente captáveis, essências que 
tem o seu ser e a sua ordem legal de ser no domínio da idealidade fenomenológica, 
do mesmo modo que os números puros e os tipos puros de construção geométricas o 
têm no domínio das idealidades aritméticas ou geométricas. (p. 407) 

 

 A concepção de representação fenomenológica está regida por leis ideais, que se 

fundam na própria forma do pensamento, em suas categorias que ordenam o próprio modo de 

pensar. Um dado importante na compreensão de uma representação é quanto ao teor de 

atenção dado no ato de apreender, um componente intrínseco da descrição fenomenológica. 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                          
95, tradução nossa), Husserl distingue outras concepções de representação, como, por exemplo, a de nomear um 
nome, “Esses atos, Husserl os chama atos nominais, mas ele não quer identificar a representação com a noção 
gramatical do nome. A maneira especifica da qual o objeto é pensado no ato de nomear um nome – caracteriza 
uma esfera mais larga de atos, esfera que ultrapassa aquela do simples nome”. 



82 
 

 

 

2.4 Distinções fenomenológicas da atenção - curso de inverno de 1904/1905 

 

 Outra distinção não menos importante com relação ao estudo dos atos e seu caráter 

intencional, está relacionado à “atenção”78. A “V Investigação Lógica”, ao tratar das vivências 

intencionais, embora já tenha percebido sua importância, fez apenas breves apontamentos de 

sua presença no interior de uma consciência representativa, como função “distintiva” 

vivencial de um ato intencional79. Já no curso de inverno de 1904-1905, do ponto de vista 

descritivo, Husserl apresenta uma definição mais elaborada do conceito fenomenológico da 

atenção, ao posicioná-la, em linhas gerais, como elemento distintivo de todo ato, que está 

orientada sobre o objeto em si mesmo, como componente intencional, e não como conteúdo 

de objetos psíquicos reais80. 

 Uma das principais contribuições do estudo descritivo da “atenção”81 é que ela 

permite, de modo mais claro, fazer ilustrações intuitivas acerca das vivências da percepção82. 

Ela é propriamente um componente da percepção, que com sua presença ou ausência, faz 

evidenciar de modo mais intenso ou menos, os atos intencionais. Sendo a atividade perceptiva 

o ato fundador de todos os outros atos de consciência, sejam eles atos de rememoração, 

                                                            
78 Na Lição 42°, de “Ph. P. 2”, Husserl (1972b, p. 144, tradução nossa) trata de um conceito semelhante de 
“atenção”, referindo-se ao “interesse” como atitude teórica do fenomenólogo no processo de alcance da 
“Redução fenomenológica”, “Porém, é necessário nomear esse ato de interesse, no sentido pregnante do termo, 
um tal ato que tem um objeto que não somente o eu tem em geral sob o olhar da consciência, que é de qualquer 
maneira consciente, mas ainda sub o qual está dirigido sob o sentido forte do termo, que ele visa, que ele procura 
alcançar”.  
79 Com relação à “atenção”, em “Investigações Lógicas”, Husserl (2012b, p. 352) afirma, “De acordo com este 
modo, os objetos da atenção são objetos da percepção – interna ou externa – de recordação, de expectativa ou 
também estado-de-coisas de uma ponderação científica, e coisas semelhantes. É certo que podemos falar da 
atenção quando ‘temos na consciência’ aquilo a que estamos atentos”.  
80 Usaremos a tradução deste curso de inverno de 1904-1905, feita por Natalie Depraz, em “Phénoménologie de 
l’attention”. Depraz agrega vários apêndices relacionados direta ou indiretamente ao tema, nós faremos uso do 
que está voltado diretamente ao tema da atenção, e que ao mesmo tempo, esteja em linha com nosso objeto de 
pesquisa. De qualquer modo, não entraremos na crítica que Husserl faz a outros autores, como Stumpf e Wundt, 
em suas respectivas descrições da “atenção”. 
81 Ricoeur (1950a, p. 115,  tradução nossa), em nota de rodapé de sua tradução de “Idées I”, alude à atenção o 
caráter anterior a intencionalidade, “A intencionalidade é exposta após a atenção, a fim de envolver 
imediatamente o cógito não atual”.  
82 Acerca da atenção, nos diálogos que Husserl mantinha com Fink, ele (citado por Cairns, 1997, pp.116-117, 
tradução nossa) afirma da diversidade de caracteres da atenção que pode ser apreendida numa percepção, “No 
presente nós temos, portanto, raios da atenção que se referem a um passado. Existe uma diversidade de modos de 
atenção, da qual atenção imediata, simples, dirigida diretamente sobre o presente da percepção e modo mais 
original. [...] A explicação de um objeto se opera por fixação atenta dos aspectos do objeto, com a atenção 
voltada sempre em direção à totalidade”.  



83 
 

volitivos, imaginantes, judicativos, etc., percebe-se a importância da atenção nas distinções 

descritivas fenomenológica destes mesmos atos. 

 Um primeiro aspecto importante é que, com a “teoria da atenção”, Husserl deseja 

colocar este componente de ato, no interior da atividade antipredicativa, ou mesmo, da 

atividade proto-dóxica, componente de toda síntese passiva83. Sua presença é estritamente de 

caráter fenomenológico essencial. Assim, devem-se evitar os ricos de confundir este elemento 

“atentivo” essencial da percepção, com elementos característicos dos atos empíricos, como 

interesse, sentimento, mobilização temporal, etc., que embora não se negue suas existências 

num ato, não significa que se refiram a uma descrição fenomenológica pura.  

 Não se pode negar o vínculo da “atenção” com o visar. Ao se colocar um estrito 

vínculo com a “percepção”, a atenção é ela própria a base de uma visada, estando além de 

uma simples apreensão de objetos reais. Como componente agregador de uma percepção, a 

atenção estaria na base de toda consciência unitária, que pela multiplicidade geral de sua 

apreensão, chegaria à descrição específica do objeto de ato, que pela visada, o colocaria em 

primeiro plano. O conceito fenomenológico da atenção, como bem observa Schérer, não é 

outro da definição de intencionalidade da consciência como “consciência de qualquer coisa”, 

que evoca seu alcance geral e não particular e individual do objeto visado, o que coloca este 

conceito da atenção no primeiro plano de uma crítica da teoria psicológica (SCHÉRER, 1967, 

p. 198).  

Assim, a atenção como visada, em sentido fenomenológico, especifica este caráter de 

favorecer, privilegiar, observar determinada característica do objeto apreendido, em sua 

unidade objetiva e fenomênica. “A visada parece ser um ato que se comporta para a 

orientação de um olhar, da visada no sentido atual, como amor e ódio, vontade e fuga, 

aceitação e recusa” (HUSSERL, 2009b, p. 74, tradução nossa).  

Embora a visada e a apreensão sejam coisas distintas numa descrição perceptiva, esta 

última é base da primeira, de modo que um objeto possa ser dado num ato perceptivo. Isso faz 

                                                            
83 Depraz (2009, p. 55, tradução nossa), na introdução à “Phénoménologie de l’attention”, faz observar que com 
relação à ‘síntese passiva’ e sua relação com a ‘atenção’, em textos da década de 20, por exemplo, em ‘Analysen 
zur passiven Synthesis (1918-1926), há especificações distintas ao termo alemão ‘atenção’, ‘Aufmerksamkeit’ 
ou ‘Zuwendung’. O primeiro refere-se mais a um estado orgânico, e o segundo a um estado signitivo. São 
nuances, porém, que não devem ser radicalizadas, pois o próprio Husserl, em momentos anteriores, não fez 
distinções dos termos. Tendo em vista estas observações, é importante destacar que a ‘atenção’ está intimamente 
ligada a uma fenomenologia de caráter genético, uma de suas principais características identitária. “Neste 
sentido, trata-se de uma modalidade de consciência passiva, e esta, antes de toda atenção possível, antes de 
qualquer interesse e de toda atividade do eu. Porém, uma tal fenomenologia genética da atenção, a saber,  uma 
afeição gradual da gênese desta última via, forma o tema principal das análises consagradas à síntese passiva. 
[...] Se pode notar primeiramente, ali, que o termo ‘Aufmerksamkeit’ não é utilizado, e que é ‘Zuwendung’ que 
aparece. Isto não é trivial, na medida onde Husserl, nesta obra conduz sua análise ao nível antipredicativo”.  



84 
 

evidenciar o próprio caráter intencional da consciência, em que se confirma que toda 

consciência “é consciência de qualquer coisa”. Em qualquer vivência, a atenção se vincula a 

um objeto de modo intencional, enfatizando suas modalidades e qualidades específicas, o que 

faz com que o objeto seja tomado distintamente. A atenção não é parte do conteúdo de ato, 

mais o torna claro e perceptível no interior deste mesmo ato. 

 

Eu quero falar da diferença entre o conteúdo e a atenção, ou seja, da diferença entre 
notar e perceber. Referente à atenção, o conteúdo é abreviação do conteúdo 
apresentado, o objeto do objeto oferecido. Ora, o sentido normal do termo atenção 
está exatamente em relação com o objeto da percepção correspondente. [...] As 
vivências são aqui, precisamente, os objetos da percepção. (p. 81, tradução nossa) 

 

 É evidente que há na atenção um “voltar-se ao objeto com interesse”, mas é um 

interesse de ordem fenomenológica, antipredicativa, estando além de uma significação 

psicológica ou empírica84. De modo espontâneo, a atenção faz o objeto destacar-se para um 

primeiro plano, onde do ponto de vista epistemológico, ocorre uma possessão cognitiva. A 

visada seria o ato pelo qual se confirma uma autonomia e propriedade intencional do próprio 

ato em si. 

 Através do “olhar da atenção”, ocorre uma síntese do objeto percebido, que de modo 

diferenciado, faz elevá-lo a um nível superior de pureza e idealidade. Ela compõe 

essencialmente a ordem de sentido de toda percepção, e faz com que, pelo seu caráter 

antipredicativo, elevando a percepção a um grau superior, o objeto seja tomado em sua 

significação fenomenológica, e não simplesmente natural e psicológica85.  

 As considerações sobre o carácter de ato e o teor intencional da atenção, são 

suficientes no momento, para dar uma ilustração parcial acerca da especificação 

fenomenológica do campo da imanência. Elas, propriamente, não esgotam a análise 

fenomenológica. Outras precisões são necessárias de modo a estabelecer o critério de rigor 

cientifico, a partir de um campo próprio, em que deseja se constituir a reflexão 

                                                            
84 Há de se evidenciar aqui a distinção entre os conceitos da “atenção” estabelecido por Berkeley, ao da 
fenomenologia, sendo o primeiro oposto ao da intencionalidade, visando apenas evidenciar as propriedades 
individuais e concretas dos objetos percebidos, como bem observa Schérer (1967, pp 197-198, tradução nossa): 
“O erro cometido pela teoria da atenção de Berkeley consiste na confusão de dois sentidos de abstração: este 
pode ser um ‘momento constitutivo do objeto concreto’, sua cor particular, seu verde ou esfera (verde) em si 
mesma. Ou, a atenção fixada sobre um momento particular destacado ainda do individual, ela não constitui o 
geral [...]. Quando fala de um triangulo sobre o qual faz abstração de tais e tais caracteres, Berkeley fundamenta, 
como se tratasse do triangulo real traçado, quando o ato do pensamento geométrico visa nada mais que o 
triangulo, sua constituição geral”.  
85 “A unidade do ato funda a unidade do sentido, na qual reside como sentido o fato que a unidade objetiva é 
consciente aqui e ali como, exatamente, ela é uma única e mesma coisa” (HUSSERL, 2009b, p. 200, tradução 
nossa). 



85 
 

fenomenológica. É importante notar, que com a teoria da atenção, Husserl vai estabelecendo 

gradativamente sua ruptura com o psicologismo, ao mesmo tempo em que estabelece os 

alicerces em que fará assentar a análise intencional de objetos ideais, que terá sua concepção 

mais elaborada com a redução fenomenológica.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 
 

3 PASSAGEM À ANÁLISE FENOMENOLÓGICA E A ESPECIFICAÇÃO DA 

IMANÊNCIA COMO LUGAR DO TRANSCENDENTAL 

 

 Os anos de 1901 a 1907, quando Husserl se dedica aos cursos em Göttingen, foram 

fundamentais para o estabelecimento de novos critérios na pesquisa fenomenológica e 

consequentemente, do estabelecimento de um novo método de investigação que viesse a 

superar algumas lacunas deixadas pela influência do psicologismo86. As “Investigações 

Lógicas”, com sua preocupação de desenvolver uma ciência lógica pura, haviam já deixado 

suficientemente claro a estrutura essencial lógico-matemático da consciência, que a coloca 

como um objeto de apreensão destas mesmas estruturas ideais, como significação.  

A análise intencional se constitui assim, a partir da relação sui generis da consciência 

a um objeto apreendido e vivenciado pelo eu puro. É, porém, uma reflexão fragmentada, não 

se acedeu ainda ao universal, como se proporá a fenomenologia, pela redução 

fenomenológica87. A inflexão neste período se dá, assim, principalmente, da passagem de sua 

posição realista ou ao menos metafisicamente neutra, de 1901, a uma posição idealista, que de 

modo programático é sistematizada nas cinco lições de 1907, com “Die Idee der 

Phänomenologie”88.  

 Essas lições são extremamente importantes, embora controversas sobre certo ponto de 

vista. Muitos alunos que acompanhavam Husserl no desenvolvimento de suas investigações 

não foram totalmente favoráveis a essa mudança de posição idealista, por considerarem 

desnecessárias e incongruentes com o que se seguia de “Investigações Lógicas”89. Isso levou 

                                                            
86 Quanto à exigência e o rigor da investigação fenomenológica, Husserl (1970b, p. 298, tradução nossa) 
observa, “A fenomenologia não é como uma literatura, que se percorre lendo, como se tratasse de um passeio de 
distração. É necessário – como em toda ciência rigorosa – se dedicar a trabalhar se se quer adquirir dela um olhar 
prático e metódico e, por ali somente, tornar-se apto a julgar por si mesmo”.  
87 Breda (1959, p. 309, tradução nossa), em seu artigo “La reduction phenomenologique”, estabelece como uma 
primeira tese, que a “redução” é o percurso que Husserl utiliza para aceder ao nível verdadeiramente filosófico, e 
que este percurso compreende a superação de certa concepção fragmentária da fenomenologia em Investigações 
Lógicas, “Husserl se dá conta do fato que a tarefa explicativa de uma filosofia digna deste nome 
(fenomenologia) é universal. [...] no conjunto da evolução filosófica de Husserl, a redução tem por tarefa 
funcional primordial de lhe abrir as portas em direção a uma problemática filosófica no sentido estrito e pleno da 
palavra, ou seja, na direção de refletir o ‘conjunto do todo doado’”.  
88 Há de se levar em consideração o caráter desta obra, que veio a público somente em 1950, com o início das 
publicações husserlianas, volume II. Husserl planejou estas lições em vista de uma conferência que proferiu na 
Universidade de Göttingen, em 1907. Assim, o caráter provisório e crítico das novas definições conceituais da 
fenomenologia ali implementadas, devem ser relativizadas, tendo em vista a mudanças em sua teoria, 
sistematizadas de forma mais elaborada e consistente, a partir de “Idées I”.  
89 Teremos oportunidade de analisar em breve, com relação aos opositores desta nova imposição de Husserl, 
principalmente o trabalho de Ingarden (2001, p. 18), em “Husserl, La controverse Idéalisme-Réalisme”, que 
ajudará, pela própria crítica em si, a estabelecer os novos contornos da fenomenologia. Conforme esta obra, ao 
publicar “Idées I” em 1913, Husserl causa certo furor em seus alunos, por sua reviravolta idealista injustificável.  



87 
 

Husserl a afirmar que se tratava de uma nova etapa, “um recomeço”, que infelizmente não 

havia sido compreendido e acolhido por seus alunos.  

 Para o desenvolvimento desta pesquisa, essa mudança de postura de Husserl torna-se 

fundamental, pois ela especifica o lugar do transcendental a certa concepção da imanência, na 

medida em que, ao salientar uma necessária mudança de método, Husserl acaba criando, ao 

mesmo tempo, novas categorias de análise acerca da imanência e sua relação com os 

fundamentos de uma ciência rigorosa de objetos puros. Num certo sentido, “Die Idee der 

Phänomenologie” se encontra no meio do caminho das análises fenomenológicas 

transcendentais, pois, aos poucos, deixa para trás uma herança enraizada nas descrições 

analíticas da lógica pura, e sua análise reell, para voltar-se mais a uma descrição intuitiva dos 

fenômenos de consciência, com sua idealidade específica90. 

 Se as diferenças são evidentes, em relação a 1901, principalmente, do ponto de vista 

do método, não se poderia deixar de notar também certa linha de continuidade com a mesma 

obra. Husserl (2012b, p. 364) termina a “V Investigação Lógica” mencionando os problemas 

advindos da tradição, ao se tratar equivocadamente da imanência, “Estes erros, que se 

arrastam ao longo dos séculos (pensemos nos argumentos ontológicos de Anselmo), se bem 

que também brotem de dificuldades substantivas, têm seu ponto de apoio nos equívocos do 

discurso acerca da imanência e de outras coisas da mesma espécie”. Como bem expressa o 

título, a obra “Die Idee der Phänomenologie” trata, acima de tudo, de seus aspectos gerais, as 

linhas mestras de uma nova metodologia a ser aplicada como teoria do conhecimento91.  

Ao procurar estabelecer um novo método, Husserl visa especificar o campo de 

imanência em suas particularidades ideais, a que se reportará a análise fenomenológica. 

Assim, sua importância está tanto pelo que diz, como pelo que não diz, ao aprofundar e, ao 

                                                            
90 Nessa transição conceitual e metodológica operada por Husserl, não podemos deixar de considerar o excelente 
trabalho realizado por Boehm (1959, p. 489, tradução nossa), em “Les ambiguïtes des concepts husserliens 
d’immanence’  et de ‘transcendance’”. Passando por “Recherches Logiques”, “L’Idées de la Phénoménologie”, 
e “Idées I”, faz uma análise bem precisa das incongruências e ambiguidades que os conceitos de “imanência” e 
“transcendência” apresentam nas obras husserlianas. Ambiguidades e incongruências impostas pelo próprio 
caráter evolutivo que apresentam as investigações husserlianas. Como observa numa passagem, “Mais 
precisamente, a ambiguidade e as ambiguidades dos conceitos husserlianos de imanência e transcendência 
nasceram dos fatos seguintes: de uma parte, uma transformação importante da ideia de fenomenologia pura, deu 
lugar à necessidade de atribuir um sentido novo a estes dois termos; de outra parte, o emprego paralelo destes 
mesmos termos no sentido tradicional (de imanência e transcendência réelles) se averiguará indispensável e será 
conservado. De maneira geral, se pode dizer que esta ambiguidade e as ambiguidades que se seguirão, decorrem, 
do fato, de que uma nova concepção filosófica procura se realizar com a ausência ainda de uma terminologia 
propriamente elaborada de seus fins, usando de uma linguagem filosófica tradicional que é feita para exprimir as 
doutrinas de uma ordem de ideias totalmente diferentes. Quanto mais uma filosofia é original, mais ela terá que 
lutar com esses problemas linguísticos que se opõem a sua realização”.  
91 Como constata Zaner (1997, p. 11, tradução nossa), na introdução de “Conversations avec Husserl et Fink”, 
“Podemos compreender o projeto de publicação das Cinq Leçons de 1907, como tendo sobretudo valor de 
testemunho histórico acerca da ‘descoberta’ da redução transcendental”.  



88 
 

mesmo tempo, especificar a compreensão dos objetos de que tratará a fenomenologia daqui 

em diante, abrindo um horizonte de questões à reflexão fenomenológica. 

 Iniciam-se as lições, reforçando o tratamento dado já anteriormente em “Investigações 

Lógicas”, das distinções que separam metodologicamente as ciências da natureza das ciências 

filosóficas, principalmente, no que toca a crítica do conhecimento.  De que tipo de 

conhecimento tratam especificamente as ciências da natureza? Qual seu legado e contribuição 

à epistemologia de modo geral?  

 Do ponto de vista da análise fenomenológica, o que é tratado como virtude pela 

ciência da natureza, seu domínio factual, torna-se seu ponto mais frágil. Isso se evidencia, 

essencialmente, por sua não preocupação em relação à crítica do conhecimento.  

 

Na atitude do espírito natural (natürlichen Geisteshaltung), nós estamos voltados, 
pela intuição e pelo pensamento, em direção às coisas que a cada momento nos são 
dadas – que elas o sejam, isso nos é evidente, mesmo se elas nos são dadas de 
diversas maneiras e com diversos modos de ser, segundo sua origem e nível de 
conhecimento. Em uma percepção (Wahrnehmung) por exemplo, uma coisa se 
encontra – isso nos é evidente – diante de nossos olhos; ela está lá no meio de outras 
coisas , animada e inanimada, dotada de psiquismo ou sem psiquismo, ou seja no 
meio do mundo, ao qual cai em parte, como as coisas particulares, sob a percepção, 
em parte também dada no encadeamento das lembranças, e a partir dali, se estende 
no indeterminado e desconhecido. (Huss. II, 1950b, p. 17, tradução nossa) 

 

 A postura da ciência da natureza diante do objeto de sua investigação ilustra 

suficientemente bem seu método e o modo como se instala diante do conhecimento. 

Consequentemente, o modo como às coisas se apresentam numa experiência perceptiva, 

validam por si, sua verdade factual. É para este mundo que cai diante de nós que se 

direcionam nossos julgamentos, sejam para confirmá-los ou para negá-los, sejam em casos 

particulares ou em casos gerais. A fonte da descrição sempre será a experiência. O 

conhecimento se constitui, assim, como um conjunto de sequencia ad infinitun, acumulados 

um após o outro, que se confirmam, a princípio, por sua logicidade e concatenação. 

 Porém, esta sequência não se dá sem contradições e superposições, desacordos e 

conflitos, o que coloca o próprio conteúdo do conhecimento em suspeito. Além do mais, para 

a análise fenomenológica, o conhecimento da ciência natural, embasado na experiência, 

coloca em conflito experiências contrárias, o que seria causa de dúvidas acerca do caminho 

que deve se seguir, e qual realidade se deve assumir para fundamentar o conhecimento. 

 Há, assim, na própria identidade constitutiva do conhecimento natural, em seu 

progresso permanente de descoberta, crise e superação, os elementos que compõem seu 

próprio conhecimento. A partir da experiência, procuram-se as evidências que aproximam sua 



89 
 

extensão e forma, suas relações e leis, como os objetos se dão na experiência, seja na física, 

na psicologia, ou mesmo na matemática. Todas sinalizam o mesmo problema, ao não 

evidenciarem as formas puras do conhecimento, “[...] o pensamento natural não encontra 

nenhum motivo de pôr a questão da possibilidade do conhecimento em geral” (p. 19, tradução 

nossa).  

 Ao lado desta forma do conhecer natural, o que iremos aprofundar mais tarde, se 

expressa com mais originalidade o conhecimento fenomenológico, no modo como estabelece 

sua relação com o objeto. Para a fenomenologia, o conhecer é conhecimento do objeto, seja 

em sua unidade de significação, seja em sua validade a priori. O conhecimento aqui não é 

semelhante ao pensamento psicologista, um componente da natureza de certos seres dotados 

desta capacidade, ou seja, deste fenômeno natural de conhecer como fato psicológico. Há, 

sem dúvida, o problema da correlação entre conhecimento e objeto, que não foi posto 

adequadamente pela psicologia, entre a vivência cognitiva, sua significação e o próprio objeto 

conhecido. “Sobre todas as suas formas, o conhecimento é uma vivência psíquica: um 

conhecimento do sujeito cognocente. Oposto a ele, há os objetos conhecidos” (p. 20). 

 Husserl está dialogando, aqui, a partir desta concepção naturalista, não somente com a 

psicologia, mas também, com todo um movimento de ciência preponderante na época, 

inclusive, com as novas teorias da evolução92.  Para estes, o conhecimento é um fenômeno 

tipicamente humano, que pertence as suas faculdades intelectivas. Somos incapazes de atingir 

as coisas em si, e um abismo se coloca entre conhecimento e objeto conhecido. O que Husserl 

percebe é que esta concepção abre espaço, na teoria do conhecimento, para todas as formas de 

ceticismo. 

 Uma teoria do conhecimento em seu sentido mais estrito deve ter por objetivo 

evidenciar estas contradições a que se chegam às teorias naturais, assim como todo ceticismo 

que delas brotam93. A teoria do conhecimento se coloca assim, antes de tudo, como crítica da 

razão, tarefa que estas teorias, nem mesmo a metafísica, ousaram por em prática. O problema 

                                                            
92 Conforme os textos de Koyré (1973) acerca do desenvolvimento do pensamento científico, como o realizado 
em, “Études d’histoire de la pensée scientifique”.  
93 Savi (1995, p. 109), em “Husserl e lo scetticismo”, trata a posição do ceticismo dentro da fenomenologia como 
uma antifilosofia: “O tema do ceticismo atravessa toda reflexão metafilosófica de Husserl. A ideia de filosofia se 
constitui em Husserl, a partir da reflexão sobre o problema do ceticismo, se transforma e se esclarece, 
progressivamente, com a radicalização de tal reflexão. No percurso desta radicalização permanece, contudo, 
irremovível (mesmo que variamente sondado e, portanto, tem consciência) o pressuposto que o ceticismo é 
antifilosofia e que a filosofia é esta ciência, a única, que supera radicalmente e definitivamente o ceticismo. [...] 
Na história do pensamento husserliano, portanto, a tematização do ceticismo e a vontade de superá-lo, precedem 
a elaboração sistemática da ideia de filosofia”.  
 
 



90 
 

da correlação entre conhecimento e objeto é um problema que, embora já se tenha havido 

várias tentativas de resolução no pensamento moderno, basta recordar Descartes e Kant, ainda 

não havia sido, segundo Husserl, totalmente esclarecido a contento na filosofia e na teoria 

epistemológica.  

 Um longo caminho há de ser feito para a conquista do “ser”, das formas de apreensão 

dos objetos ideais, “É necessário uma ciência do ser, em sentido absoluto” (Huss. II, 1950b, p. 

23, tradução nossa). Esta ciência é primeiramente identificada por Husserl com a metafísica, 

pela crítica que faz do conhecimento natural em suas várias disciplinas específicas. A 

fenomenologia deseja ser a continuadora da tarefa metafísica, mas que alcançará sua plenitude 

ideal na reta aplicação do método de conhecimento. 

 

Se nós fizermos abstração das aplicações metafísicas da crítica do conhecimento 
(Erkenntniskritik), para nos ter puramente na tarefa própria, que é de elucidar a 
essência do conhecimento e do objeto do conhecimento, então ela é uma 
fenomenologia do conhecimento e do objeto do conhecimento, e forma a parte 
primeira e fundamental da fenomenologia em geral. Fenomenologia: designa uma 
ciência (das bezeichnet eine Wissenschaft), um conjunto de disciplinas científicas; 
mas fenomenologia designa ao mesmo tempo e antes de tudo, um método e uma 
atitude do pensar: a atitude do pensamento e do método especificamente filosófico. 
(p. 23, tradução nossa) 

  

 Deseja-se, com a nova crítica do conhecimento, lançar as bases gerais de uma nova 

ciência; concomitante a isto, uma nova imposição do pensamento filosófico diante do 

conhecimento em geral. A filosofia, até então, seguia o método das outras ciências 

indistintamente, principalmente, da matemática e da física. Husserl terá sempre por referência 

o método dessas ciências exatas.  Mas, a partir de agora, estas ciências terão alcance limitado 

para os fins específicos que almeja, ou seja, no alcance de objetos ideais. O que o levará a 

identificar esta nova disciplina, pela primeira vez, de um modo mais claro e circunscrito à 

fenomenologia.  

 Ao não fazer uso do conhecimento acumulado pelas ciências naturais, a 

fenomenologia tomará iniciativa diante de três novas frentes, que sob certos aspectos se 

complementam quanto a seu fim: uma nova dimensão de seu campo de investigação, a 

imanência; um novo ponto de partida, o fenômeno puro; e um novo método, o intuitivo 

fenomenológico. Husserl apresenta um projeto arquitetônico de grande envergadura que se 

radicalizará na apreensão ideal por meio desta tríade, e que pretende, pela trincheira que abre, 

lançar a filosofia e mesmo a razão, sob nova base de investigação, até então irrealizadas, tanto 

pela teoria do conhecimento como pela ciência de modo geral. 



91 
 

 

3.1 O surgimento da epoché fenomenológica pela dúvida cartesiana 

 

 O percurso de investigação dos objetos ideais exige, por parte da nova ciência 

fenomenológica, em sua posição de crítica do conhecimento, uma ruptura metodológica com 

todas as ciências empíricas, assim como de sua pretensão à objetividade, de modo a superar 

toda obscuridade e suspeição sobre o conhecimento que podem advir destas ciências. 

 Consequentemente, é necessário encontrar um caminho que leve ao conhecimento 

claro e evidente, onde o problema da correlação entre consciência e objeto esteja afastado de 

qualquer dúvida, e se alcance a essência desta relação. A fenomenologia procurará estabelecer 

este caminho através da epoché. Essa atitude estabelece o caráter de suspensão, ao pôr entre 

parênteses todo conhecimento estipulado pelas ciências naturais. Ao não considerar, de modo 

pleno, o conhecimento constituído até então, faz-se necessário um novo ponto de partida a ser 

constituído, em que se deve apoiar a investigação fenomenológica. 

 Ao não encontrar nada no mundo objetivo que seja de seu interesse investigativo, a 

fenomenologia busca, no voltar-se reflexivo da consciência sobre si mesma, seu único ponto 

de referência indubitável. “Esse primeiro conhecimento não deve conter absolutamente nada 

de obscuridade e de incerteza, que de outro modo confere ao conhecimento o caráter 

enigmático e problemático [...]” (Huss. II, p. 29,  tradução nossa). É necessário ter acesso a 

esse ser que se impõe a si mesmo como fonte de certeza absoluta, do qual o conhecimento 

poderá se fixar como ponto de partida para a constituição desta nova ciência, não como 

ciências dos objetos factuais, mas como ciência de objetos puros. 

 Invocando um novo começo e um novo domínio de objetos para a fenomenologia, 

Husserl se utilizará, na justa medida de seu interesse, do pensamento cartesiano, procurando 

superar todo prejuízo, como já assinalado anteriormente, que acompanha o próprio 

pensamento metafísico. Se a fenomenologia se coloca desde o início como crítica ao 

conhecimento, nada mais razoável  do que tomar a “dúvida” cartesiana como referência para 

esta mesma crítica.  

 Como fez Descartes, Husserl deseja chegar à evidência do conhecimento pelo 

exercício metódico da dúvida. Mas o que há em comum entre ambos é tão somente o ponto de 

partida. Husserl deseja coisas distintas com a “dúvida” cartesiana, mais explicitamente, de seu 

referente, as cogitationes, em que a tomará como referente de dados absolutos. Ela será tão 

somente o suporte de onde partirá a análise de objetos puros, sejam eles pela percepção, 



92 
 

imaginação, lembrança ou de qualquer outra forma de vivência perceptiva. “Toda vivência 

intelectual (intellektive Erlebnis) e toda vivência em geral, no momento onde ela se realiza, 

pode tornar-se objeto de uma visada e de uma apreensão pura, e nesta visada ela é uma 

doação absoluta (ist es absolute Gegebenheit)” (p. 31, tradução nossa). 

 O que se deseja exatamente com as cogitationes é chegar a esta doação pura do objeto 

percebido, e tomá-lo em sua essência, em sua constituição própria na imanência pura das 

vivências da consciência, de modo que se alcance sua plena claridade e compreensão. O 

percurso da “dúvida” cartesiana lança a fenomenologia nesta esfera de evidência pura, que as 

ciências empíricas, pelo caráter de seu objeto e pelos limites de seu método não conseguem 

atingir. No percurso constitutivo, por meio de um critério epistemológico, a dúvida cartesiana 

visa atingir a presença pura dos objetos ideais94. 

 Temos, desta forma, uma primeira configuração ideal da imanência, como o ponto de 

partida, a um só tempo, da manifestação da dúvida e do lugar de doação dos objetos puros, se 

colocando como lugar necessário de toda investigação epistemológica. De modo ambíguo, 

como atesta Boehm (1959b)95, Husserl faz emergir, embora sempre destacando seu caráter 

absoluto, conceitos paralelos de imanência, “Mas ainda há uma outra transcendência (Es gibt 

aber noch andere Transzendenz), de que ao contrário é uma outra imanência (eine ganz andere 

Immanenz), a saber a presença absoluta e clara, a presença-em-pessoa (Selbstgegebenheit) em 

sentido absoluto” (Huss. II, 1950b, p. 35, tradução nossa).  

As incongruências se acentuarão mais ainda com “Idées I” (1950a), em que teremos a 

oportunidade de averiguar sua natureza. O importante é percebermos no trabalho de 1907, de 

forma clara, essa primeira conceituação de imanência, como investigação fenomenológica de 

objetos puros (reell), “Em seu primeiro grau, a meditação fenomenológica se limita a 

circunscrever a imanência real (reelle Immanenz) contra a ideia psicologista de uma 

imanência natural (reale Immanenz)” (BOEHM, 1959b, p. 486, tradução nossa). Sendo a 

reelle o que é tomado em sua singularidade no interior das vivências, mas que necessita ainda 

alcançar a sua plena pureza, que se anunciará pela imanência intencional. Essas considerações 

preliminares são importantes para o estabelecimento de modo mais nítido, do campo do qual 

parte a fenomenologia para estabelecer seus objetos de conhecimento puros. Ela possibilita 

                                                            
94 No alemão, se traduz “Selbsgegebenheit” por presença-em-pessoa, para designar o objeto em si mesmo.  
95 Boehm (1959b, p. 490, tradução nossa) afirma que o Eu, como Imanência intencional, estabelece esferas 
distintas de análise fenomenológica. Em um primeiro nível, estariam a Imanência ‘reelle’ e a transcendência 
‘reelle’, a partir destas se constituírem a Imanência pura e a transcendência pura. Sendo a transcendência, o fato 
de que um objeto do conhecimento não está contido nos atos cognitivos do conhecimento. 



93 
 

estabelecer o campo em que deve partir e se assentar toda crítica do conhecimento que deseja 

se fundamentar em evidências puras. 

 3.1.1 Ordem de validade dos objetos imanentes 

 

Começa-se, a partir da dúvida cartesiana, a se fazer uma série de distinções de 

conceitos importantes, que assumem significados diferentes, ora para as ciências empíricas, 

ora para a fenomenologia. Para os conceitos que serão utilizados, visaremos já seu significado 

tendo em vista o projeto de “suspensão do mundo natural”, da epoché fenomenológica, e das 

questões a que elas estão envolvidas. 

 Um dos conceitos que evoluiu e se transformou em conformidade com a evolução do 

pensamento husserliano é o da própria imanência. Conceitos diferentes de transcendência 

exigem conceitos respectivamente opostos de imanência, como vimos acima (Huss. II, 1950b, 

p. 35). O sentido estrito de imanência está relacionado à redução fenomenológica, ou, ao que 

permite que esta chegue a seu pleno cumprimento como suspensão da tese do mundo. 

 A imanência, como lugar de manifestação possível do transcendental, está assim 

relacionado com o que permite captar, em seu sentido absoluto, o objeto de forma clara e 

distinta, com a “presença-em-pessoa” deste mesmo objeto, o que nas ciências empíricas, 

diferentemente, é dado de forma enigmática e obscura. No ato de conhecer, na cogitatio mais 

exatamente, o fenômeno cognitivo está livre do enigma da transcendência.  

 

Também é claro que as ‘cogitationes’ representam uma esfera de dados imanentes 
absolutos, em qualquer sentido que nós interpretamos a imanência. Em uma visada 
(Im Schauen), portanto, sobre os fenômenos puros (reinen Phänomens), o objeto não 
se encontra fora do conhecimento, fora da consciência (Bewuβtsein), e ao mesmo 
tempo ele se encontra dado em sentido absoluto presença-em-pessoa que caracteriza 
o que é o objeto de uma pura visada. (p. 43, tradução nossa) 

  

A partir disso, a questão que era colocada pelas ciências naturais e pelo psicologismo, 

de como alcançamos os objetos transcendentes pelo conhecimento, não possui na 

fenomenologia qualquer sentido, pois estamos na esfera onde os objetos nos são dados como 

fenômenos de significação, circunscritos ao ambiente de domínio das cogitationes. Essa 

esfera e este ambiente exigem que seja dado um outro tratamento aos objetos, que 

essencialmente não possuem qualquer resquício do mundo empírico. 

A redução fenomenológica, ou teoria cognoscitiva, como trata por vezes Husserl, não 

é propriamente o resultado final das cogitationes, mas é o ato pelo qual as torna realizável, 

assegurando sua fundamentação na imanência, pelos atos psíquicos puros. Entendendo a 



94 
 

natureza metodológica desta redução, é possível compreender de modo mais satisfatório seu 

alcance epistemológico e as diferenças que se colocam entre fenomenologia e psicologismo. 

O primeiro passo na constituição deste método é afastar de modo crítico todas as 

terminologias, conceitos e objetos que tenham relação direta na definição das ciências 

psicológicas e que, pela redução, passam a assumir outro significado para a fenomenologia. É 

necessário dar atenção à diferença de significação de termos como “ser”, “percepção”, 

“fenômeno”, “objeto”, “imanência”, “transcendência”, pois são termos que duplicam seu 

significado, ao que pertence à esfera da transcendência, do que pertence à esfera de objetos 

ideais. A epoché, assim, nos possibilita alcançar e estruturar metodologicamente, a partir de 

uma terminologia específica, o que denominamos de fenômenos puros, e a tudo o que ele está 

envolvido pela crítica do conhecimento.  

O fenômeno puro se manifesta a partir da suspensão de toda ordem natural. Husserl 

apresenta, dois acessos para alcançar a redução. O primeiro seria pôr entre “parênteses” tudo 

o que é transcendente, no que estaria envolvido o “eu” e o “mundo”, e a segunda via, que 

tomaria diretamente a percepção visada.  

 

Neste caso, para obter o fenômeno puro, me é necessário novamente por em questão 
o eu (Ich), igualmente o tempo (ebenso Zeit), o mundo (Welt), e fazer assim sair o 
fenômeno puro, a cogitatio pura. Mas eu posso também, ao passo que percebo, levar 
sobre a percepção o olhar de uma pura visada: sobre a percepção em si mesma tal 
que ela é, e deixar a relação ao eu de lado, ou fazendo abstração: então a percepção 
tomada e delimitada em uma tal visada é uma percepção absoluta, desprovida de 
toda transcendência, dada como fenômeno puro no sentido da fenomenologia (im 
Sinne der Phënomenologie). (p. 44, tradução nossa) 

 

 Deste modo, o que Husserl deseja salientar, e o próprio método deseja evidenciar, é 

que para cada ato perceptivo, seja ele de qualquer ordem, que segue a vivência psíquica, há de 

modo correspondente, pela via da redução, um fenômeno puro e uma vivência desta ordem. 

Obviamente, como já mencionado, a ordem de validade dos objetos puros não está na 

confirmação e adequação de sua existência transcendente, mas tão somente, em sua validade 

significativa e ideal96. 

 Aparentemente, até mesmo por uma questão metodológica, é importante salientar, 

Husserl cria uma espécie de oposição terminológica, conceitual, e mesmo estrutural, para 

distinguir os campos que envolvem a natureza e o psíquico, do fenomenológico. Esse 

oposicionismo acompanhará praticamente toda “Die Idee der Phänomenologie”, o que 

                                                            
96 Como nos diz Benoist (1994, p. 13, tradução nossa), “A consciência é perpétua apropriação. Ou seja, que ela é 
perpétuo reencontro da vida consigo mesma. A vida se arranca de si mesma apenas para voltar a si. É desta 
centralização da consciência que provem a necessidade de falar do eu transcendental”.  



95 
 

deverá, evidentemente, ser tomado como recurso metodológico, pela própria natureza da obra, 

e ser superado por uma visão mais abrangente e totalizante do método fenomenológico, de 

modo que a reflexão decorra, exclusivamente, a partir e dentro desta esfera de problemas. 

 Com essas considerações, o campo de oposições fica assim estabelecido: de um lado, 

temos o campo do transcendente e seu referente, os fenômenos psíquico, que possuem o 

caráter duvidoso e obscuro do conhecimento, a que pertencente à ciência da natureza e o 

psicologismo; do outro lado, temos o campo da imanência e seu referente, os fenômenos 

puros, que possuem o caráter de evidência pura, a presença-em-pessoa do objeto intuído, 

pertencente à fenomenologia. A redução visa constituir, fenomenologicamente, a passagem 

obrigatória dos dados do primeiro campo ao segundo. Do ponto de vista epistemológico, o 

primeiro campo não diz nada ao segundo, já este, por suas intuições puras, pode servir de 

fundamento à psicologia e às ciências da natureza. 

 A metafísica cartesiana e kantiana ousou fundamentar conhecimentos puros, mas não 

conseguiu superar as fronteiras do psicologismo (Huss. II, 1950b, p. 48). Já a fenomenologia, 

como teoria do conhecimento, como doutrina estabelecida, deseja alcançar a essência dos 

fenômenos cognitivos puros. Para que isso aconteça, é necessário, além de estabelecer suas 

leis e normas internas, pôr em suspensão tudo o que não diz respeito a esta idealidade 

signitiva dos objetos97. 

 O campo, ou este fluxo de consciência, ao qual se refere à imanência fenomenológica, 

lança-nos, ao mesmo tempo, na esteira da percepção reflexiva, através das suas cogitationes. 

O estatuto da imanência que baliza nosso objeto de pesquisa é ele próprio o fundamento que 

possibilita uma análise fenomenológica da percepção reflexiva, em sua idealidade e forma 

própria, atingindo o que há de mais puro e genuíno em um fenômeno. Assim, a 

fenomenologia tem como pressuposto, como dado a priori, as ideias mais gerais acerca dos 

objetos, visando alcançar e analisar sua essencialidade.  Neste item específico, sem levar em 

conta desdobramentos posteriores, a fenomenologia se define como ciência e método do 

conhecimento, que se especifica no quadro da imanência pura. 

 Como ciência do conhecimento, a fenomenologia se define como crítica da razão. Ela 

procura estabelecer o “como” que os objetos podem ser dados em si mesmos, seus princípios 

e as formas de doação na consciência, distinguindo, analiticamente, os múltiplos tipos de 

                                                            
97 Como afirma Husserl, acerca do duvidoso e do evidente numa percepção, “Nós não compreendemos como a 
percepção pode atingir isto que é transcendente; mas nós compreendemos como a percepção pode atingir isto 
que é imanente, sob a forma de percepção reflexiva e puramente imanente, sob a forma de percepção reduzida” 
(Huss. II, 1950b, p. 49, tradução nossa). 



96 
 

fenômenos no que se refere a sua estrutura perceptiva. Não se trata de qualquer imanência, 

mas distintamente, do sentido intencional a que ela está referida.  

 Husserl visa, assim, estruturar tanto quanto o “como conhecemos”, pela crítica da 

razão, quanto o “que conhecemos’, pela análise das vivências intencionais. Trata-se, do que já 

nos referimos anteriormente, de estabelecer o a priori da correlação, pela via da análise da 

essência do conhecimento, especificamente no que se refere aos fenômenos. O objeto 

reduzido, ou a cogitatio reduzida, se apresenta como dado absoluto, não como ser singular, 

mas como fenômeno de qualquer coisa que se doa em sua essencialidade. Pode-se utilizar, 

para ilustrar esta passagem do individual ao fenomenal, do concreto à essência, percepções 

simples. 

 

Eu tenho uma intuição singular (Einzelanschauung), ou várias intuições singulares, 
do vermelho, eu mantenho a imanência pura, eu me atenho na redução 
fenomenológica. Eu subtraio isto que o vermelho significa de outro modo, como o 
que ele pode ser apreendido aqui de modo transcendente, por exemplo, como o 
vermelho de um mata-borrão sobre minha mesa, ou outras coisas semelhantes, e 
agora eu realizo, de modo puramente intuitivo, o sentido do pensamento: vermelho 
em geral, vermelho em espécie, digamos o universal idêntico que o visado disto e 
daquilo lá; este não é mais agora o objeto singular enquanto tal que é visado, não 
mais este ou aquele, mas o vermelho em geral. (Huss. II, 1950b, pp. 56-57, tradução 
nossa) 

 

 Alcançar o essencial e o mais geral dos objetos dados por meio de uma percepção é a 

grande tarefa que a fenomenologia se põe a realizar. O que se constata é que, de toda coisa 

singular ou reell, pode-se chegar, pela aplicação correta de um procedimento, a sua essência e 

a sua característica mais geral. 

 Ao percorrer esta via do esclarecimento de essências intuitivas gerais, Husserl deseja 

chegar a um nível de complexão maior na fenomenologia, que é o esclarecimento do próprio 

encadeamento teleológico do conhecimento. A essência dos fenômenos constitui a base dos 

objetos individuais, que se revelam pela redução fenomenológica. No ponto último deste 

método, está à própria esfera de evidência pura que deve envolver toda teoria do 

conhecimento. Assim, o interesse da pesquisa fenomenológica não se reduz apenas a 

descrever os momentos pelos quais se submete à ideação os fenômenos e os momentos em 

que um objeto se doa à consciência, mas de descrever a gênese e os princípios teleológicos em 

que o fenômeno no conhecimento acontece, como dado mais íntimo do ser.  

 Isso vale para todo ato de percepção, como vale para todo ato de imaginação, o 

princípio de suspensão é o mesmo. É possível, por meio de uma imaginação qualquer, 

alcançar a consciência geral desta imaginação, seu conteúdo intuitivo ou sua essência 



97 
 

singular. O objeto deste modo, tanto na percepção como na imaginação, não são propriamente 

os atos de pensamento, mas necessariamente, se constitui e depende deles. Por meio deles, o 

objeto vem à evidência pura. 

 

Esta casa é uma transcendência (Transzendenz) e cai, quanto a sua existência 
(Existenz), sob a redução fenomenológica (phänomenologischen Reduktion). O que 
é verdadeiramente doado com evidência é o aparecer da casa, esta cogitatio, 
emergindo e se escoando no fluxo de consciência. Neste fenômeno da casa, nós 
encontramos um fenômeno do vermelho, um fenômeno da extensão, etc. Estes são 
dados da evidência (Das sind evidente Gegebenheiten). (Huss. II, 1950b, p. 72, 
tradução nossa) 

 

 O que estamos vendo agora é uma passagem importante da descrição fenomenológica, 

do “como” conhecemos para “o que” conhecemos, o estatuto de constituição do próprio 

objeto intuído. O caráter de evidência e o caráter de verdade implícito aqui possui o mesmo 

princípio originário. Assim, o existir que está implicado no objeto transcendente, também está 

no imanente puro. Porém, o objeto vivenciado existe numa outra condição, de modo ideal, 

sendo dado na própria teia do fluxo de consciência. 

 Husserl usa vários exemplos para mostrar esse caráter de doação pura do objeto 

intencional, pertinente tanto à percepção, à imaginação e mesmo à fantasia. Seja que eu 

imagine “São Jorge lutando contra um dragão”, seja na fórmula simbólica 2 x 2=4, seja numa 

expressão “quadrado redondo”, embora por atos diferentes, na descrição fenomênica destes 

atos, temos uma evidência intuitiva pura de suas diferentes constituições essenciais (Huss. II, 

1950b, p. 73, tradução nossa). A fenomenologia visa, de modo intuitivo, deixar inteligível a 

essência da constituição dos objetos, que é seu próprio caráter intencional. 

 O que acabamos de ver, mais do que um conjunto final de soluções, são situações 

fenomenológicas emblemáticas que exigem seu pleno esclarecimento e aprofundamento. 

Estamos, de modo processual, na esteira das determinações gerais do pensamento 

fenomenológico, que é marcado por um caráter evolutivo de seus conceitos centrais. A “Ideia 

de fenomenologia”, como formulação epistemológica, exige outros elementos de crítica para 

sua fundamentação plena e radical, em oposição às ciências da natureza. O que pretendemos 

fazer daqui em diante tomando a direção das descrições ideais e puras.  

 
3.2 Crítica ao idealismo husserliano 

 

 Há um descompasso de compreensão e de sistematização da proposta fenomenológica 

na passagem de “Logische Untersuchungen” a “Die Idee der Phänomenologie”, assumida e 



98 
 

expressa por Husserl como um ‘novo recomeço’, que terá apenas sua plena configuração em 

“Idées I”. Essa nova proposta não foi bem acolhida pelo grupo de alunos que acompanhavam 

seus cursos a partir de 1912, em Göttingen98. Não será nosso objetivo estabelecer a métrica da 

crítica deste grupo ao que se convencionou chamar de “virada transcendental de Husserl”, 

tendo em vista a variedade de perspectivas que elas tomam, trilhando por vezes caminhos não 

só diferentes, mas totalmente opostos, embora partindo de uma mesma perspectiva 

husserliana99. 

 Após termos visto, a partir da prospectiva da imanência, as ideias gerais que 

circunscrevem “Die Idee der Phänomenologie”, e as bases em que deverá se assentar o 

idealismo que ali se configura, apresentaremos, aqui, especificamente, uma crítica, dirigida 

por Roman Ingarden a este mesmo idealismo que de modo geral, consegue estabelecer as 

questões mais relevantes relativas às dúvidas suscitadas por esta viragem.  

 Embora consideremos que a abordagem crítica de Ingarden, estabelecida numa 

controversa quase que dualista entre realismo e idealismo, sempre feita em defesa do 

primeiro, não seja a mais original dentro da fenomenologia; ela tem o mérito de estabelecer 

claramente uma oposição que parte intrinsecamente de uma interpretação de “Logische 

Untersuchungen” em relação às obras posteriores. O afã de se contrapor ao idealismo acaba 

reforçando os traços mais marcantes das novas ideias de Husserl, contribuindo, assim, para 

uma melhor compreensão e qual direção que ruma à fenomenologia após 1907, a contragosto 

de muitos de seus discípulos100. 

 

 

                                                            
98 Destacamos aqui um grupo significativo de alunos, como: M. Heidegger, R. Ingarden, E. Fink, J. Patocka, L. 
Landgrebe, todos absorvidos pelas ideias lançada por Husserl em “Logische Untersuchungen”. Ou pelos cursos 
dados por Adolf Reinach, tendo por referência a mesma obra de Husserl, entre os quais tinha como alunos, J. 
Hering, A. Koyré, A. Rosemblus, E. Stein, R. Clements, H. Lipps, como descreve Limido-Heulot na introdução 
de “Husserl, La controverse Idéalisme-Réalisme”, “De fato, depois da publicação de ‘Idees I’ em 1913, os 
discípulos de Husserl, convencidos pelas perspectivas realistas (ou interpretadas como tal) de “Logische 
Untersuchungen”, estão agitados, desorientados por este texto que eles não entendiam e que lhes parece 
constituir uma reviravolta doutrinal injustificável, um golpe metafísico” (INGARDEN, 2001, p. 18, tradução 
nossa).  
99 Como P. Limido-Heumot, citando um artigo de L. Brogowski, demonstra, “Para o circulo de Göttingen, a 
fenomenologia significava pois um modo de teoria geral dos objetos ideais ou essências [...] Assim Adolf 
Reinach estudava a essência das ‘entidades’ jurídicas, Edith Stein a essência das comunidades e do Estado, 
Hedwig Conrad-Martius a essência das cores e dos sons, Fritz Kaufmann a essência do conflito, Roman Ingarden 
a essência da obra de arte literária e assim sucessivamente” (p. 22, tradução nossa). 
100 A receptividade que Husserl concedeu a Ingarden, não só para seu estudo de doutorado sobre Bergson, mas 
pelas inúmeras correspondências que ambos trocaram, mostra a atenção e o respeito às ideias do segundo, 
mesmo que por vezes, elas fossem contra as novas ideias que Husserl estava estabelecendo para a fenomenologia 
(HUSSERL, 1968). 



99 
 

 De onde parte exatamente Ingarden, na leitura de Husserl, para sua interpretação 

“realista” de “Logische Untersuchungen”? O texto husserliano prometia, pela fenomenologia, 

através das descrições da logicidade pura dos atos de consciência, um “retorno às coisas 

mesmas”, à realidade das coisas, como vimos anteriormente. Esse princípio da 

fenomenologia, tomado como uma fórmula radical contra o psicologismo e às ciências da 

natureza, fundamentado pelas críticas que Husserl fez a estas disciplinas, fora assumido numa 

condição realista, e mesmo duplamente realista (INGARDEN, 2001, p. 19). Ela prometia 

tomar não só a realidade do mundo e as coisas sensíveis como verdades em si, mas a própria 

realidade pertencente ao “mundo das ideias” como sendo tomadas como verdades autônomas. 

É a partir destas realidades absolutas de “mundo” e “consciência” que se poderia chegar, pela 

correlação intencional, às descrições de essências, ou a “simesmidade” de cada ser 

fenomênico101. Qualquer absorção do primeiro pelo segundo, e sua completa “redução”, o que 

Ingarden observa a partir de 1907, não acontecem sem prejuízos às realidades do correlato, o 

que precisa ser evitado, de modo que o projeto original da fenomenologia alcance seus 

verdadeiros fins102. É sobre esta trama que Ingarden estabelece as controversas entre 

idealismo e realismo, que ele mesmo considera insuficiente para o devido aprofundamento e 

clarificação das questões mais urgentes que envolvem a fenomenologia103. 

 O que se percebe é que estamos diante de projetos epistemológicos totalmente 

distintos104. Husserl deseja levar a investigação estritamente para o campo epistemológico de 

atos puros da correlação intencional. Ingarden, ao contrário, pretende manter a objetividade e 

imparcialidade de qualquer descrição essencial, independente do “ente” a que esteja se 

referindo. É importante afastar qualquer ideia simplista, na qual Ingarden, por sua defesa do 

“realismo” ontológico, quisesse se referir somente à existência efetiva das coisas. O que ele 

defende realmente, é que qualquer descrição de essência pura, só pode se realizar a partir do 

solo onde estes “entes” se apresentam como “coisas em si”, e que sua essência revela as 

                                                            
101 Para uma crítica mais geral e elaborada da ideia de “realismo”, conferir BENOIST (2011). 
102 Assim como interpreta Levinas (2001, p. 87, tradução nossa), em “Théorie de L'Intuition dans la 
Phénoménologie de Husserl”, quanto ao realismo de “Investigações Lógicas”, “A atitude de Investigações 
Lógicas é realista. Ainda que a consciência se compreenda como consciência de qualquer coisa – este ‘qualquer 
coisa’ é concebida fora da consciência. Assim, a análise imanente da consciência, encontra apenas os dados 
hyléticos (sensações – Empfindungen – na terminologia de ‘Log. Unt.’), e os atos, as intenções, enquanto que os 
correlatos deste atos não pertencem à consciência, mas ao mundo dos objetos”.  
103 Assim Ingarden (2001) sustenta uma posição ontológica, tanto na defesa do ser da consciência, como da 
autonomia do ser do mundo, neste sentido, só que por uma perspectiva totalmente diferente, se assemelha a 
crítica que Sartre faz ao idealismo husserliano, em “La transcendence de l’Ego” e em “L’Être et le Néant”, em 
que as realidades do “ente consciente” e do “mundo”, não se reduzem ao abstracionismo das ideias puras.  
104 Isso levará Ingarden (1983) a uma flexão em direção à análise puramente intencional sobre a arte literária, 
análise que acompanhará praticamente toda sua vida.  



100 
 

propriedades mais originais de sua factualidade, ou seja, que o ser-em-si (existência) antecede 

seu ser para mim (intencional)105. Assim, o que é da ordem da essência, não se contrapõe à 

existência, mas é sua própria condição de ser, o que se mostra por sua equivalência 

ontológica. 

 Em um texto de 1929, “Remarques sur le problème ‘idealismo-réalisme’”, período em 

que mantinha forte proximidade com Husserl, Ingarden (2001, p. 169) sistematiza de modo 

breve a partir do material que tinha acesso, tendo em vista as poucos obras publicadas de 

Husserl, sua compreensão da fenomenologia e os fundamentos de sua controversa com o 

idealismo husserliano106. Apresentaremos algumas ideias principais deste texto, de modo a 

reforçar nosso objetivo no que toca ao resultado desta controversa, e o que ela contribui no 

aprofundamento de nossa pesquisa. 

 Ingarden começa este texto estabelecendo a composição dos campos ontológicos, 

como havia feito Husserl, em suas diferenças fundamentais, principalmente, no tocante às 

suas propriedades epistemológicas regionais. 

 

Como toda polêmica, a nossa resulta também de uma série de pressuposições. Eu 
quero me delimitar aqui àquelas que correspondem à situação atual do problema, tal 
qual ela se desenvolve das pesquisas de Husserl. Estas são as seguintes: 1. É 
necessário primeiramente distinguir duas esferas ontológicas (Seinssphären) de 
objetos individuais: a) a esfera da ‘consciência pura’ no sentido determinado por 
Husserl, e b) aquela do ‘mundo real’. Os objetos reais pertencem ao mundo real, são 
dados originalmente em pessoa nos atos de consciência da ‘experiência’ - na 
verdade, na atitude natural – enquanto que presente e dotado de tais e tais 
propriedades. Estes objetos, do mesmo modo que o mundo real em sua totalidade, 
são ‘transcendentes’ em face dos atos de consciência pura nos quais eles são dados. 
(...) Por razões particulares, que não se tem necessidade de se discutir aqui em 
detalhe, o ser da consciência pura é indubitável e absoluto. Ao contrário, o ser do 
mundo real, e por conseguinte, seus elementos, é por princípio duvidoso a despeito 
de sua doação original em pessoa nos atos da experiência. (INGARDEN, 2001, pp. 
169-170, tradução nossa) 

 

  Ingarden estabelece, assim, sua polêmica, sobre estes dois planos ontológicos 

distintos, “consciência e mundo”, e a esfera de verdades que são atribuídas essencialmente a 

elas, um como “indubitável e absoluto”, e o outro como “duvidoso e relativo”. O suporte de 

                                                            
105 Breda (1959b, p. 310) expressa muito bem esta antecedência existencial do ser em-si em relação ao ato 
intencional da consciência, “Ele me escapa, na verdade, apenas quando eu lhe concedo o direito de ser um em-si 
bruto, independente de minha consciência; quando lhe atribuo à existência, tal como eu a concebo na atitude 
natural; quando, proclamando presente no e em meu Cogito, eu lhe concedo mesmo um estatuto ontológico de 
existência independente. Sobretudo, ainda, quando penso este em-si, material ou ideal, como ontologicamente 
anterior a seu ser-para-mim, em seu ser intencional, na cogitatio”. 
106 Breda (1959b, p. 312), em “La réduction phénoménologique”, com protesto do próprio Ingarden, como atesta 
sua interpelação, qualifica os ‘discípulos de Göttingen’, de fazerem uma leitura platônica de Husserl, ao 
considerarem a “existência ideal” dos objetos no interior da consciência, ao mesmo tempo em que estes objetos 
do cogitatum, possuiriam um eidos, uma essência de caráter espiritual. 



101 
 

sua controversa entre realismo e idealismo, tem como mote principal, a sua crítica à negação e 

subordinação do mundo “real” ao ideal e abstrato. 

 Qual a compreensão de Ingarden da ontologia para fundamentar, na dualidade dos 

entes, sua autonomia? E qual é sua relevância epistemológica? 

 Para dar conta de tais questões, Ingarden entrecruza três ordens de problemas. Elas se 

referem especificamente a uma espécie de “jurisprudência” teórica de fundamentos, que 

determinará o enquadramento epistemológico do realismo e do idealismo. Os problemas a se 

esclarecerem são de três ordens: ontológica, metafísica e de teoria do conhecimento. A 

acusação feita é a de que Husserl não deixa suficientemente claro o entrelaçamento destas 

questões no percurso de sua fenomenologia, o que o faria cair no idealismo. 

 Por ontologia, num sentido lato, Ingarden compreende “[...] toda investigação 

apriorica acerca do estatuto das ideias que pertencem a um domínio unificado por uma ideia 

regional e que são as ideias de ‘entidades de ser’” (2001, p. 172, tradução nossa). Essa 

concepção ontológica se coloca na égide, como na fenomenologia, da investigação de 

essências puras, garantida pelo seu caráter a priori, que fundamenta as ideias em questão. 

Assim, toda ordem de ser, seja a consciência ou o mundo, por meio de uma investigação 

apriorica de suas ideias essenciais, compõe um campo de investigação ontológico específico. 

 Os problemas gerais da ontologia, segundo Ingarden, se subdividem em três partes: 

existencial, formal e material (INGARDEN, 2001, p. 172). As questões ligadas à ontologia 

existencial se colocam como meio de se aprofundar o dado real dos vários entes que 

compõem um campo a priori de investigação, e não se limita a forma dualista, em que se 

estabelece por vezes, no confronto entre consciência e mundo. Ingarden ainda estabelece um 

quadro de oposições, para dar sustentabilidade e autonomia a cada região específica, 

brevemente, elas se configuram do seguinte modo: 1. Autonomia e heteronomia ontológica 

(seins-autonomie – seins-heteronomie); 2. Originalidade e derivação ontológica (seins-

ursprünglichkeit – seins-abgeleitetheit); 3. Separabilidade e não-separabilidade ontológica 

(seins-selbständigkeit – seins-unselbständigkeit); 4. Independência e dependência ontológica 

(seins-unabhängigkeit – seins-abhägigkeit) (p. 174). 

 Não é necessário, entrar na especificidade de cada oposição, basta reforçar que o 

primeiro dado que compõem cada um dos quatro casos, a autonomia, a originalidade, a 

separabilidade e a independência, constituem elementos reais de cada região de ser, que não 



102 
 

podem ser diluídas numa análise puramente intencional107. O puro dado intencional, por seu 

caráter ideal e evasivo, não possui fundamento ontológico. 

 

A pura objetidade intencional em si-mesmo é propriamente Nada; no sentido estrito, ela não 
tem nenhuma essência própria, assim, como afirma exatamente Husserl em Ideen. Todas as 
determinações existenciais, formais e materiais são ‘simples visadas’, elas não são 
verdadeiramente imanentes. A pura objetividade intencional reflete apenas sua imanência 
graças à visada intencional: ela não tem fundamento ontológico em si. (p. 175, tradução nossa) 

  

 O que Ingarden deseja na verdade com esta distinção ontológica que compõe toda 

realidade existencial, é criar um estatuto que vincule toda análise essencial a um componente 

real, de modo a estabelecer permanentemente uma correlação de todo objeto ideal a seu 

referente, assim como sustentar que o ser do mundo é insuprimível diante de qualquer objeto 

intencional, e que sem aquele, esse nem mesmo existiria. O vínculo que se estabelece, pelo 

próprio caráter ontológico dos objetos descritos essencialmente, entre consciência e mundo, é 

permanente, não temporário, a correlação é de identidade mutua, e não passageira.  

Uma ontologia de objetos puros necessita, imprescindivelmente, de seu dado real 

como condição de seu aparecimento. Assim, não só a esfera de objetos puros referidos pela 

consciência são absolutos, os objetos, com as características ontológicas descritas acima, 

também o são. Nesta posição realista, consciência e mundo apresentam-se em igual equilíbrio 

de forças, nem mais nem menos. 

Em conexão com a estrutura existencial está a problemática da ontologia formal e 

material. A ontologia formal vincula-se à necessidade de um ser possível e de um mundo que 

é necessário fundamentar, assim como fundamentar sua existência, com sua estrutura de ser 

particular em meio a outros entes. Todas as características que vimos logo acima, de 

autonomia, originalidade, separabilidade e independência compõe a própria estrutura formal 

de um ente que se fundamenta unicamente em si mesmo, não dependendo de uma 

“consciência absoluta” para se fazer existir. Trata-se, a partir disso, de traçar a estrutura real 

de um ser necessário, independente de qualquer outra estrutura ideal.  

Tanto a ontologia existencial quanto a formal são dependentes de uma estrutura 

material que compõe cada parte do mundo real, sendo possível separar as diversas regiões de 

                                                            
107No texto “Des motifs qui ont conduit Husserl à l’idéalisme Transcendental”, Ingarden (1973, p. 204, tradução 
nossa) atribui também, a uma nova concepção de método à ciência filosófica, surgida a partir de 1910, um dos 
motivos que levou Husserl ao Idealismo Transcendental: “Em um certo sentido, a ideia puramente metodológica 
da filosofia como ciência rigorosa preparou o caminho para a decisão de fundo metafísica em favor do idealismo 
transcendental. Na mesma época se formou um novo modelo metodológico de considerar os objetos dados na 
percepção externa, consistindo não em uma atitude direta em face destes objetos, mas fazendo uma volta para 
uma análise particular dos estados de consciência correspondente”. 



103 
 

ser a partir de seus modos de doação à experiência. Descobre-se, pela estrutura formal do ser, 

que abitamos um mundo de entes que se doam a nós pelo simples fato de sua presença. A 

materialidade trata também da contigencialiadade de cada ser. “A manifestação factual da 

concretização de uma essencialidade, segundo um certo modo de ser autorizado pela 

essencialidade, tem pois sempre qualquer coisa de contingente em si” (p. 184). Assim, a 

própria essência das coisas está vinculada a uma factualidade, intrínseca a seu modo de 

existir, e que a ontologia procura estabelecer a descrição de seus limites e possibilidades. 

Ao lado dos problemas levantados pela questão ontológica, existem as questões de 

ordem metafísica, que necessitam de um posicionamento mais claro, segundo Ingarden, 

dentro da fenomenologia. A metafísica buscará as provas argumentativas e plausíveis da 

existência factual de um mundo real, independente de sua estrutura ontológica. A metafísica 

está assim, estreitamente vinculada à problemática relativa ao ser. 

 

Particularmente, ela não pode ser privada da investigação ontológica, não somente 
se se trata simplesmente de estabelecer de fato que existe ou não um mundo real, 
mais ainda para saber se sua existência ou sua inexistência (que compreende 
segundo tal e tal sentido), bem como que suas relações existenciais na consciência 
pura, se devem ser e se são exatamente factuais, pois esta está fundada em sua 
essência e portanto, no final das contas, em sua ideia. Por conseguinte os dois são 
indispensáveis, tanto uma análise ontológica que uma decisão metafísica. (p. 188, 
tradução nossa) 

  

 Essas duas ordens de problemas, ontológica e metafísica entrecruzam-se com uma 

terceira, tão importante quanto as anteriores, ela se refere, especificamente, à teoria do 

conhecimento. É evidente, pelo que se pode perceber destas discussões, que o pano de fundo 

que guia toda esta problemática é de ordem epistemológica, trata-se de saber do que é 

possível conhecer exatamente, ou qual relação de conhecimento que se estabelece entre 

consciência e mundo. As ciências empíricas, assim como a psicologia, procuram estabelecer 

seu método de verdade acerca do mundo real. A fenomenologia, do mesmo modo, por sua 

investigação de essência, deve oferecer sua palavra acerca da realidade do mundo e seus 

fundamentos ideais últimos.  

 Para Ingarden (2001), a consciência transcendental não é suficiente para dar conta da 

ordem de problemas envolvidos em tais questões. Segundo ele, por uma petitio principii, ou 

seja, de temas e problemas que não pertencem à esfera transcendental, fez com que muitos 

filósofos se refugiassem no mundo das ideias puras, tomando-as como absolutas, deixando de 

lado a investigação dos fundamentos do mundo real que as sustenta.  

 



104 
 

É exatamente esta circunstância que tem constrangido os pesquisadores a deslocar o 
conjunto de análises sobre o terreno da ‘consciência transcendental’ – deslocamento 
que, sem nenhuma dúvida está fundado juridicamente e significa um avanço 
decisivo para a teoria do conhecimento. Não obstante este avanço levou com ele 
uma grande ameaça a nossa polêmica. Ou seja, que após ter conquistado o terreno 
transcendental, se acreditou que todos os problemas filosóficos seriam postos e 
resolvidos sobre este único terreno, de modo que a especificidade das diversas 
esferas de problemas deveriam ser distanciados. (p. 191, tradução nossa) 

 

 É justamente contra este “distanciamento” que Ingarden levanta a polêmica entre 

realismo e idealismo. O terreno transcendental pode ter sua jurisdição própria e sua autonomia 

epistemológica, isso não é suficiente para afastar toda e qualquer discussão acerca do mundo 

real, de seu total afastamento e desconsideração em detrimento das questões transcendentais 

puras. O justo tratamento das questões requer o envolvimento das três ordens de problemas 

levantados acima: a ontológica, a metafísica e a epistemológica. Caso contrário, realismo e 

idealismo se apresentarão insuficiente para darem conta de tal grau de profundidade das 

questões relativas à essência e a existência das coisas puras e das coisas em-si.  

É por isso que o idealismo husserliano, aos olhos de Ingarden, apresenta-se por ora 

insuficiente, ao abandonar as questões relativas ao ser do mundo. O idealismo seria antes, 

mais uma análise introspectiva de objetos, que a descrição de vivências intencionais puras, 

insuficiente deste modo, para dar conta do ser do mundo, como problema epistemológico e 

filosófico que reclama sua fundamentação.  

  

3.3 Filosofia e rigor científico108 

  

 Após termos visto a preocupação de Husserl em estabelecer um método para filosofia, 

de modo que ela alcance uma essencialidade ideal, e a crítica de Ingarden a esta iniciativa, 

                                                            
108 Fink (1966, p. 122, tradução nossa) faz uma importante distinção entre a ciência da natureza e a ciência 
fenomenológica, a partir de seus próprios objetos de estudo, que é importante termos em consideração, “Quando 
a fenomenologia quer dizer ‘ciência’, isto não tem ainda o sentido formal de uma tentativa de conexão teóricas 
de seu ‘saber’, mas isso significa, primeiramente, uma transformação da ideia de ciência, já que, no 
conhecimento do mundo a partir de sua origem, a fenomenologia realiza um saber que transcende em seu 
princípio toda a forma mundana (compreendendo o conhecimento da esfera de sentido anterior a toda 
experiência) e produz um novo conceito de ciência. Enquanto que o conceito ‘geral’, tradicional de ciência está 
fundamentalmente ligado ao conhecimento ‘imanente do mundo’, a fenomenologia ‘estende’ o conceito de 
ciência realizando um conhecimento ‘transcendente ao mundo’. O conhecimento fenomenológico da ‘origem’ 
não toma lugar ao lado das ciências mundanas, caindo assim sob um ‘super conceito’ comum de ‘ciência em 
geral’, mas em um sentido determinado que precede todo conhecimento mundano. Na medida onde o 
conhecimento transcendente ao mundo, do ‘fundamento’ absoluto, de tudo isso que é conhecido nas ciências 
imanentes ao mundo pela experiência (ciências positivas) ou ‘construção’ (filosofia transcendental criticista por 
exemplo) constitui o campo temático de uma experiência legisladora e justificadora, a ciência rigorosa da 
fenomenologia ‘funda’ todas as ciências mundanas em geral, isto em um sentido radical que não se regra sob as 
relações mundanas de fundamentação entra as ciências”.  



105 
 

faz-se necessário apresentar as insuficiências metodológicas das ciências naturais, o que acaba 

impondo à fenomenologia, a um só tempo, um caminho idealista, em oposição a todo 

realismo e empirismo como formas do conhecimento. 

O método que tomou a direção de um idealismo, sob certos aspectos, foi criticado por 

Ingarden e o ciclo de Göttinguen, que sustentavam, ao mesmo tempo, a presença absoluta da 

consciência e a autonomia do mundo. Como contra-argumento aos críticos do idealismo, pois 

Husserl não visava especificamente este fim, será necessário explicar o motivo pelo qual, 

neste novo idealismo em que se engendra a fenomenologia, não há espaço para os métodos de 

conhecimento vindos, tanto do naturalismo como do historicismo, em que a realidade se põe 

como um dado absoluto, o que acaba contrapondo a fenomenologia a toda concepção de 

ciência tradicional109. O objeto com que se ocupa Husserl não só é distinto, mas o método que 

lança mão, do mesmo modo, é totalmente diferente110. A distinção entre estas ciências, para o 

próprio bem da investigação fenomenológica, deve ficar o mais claro possível, de modo a 

evitar confusões e interferências danosas ao prejuízo desta, pelas ideologias que 

representavam, segundo Husserl, as ciências logo após a virada do século XX. 

 A distinção metodológica é fundamental para nosso objeto de pesquisa, tendo em vista 

que, a investigação dos objetos doados nos atos de conhecimento puro, recai diretamente sob 

a análise da imanência, e é a partir da configuração desta que se define a cientificidade da 

filosofia. A rigorosidade do conhecimento, como veremos, seguindo o percurso de Husserl, 

está no modo de apreensão dos objetos pelo método utilizado, o que se verá também, por 

meio dos equívocos tanto do naturalismo, como do historicismo.  

 Husserl (2009c) se acerca destas preocupações em um curso de 1911, que intitula 

“Philosophie als strenge Wissenschaft”, esclarecendo, pelo método de abordagem, o que 

distingue a filosofia fenomenológica das outras ciências, como o naturalismo, incluindo aí o 

psicologismo, e o historicismo. O trabalho de Husserl requer uma série de cuidados no seu 

manuseio, principalmente, com relação à própria análise que Husserl faz ali das ciências, ao 

classificá-las mais como referência a ideologias, como vê a filosofia clássica e o idealismo 

alemão, que ao conhecimento rigoroso. A leitura de Husserl não deixa de ser também uma 

                                                            
109 Como atesta Kuypers (1959, p. 73, tradução nossa), em seu texto “La conception de la philosophie comme 
science rigoureuseer les fondements des sciences chez Husserl”, “A concepção de ciência da qual parte Husserl é 
efetivamente rigorosa. É um conceito da ciência de Platão, de Descartes e do racionalismo do sec. XVII em 
geral. Este conceito, orientado verso a verdade absoluta e às normas incondicionadas, difere profundamente do 
conceito moderno da ciência experimental, e se poderia mesmo dizer do conceito moderno de ciência em geral”.  
110 Continua Kuypers (1959, p. 81) “É por esta via que a filosofia não é somente o fundamento teorético de todas 
as ciências, mas elucida também a via pela qual a transição tem lugar da doxa à episteme, da experiência 
cotidiana com seus horizontes restritos e relativos à experiência científica e objetivante”.  



106 
 

leitura ideológica111. Entrevê desta forma, um percurso que consolide uma ciência de rigor, 

como observa Boehm, “1. [...] O que em ‘Filosofia como ciência rigorosa’ é posto como 

valor para Husserl, é de fato uma tal ideologia preliminar a uma filosofia científica. 2. 

Somente a efetivação de uma filosofia como ciência rigorosa pode legitimar as ideias de uma 

ideologia que pretendia se promover como tal” (1959a, p. 366, tradução nossa). O texto 

assume, assim, mais um caráter prático que, propriamente, epistemológico e científico, até 

mesmo porque falta a Husserl uma crítica da razão, que se consolidará somente com “Idées I”.  

Embora não se deva absolutizar a proposta metodológica implícita na análise 

fenomenológica, que no conjunto da reflexão se constitui como um momento, deve-se 

reconhecer sua importância na própria definição do seu objeto112, pois o acesso as verdades 

absolutas, depende exclusivamente dos instrumentais utilizados por este mesmo método113. 

 O escrito deve ser lido na intersecção do conjunto dos trabalhos a que se dedica 

Husserl nesse período, envolvendo “Investigações Lógicas” e “Idées I”. As distinções 

metodológicas ali tratadas tem a incumbência, e ai está uma de suas importantes 

contribuições, de fazer uma conexão temática e de método, entre as análises críticas das 

investigações lógicas, como dados puros da consciência, ao conjunto de descrições da 

consciência em suas idealidades imanentes absolutas. Far-se-á isso, pela via negativa, do que 

não é da ordem fenomenológica, contrapondo, essencialidade e natureza. É sob este ângulo de 

acuidade metodológica, visando objetos específicos, distinto das outras ciências, que a 

filosofia se coloca como ciência rigorosa. O mesmo percurso servirá para o estabelecimento 

das bases de uma crítica da razão e, ao mesmo tempo, dos fundamentos de uma nova 

epistemologia. Veremos alguns pontos mais importantes desse percurso. 

                                                            
111 Como confirma Boehm (1959a, pp. 363-364, tradução nossa), “De fato, em ‘Filosofia como ciência rigorosa’, 
a posição tomada por Husserl em relação a Hegel, de uma parte, e a uma filosofia de caráter puramente 
ideológico em geral, de outra parte, não é sem ambiguidade. [...] A filosofia hegeliana permanece, pois, uma 
simples ideologia, ainda que ela aspire a uma verdade absoluta, de seu método e de sua doutrina; e ela insiste 
sobre a validade de um pretenso saber absoluto, se bem que ela possa ser em si mesma apenas uma ideologia, e 
não uma filosofia verdadeiramente científica. Ela será, portanto, a ideologia de uma filosofia rigorosa”.  
112 Como percebe muito bem Boehm (1959a, p. 390, tradução nossa), ao relacionar a importância do método à 
fundação do idealismo husserliano, “Com efeito, Husserl reprova na filosofia do racionalismo e do idealismo 
clássico em primeiro lugar que ‘eles não percebem o método exigido para uma ciência transcendental autêntica’. 
[...] É portando este método de uma redução fenomenológica que se assentará uma fenomenologia husserliana, 
será ela que permitirá a constituição, sob o fundamento de uma fenomenologia pura, de uma filosofia como 
ciência rigorosa, e é ela ainda que conduzirá Husserl a estabelecer, sobre bases científicas, e não mais 
simplesmente ideológicas, um novo idealismo. O idealismo fenomenológico de Husserl, com efeito, se funda na 
implementação de um método de redução fenomenológica”.   
113 Como confirma Husserl (1970b, pp. 5-6, tradução nossa), quanto ao papel da fenomenologia como “Ph. P. 1”, 
em que deve acima de tudo lançar as bases do conhecimento verdadeiro e indubitável, assim as críticas ao 
naturalismo e ao historicismo se dá, fundamentalmente, pela ausência destes pressuposto científicos, “Por uma 
necessidade intrínseca e irremediável, esta disciplina precederia todas as outras disciplinas filosóficas e deverá 
assumir a fundação metódica e teórica”.  



107 
 

3.3.1 Insuficiências da análise naturalista 

 

 A contraposição que se faz ao naturalismo envolve, de modo geral, sua factualidade e 

sua referência à unidade espaço-temporal. Há, nesta concepção científica, uma determinação 

interna de ordem natural, seja tanto do mundo, como conjunto concreto de seres objetivos, 

seja da consciência, como elemento factual revelador do ser psíquico como um dado da 

natureza. 

  

O que caracteriza todas as formas do naturalismo extremo e radical, do materialismo 
vulgar ao monismo sensualista e no energetismo atuais, é, de uma parte, que eles 
reduzem a um fato de natureza a consciência e todos seus dados imanentes na 
intencionalidade, e, de outra parte, que eles reduzem a fatos de natureza as ideias, 
portanto todas as normas e todas as ideias absolutas (aller absoluten Ideale und 
Normen). (HUSSERL, 2009c, p. 10, tradução nossa) 

  

 O naturalismo torna objeto, ou seja, componente de um ser factual, de ordem 

psicofísica, tanto a consciência, como as ideias, e ao que a elas são correspondestes. Esta 

posição naturalista está nos antípoda da posição descritiva fenomenológica114. Se a lógica 

formal é o protótipo de tudo o que se refere ao ideal e absoluto nas descrições dos objetos 

intencionais, no naturalismo, estas mesmas leis do pensamento, são tomados como 

componentes psicofísicos de sua unidade de ser, transformando a razão em um objeto 

psíquico natural. 

 Os exemplos mais comuns desta concepção naturalista, que chegou à filosofia através 

da física e das ciências afins, é o positivismo e o pragmatismo. Estas disciplinas filosóficas 

tentaram a seu modo e no bojo do tempo que as engendrou, constituir um pensamento 

filosófico o mais próximo possível das ciências empíricas, que se rogava detentora de toda 

verdade, ao se colocar diante da natureza e descrever suas manifestações, assim como elas 

apareciam.  

A concepção de ciência que se propunha seguir toda ciência natural, e que chegou à 

filosofia por meio da psicologia, desejava colocar neste plano de rigor, não só as questões de 

ordem prática, mas também as de ordem teórica, colocando como componente de análise 

                                                            
114 A atitude natural, na reflexão fenomenológica deve também ser causa da epoché filosófica, “Não somente a 
filosofia antes de ter feito seu início como ciência, deve se opor radicalmente e indistintamente a toda ideologia, 
ainda mais estabelecendo seus pressupostos verdadeiramente científicos, ela deve se impor esta ‘epoché 
filosófica’, que lhe interdirá mesmo de reconhecer, ou seja de admitir e de respeitar os valores autênticos e as 
verdades contidas numa ideologia que, antecipando-a, a terá, de qualquer maneira, viabilizado” (BOEHM, 
1959a, p. 370, tradução nossa). 



108 
 

científica, as questões filosóficas mais gerais, tanto do ser, como dos valores. Engendra-se 

ciência rigorosa com o método positivo.  

 

“Portanto, no domínio da ciência rigorosa, todos os ideais teóricos, axiológicos e 
práticos, que o naturalismo falso, interpretado equivocadamente em uma perspectiva 
empirista, pertence igualmente e sem contestação aos seus domínios”. (HUSSERL, 
2009c, p. 12, tradução nossa) 

 

Para combater esta concepção que naturaliza tanto a consciência como seus dados 

imanentes, o método fenomenológico especificará qual é seu domínio de objetos e o que o 

distingue da análise positiva. Uma disciplina que o método da ciência natural influenciou 

decisivamente, arrogando chegar ao grau de ciência exata do espírito é a da psicologia. Sua 

validade e verdade como ciência natural se dá a partir de simples análises da experiência 

psíquica que, como dados concretos em si, são tomados como elementos componentes de uma 

natureza. 

 No que se refere à psicologia, ela não se coloca como um mundo a parte dentro da 

concepção natural; ela simplesmente coloca o eu como o dado mais concreto de seus objetos 

de descrição, que tem no corpo sua extensão visível. Seu rigor científico está em submeter a 

enquetes o domínio do psíquico, seus modos de manifestação, contração e disparição, sempre 

a partir de suas manifestações empíricas perceptíveis. Nesta descrição, um componente 

psicológico estará vinculado, de modo imprescindível, a um correlato de ordem fisiológica. 

 Este rigor preterido pela psicologia, através da descrição de suas manifestações 

psicofísicas, obtidos pelo método experimental, a conduz rumo à técnica experimental. Um 

método ingênuo, visto a partir do método fenomenológico, se se quer alcançar o rigor 

científico dos dados psicológicos em sua pureza ideal.  

  A ordem de questões postas aqui e seu devido esclarecimento, não sendo diferente, 

recairá sob a responsabilidade de uma teoria do conhecimento. Será ela que deverá tratar de 

modo mais científico possível, o problema da correlação entre o ser e seus modos de 

manifestação na consciência. 

 

De mais, se uma teoria do conhecimento entende examinar os problemas da relação 
da consciência ao ser (von Bewuβtsein und Sein), ela perceberá apenas o ser 
enquanto correlato da consciência, enquanto que ‘isto que é visado’ segundo a 
consciência, ou seja, como isso que é percebido, rememorado, esperado, 
representado por figura, imaginado, identificado, distinguido, acreditado, suposto, 
avaliado, etc. (p. 18, tradução nossa) 

 



109 
 

 A ciência constituída pela investigação psicológica não se direciona à essência da 

consciência e seu significado, mas a seu dado natural. Uma objetividade em si não se daria 

assim pelo seu caráter existencial, mas, no caso da consciência fenomenológica, que faz recair 

a análise sobre si mesma, se daria pela análise de idealidades puras. Elas se revelam não 

decorrentes de um dado natural, mas em si e por si mesmas. Sobre esta perspectiva e rigor, a 

única ciência capaz de chegar a tais análises de essências, desconsiderando todo dado de 

natureza e existência, será a fenomenologia. Uma ciência da consciência que não é nem 

psicologia, enquanto disciplina experimental, e nem se dobra as descrições factuais, como 

ciência da natural, mas ciência eidética, capaz de descrições puras dos dados da consciência. 

 O equívoco da psicologia, aqui se referindo a psicologia experimental, está em se 

recusar a analisar os dados diretos e puros da consciência; consequentemente, da análise e da 

descrição dos dados imanentes da percepção pura. Ela limita-se, assim, a classificações pouco 

precisas dos dados factuais. 

 

Sua compreensão explicita, sua explicação efetiva é o fato apenas de uma verdadeira 
ciência social, ou seja, uma disciplina que emerge os dados imediatos dos dados 
sociais e os analisa conforme sua natureza. Como a estatística, a psicologia 
experimental é um método que permite constatar os fatos psicológicos e suas 
constantes, por vezes úteis, mas que, sem uma ciência sistemática da consciência 
que procederia a uma análise imanente do psiquismo, permanecem rebeldes a toda 
compreensão mais profunda assim como a toda exploração científica decisiva. (p. 
21, tradução nossa) 

 

 O atual estágio da psicologia está muito aquém do nível de uma verdadeira ciência 

rigorosa dos dados puros da consciência. Uma tarefa tão árida, que requer uma análise 

detalhada da riqueza de diferenciações internas à consciência, elaborada por um olhar crítico, 

através de um método capaz de fazer face à toda essa complexidade de descrições imanentes, 

só se realizará por uma fenomenologia pura e sistemática. É necessário à psicologia 

estabelecer criteriosamente os conceitos que definem seu objeto, assim como o método que 

sistematiza sua investigação, caso tenha a pretensão de ser uma ciência rigorosa115. 

 Não se pretende negar à validade objetiva da psicologia, ao contrário; a crítica 

fenomenológica quer fazer perceber que a psicologia, até então, negligenciou saber como e 

por qual método é possível passar dos conceitos obtidos por julgamentos empíricos confusos, 

                                                            
115 A psicologia, segundo Husserl (2009c, p. 28, tradução nossa), herda seu método experimental, mesmo por 
vezes inconscientemente, da física galileana, “Galileu é o primeiro, como se sabe, que ultrapassou de maneira 
mais nítida, a etapa decisiva para o conhecimento da natureza que conduz da experiência ingênua à experiência 
científica – von der naiver Erfahrug zu wissenschaftlichen – das noções correntes e soltas aos conceitos 
científicos. Sob o terreno da consciência do domínio psíquico, a psicologia experimental, se vê como 
complemento legítimo da física”. 



110 
 

a conceitos claros de validade essencial. A psicologia, segundo o olhar da fenomenologia, 

negligenciou ainda a se interrogar em que medida o que é da ordem psíquica, em vez de 

manifestar apenas um dado de natureza, seria dotado de uma essencialidade que lhe é própria 

e que estaria para além de qualquer manifestação de natureza, faltando-lhe a própria descrição 

do sentido e do ser de toda experiência psicológica. 

 Para a psicologia superar suas descrições fáticas do psíquico, ela deve abandonar, por 

necessidade objetiva, o modelo metodológico de investigação usado pelas ciências da 

natureza. A importação destes modelos trouxe sérios prejuízos à investigação psicológica, e a 

fez percorrer uma falsa direção, fazendo do psíquico, como o são os objetos espaço-temporal 

da natureza, um objeto de descrição objetiva e factual, no estrito sentido do termo. 

 A questão é a de esclarecer se o psíquico possui uma objetividade semelhante aos 

objetos da natureza física. Para a descrição fenomenológica, os objetos de descrição da 

psicologia e da física habitam esferas totalmente distintas do ponto de vista descritivo. O ser 

enquanto fenômeno psíquico não possui nenhuma unidade objetiva que pudesse ser 

experimentada. Decorre disso, a manifestação unitária, característica de todo objeto psíquico, 

“Dito de outro modo, não há, na esfera psíquica nenhuma diferença entre fenômeno e ser – 

Erscheinung und Sein [...]” (p. 33, tradução nossa). Os fenômenos psíquicos são, enquanto 

manifestação de qualquer objeto, simples fenômenos, sem uma natureza que lhes dê suporte. 

Ele não é uma unidade substancial, não possui propriedades reais, ao modo dos objetos da 

natureza física. Seu ser é sua simples manifestação.  

 Para superar qualquer tipo de naturalização, é necessário tomar os objetos como eles 

se dão à consciência, segundo a fórmula estrita de que toda consciência é “consciência de”, 

seja este objeto da imaginação, da fantasia ou mesmo da realidade física. Independente da 

visada perceptiva, é necessário, para não cair no naturalismo, alcançar a pureza do objeto na 

imanência. 

 A descrição pura desses objetos nos será fornecido pela intuição. Por meio dela, um 

objeto alcança sua plena claridade, torna-se puro dado imanente, manifestando sua 

essencialidade. “A intuição, como consciência animada de um olhar que visa qualquer coisa, 

recobre exatamente as possibilidades de uma ideação correspondente, ou de uma visão de 

essência (das erschaute Wesen)” (p. 38). A intuição idealizadora constitui assim qualquer ato 

ou estado psíquico, seja uma percepção, imaginação, julgamento, vontade, etc., que coloca o 

psíquico do outro lado da natureza (p. 39). Todas estas manifestações do psíquico envolvem 

um domínio extremamente amplo de análises de consciência e suas essencialidades 



111 
 

correspondentes, que possuem um capítulo especial nos estudos fenomenológicos 

husserlianos. 

 

 

3.3.2 Incompatibilidade com o historicismo 

 

 Os mesmos limites de rigor e de critérios apresentados pelo naturalismo se apresentam 

também, sob outro viés, pelo historicismo. Husserl concentra-se, a partir deste, numa certa 

forma de ceticismo emergente. A fenomenologia combaterá esta corrente de pensamento de 

modo permanente. Ela resulta da análise factual do conjunto da formação social e individual, 

o que se denomina, empiricamente, de “vida do espírito”116.  

O historicismo, em sentido amplo, estaria envolvido em tudo o que corresponde à 

formação do “espírito”, como elemento constituinte da unidade social e da formação cultural 

do ser humano. Há um processo evolutivo permanente que cria e anima a coesão interna, 

fazendo com que os indivíduos se reconheçam como membros de um mesmo corpo social.   

 

Por este viés, tudo o que é histórico será, para nós, ‘compreensível’ (verständlich), 
explicável’ (erklärlich) na especificidade de seu ‘ser’, que é precisamente um ‘ser 
cultural’, unidade de momentos que se concorrem interiormente para formar um 
sentido, e, portanto, unidade disto que, em conformidade com este sentido, evolui e 
se forma seguindo os movimentos interiores. (HUSSERL, 2009c, p. 49, tradução 
nossa) 

   

 A história, como movimento específico de um conjunto social, compreende um ente, 

denominado cultura, que agregaria internamente suas mais variadas formas de sentido, 

expressas pela arte, pela religião, pelos seus hábitos, passíveis de serem apreendidos 

intuitivamente. A cada uma destas, está relacionada uma “visão de mundo”. Quando estas 

mesmas visões de mundo almejam, revestir-se de caráter científico e, como toda ciência, 

postular uma objetividade, atribui-se a elas o nome de “metafísica”. É desta diversidade de 

“visões” e mesmo de posturas filosóficas que se alimenta o ceticismo, onde a ideia de verdade 

perde seu valor absoluto. É frente a esta confusão de “visões” que deve se posicionar a 

fenomenologia. “Dizer que uma ideia possui uma validade significaria que ela seria um 

                                                            
116 Acerca do ceticismo, Husserl (1970b, p. 10, tradução nossa) lhe é crítico sob todos os aspectos, inclusive, 
historicamente, dos Sofistas, o que não deixe de ser uma herança às formas atuais, “As ideias da razão em todas 
as suas formas fundamentais aparecem desvalorizadas sob o efeito da argumentação dos sofistas. Os sofistas 
tinham apresentado como ilusão confusa a ideia de verdade em si, em qualquer sentido em que se tome – o ser 
em si, o belo, o bem em si – e tinham, de repente, demonstrado o caráter puramente presuntivo de argumentações 
impressionantes. Assim a filosofia, perdeu ela seu objetivo e seu sentido”.  



112 
 

produto factual do espírito, considerada como válida e determinando o pensamento nos 

limites desta facticidade de valor” (HUSSERL, 2009c, p. 51, tradução nossa). 

 A exemplo do psicologismo empirista que enraíza o conhecimento como elemento 

natural da psique, o historicismo faz o mesmo ao enraizar qualquer validade de ideia e de 

conhecimento à factualidade do espírito pela cultura, negando assim, sua validade pura e 

simples. É possível nesta perspectiva estabelecer uma crítica ao historicismo, por sua falta de 

critérios epistemológicos na demarcação e análise evolutiva do movimento interno do corpo 

social, que sob um plano ideal, situa-se acima da análise historicista.  

 Husserl toma todo o cuidado para não desmerecer o trabalho científico realizado pelos 

historiadores, reforçando que, “[...] penetrar na vida do espírito - Geistesleben - universal, 

oferece ao filósofo um material mais original e, portanto, mais fundamental do que aquele que 

lhe é entregue pelo estudo da natureza”. (p. 55, tradução nossa). O estudo dos elementos 

culturais, que anima a vida do espírito tanto individual como universal, fundadas nas ciências 

do espírito, e tomados como fenômenos, englobaria uma teoria das essências, mas que não 

teve ainda sua devida atenção. 

 Quais os critérios internos que animam a filosofia como visão de mundo?  E qual sua 

correspondência com uma filosofia rigorosa? Essa filosofia estaria mais vinculada, como 

herança, ao ceticismo historicista, e acordada assim com as ciências positivas. De modo geral, 

considera todas as ciências particulares como detentoras de verdades objetivas. Essas 

verdades possuem como base o conhecimento objetivo e seu cumprimento no plano de nossa 

vida prática. A filosofia como visão de mundo constitui-se assim, a partir de ciências pré-

estabelecidas. O problema é que seus fundamentos, embasados em outras ciências, não são 

suficientes para garantir sua cientificidade, que necessita de uma justa adequação, entre seus 

problemas diretores e seu método de resolução correspondente. 

 

No entanto, a compreender as coisas corretamente, a cientificidade 
(Wissenschaftlichkeit) de uma disciplina não requer somente a cientificidade de seus 
fundamentos, mas também dos problemas que ela quer resolver, do método (der 
Methoden), e particularmente, uma harmonia de ordem lógica entre, de uma parte, 
os problemas diretores, e, de outra parte, os fundamentos e métodos [...]. (p. 56, 
tradução nossa) 

  

 Husserl acaba confrontando no mesmo sujeito temático, duas concepções filosóficas 

totalmente distintas, uma que se reduz a seus fatos históricos de análise da experiência, 

enquadradas na constituição da individualidade e de seus hábitos, que tem sua referência nas 

ciências positivas, e outra, a fenomenológica, que possui um papel teleológico na condução da 



113 
 

vida do espírito humano, em sua investigação dos elementos essenciais que constituem o 

conhecimento.  

 Como a vida do espírito está sempre em evolução, com configurações, formações, 

experiências e finalidade sempre novas, rumo a um nível cada vez mais alto e complexo, que 

alargam os horizontes da vida e do espírito, a filosofia como “visão de mundo”, não possui o 

componente epistemológico e metodológico ideal para tal fim, ao não captar a totalidade de 

sutilezas envolvendo a universalidade do espírito humano. Essa teleologia é de ordem idílica, 

não prática, intuitiva, não dedutiva, e que poderá ser realizada somente pela fenomenologia. 

  Na concepção da filosofia como ciência rigorosa, a fenomenologia institui um 

princípio teleológico. Assim, ao colocar no interior da formação cultural idealidades 

essenciais de conhecimento, acaba por conduzir o espírito humano um fim absoluto e 

totalizante, que estaria para além dos horizontes deterministas do mundo da natureza e da 

experiência117. A filosofia como ciência e não como visão de mundo seria a única capaz de 

arbitrar sobre esta teleologia, “[...] pois a influência que nós exercemos na história e as 

responsabilidades morais que nós assumimos se estendem até os confins mais distantes da 

idealidade ética (ethischen Ideals) e até os horizontes que esboçam a ideia de uma evolução 

da humanidade (Menschheitsentwicklung)” (HUSSERL, 2009c, p. 64, tradução nossa). 

 Husserl, destinando uma interpretando teleológica ao espírito humano e ao 

conhecimento, aloja no interior da própria filosofia um princípio de responsabilidade, que 

unifica rigor científico e compromisso com a humanidade.  Esses valores mais essenciais que 

almeja o espírito, toca, inclusive, na própria missão do filósofo118. Para se chegar a um nível 

cada vez mais alto de idealidades, requer-se o cumprimento mediador do conhecimento 

científico a que se propõe a fenomenologia, que se dá por mediação ideal de quaisquer 

conteúdos, inclusive, dos que orientam a própria história (HUSSERL, 2014).  

  

 

 

 

 

 

                                                            
117 A teleologia e o conceito de ciência são de referência essencialmente platônica (HUSSERL, 1970b, p. 22).   
118 Husserl (2005), ao modo estritamente ideal, pela teleologia, compreende-se sua crítica às filosofias como 
visão de mundo que alimenta o historicismo, faz ver que o amanhã é a forma mais concreta de efetivação de uma 
idealidade fenomenológica, principalmente da relação do filósofo e a história. É inevitável, nesse item, a abertura 
da fenomenologia a reflexões voltadas à ética e à cultura. 



114 
 

4 ESSENCIALISMO DA VIRADA TRANSCENDENTAL 

 

O que vimos até aqui acerca das caracterizações gerais da imanência e sua 

fundamentação logicista e realista (reell) se acentuará de modo mais evidente, após a virada 

transcendental, com o essencialismo em que se transforma a fenomenologia, principalmente 

em “Idées I” que, pela redução, procura se opor a qualquer vínculo com as ciências da 

natureza. A imanência fenomenológica a que nos atemos na pesquisa exige estes pressupostos 

da análise de objetos puros como dados de manifestação de verdades indubitáveis. A 

psicologia, quando trata das “descrições imanentes”, está limitada à experiência interna, 

decorrente da abordagem fática dos eventos da consciência. Inicia-se, assim, pela superação 

desses princípios ligados ao psicologismo e ao empirismo, a “versão transcendental” da 

imanência. 

Antes, porém, de entramos na análise da essencialidade proposta em “Idées I”, é 

importante situarmos as distinções feitas até aqui acerca da imanência na evolução nos textos 

husserlianos. Para isso, tomaremos em parte, o excelente texto de Boehm (1959b), “Les 

ambiguïtes des concepts husserliens d’immanence et de ‘transcendance’”. A origem dessas 

ambiguidades estaria na crítica feita por Husserl (2012b, p. 318) ao conceito de imanência 

apresentando por Brentano, que define os fenômenos psíquicos como possuindo caráter de 

“inexistência intencional”. Brentano, desse modo, segundo Husserl, qualifica o “objeto 

intencional” de “objeto imanente”, o que poderia fazer crer que há uma relação de duas coisas 

tidas como objetos reais (Real) na consciência (Bewuβtsein): a própria “consciência” e a 

“coisa consciente” (p. 319). “A noção de ‘objeto imanente’ tende a confundir os ‘conteúdos 

intencionais’ da consciência que são realmente transcendentes, com os ‘conteúdos reais’ da 

própria consciência que são realmente imanentes” (BOEHM, 1959b, p. 483, tradução nossa). 

Para Husserl, a ideia de imanência significaria apenas uma imanência real (reell), objeto da 

fenomenologia descritiva.  

Em “Investigações Lógicas”, a distinção entre conteúdos da consciência é 

fundamental, posto que caracteriza a própria proposta fenomenológica desse período. Assim, 

o que Husserl caracteriza pelas palavras “fenomenológico” e “descritivo”, visava tão somente 

o conteúdo reell da consciência, que são exclusivamente imanentes119.  Husserl, ocupa-se 

                                                            
119  Boehm (1959b, p. 483, tradução nossa) observa uma importante mudança da primeira edição de 
“Investigações Lógicas” em relação à segunda edição, “Esta distinção, foi concebida em 1901 como uma 
distinção entre conteúdo reell ou fenomenológico (ou seja, dentro de uma psicologia descritiva) de um ato e do 
conteúdo intencional deste ato. Será apenas em 1913, quando da primeira reedição das Logische Untersuchengen 
(I e II,1), que Husserl suprimirá, na passagem que vamos citar, as palavras: ‘ou fenomenológico (ou seja, dentro 



115 
 

nesta obra, apenas com o conteúdo descritivo reell da imanência, (o que mais tarde será 

chamado de noema), desconsiderando todo conteúdo referente aos objetos transcendentes. A 

descrição chamada “pura” da fenomenologia está ligada somente ao conteúdo reell da 

consciência, visto por muitos como uma atitude “realista” da fenomenologia husserliana. 

A grande mudança ocorrida após “Investigações lógicas”, o que acarretará a virada 

transcendental, é quanto à possibilidade de outras formas de descrição, que não a exclusiva 

reell das vivências, o que acontecerá em “Idées I”, pelas descrições intuitivas e adequadas. Se 

em 1901, a fenomenologia visava à análise descritiva da experiência, no que se refere à 

dimensão reell  (HUSSERL, 2012b, p. 19), a partir da virada transcendental, principalmente, 

em 1913, ela estará voltada à intuição que preenche adequadamente a percepção.  

Consequentemente, não se limitará, pela descrição intuitiva e adequada, ao que é “realmente” 

(reell) imanente à consciência, mas volta-se ao que é exclusivamente constituído como 

objetos intencionais da consciência. “Esta descoberta deixa possível uma ‘fenomenologia 

pura’ que é também uma ‘fenomenologia transcendental’” (BOEHM, 1959b, p. 485, tradução 

nossa). A ideia de imanência sofre equivalente mudança, de uma concepção restritamente 

reell de sua descrição, passa-se, pela intuição, à sua manifestação transcendental, o que não 

exclui a primeira, mas necessariamente a ultrapassa.  

Para Boehm (1959b), as ambiguidades dos conceitos de transcendência e de imanência 

decorrem basicamente de duas transformações. 

 

[...] de uma parte, uma transformação importante da ideia de uma fenomenologia 
pura dará lugar à necessidade de se atribuir um sentido novo a estes termos; de outra 
parte, o uso paralelo destes mesmos termos no sentido tradicional (de imanência e 
transcendência ‘reelle’) se provará indispensável e será conservado. (p. 486, 
tradução nossa) 

 

Embora tenhamos levado em conta a análise das ambiguidades oferecidas pela 

interpretação de Boehm, dos textos de 1901 a 1913, em relação à interpretação dos “objetos 

intencionais”, o que acarreta, do mesmo modo, uma mudança radical à interpretação da 

imanência, cremos não ter sido suficiente sua análise, por negligenciar alguns importantes 

aspectos acerca da consciência constituinte. Será necessário avançar um pouco mais na 

interpretação fenomenológica da imanência, de tal modo que as “possíveis contradições”, 

sejam devidamente interpretadas, e uma consciência absoluta possa de fato se estabelecer, 

                                                                                                                                                                                          
de uma psicologia descritiva) ’. Ao mesmo tempo, ele acrescentará ao texto a nota seguinte: ‘Na primeira edição 
da obra, nós falávamos de ‘conteúdo reell ou fenomenológico’. Com efeito, nesta primeira edição do livro, se 
visava pelas palavras ‘fenomenológico’ e ‘descritivo’ tão somente os efetivos reais da experiência”.  



116 
 

como condição de superação dessas ambiguidades. Não se trata propriamente de “problemas 

linguísticos”, como observara Boehm (1959b, p. 486), mas, sobretudo, do que se deve levar 

em conta na própria análise da imanência fenomenológica em seus diversos níveis de 

constituição, seja da psicologia descritiva, seja da fenomenologia transcendental. 

 

 

4.1 Da fenomenologia pura aos dados absolutos 

 

A passagem que vimos acima se configura numa teoria do conhecimento que, 

primeiramente, se instala em “Investigações Lógicas”, ao buscar uma fenomenologia pura dos 

objetos na consciência, e vai até “Idées I”, ao radicalizar o retorno à esfera de dados 

absolutos, caracterizando seu essencialismo idealista. A partir desse nível de descrições, de 

“Idées I”, a fenomenologia, erigida como ciência pura ou transcendental, se voltará à 

essencialidade das vivências intencionais que partindo dos fenômenos psíquicos, alcança o 

puro dado da imanência. A redução dos fenômenos psíquicos à sua essência (eidos) é 

realizada pela atitude livre da razão, que no conjunto da atividade da consciência e sua relação 

com o mundo, denominar-se-á redução eidética120. 

 A ideia de essência é fundamental para a concepção de imanência em que se assenta a 

investigação fenomenológica, e que nosso objeto de estudo deseja especificar, como elemento 

constituinte de uma ciência rigorosa. Para alcançar o núcleo desse conceito e explorar toda 

sua potencialidade na investigação fenomenológica, Husserl faz uso do contraponto “fato” e 

“essência”, e mesmo de “mundo externo” e “imanência”, para circunscrever a especificidade 

das ciências da natureza em relação às ciências eidéticas. Ricoeur nos recorda, ao distinguir 

na língua alemã, dois conceitos de realidade, a partir da oposição “fato” e “essência” (eidos); 

o primeiro como Realität (realidade), referindo-se ao mundo dos objetos contingentes, e o 

segundo como Wirklichkeit (realidade), restringindo sua especificidade ao campo da 

imanência, do vínculo do noema a seu objeto121. Já vimos, no terceiro capítulo desta pesquisa, 

                                                            
120 Segundo Fink (1966, p. 106, tradução nossa), o eidos é o que permanece mesmo diante de toda variação, “[...] 
é conhecimento invariante de um ente assegurado de sua identidade a si através do fluxo de variação imaginária 
das transformações possíveis. Igualmente o termo visão de essência indica o modo de preenchimento de uma 
intencionalidade de pensamento e tem por consequência apenas uma significação analógica, a determinação 
fenomenológica de essência em si mesma como objetividade de existência (sienden) não designa uma 
substancialidade hipostasiada, mas visa a essência categorial do eidos, ou seja, seu engendramento pelos atos de 
pensamento espontâneos”.  
121 “Realität que nós traduzimos por realidade natural ou mundana designa sempre na Ideen o que é posto como 
réel  na atitude natural e não tem mais lugar depois da redução fenomenológica, §§ 33 sq. Ao contrário, 
Wirklichkeit – realidade – conserva um sentido no interior da redução, uma parte como modalidade da crença 



117 
 

especificamente, em “insuficiência do naturalismo”, quais as características gerais que 

colocam a ciência natural em campo distinto das ciências eidéticas122.  

Pretendemos delimitar aqui, a partir do que vimos anteriormente, as linhas gerais em 

que a fenomenologia é transformada num essencialismo dos objetos puros, constituída por um 

novo método de investigação e uma nova concepção de imanência. Se a essência é o gênero 

de objetos resultante da suspensão do mundo na atitude fenomenológica, o essencialismo, 

como derivante dessa atitude, constitui a própria identidade da imanência, como espaço 

recluso ao mundo natural a que essa mesma atitude ousou, pela reflexão, suspender, em vista 

de obter verdades puras e indubitáveis.  

Husserl, porém, no que se refere à fundamentação da diferença do discurso da atitude 

natural em relação à atitude fenomenológica, parece apresentar uma nova posição em “Idées 

I”. O que a princípio estava devidamente estabelecido em “Philosophie als strege 

Wissenschaft”, em que a posição transcendente da análise natural estaria totalmente excluída 

da análise eidética, em “Idées I”, a posição natural parece ter sido restabelecida uma nova 

posição, em que a atitude fenomenológica, pela redução, deverá necessariamente se assentar 

como condição de sua execução e ascensão de toda forma pura de vivência. Veremos como o 

essencialismo da análise fenomenológica se posiciona em relação a este tema e sua 

consequência, na análise da imanência. 

Na passagem à essencialidade das coisas, não podemos nos esquecer de um princípio 

básico que rege a análise fenomenológica, de que “[...] a experiência doadora (gebende) 

originária é a percepção” (HUSSERL, 1950a, p. 15, tradução nossa). É por meio da 

percepção, desde seu estado mais natural, como percepção das coisas, que se formalizarão os 

níveis de descrições puras pelas quais a fenomenologia se constituirá em ciência eidética. 

Essa percepção tem um limite de utilidade na experiência fenomenológica, que passará ao 

nível de constituição transcendental, não mais como percepção, mas como intuição doadora, 

abrindo o campo fenomênico à outra ordem de questões, para além de qualquer facticidade, 

que a princípio, a percepção possa se vincular. 

 Não é sem motivo que Husserl volta à distinção desses termos. Na quarta lição de 

                                                                                                                                                                                          
(certeza, § 103), de outra parte, mais fundamental, como relação do noema ao objeto, §§ 89-90 e sobretudo §§ 
128-153” (HUSSERL, 1950a, p. 14, tradução nossa). 
122 Para as distinções entre real e reell, destacamos a observação feita por Boehm (1959b, p. 485, tradução 
nossa), que vale também à gramática portuguesa: “É real, segundo Husserl, o que existe segundo o modo de ser 
próprio da coisa (res) ‘natural’. Como esta do ‘réel’ francês, a significação da palavra reell é mais larga e menos 
precisa. É reell tudo isso que é ‘réellement’ ou ‘em réalité’ no sentido ordinário destas expressões francesas, sem 
que deva para tanto participar da ‘realité específica e particular as ‘coisas’. Pode-se traduzir sem mais reell (que 
pode ser, em alemão, adjetivo ou adverbio) por ‘réel’ ou, segundo os casos, ‘réellement’”.  



118 
 

“L’Idee der Phänomenologie” (1950b, p.79) havia tratado acerca da análise de essência e, em 

“Philosophie als strege Wissenschaft” (2009c, p.20), inicia acusando o naturalismo e o 

materialismo de reduzirem a consciência a um dado da natureza. Nestes textos, de 1907 e de 

1911, respectivamente, a preocupação era mais do estabelecimento da ordem metodológica; 

careciam ainda as definições acerca do objeto resultante desse novo método e do ser que 

condiciona sua manifestação, que a análise da temporalidade, posteriormente, procurará 

especificar. 

Fato e essência não são gêneros opostos da constituição fenomenológica, como se 

descrevia anteriormente, mas sim, vivências distintas nos atos da imanência pura. Todo fato 

seria composto por uma essência que atesta o lado invariante de toda experiência. 

Distintamente, ocorre o contrário na experiência empírica, em que a perspectiva de toda 

experiência é variante, pelo recurso perspectivista de suas análises. O percurso estabelecido 

por Husserl na descrição das vivências puras e seu acesso à essência delimita a consciência 

transcendental como operadora da análise fenomenológica, com suas categorias extraídas 

principalmente da lógica.  

A passagem do fato à essência não se dá por recurso a uma técnica como instrumento 

regulador desses dois gêneros de vivências, mas, essencialmente, pela especificação da região 

e das categorias que neles se distinguem. Dessa forma, o fato não deixa de ser um correlato do 

objeto ideal na consciência.  O que se cria no ambiente de vivências puras é uma necessidade 

constitutiva a qual todo fato está vinculado, por necessidade, a uma essência, como 

componente de sua própria estrutura fática.  

 

Quando nós dizemos, cada fato, ‘em virtude de sua própria essência’, podendo 
existir outras, já que expressam, por seu sentido, tudo o que é contingente, implica 
precisamente a possessão de uma essência, e portando a possessão de um Eidos, que 
significa tomá-lo em sua pureza, e que por sua vez se subordina às verdades de 
essência de diferentes graus de generalidades. (HUSSERL, 1950a, p. 17, tradução 
nossa) 

 

 Cada objeto individual possui, em sua estrutura identitária, elementos invariantes de 

sua caracterização e constituição, e são esses elementos que compreendem a descrição 

fenomenológica pura. As generalidades eidéticas, acessíveis à descrição, são caracterizadas na 

consciência pura por meio de propriedades fenomenológicas específicas, que necessitam 

ainda receber sua devida atenção. 

 

 



119 
 

4.1.1 Variações acerca da essência 

 

 O que se vê no plano geral da relação e distinção entre ciência empírica e ciência 

fenomenológica, constituído pela conversão do olhar e da mudança de atitude, se estabelece, 

no plano específico, pelo domínio de objetos distintos, uma por meio da análise empírica do 

fato, e a outra pela sua correspondente análise de essência (Eidos). Sendo esta essência o que 

há de mais íntimo e singular em uma percepção, o “seu o quê” (sein Was) da coisa percebida. 

 Na percepção nós temos, pela qualidade do objeto dado, uma intuição individual, que 

pode ser convertida idealmente em uma visão de essência que, em relação ao seu correlato 

empírico, devido a sua constituição, se apresenta fenomenologicamente com estatus superior. 

Essa visão de essência pode ser adequada, se ela de fato alcança o sein Was imutável do 

correlato natural; ou inadequado, se ela necessita das variações laterais pelas quais o objeto é 

tomado em sua doação parcial, ou por seus esboços infinitos de apreensão possíveis. 

 No processo de apreensão pura, independente da adequação ou inadequação de uma 

percepção, a essência, o Eidos, pode ser alcançado a partir de uma intuição individual, pelo 

simples fato do caráter doador de seu objeto. Havendo, inegavelmente, entre intuição e objeto, 

uma correlação e correspondência à análise eidética. 

 

A essência (Eidos) é um objeto (Gegenstand) de um novo tipo. Igualmente na 
intuição individual ou intuição empírica o dado é um objeto individual, igualmente o 
dado na intuição eidética é uma essência pura. Não há ali uma simples analogia 
exterior, mas uma comunhão radical. A intuição de essência é também uma intuição 
e o objeto eidético é também um objeto (HUSSERL, 1950a, p. 21, tradução nossa) 

 

 Há correspondências no modo de apreensão entre intuição empírica e intuição de 

essência, pois ambas, embora o objeto seja tomado e apreendido em níveis diferenciados e 

com estatutos ontológicos distintos, se referem à consciência de um objeto doado em sua 

individualidade e singularidade. A intuição de essência acaba fornecendo a própria visão de 

essência do objeto em sua ipseidade, em que uma intuição se sobrepõe à outra, passando do 

nível perceptivo ao nível eidético. 

 As distinções eidéticas entre a existência (Existenz) e a essência (Essenz) de um objeto 

dado, entre Fato e Eidos, estabelecem a própria distinção dos conceitos que operam em suas 

relativas análises descritivas e intuitivas123. Uma permanecendo na operação descritiva de um 

                                                            
123 Fixando essa distinção, Breda (1959b, p. 312) relaciona em sua leitura de Husserl, o Sein e a Existenz ao dado 
material de um objeto: “Para Husserl, Sein e Existenz são noções que se relacionam diretamente ao estatuto 
ontológico do mundo material da natureza em sentido amplo. Crer no ser e na existência de um objeto, é lhe 



120 
 

objeto individual, enquanto a outra avança na apreensão invariante do objeto percebido. 

 Embora Husserl desenvolva a possibilidade de ilustrar o Eidos ou a pura essência pela 

correlação com os dados da experiência, seja da percepção, seja da lembrança, etc., estas, 

embora importantes, não constituem a forma mais original e pura da apreensão eidética, que 

só seria alcançada pela ficção ou pela fantasia (Phantasie), as únicas capazes revelar 

diretamente a verdadeira essência de um ato. A fantasia permite, assim, por seu caráter 

próprio, alcançar seu núcleo invariante eidético, independentemente de sua experiência 

anterior. “É, portanto, indiferente que uma essência desse gênero seja efetivamente dada ou 

não em uma experiência” (1950a, p. 25, tradução nossa).  

Assim, os dados que alimentam a fantasia jamais terão como ponto de referência e 

sustentabilidade os dados reais (Wirkliche), ou mesmo da existência ou não do objeto referido 

eideticamente. A verdade pura de essência não tem, desse modo, a menor referência para sua 

composição eidética nos dados oriundos dos fatos. O acesso à essência pura depende única e 

exclusivamente da visão de essência de uma percepção, sendo o eidos seu único fundamento.  

 Para alcançar a visão de essência, Husserl faz uma distinção sutil, mas importante, nas 

especificações das análises acerca da essência. As diferenças estão relacionadas a juízos sobre 

essências, que os transformam em objetos, e juízos dotados de validade universal, 

transformados em conhecimento de validade eidética. As essências se referem a 

conhecimento constituído não a partir de objetos específicos, individualizados, mas a 

essencialidades universais indeterminadas.  

 Os juízos dotados de validade universal têm primazia na análise eidética, por não 

partir de nenhum caso particular ou individual para ascender a seu Eidos. As intuições de 

essência, por mais válidas que sejam, estarão sempre, por sua referência a um objeto, 

vinculadas a uma experiência. Já os juízos de validade universal estão sempre referidos ao 

“geral”. “Assim, em geometria pura, nós não julgamos geralmente sobre o Eidos da reta, do 

ângulo, do triangulo, da seção cônica, etc., mas sobre a reta e o ângulo em geral [...]” (p. 26, 

tradução nossa). Estes exemplos tirados da geometria, ilustram a essência de modo mais geral 

e pura, ou no dizer de Husserl, a essência mais “rigorosa” e “absolutamente incondicional” (p. 

26). Valor eidético semelhante reporta-se sobre a Phantasie, como vimos acima, por nunca se 

referir a um objeto contingente.  

                                                                                                                                                                                          
atribuir um modo de ser semelhante e análogo aquele da coisa material. É isso que faz o homem na atitude 
natural; é ali que, como tese universal, vicia radicalmente esta atitude. [...] A existência nessa visão é antes de 
tudo o fato de estar aí, de ser disponível (vorhanden-Sein) a cada momento na sua totalidade material, de poder 
ser abordado à vontade; em uma palavra, de possuir todas as qualidades que Husserl atribui ao ser material, uma 
vez constituída”.  



121 
 

 

Essas situações são suficientes para termos um ponto de referência acerca do Eidos e 

do conhecimento de essências a que se refere à fenomenologia ao tratar de uma característica 

específica da imanência. 

 

 

4.1.2 Correlação entre ciências fáticas e eidéticas 

 

 A partir do que vimos acima, pode-se estabelecer uma correlação de dependência entre 

ciências fáticas e ciências eidéticas. Tal correlação será fundamental para a pesquisa 

fenomenológica, ao se determinar que as ciências empíricas podem se beneficiar das 

pesquisas em fenomenologia para estabelecer e aprofundar seus objetos de estudo. 

 Em que medida isso ocorre? Há duas maneiras de se evidenciar a essencialidade 

fenomenológica: uma que é apreendida a partir dos próprios objetos fáticos, e uma outra 

essencialidade, que é apreendida a partir de ciências puras de essências. Pela própria natureza 

da pesquisa fenomenológica, há uma relação de necessidade, em que todo objeto individual 

está implicado a um eidos, a uma essência, que o singulariza em meio à diversidade de coisas, 

sendo sua incerteza, apenas o caráter inacabado da percepção124. E outra, inversa a esta, que 

toda essência pode ser vinculada a uma individualidade contingente, como visto acima. 

 O que já foi mostrado por Husserl desde “Investigações Lógicas”, e que se evidencia 

aqui pela implicação de essência em que estão envolvidos os objetos de estudos da 

fenomenologia, é que há ciências diretamente relacionadas à fenomenologia que são, pelo seu 

domínio, ciências puras de essências. Estas não possuem quaisquer vínculos ou referências a 

objetos contingentes. Elas provam a essencialidade a que está voltada a ciência 

fenomenológica.  

O vínculo de Husserl com as ciências ditas exatas, como a matemática, na obra como 

“Philosophie de l’arithmétique”, em lógica, com “Investigações Lógicas”, assim como na 

geometria, com “L’origine de la géométrie”, mostra a herança que recebe dessas ciências, e o 

natural vínculo que possuem com a fenomenologia pelos objetos ideais a que se 

                                                            
124 Como expressa Levinas (1959, p. 97, tradução nossa), “‘porque’ a síntese da percepção sensível não termina 
jamais, a existência do mundo exterior é relativa e incerta. Mas a relatividade e a incerteza do mundo exterior 
significam apenas o caráter inacabado da síntese ou da percepção sensível. [...] A ideia de existência absoluta em 
relação a qual a existência do mundo se põe como relativa é, por sua vez, tomada, na descrição do 
‘preenchimento’ de uma intenção ‘signitiva’ por uma intuição”.  



122 
 

direcionam125. O que essas ciências acabam fundando, como possibilidades ideais, são as 

vivências puras das realidades idealizadas, que “Investigações Lógicas” procurou, de certo 

modo, estabelecer as fronteiras. 

 Há, por esse viés, no plano geral, uma dependência das ciências empíricas em relação 

às ciências eidéticas, o que não ocorre no seu oposto. Não há, por princípio, nenhuma ciência 

empírica, que ao atingir seu pleno desenvolvimento, não tenha se utilizado de domínios das 

ciências ideais formais e materiais, como por exemplo, da lógica formal, da matemática etc., 

ao pleno desenvolvimento de suas pesquisas.  

 

“[...] todo fato inclui um fundo eidético (Bestand) de ordem material, e toda verdade 
eidética ligada às essências puras envolvidas nesta estrutura, deve engendrar uma lei 
que regulam os casos empíricos dados, e qualquer caso em geral”. (HUSSERL, 
1950a, pp. 34-35, tradução nossa) 

 
 
 O que vimos é suficiente para mostrar a inter-relação que pode haver entre ciências 

dos fatos e ciência eidética e, ao mesmo tempo, a independência desta última em relação à 

primeira, das quais a fenomenologia procura estabelecer sua autonomia, e a partir disso, 

demarcar seus fundamentos epistemológicos de apreensão dos objetos puros. 

  

 

4.1.3 Essência específica de uma região 

 

A ideia de essência que prescreve a análise fenomenológica husserliana conjuga-se, a 

certa altura, com a especificação do conceito de região ontológica, constituída por uma 

hierarquia de essências126. Para as ciências empíricas, com sua essencialidade material, 

corresponde uma região de objetos empíricos, ou mesmo, uma ontologia regional de análise 

dos objetos destas ciências. A região, no sentido amplo do termo, especifica as propriedades 

dos objetos pelos quais a análise fenomenológica constitui sua hierarquia e níveis de essência, 

                                                            
125 Com relação a esse domínio de objetos essenciais, que está vinculado às ciências exatas, Husserl (1950a) o 
demonstra a partir da geometria, confirmando, assim, a total autonomia da essencialidade da pesquisa 
fenomenológica em relação às experiências fáticas, “A geometria, quando traçam no quadro suas figuras, 
formam os traços que existem pelo simples fato de fazer sobre o quadro. Mas não mais que o gesto físico de 
desenhar, a experiência da figura desenhada, enquanto experiência, não funda nenhuma intuição e o pensamento 
que conduz sobre a essência geométrica” (p. 31, tradução nossa). 
126 A discussão que envolve um campo específico de essenciais regionais ultrapassa os limites de “Idées I”, 
sendo necessário retornar aos seus fundamentos, que foram mais bem elaborados em “Investigações Lógicas”. 
Não é do nosso interesse, nesta parte de nosso trabalho, adentrar nesta longa e complexa descrição. Nos 
limitaremos apenas a esboçar o que Husserl especifica por “região ontológica” e sua importância na descrição e 
especificação da essência fenomenológica. 



123 
 

ou mesmo, a unidade genérica e suprema que pertence ao objeto concreto127. Ela não está 

vinculada a uma região específica de objetos, mas possui o mundo e sua contingência como 

objeto.  Para as ciências físicas, corresponde, em sentido geral, uma ciência eidética da 

natureza. 

 

É assim, por exemplo, que em todas as disciplinas resultantes das ciências da 
natureza corresponde à ciência eidética da ciência física em geral (ontologia da 
natureza), na medida onde a natureza de fato corresponde um Eidos suscetível de ser 
apreendido na sua pureza, a ‘essência’ da natureza em geral e, incluso nesta 
essência, uma riqueza inesgotável de estados de coisas eidéticas (HUSSERL, 1950a, 
p. 36) 

 

A eidética regional das ciências empíricas, que especifica as propriedades essenciais 

de seus objetos físicos, a partir de seu eidos próprio, não se sustentaria, se não estivesse 

vinculada a uma “região formal”, ou ontologia formal de objetos puros. Do ponto de vista 

analítico, há uma subordinação do material ao formal, na medida em que na ontologia formal, 

compreendida como lógica pura, como a descrita em “Investigações Lógicas”, estão contidas 

todas as formas de todas as ontologias possíveis128.  

Passa-se, assim, da ontologia material, referidas as ciências empíricas e sua idealidade, 

a seus fundamentos últimos, que se apoiam numa ontologia formal constituídas pelas ciências 

eidéticas. Para que se chegue a este último nível, o extrato mais puro da análise 

fenomenológica, é necessário recorrer, para sustentar esta região analítica de essências, sejam 

materiais, sejam formais, as categorias lógicas como: de propriedade, de qualidade, de 

relação, de identidade etc. As próprias categorias acabam especificando as propriedades 

signitivas dos objetos. 

 

Observamos ainda aqui que nós podemos entender por categorias de uma parte os 
conceitos entendidos como significações, e mais especificamente, as essências 
formais em si-mesmas que se exprimem nestas significações. Por exemplo, as 
‘categorias’ de estado de coisa, de pluralidade, etc., designam no segundo sentido, o 
Eidos formal do estado de coisas em geral, da pluralidade em geral, etc. (p. 42) 

 

As descrições da região formal e material da análise de essências estão referidas, no 

início de “Idées I”, à analítica lógica, que passará posteriormente, como momento transitório à 

                                                            
127 Como define Paul Ricoeur, em nota de rodapé de “Idées I” (1950a, p. 57, tradução nossa), “A região é, 
portanto, o feixe de gêneros supremos que regem as singularidades abstratas inclusas nas singularidades 
concretas”.  
128 Para se compreender melhor a passagem que se faz da ontologia material à ontologia formal, como 
racionalização da natureza, Husserl dá o exemplo do desenvolvimento da física, como ciência material, a partir 
dos resultados e da contribuição da geometria, como ciência eidética pura. 



124 
 

análise da região consciência e mundo, como entes em geral, de objetos submetidos à époché 

fenomenológica. Para alcançar o nível de essencialidade pertencente ao Estatuto da 

Imanência, objeto de nosso estudo, teremos que aprofundar outros elementos que compõem o 

quadro estritamente fenomenológicos da ideia de essência e suas vivências correspondentes.  

 

 

4.1.4 Pressupostos da análise eidética 

 

A segunda sessão de “Idées I” apresenta como “considerações fundamentais” os 

elementos da análise eidética, que especifica com maior propriedade num viés propriamente 

fenomenológico as características transcendentais da imanência, chegando-se, assim, nas 

fronteiras da redução fenomenológica129. Esses componentes que introduzem a análise 

eidética se fazem por sua oposição à atitude natural, que necessita, para se chegar a seus 

elementos puros, da suspensão de sua referência empírica. 

Husserl elabora suas considerações negativas acerca dos objetos espaço-temporais, nos 

dados imediatos do mundo natural, como passo metodológico de liberação da redução 

eidética. Começa-se assim, a se esboçar a versão transcendental da consciência.  

A essa altura da descrição da consciência como região eidética dos objetos puros, 

Husserl inicia um processo de distinção do “outro” que constitui tudo o que não se refere aos 

componentes da redução eidética, ou seja, o que deve ser posto “fora de circuito”. Esta 

expressão “fora de circuito” tem um peso capital na análise husserliana. Ela está referida não 

propriamente a objetos, mas a atos de consciência dados na intuição imediata, ou seja, 

revelados a partir da experiência, e que são postos em suspensão. 

Estes dados imediatos da percepção estão sempre referidos ao ambiente em que está 

imerso o eu empírico. Eles possuem, assim, dois horizontes fáticos, o espaço e o tempo. O 

primeiro pela extensão que o mundo apresenta na sua doação à consciência, e o segundo pelo 

seu prolongamento temporal. Ambos os princípios se referem à tese do mundo natural, em 

que a redução eidética procurará ultrapassar. 

A condição de se chegar à essência das vivências é que este mundo imediato dado em 

                                                            
129 A redução fenomenológica, se podemos estabelecer essa diferença, do ponto de vista do seu fim, é o 
“resultado” que se chega pela aplicação de um método à análise da consciência e suas vivências intencionais; do 
ponto de vista teórico, é a “aplicação” de um conjunto de análises resultantes deste mesmo método, levando-se 
em conta a correlação entre o “agente do conhecimento” e “objeto conhecido”. Averiguação nada simples de se 
conquistar. O que leva Ricoeur, com muita propriedade a afirmar na Introdução de “Idées I”, “O que desconcerta 
muito leitores de Ideen, é o mal-estar de dizer em qual momento se exerce efetivamente a famosa redução 
fenomenológica”. (p. XV, tradução nossa) 



125 
 

nossa experiência seja posto “fora de circuito”. O mundo revelado pela percepção está sempre 

“aí”, à disposição do eu empírico, como horizonte sempre presente, com suas características 

marcantes de indeterminação e obscuridade.  

 

O que vem a ser dito mundo, considerado como a ordem dos seres em sua presença 
espacial, se aplica ao mundo considerado como a ordem dos seres na sucessão 
temporal. Este mundo está presente para mim agora – e igualmente está presente 
para todos no estado de vigilância – tem seu horizonte temporal infinito nos dois 
sentidos, seu passado e seu futuro, conhecido e desconhecido, imediatamente 
vividos ou privados de vida. Na atividade livre posta pela experiência e que faz 
emergir na intuição o que me é presente, eu posso acompanhar estas relações no seio 
da realidade que me rodeia imediatamente. Eu posso mudar de ponto de vista no 
espaço e no tempo, conduzir o olhar aqui ou ali, para trás e para frente no tempo; eu 
posso fazer nascerem em mim as percepções e presentificações sempre novas e mais 
ou menos claras e ricas de conteúdo, ou ainda, imagens mais ou menos claras, pelas 
quais eu dou a riqueza de intuição a tudo isso que é possível e pode ser conjecturado 
nas formas estáveis do mundo espacial e temporal. (HUSSERL, 1950a, p. 90, 
tradução nossa) 

 

O mundo captado à nossa volta é o mundo da consciência vigilante, que está imersa e 

compõe o conjunto de coisas dados no espaço e no tempo. A característica desse mundo é sua 

utilidade e presteza imediata; ele está “aí” significa, antes de tudo, que ele está a nossa 

disposição como realidade (Wirklichkeit) dada. Trata-se de superar esse mundo descoberto 

pela experiência, que nos chega através dos atos imediatos da consciência, vivenciados de 

modo espontâneo, antes da descrição eidética130.  

Ao constatar essa disposição da consciência de se engajar na vida natural, em sua 

modalidade espontânea e imediata, Husserl faz menção ao cogito pré-reflexivo, como 

disposição primeira da consciência em sua espontaneidade natural na vivência do mundo ao 

seu redor. É quando se volta sobre si mesma, que a consciência realiza a autorreflexão de suas 

vivências e as toma como seu objeto.  Esse gesto de voltar-se sobre si é o primeiro passo dado 

em direção à redução. Até então, por impulso espontâneo de necessidade, se está imerso no 

mundo natural. 

A posição da atitude natural se desenvolve sob uma concepção da realidade em que se 

formula tal atitude como “tese” de existência. Nessa, a realidade se apresenta faticamente, 

como algo dado de modo objetivo. “A realidade (Wirklichkeit), esta palavra já diz muito, eu a 

descubro como existindo e eu a acolho, como ela se doa a mim, igualmente como existindo” 

(p. 95). 

                                                            
130 A atividade espontânea da consciência, segundo Husserl (1950a), se dá de diferentes modos, seja a “[...] 
observação dos objetivos científicos, a explicação e a elaboração dos conceitos aplicados na descrição, a 
comparação e a distinção, a coligação e a numeração, as hipótese e as conclusões, ou seja, a consciência no 
estado teórico, sob suas formas e graus mais variados” (p. 91, tradução nossa). 



126 
 

A “tese” da atitude natural, da qual se diferencia a posição da atitude fenomenológica, 

parte do pressuposto de que estamos face a face ao mundo dos objetos. Essa imposição de 

existência do mundo implica ser portador de resistências que nos impedem o acesso 

indubitável e absoluto à sua essência, que como tal, permanece impenetrável. Nesta realidade 

obscura a que se refere sempre à crença da posição naïf, o mundo é compreendido, de modo 

simples, pelo que nos é dado pela percepção imediata. A fenomenologia, pela redução, 

procurará superar esta posição, através da especificação do poder constituinte da consciência 

transcendental, em que o mundo vale pela constituição de seu sentido para nós. 

 

 

4.1.5 A necessidade de ultrapassar a tese natural 

 

Uma das condições para que se realize a redução eidética é a de que a tese natural seja 

ultrapassada, ou que sofra uma alteração radical. O primeiro passo a ser dado nessa direção é 

a tomada de consciência de que nossa percepção realiza seu primeiro movimento intencional, 

ao se dirigir ao ambiente onde nos encontramos inseridos. A vida da consciência, 

primariamente, vive a imediaticidade dos julgamentos sobre a existência. Nesse ambiente, 

tudo o que acede à consciência nos é dado de forma clara ou evidente pela experiência131. 

Dessa forma, a tese de existência é um correlato da consciência, como afirma Ricoeur, “Este 

caráter de presença é a tese geral do mundo ou mais exatamente seu correlato: é uma crença 

implícita que, tematizada, toma forma do juízo de existência e de crença propriamente dita”, 

(HUSSERL, 1950a, p. 96, tradução nossa). 

A impostação da consciência e seu vínculo direto com o mundo representa o que há de 

mais genuíno na tese natural, na qual a experiência oferece os elementos pertencentes ao 

mundo natural de modo espontâneo à consciência. Nessa altura, rumo à descrição eidética, 

Husserl se aproxima do método da dúvida cartesiana ao submeter à tese da atitude natural à 

dúvida universal. O objetivo de tal método, mesmo partindo da atitude natural, é fazer emergir 

uma região ontológica subtraída de toda dúvida. 

A epoché aparece aos poucos, como a radicalização da dúvida cartesiana, como 

elemento mais primitivo e original no alcance dos objetos puros indubitáveis, condição da 

                                                            
131 A esse respeito sintetiza Levinas (1959, p. 97, tradução nossa), “A experiência dos fatos da consciência é a 
origem de todas as noções que se pode legitimamente empregar”.  



127 
 

superação da tese natural132. Porém, Husserl nos faz ver que essa colocação entre 

“parênteses”, ou mesmo, pôr “fora de circuito” da tese natural, não significa que passamos 

imediatamente a outro plano de investigação, mas tão somente especifica os campos a dos 

quais se referem a atitude natural e a atitude fenomenológica. 

 

Portanto a tese sofre uma modificação: enquanto que ela reside nela mesma isto que 
ela é, nós a colocamos por assim dizer ‘fora de jogo’ (ausser Aktion), ‘fora de 
circuito’, ‘entre parênteses’. Ela está ainda ali, como está ainda ali entre parênteses o 
que nós fechamos, e como está ali, fora das conexões de circuito, o que nós 
excluímos. (p. 99, tradução nossa) 

 

No processo de redução eidética, quando “suspendemos” e “colocamos entre 

parênteses”, ambos os atos preservam aquilo que pretendem superar ou, como afirma Levinas 

(1959, p. 95), “A redução fenomenológica abre por detrás da visão naïve das coisas, o campo 

de uma experiência radical – deixando aparecer à realidade em sua estrutura última”. O objeto 

da tese natural não desapareceu; ele simplesmente sofreu uma modificação de valor, operada 

por uma consciência que momentaneamente suspendeu a contingência do mundo, mas a 

consciência, propriamente, em sua pureza, não é nada de contingente. 

Somente com a operação da epoché podemos suspender os julgamentos da atitude 

natural, e compor como seu elemento próprio a verdade e a evidência que resultam desse ato 

original. As expressões “entre parêntese” e “pôr fora de circuito”, embora apontem numa 

mesma direção, possuem significados distintos, “Um exame mais detalhado, a imagem de 

parênteses convém alias melhor dede o início ao plano dos objetos, e a expressão ‘pôr fora de 

jogo’ ao plano dos atos da consciência” (p. 101, tradução nossa).  

Preliminarmente, a epoché está referida somente ao dado imanente da suspensão da 

atitude natural, ou à redução da transcendência de tudo aquilo que é outro que a consciência, e 

que, ao mesmo tempo, depende dela para sua manifestação. Nesse sentido, com a redução, a 

consciência aparece como resíduo do mundo que ela põe em suspensão, se constituindo, 

assim, como região ontológica. Não se nega, nem se coloca em dúvida o mundo, como fazem 

os sofistas e os céticos, mas tão somente, pela epoché fenomenológica, se interdita de julgar o 

mundo a partir de sua existência espaço-temporal, se detendo somente no que é posto entre 

parênteses ou fora de circuito pela consciência transcendental. 

Na atitude natural, o mundo possui uma validade, um valor do qual constitui um 

                                                            
132 Como afirmará Husserl (1950a, p. 151,  tradução nossa) mais adiante: “A ‘tese’ do mundo, que é uma tese 
‘contingente’, se opõe a tese do meu eu puro e de minha vivência pessoal, que é necessariamente e 
absolutamente indubitável”.  



128 
 

sentido no interior do próprio mundo, mas que na análise da redução fenomenológica deverá 

ser superada para que se alcance sua essência. Essa crença e essa validade se constituem a 

partir da própria experiência que o ‘eu’ faz do mundo. A epoché se constitui como a não 

participação nessa crença e seus valores correspondentes, pois tal vínculo com o mundo 

comporta uma espécie de atitude näif à que a redução procurará superar como aquilo que é 

específico da atitude transcendental. 

 

 

4.2 A consciência transcendental como resíduo fenomenológico 

  

Ao se exercitarem as primeiras formulações da redução fenomenológica, pondo entre 

parênteses ou fora de circuito à realidade transcendente, o que se destaca, como dado 

preponderante, é a consciência livre de qualquer contaminação do mundo ambiente. Esses 

primeiros caracteres liberados pela redução tornam a consciência um dado transcendental da 

vida da imanência, assim como, de tudo o que ela intenciona como objeto de sua vivência. 

Liberados, assim, pela redução, a região do eidos puro, da pura vivência ou mesmo da 

consciência pura, cabe agora, voltar-se exclusivamente para esses dados apreendidos 

intencionalmente, que estabelecem um recorte regional, ao que se refere à consciência e o seu 

oposto. A consciência está submetida a uma análise eidética de suas vivências, e que 

permanece, como dado mais íntimo, um resíduo fenomenológico intransponível. 

 

O que nos é necessário absolutamente adquirir, é uma certa evidência universal 
aplicada à essência da consciência em geral, esta consciência nos interessa 
particularmente na medida onde é nela e em virtude de sua essência, que a realidade 
acede à consciência. [...] a saber que a consciência tem em si mesma um ser próprio 
(Eigensein) que, em sua absoluta especificidade eidética, não é afetada pela exclusão 
fenomenológica. (HUSSERL, 1950a, pp. 107-108, tradução nossa) 

 

 Estamos no nível da transição descritiva de uma psicologia intencional, como objetos 

componentes de uma consciência, ao da fenomenologia transcendental, que pela mudança de 

olhar, tornam esses objetos (Gegenstand) da consciência, vivências puras. Será, assim, a 

epoché que fornecerá, já pelo exercício da redução permanente, o acesso aos dados puros 

fenomenológicos, constituídos pela consciência transcendental. 

 As distinções terminológicas específicas, entre epoché e redução, que dão acesso a 

esse resíduo fenomenológico em que é caracterizada a consciência, são importantes na 

especificação do método fenomenológico. Husserl estabelece suas diferenças, mas 



129 
 

principalmente, o vínculo desses conceitos, ao longo do processo metodológico, que partindo 

da percepção empírica, chega ao nível transcendental de toda vivência.  

No nível da consciência pura, é a epoché que nos oferece o acesso descritivo 

transcendental.  A epoché não deixa de ser, como a raiz da própria palavra diz, uma redução, 

mas ela estaria vinculada ao último nível de descrição pura, que daria acesso à consciência e 

ao que nela estaria vinculado transcendentalmente. A redução, no nível mais elementar, parte 

dos próprios dados da experiência espontânea natural, até, por diversos recursos, chegar ao 

nível puro das vivências. Pela epoché transcendental, a consciência é constituinte de toda 

realidade perceptiva, seja imanente, seja transcendente. A essa altura, a essência da 

consciência liberada pela epoché, é tematizada, como o dado mais puro e original da pesquisa 

fenomenológica.  

 

 

4.3 Distinção entre percepção imanente e transcendente 

   

 As “considerações fenomenológicas fundamentais”, prometidas no título da segunda 

sessão de “Idées I”, serão aprofundadas por meio das especificações perceptivas acerca do 

imanente e do transcendente.  Do que foi estabelecido pela tentativa reflexiva de superação da 

atitude natural, o método implicado e os campos distintos que se estabeleceram ora da atitude 

natural, ora da atitude fenomenológica, faz-se necessário distinguir, de modo mais claro, o 

que se refere especificamente neste nível da investigação, quando utilizamos a terminologia 

fenomenológica, imanente e transcendente.   

 A distinção é recorrente na fenomenologia husserliana, porém, com o recurso 

metodológico da redução e da epoché, esses conceitos assumem importância capital na 

estruturação da reflexão propriamente fenomenológica, pois implica a definição nuclear do 

que corresponde a subjetividade transcendental. Levando-se em conta o que já vimos, o ponto 

de partida dessa distinção tem como referência, agora, o cogito, o “eu penso” cartesiano, 

como recurso ao que é mais absoluto da imanência fenomenológica. 

 Na atitude natural, o ato de pensamento, a cogitatio, está irrefletidamente voltada para 

o mundo, vivendo a instantaneidade do momento. Uma das consequências da redução é o 

olhar reflexivo de volta-se sobre a cogitatio para apreender as cogitationes das vivências da 

consciência. Toda cogitatio pode, assim, tornar-se objeto de uma percepção interna, ou 

mesmo de uma apreensão reflexiva.  



130 
 

 É importante notarmos que mesmo se tratando de objetos apreendidos em domínios 

diferentes de conhecimento, ora se tratando de imanentes, ora de transcendentes, ambos se 

referem a percepções. Só que uma permanecerá na atitude ingênua de apreensão, com seus 

valores de crença e de conhecimentos sempre dubitáveis. A outra, pela propriedade pura que 

os objetos assumem, será remitida a valores absolutos, inquestionáveis do ponto de vista 

epistemológico. 

 Assim, os atos que são apreendidos de modo imanente, constituem um único dado no 

fluxo de consciência. 

 

Por atos dirigidos de modo imanente (immanent gerichteten), ou de modo mais 
geral, por experiências dirigidas intencionalmente de modo imanente sobre seus 
objetos, nós entendemos as experiências das quais a essência envolve seus objetos 
intencionais, mesmo que eles não existam, pertencem ao mesmo fluxo de 
experiências em si mesmas. (HUSSERL, 1950a, p. 122, tradução nossa) 

  

 Vemos, aqui, uma distinção de um nível mais elevado de imanência e mesmo de 

transcendência, em ralação às lições 1907, quando foram definidas como reell, em que o 

objeto compõe a experiência cognitiva, sendo a transcendência retida dessa mesma 

experiência, não possuindo “caráter de intencionalidade”, como consciência de qualquer 

coisa133. Nessa descrição, a imanência não é mais reell, mas pura, a partir do momento em que 

é suspensa seu vinculo com qualquer referência transcendente.  

 Há, como já observou Boehm (1959b, p. 494), neste texto de “Idées I”, certo caráter de 

ambiguidade na definição de experiência como atos dirigidos sobre a imanência. Primeiro, ela 

necessitaria, para se sustentar, de uma definição o mais geral possível, como dado no 

parágrafo 36, e não simplesmente como os atos que envolvem os objetos intencionais134. Em 

algumas circunstâncias, esta experiência envolve o momento reell da vivência e, em outras, a 

experiência parece envolver somente o momento intencional. A imanência fica, assim, ao 

jugo de duas possibilidades, de seu momento reell, como transcendência, mas também de seu 

momento intencional imanente, como vivência pura, vendo-se que, para o conhecimento 

indubitável de objetos ideais, necessita-se somente da segunda vivência de objetos, questões 

                                                            
133 Como afirma Husserl (1950a, p. 117) ao tratar da vivência intencional. 
134 “Ao número de vivências, no sentido mais amplo do termo, nós compreendemos tudo o que se encontra no 
fluxo da experiência: não somente por consequência as experiências intencionais, as ‘cogitationes’ atuais e 
potenciais tomadas em sua plenitude concreta, mas todos os momentos reais (reellen) suscetíveis de serem 
descobertos no fluxo e em suas partes concretas. Se vê facilmente, com efeito, que todo momento real (relle) 
incluída numa unidade concreta  de uma experiência intencional não possui em si mesmo o caráter fundamental 
de intencionalidade, por consequência, a propriedade de ser ‘consciência de qualquer coisa’” (HUSSERL,  
1950a, p. 117, tradução nossa). 



131 
 

que segundo Boehm, já tinham se estabelecido em “Idee der Phänomenologie”135. 

 No interior dessa distinção capital entre imanência e transcendência, Husserl apresenta 

algumas incongruências na fundamentação ontológica do “ser como consciência” e do “ser 

como realidade”. A primeira, de responsabilidade da análise fenomenológica transcendental, e 

a segunda, da análise natural136. Assim, para Boehm, a discussão sobre ‘as considerações 

fenomenológicas fundamentais, a que se propõe Husserl na segunda sessão de “Idées I”, 

deveria partir da análise propriamente transcendental, e não voltar nas distinções entre 

imanência e transcendências reelle, que já havia realizado em 1907. 

 Mas, há outras implicações ainda. No ato dirigido sobre o imanente, a consciência e 

seu objeto formam uma totalidade indivisível, constituída pela apreensão “interna” dos 

objetos.  Já nos atos dirigidos à transcendência, as vivências intencionais não estão voltadas 

sobre as próprias cogitationes, mas a outros “eus” e a outros objetos que não correspondem à 

mesma cogitatio. Se na percepção imanente há uma unidade entre a consciência e seu fluxo, 

na transcendente, ocorre uma separação entre a vivência e o objeto vivenciado. Embora possa 

estar referida a um objeto, a percepção da coisa não está identificada diretamente em sua 

composição real (reell), ao objeto em si. Nesse particular, a composição reelle, possui unidade 

de essência com seu objeto transcendente, o que segundo Boehm, seria uma descrição 

desnecessária ao nível do transcendental a que deseja chegar “Idées I”.  

 Com relação à constituição do reell, para Husserl, numa perspectiva transcendental, 

todo objeto percebido, seja qual for sua natureza, é resultado de uma percepção. O reell é, 

assim, especificamente o resultado material de uma percepção, em sua composição subjetiva e 

imanente, denominando-se esse componente material na cogitatio, que é oposto à 

transcendência, de hylé.   

 A percepção não consegue oferecer mais que um conjunto fragmentado, decomposto 

em várias partes de um objeto. A consciência perceptiva tem a função de unificar as várias 

percepções de um objeto transcendente que, por sua natureza, não se oferece se não dessa 

forma, decomposto em suas várias partes que necessitam ser unificados. Os dados, reell e a 

hylé, são o resultado material de uma percepção operada pela consciência empírica. 

 

                                                            
135 Para Boehm (1959b, p. 496, tradução nossa), “[...] pode-se duvidar se é verdadeiramente necessário conceber 
esta ‘inclusão reelle’ como um ‘caso particular’ da imanência em geral, ou se se trata somente de um modo 
particular de ‘inclusão reelle’ em si-mesma e seria própria à percepção imanente”.  
136 Segundo Boehm (1959b, p. 498, tradução nossa), “De fato, não somente a distinção ‘ontológica’ entre 
consciência e realidade repousa sobre a distinção ‘fenomenológica’ entre os modos de presença própria à 
‘imanência’, de uma parte, e à ‘transcendência’ de outra, mas estas últimas ideias não designam em si mesmas, 
ao velas mais de perto, que dois momentos da presença”.  



132 
 

 

Em virtude de uma necessidade eidética, uma consciência empírica de uma mesma 
coisa percebida sob ‘todas as suas faces’, e que se confirmam continuamente nela 
mesma, de maneira a fornecer apenas uma única percepção, comporta um sistema 
complexo formado por uma diversidade ininterrupta de perfis e esboços; nesta 
diversidade vem se esboçar, através de uma continuidade determinada, todos os 
momentos do objeto que se oferecem na percepção com os caracteres de se dar em si 
em carne e osso. (HUSSERL, 1950a, pp. 132-133, tradução nossa) 

 

 A composição reell de uma percepção é a consciência de um objeto constituído a 

partir da unificação dos dados tomados nesta mesma percepção. O dado material é a unidade 

intencional, o termo que unifica as diversas percepções, ou esboços de objeto numa mesma 

consciência. O dado hyletico e reell, a composição desses perfis, embora tenham relação de 

constituição, são outra coisa dos objetos tomados pela consciência empírica. A vivência só se 

constitui como tal, numa esfera atemporal, enquanto que o objeto percebido só se define 

assim, por sua necessária composição temporal e espacial. É a partir deles que se inicia uma 

reflexão eidética dos objetos da consciência.   

Dentro desse enquadramento ontológico, em que a percepção transcendente se doa por 

esboço e se constitui como inadequada e duvidosa, enquanto a percepção imanente, por seu 

caráter de essencialidade, é adequada e absoluta, a redução transcendental, nas duas primeiras 

sessões de “Idées I”, é apenas entrevista, tendo, para sua análise constitutiva, um longo 

caminho pela frente137. Aí está o caráter propriamente transitório na análise fenomenológica, e 

que Boehm observa na sua crítica a Husserl acerca da imanência. Mesmo sendo perceptíveis, 

tais incongruências devem ser relativizadas, por serem circunstanciais, e seriam somente 

passíveis de críticas, se tais incongruências envolvessem obras posteriores, como “Lógica 

Formal e Lógica Transcendental”, o que não é o caso. 

Uma inconsistência muito bem observado por Boehm (1959b, p. 509), a partir de 

anotações posteriores de Husserl em “Idées I”, e observado também por Ricoeur em seus 

comentários ao texto, é quanto ao plano pré-fenomenológico sob o qual viria se constituir a 

análise transcendental, “Revela-se ao contrário, uma necessidade essencial e fundamental: 

uma fenomenologia não pode se fundamentar que a partir de um ‘nível’ pré-fenomenológico; 

ou seja, ela deve se fundar mesmo sobre o terreno da ‘atitude natural’” (BOEHM, 1959b, p. 

509, tradução nossa). Em se tratando que a atitude natural deve ser superada pela análise 

transcendental ao se colocar como seu ponto de partida, converter-se-ia de fato num paradoxo, 

                                                            
137 Como atesta Ricoeur (1950a, p. 102, tradução nossa) no comentário da sessão, “Esta separação da imanência 
é apenas um meio pedagógico, de tom cartesiano, para familiarizar o leitor com a ideia de que a consciência não 
está no mundo, mas que o mundo está para a consciência. Esta correlação é o fruto de redução limitada, mas que 
é uma preparação à redução radical que é ainda apenas sugerida em Idées I”. 



133 
 

como já observava Fink (1966, p. 130).  

Ricoeur ilustra tal posição de Husserl em comentário de “Idées I”, como uma atitude 

ascendente da própria análise fenomenológica.  

 

“As Ideen desenham um caminho de ascendência nisto que Husserl chama de 
redução ou melhor ‘suspensão’ da tese natural do mundo (thése = position) e que 
ainda é apenas o contrário, o negativo de um trabalho formativo, mesmo criador de 
consciência, chamado consciência transcendental” (HUSSERL, 1950a, p. XV, 
tradução nossa).  

 

As interpretações de Ricoeur e de Boehm sobre o texto de Husserl se diferenciam, 

respectivamente, pela medida de valor que ambos dão, ora para o “ponto de chegada” da 

análise fenomenológica, ora para o “ponto de partida” em que se constitui a mesma análise. O 

primeiro evoca um caminho de ascendência em que conta todo o processo de constituição; o 

segundo, dadas as diferenças de gradação e constituição, leva em conta somente à análise 

constituída no último nível. Essa problemática evidencia a possibilidade de se mostrar dois 

caminhos que podem levar ao transcendental, o próprio Husserl tratou de especificar tais 

questões em suas obras posteriores. Tais caminhos possíveis podem ser assim estabelecidos: 

a) o caminho que conduz à filosofia fenomenológica transcendental, que parte de uma 

reflexão do mundo pré-dado da vida (cartesiano); e b) o caminho que conduz à fenomenologia 

transcendental, mas que parte da psicologia fenomenológica (atitude natural)138.  Trata-se de 

saber, em relação à imanência, o que se ganha e o que se perde na escolha de um desses 

caminhos. 

 

 

4.4 Designação da região transcendental 

  

As pretensões de Husserl ao designar uma região específica, em que operaria a 

redução fenomenológica, não são nada modestas. A tese de pôr “fora de jogo” toda realidade 

transcendente ganha força, pela opção radical de voltar-se exclusivamente à consciência, em 

seu próprio ser absoluto. Resta, assim, pela redução, a consciência como um resíduo 

fenomenológico em que tudo se reconstitui em um nível mais elevado e absoluto, conforme 

aponta Husserl (1950a, p. 167, tradução nossa): “Nós não perdemos nada, mas ganhamos a 

                                                            
138 O que levou o próprio Husserl, para evitar mal-entendidos, a escrever uma “Teoria da redução 
fenomenológica”, para esclarecer seu “caminho” cartesiano, em “Philosophie Première 1” (BOEHM, 1959b, pp. 
515-516, tradução nossa). 



134 
 

totalidade do ser absoluto, ao qual, se se entende corretamente, contém (birgt) em si todas as 

transcendências do mundo, as ‘constitui’ em seu ser”.  

 Como se constitui a imanência do ser absoluto de modo a conter todas as 

transcendências do mundo? Boehm problematiza essa designação que Husserl faz do ser 

absoluto, que segundo ele, ao contrário, não seriam mais que momentos.  

 

“A consciência não pode conter em sua imanência réelle ‘todas as transcendências 
do mundo’. Ao contrário, a imanência réelle, em si mesma, se define por oposição à 
toda ‘imanência’ que comportaria, não obstante nela, momentos transcendentes” 
(BOEHM, 1959, p. 519, tradução nossa). 

  

Se Boehm identifica a consciência pura, referida aqui ao ser absoluto, com a 

consciência réelle do parágrafo 38, de fato Husserl apresentaria incongruências, pois lá, reelle 

designa a composição imanente do Cogito, tanto da matéria na cogitatio, como desta no fluxo 

de vivências (RICOEUR, 1950a, p. 123). A definição de imanência aqui está intimamente 

ligada à especificação da região pura, e a correspondente destruição do mundo pela epoché. A 

imanência não seria, assim, somente o espaço da correlação do mundo à consciência, mas o 

gesto livre da consciência transcendental em sua constituição absoluta, ou no dizer de 

Ricoeur, “[...] a passagem a um ‘eu’ espectador que não coopera mais com a crença (atitude 

natural)” (1950a, p. 165). Esse poder constituinte receberá seus contornos eidéticos na terceira 

sessão, ao se especificar o método e os problemas que envolvem a consciência pura. 

A consagração da consciência transcendental não só como distinta, mas como outra 

que a realidade do mundo, se determina com a especificação da consciência pura, como área 

limítrofe, designando-se como região. A partir dessa região, que se diferencia da região 

mundo, a consciência não só se impõe à realidade contingente, mas por seus caracteres 

próprios, que a tornam absoluta, transforma o referente pelo qual toda transcendência é 

designada como correlato. Estamos nos limites da ‘destruição do mundo’, como o próprio 

Husserl se referirá posteriormente (p. 160), e o início da descrição transcendental constituinte 

em que recuperará o mundo pela reconstituição de seu sentido puro. 

 Não é suficiente, porém, deter a descrição fenomenológica na crítica ao conhecimento 

pré-científico e científico das descrições das experiências empíricas, estabelecendo suas 

verdades relativas. A “destruição” do mundo implica a constituição de outra ordem de 

verdades que a estabelecida pela experiência empírica (Erfahrung) e sua pretensa 

objetividade. As coisas da experiência são enquanto tais, apenas um encadeamento empírico 

que nos é oferecido de modo determinado. Assim, a ideia de transcendência subscreve apenas 



135 
 

o correlato eidético de uma experiência pura, o que atesta sua submissão em relação a esta 

última. 

 
[...] por conseguinte surge que o correlato de nossa experiência fática que nós 
nomeamos o ‘mundo real’ é somente um caso particular entre diversos mundos e 
não-mundos possíveis, os quais, do seu lado, são apenas os correlatos das 
modificações eidéticas possíveis dirigidas sobre a ideia de ‘consciência empírica’, 
com seus encadeamentos empíricos mais ou menos ordenados. (p. 156, tradução 
nossa) 

 

 O polêmico parágrafo 49 de “Idées I” procura destrinchar melhor a análise 

fenomenológica dos dados da experiência convertidos em correlatos da consciência, que ao 

especificar a região pura e seu oposto; constitui, assim, um capítulo central na compreensão 

do idealismo husserliano. Ele parte do pressuposto de que a consciência é um resíduo de 

nossa experiência fática, consequência da radicalização da epoché negação do mundo139.  

 De que trata propriamente o aniquilamento do mundo e qual sua consequência na 

compreensão da consciência na virada transcendental? 

A configuração da consciência pura como uma região de ser exige certa radicalização 

do idealismo husserliano, que coloca a realidade das coisas mundanas como correlatas da 

consciência. Como consequência, a ordem do transcendente é suspensa pela ordem das 

vivências, e uma realidade pura surge pela superação da experiência empírica. A 

consequência dessa análise decorre porque as diferentes experiências da vida fática não 

conseguem fornecer uma verdade mais profunda, mas apenas a existência de um mundo 

apreendido pela diversidade correlatados à consciência empírica. Ao final da análise, pelos 

conflitos no interior da experiência, não se obtém a certeza da existência do mundo, mas ao 

contrário, ele é posto em dúvida pela própria ordenação de seu conteúdo real. 

 O aniquilamento do mundo assume propriedades bem particulares, quando evoca a 

possibilidade do não-ser na essência de toda transcendência do objeto; consequentemente, 

ocorre uma modificação no interior das vivências da consciência, sem atingir suas 

propriedades específicas. Isso porque, o que é da ordem do absoluto e verdadeiro, não pode 

ser atingido e transformado pelo que é da ordem do relativo e duvidoso. O aniquilamento do 

mundo significa que nenhum ser real, do ponto de vista fenomenológico, é equivalente ao ser 

da consciência absoluta. 

 
                                                            
139 Segundo Ricoeur (1950a, p. 155, tradução nossa), há a princípio duas formas de destruição do mundo, “A 
destruição do mundo é provada a partir de dois tempos: se mostrará primeiramente que é a experiência intuitiva 
que ‘motiva’ a verdade científica [...], em seguida, que a essência da consciência empírica segue a destruição das 
unidades intencionais que são as coisas”.  



136 
 

Unicamente isto: em cada fluxo de vivência (o fluxo de vivências de um eu tomado 
na sua totalidade, infinito nos dois sentidos) se encontrariam excluídas certas 
conexões empíricas ordenadas; esta exclusão envolveria igualmente outras conexões 
instituídas pela sistematização teorética da razão e regradas por elas. Ao contrário, 
esta exclusão não implicaria outras vivências e outras conexões entre as vivências. 
Por consequência nenhum ser real, nenhum ser que para a consciência se figura e se 
legitima pela sua aparição a ela, não é necessário para o ser da consciência mesma 
(entendida em seu sentido mais vasto de fluxo de vivências). (pp. 161-162, tradução 
nossa) 

 

 A consequência dessa posição de aniquilamento do mundo é a evidenciação da 

imanência como reflexo de um ser absoluto, que não necessita estar referida a qualquer 

realidade contingente. Ao contrário, o mundo das coisas contingentes só existe por estar 

referido a uma consciência, o ser transcendente é sempre um ser correlativo. O aniquilamento 

do mundo resultaria, assim, do caos provocado pelas vivências da consciência intencional, 

como se o surgimento do mundo como sentido dependesse de seu aniquilamento enquanto 

vivência intencional de uma experiência contingente. 

 Do ponto de vista fenomenológico, como Husserl mesmo afirma, não há qualquer 

dependência de existência signitiva entre consciência e realidade, “Entre a consciência e a 

realidade se abre um verdadeiro abismo de sentido” (p. 163). Isso porque Husserl concebe a 

consciência, em sua pureza, um ser fechado sobre si mesmo, do qual nada pode penetrar e 

nada pode sair, mantendo distância de qualquer vínculo espaço-temporal de causalidade. Esse 

mundo espaço-temporal a que estamos vinculados diretamente, tem validade puramente 

intencional, como realidade correlativa à consciência em seus diversos modos de se doar a 

ela140. Para além disso, ela não é nada, e com esses pressupostos a fenomenologia husserliana 

vai tomando, aos poucos, sua plataforma idealista141. 

                                                            
140 A partir desde aniquilamento do mundo, é possível realizar a redução fenomenológica, como analisa Ricoeur 
(1950a, p. 165, tradução nossa): “A reversão das relações entre consciência e realidade deixam possível a 
epoché. Em que sentido? Compreender que o mundo é o correlato da atitude natural é estar pronto a suspender a 
crença que sustenta esta atitude. Nesse sentido, a hipótese da destruição do mundo é um dos caminhos em 
direção a epoché: imaginar o não-mundo, é já nos subtrair ao prestigio da ordem que está aí. Mas a epoché é 
mais que esta subordinação da realidade à consciência, é a passagem ao ‘eu’ espectador que não coopera mais 
com a crença; na compreensão da atitude natural em seu próprio terreno, ela adiciona um gesto livre de retirada”.  
141 A partir do que vimos, ao se especificar a região da consciência pura, Husserl (1950a, pp. 180-181, tradução 
nossa) nos chama a atenção para o processo que constitui da atitude fenomenológica, que parte da atitude 
natural, passando pela psicológica até chegar a transcendental, “Portanto, nós temos em nosso caso de um lado a 
atitude psicológica onde o olhar, por exemplo, a vivência da alegria, enquanto que estado de consciência 
vivenciada por um homem ou animal. De outro lado, nós temos a atitude fenomenológica implicada na 
precedente a título de possibilidade eidética: por reflexão, e por exclusão de posições transcendentes o olhar se 
volta em direção à consciência pura absoluta e descobre então a apercepção própria aos estados de consciência, 
aplicada a uma vivência absoluta: é o caso no exemplo acima, para a vivência afetiva da alegria, considerada 
como dado fenomenológico absoluto, mas pela intermediação de uma função de apreensão que a anima; esta 
função consiste precisamente em ‘anunciar’ os estados de consciência de um sujeito individual humano em seu 
vínculo com o corpo que aparece. A vivência ‘pura’ ‘reside’ em um certo sentido nisto que é apercebido de um 
modo psicológico, na vivência enquanto que estado de consciência de um homem; mantendo sua própria 



137 
 

 Com a redução, a consciência assume o que no idealismo é o ápice de sua designação, 

a função de “constituição”. Toda realidade dada a uma consciência só é como tal, por sua 

unidade de sentido. Essa designação que Husserl concebe à consciência como constituinte, 

virá em obras posteriores, com suas especificações oferecidas principalmente em “Lógica 

Formal e Lógica Transcendental” e “Meditações Cartesianas”. 

 A investigação fenomenológica opera, assim, não só no nível da imanência, mas 

também da transcendência, em que todos os atos cognitivos de apreensão de objetos sejam 

puros ou reell, têm sua referência última, pela redução, na consciência constituinte.  

 

Nós constatamos, portanto: a operação da redução não limita o domínio de 
investigação de uma fenomenologia pura somente a esfera da imanência reelle; ao 
contrário, a elucidação da constituição de objetos realmente transcendentes revela-se 
como central na fenomenologia. (BOEHM, 1959b, p. 521, tradução nossa) 

 

As considerações feitas na especificação da região em que se constitui o “ser absoluto” 

da consciência pura abre-nos a temática do papel constitutivo da consciência no idealismo 

husserliano.  

Até aqui, como vimos, a imanência se formou basicamente em dois níveis distintos, o 

primeiro como imanência reell se opondo a uma ideia de psicologia natural; e a partir de 

1907, com o transcendentalismo husserliano, se concebe uma imanência em que se alcança os 

dados absolutos da consciência, sem recorrer a uma divisão com a transcendência no interior 

da própria imanência. No idealismo de 1913, imanência e transcendência, salvaguardado o 

que não constitui uma percepção autêntica, compõem uma mesma face do essencialismo 

epistemológico, e que a fenomenologia a partir de agora procurará se estabelecer. 

Da imanência reelle à imanência pura, Boehm (1959b, p. 492) destaca o terceiro nível 

da investigação fenomenológica que viria a ultrapassar os dois anteriores, e que ainda, por 

contrapartida, permitiria analisar e resolver os problemas da constituição fenomenológica. 

Esse nível pressuporia, como ponto de partida da análise fenomenológica, a natureza, ou o 

mundo que, ultrapassado pela epoché fenomenológica, permitiria esclarecer o nível mais alto 

de sua correlação. Nas incongruências que Boehm sinaliza às concepções de imanência e 

transcendência, a bem da verdade, se limitando apenas a análise de “Idées I”, não menciona o 

papel preponderante que possui o tempo fenomenológico às distinções correlativas da 

                                                                                                                                                                                          
essência ele toma a forma de um estado de consciência, e ao mesmo tempo, a relação intencional a um eu 
humano e a uma corporeidade humana. Se a vivência considerada, no nosso exemplo, o sentimento da alegria, 
perder esta forma intencional (e isso é totalmente possível) ela sofre sem dúvida uma alteração, mas esta pode 
ser apenas, um retorno simples à consciência pura que põe fim a sua significação como acontecimento natural”.  



138 
 

consciência e do mundo, e mesmo, da imanência e da transcendência. Somente uma análise 

sobre o tempo fenomenológico poderia eliminar essas ambiguidades e estabelecer em que 

medida a consciência se põe como constituinte de toda realidade fenomenológica. Subtrair o 

tempo na concepção da imanência é deixá-la a mercê de suas ambiguidades, ao não alcançar o 

nível mais alto da elaboração fenomenológica transcendental. Porém, para chegarmos ao tema 

da temporalidade, são necessários ainda algumas especificações essenciais acerca da 

imanência. 

 

 

4.5 A sobreposição na imanência entre psicologia eidética e a fenomenológica 

transcendental 

 

A concepção de imanência em “Idées I”, apesar do percurso já realizado de 

purificação e suspensão dos objetos transcendentes, não está totalmente livre dos vínculos de 

certa concepção de psicologia, que impede a realização plena do projeto da epoché 

fenomenológica, em que todo fenômeno é tomado e considerado a partir das estruturas a 

priori da consciência intencional.  

O essencialismo de princípio da reflexão fenomenológica, como vimos até aqui, não é 

suficiente para livrá-la dessa herança psicologista, que apesar de ter tido o mérito de 

estabelecer um percurso metodológico em que se alcançam os dados puros da vivência da 

consciência, não conseguiu se desvincular totalmente de seu realismo (reell) psicológico, 

impedindo a consciência de se elevar a seu nível mais alto de elaboração, estabelecendo-se 

como constituinte, tanto de si como do mundo. 

A imanência como região agregadora de toda ordem de correlação intencional, em 

“Idées I”, sofre uma dupla identificação, ora com a psicologia eidética, ora com a filosofia 

transcendental. Isso se torna evidente, quando Husserl se propõe, nas duas primeiras partes da 

obra a realizar a separação, que já havia iniciado uma década atrás, das duas regiões de ser, 

consciência e mundo, estabelecendo seus fundamentos últimos, uma como objeto da ciência 

eidética, a outra como objeto das ciências da natureza. As especificações conceituais e 

estruturais da primeira região são fundamentais à realização dessa transição, sempre em vias 

de acontecer, entre fenomenologia eidética e filosofia transcendental. 

Isso justifica a postura meticulosa, do ponto de vista da descrição, em que Husserl 

(1950a, p. 102) estabelece, antes de operar a redução fenomenológica, entre os componentes 



139 
 

que se contrapõem ou que são postos entre parênteses na realização da epoché, porém, como 

observa, “[...] submetida, ainda, a uma limitação determinada” (p. 187, tradução nossa), do 

fato e essência, do transcendente e do imanente, da natureza e da consciência, de modo a 

alcançar a essencialidade de toda operação realizada pela consciência transcendental.  

Não se trata mais, como se viu em “Investigações Lógicas”, de uma psicologia 

descritiva; essa já havia sido superada com a subordinação do realismo fenomenológico à 

ordem de vivências puras da consciência, em que se submete à suspensão até mesmo os dados 

do psíquico pela intuição da fenomenologia, sistematizadas na passagem, não sem 

controversas, do realismo ontológico ao idealismo transcendental. Porém, trata-se, ainda, de 

uma psicologia, mesmo eidética, pois toma como ponto de partida da análise fenomenológica, 

os dados do psíquico submetidos à égide da abstração, até reduzi-los a vivências puras.  

O alcance do eidos parte sempre de um dado da natureza, como realidade (reell), não 

só da parte ativa, o psíquico, mas também da passiva, o objeto reduzido. A redução, ponto 

central da análise fenomenológica em vias de constituição, se põe assim, como condição de 

sua realização, a presença da natureza como elemento de uma realidade constituída, que 

precisa ser transcendida a fim de manifestar sua essência como componente da consciência 

pura. 

São, a partir dessas considerações, elaboradas como ideias de psicologia que visa 

submeter o mundo, como região autônoma, ao eidos da consciência, que Husserl inicia a 

transição à filosofia transcendental. Até então, imanência é imanência psicológica, pois se 

subtrai pela relação de subordinação ao reell, e não pela correlação com o transcendental.  

 

 

4.5.1 Considerações metodológicas fundamentais 

 

A consolidação da passagem de uma psicologia eidética a uma filosofia transcendental 

requer que o exercício metodológico em que essa passagem se consolida, pela análise 

intuitiva dos objetos puros, seja apropriada como caracteres da intencionalidade constituinte 

do conhecimento. Vimos, no segundo e terceiro capítulos, que o recurso metodológico a que 

se utilizava a fenomenologia, pelo viés negativo, se consolidava por sua diferenciação e 

crítica às ciências da natureza, em que o domínio de objetos se estabelecia em campos 

diferentes, um pelo empirismo e dedução, o outro pela intencionalidade e intuição. 

Para a ascensão de uma filosofia transcendental, essa diferenciação metodológica 



140 
 

preliminar não é mais suficiente, sendo necessário estabelecer a consciência constituinte como 

fundamentação da própria ascensão do transcendental142. Essa ascensão não é, de todo, 

evidente, e sua consolidação começa pelo estabelecimento da consciência como um campo a 

priori de investigação de objetos puros (HUSSERL, 1950a, p. 211). Não se trata mais, porém, 

da ‘suspensão’ de objetos e de sua redução à vivência da consciência, mas de investigar a 

própria consciência e sua condição de possibilidade de que tais objetos puros tenham nela a 

condição e a garantia de sua manifestação.  

 

“Se ela (a fenomenologia) quer ser uma ciência no quadro da pura intuição imediata, 
uma ciência eidética puramente ‘descritiva’, seus procedimentos mais gerais são 
dados como emergindo plenamente de si” (p. 241, tradução nossa). 

 

A diferença metodológica da fenomenologia em relação às ciências da natureza revela-

se já na sua prática e execução de seu procedimento investigativo, no exercício meticuloso em 

que, colocando fora de circuito a si mesma, faz emergir os dados da consciência pura.  Essas 

vivências são objetos da análise fenomenológica que, por sua retroreferência a si, atingem não 

só a idealidade dos objetos a que se propõem investigar, mas a própria idealidade da 

consciência e suas condições de possibilidades ideadoras.  

Somente a partir dessas condições a priori de manifestação da consciência que se pode 

falar de objetos puros da vivência como dados indubitáveis e verdadeiros, numa clarividência 

que se fundamenta pelo exercício metódico em que todo dado só pode ser garantido em sua 

manifestação pura, se as condições a priori da consciência estiverem contidas na execução 

desse exercício e da inflexão do olhar à sua manifestação pura. No entanto, a redução, que 

garante o acesso às vivências puras da consciência, como observa Fink (1966), não se reduz 

simplesmente à aplicação de uma técnica.  

 

“A redução não é a instalação técnica de uma atitude de conhecimento, que 
estabelecida, o é uma vez por todas, e que é suficiente adotar para percorrer em 
seguida um domínio que se estende a um único e mesmo nível. A redução é ao 
contrário, tema permanente, incessante da filosofia fenomenológica”. (p. 155, 
tradução nossa) 
 

 

                                                            
142 Em relação à parte metodológica, para Husserl, pelo próprio caráter do objeto da fenomenologia, ela não pode 
contar em nada com o método das ciências da natureza, “[...] uma experiência ininterrupta, o exercício milenar 
do pensamento nos deixou familiar, segundo suas múltiplas propriedades, seus elementos e sus leis. Tudo o que 
é desconhecido constitui horizonte de conhecimento. Todo esforço de método se aplica a seus dados, todo 
aperfeiçoamento de método em seu método já praticado; em geral trata-se simplesmente de desenvolver métodos 
especiais que se seguem às exigências preliminares e imperiosas de um método científico já aprovado e 
encontrar um fio condutor para seu trabalho de descoberta” (HUSSERL, 1950a, p. 210, tradução nossa). 



141 
 

A essencialidade de toda vivência, como “proximidade absoluta” do objeto no ser de 

sua manifestação, não é garantida, assim, pelo simples exercício progressivo do método, mas 

pelas condições que se antecipam de toda experiência empírica e objetiva da consciência.  

Pela disposição gradual e metodológica do exercício da redução, é possível alcançar 

uma apreensão perfeitamente clara, em que a essência seja dada com uma certeza absoluta. 

Estamos nos referindo, principalmente, a atos da percepção, em que a intuição, mesmo se 

referida a um objeto individual, pelo correto percurso metodológico, pode atingir sua eidética 

pura. Husserl faz, porém, uma distinção importante entre as percepções, aquelas que estão 

referidas a objetos externos que, embora sejam um modo de presentificação, são inadequadas 

pelo caráter de obscuridade que ainda persiste em sua manifestação, e aquelas produzidas pela 

“imaginação livre” que, embora sendo uma percepção, possuem o mérito de ultrapassar toda 

posição presentificadora do mundo dos objetos (HUSSERL, 1950a, p. 225).   

Mas, a “imaginação livre” como recurso perceptivo de acesso a objetos puros, não é 

somente mérito da fenomenologia; outras ciências se valem de seu uso para se apropriarem do 

objeto de seus domínios. O primeiro exemplo dado é do geômetra, “[...] no percurso de suas 

investigações, recorre incomparavelmente mais a imaginação que a percepção quando 

considera um a figura ou um modelo”143 (p. 225, tradução nossa). Valem-se do mesmo 

recurso da “imaginação livre” a arte e a poesia, o que se determina pela ficção no exercício da 

imaginação artística como poética. Husserl chega a afirmar mesmo que a ficção constitui 

elemento vital da fenomenologia. 

 

Podemos tirar uma parte extraordinária de exemplos fornecidos pela história e, em 
uma medida mais ampla, pela arte e em particular pela poesia; sem dúvida são 
ficções; mas a originalidade na invenção das formas, a riqueza dos detalhes o 
desenvolvimento sem lacuna da motivação, as leva muito acima das criações de 
nossa própria imaginação; a potência sugestiva dos meios de representação do qual 
dispõe o artista lhe permite de se transpor com um particular deleite nas imagens 
perfeitamente claras a partir de que as toma e as compreende. [...] a ‘ficção’ constitui 
elemento vital da fenomenologia como todas as outras ciências eidéticas; a ficção é a 
fonte onde se alimenta o conhecimento das verdades eternas”. (p. 227, tradução 
nossa) 

 

 Mais que uma comparação entre essas diferentes ciências e suas similaridades ao 

recurso ficcional, o que Husserl deseja é estabelecer a possibilidade do acesso à 

essencialidade de vivências, em que a ficção, como recurso cognitivo da abstração, pode se 

                                                            
143 É importante levar em consideração, que embora as análises de Husserl tenham por pressuposto os resultados 
obtidos pela matemática e pela lógica, que são objetos das ciências eidéticas formais, a fenomenologia leva em 
conta as ciências eidéticas materiais, que conduz ao problema da região, como problema primeiro da análise 
fenomenológica, pelo retorno ao ser que realiza a intuição ideadora (HUSSERL, 1950a, p. 42 e 231). 



142 
 

tornar um dado fenomênico à análise das ciências eidéticas. Em que pesem as diferenças, a 

ficção é para a literatura e para a arte a condição de sua realização; já para a fenomenologia, é 

a condição de sua compreensão e de sua constituição.  

 No que toca ainda a questão do método e do objeto da ciência fenomenológica, 

fundamental na constituição de sua imanência específica, embora ela mantenha certa 

familiaridade com outras ciências eidéticas, como as ciências eidéticas formais, sejam a 

matemática ou outras disciplinas exatas, mesmo regidas pela busca e fundamentação do 

‘eidos’, essa eidética é constituída pelas essências materiais, totalmente distintas das essências 

formais, como ocorre com a anterior. Onde uma pode ser regida pelo sistema definido de 

axiomas, a outra é regida pelo gênero supremo de objetos de uma região específica de ser que 

independe de axiomas de verdade para ter sua validade constituída. 

 Nos quadros da atitude fenomenológica, a ciência eidética material pretende ser uma 

teoria descritiva de essência das vivências puras da consciência; a matemática, embora possa 

alcançar, do mesmo modo, certo eidos, é totalmente distinta do eidos material da 

fenomenologia. 

 

É um prejuízo sem fim acreditar que os métodos aplicados pelas ciências a priori 
historicamente conhecidas e que são exclusivamente as ciências exatas conduzidas sob objetos 
ideais, devam servir sem outro exame a todas as novas ciências a priori e sobretudo a 
fenomenologia transcendental – como se pudesse ter, do ponto de vista do método apenas um 
tipo de ciências eidéticas, aquelas das ‘exatas’. A fenomenologia transcendental, concebida 
como ciência descritiva de essências, pertence a uma classe de ciências eidéticas que difere 
totalmente das ciências matemáticas. (p. 241, tradução nossa) 

 

A palavra “descritiva” aqui, aplicada à fenomenologia, não pode assumir o mesmo 

significado de “descritiva”, de “Investigações Lógicas”. Nesta, estava referida diretamente às 

ciências lógicas de objetos apreendidos realmente (reell) na consciência imanente. Aqui, 

aplicada à redução ou a suspensão de toda a realidade, trata de descrever os objetos puros pelo 

retorno à intuição ideadora que torna possíveis esses mesmos objetos. Constitui-se, assim, 

uma diferença fundamental na concepção da imanência, que permite a realização da passagem 

de uma psicologia fenomenológica a uma filosofia transcendental. 

 

 

4.5.2 Retorno à subjetividade e consolidação da filosofia transcendental 

 

Algumas considerações são ainda importantes, no que toca às novas determinações 

fenomenológicas, de modo que se consolide o percurso trilhado pela reflexão filosófica até a 



143 
 

consolidação da consciência transcendental. A ideia de redução possibilitou a superação de 

certa forma de realismo que estava ligada a psicologia eidética, para doar progressivamente, 

por meio de um método específico, o “ser absoluto” correlativo à consciência transcendental. 

Porém, a garantia do acesso ao ‘ser absoluto’ não está totalmente resolvida, faltam ainda 

alguns instrumentais de análise dos quais se dispõe a consciência absoluta, para que esse nível 

mais alto da reflexão pura possa ter sua manifestação consolidada a partir de uma eidética 

material. 

A consolidação dessa mudança de plano ocorrerá pela aplicação da análise 

fenomenológica em três pilares de sustentação da consciência transcendental: a “reflexão”, o 

“eu puro” e a “intencionalidade”, reconfigurados e resignificados em vistas de sua 

fundamentação pura. A análise da imanência, nesse nível de configuração transcendental, 

ensaia um retorno, não explicitamente assumido por Husserl, da fenomenologia à 

subjetividade. Sabe-se, em vista da tradição, dos riscos de confusão e má interpretação que 

esse conceito pode trazer, o próprio Husserl evitava seu uso indistintamente. Porém, a ideia de 

subjetividade pode ser usada e assumida de modo a tornar o mais claro possível as definições 

que a imanência vai assumindo, conforme progride a reflexão fenomenológica. 

De imediato, na análise fenomenológica, o retorno à subjetividade não está vinculado 

a nenhuma interpretação antropológica ou existencial do ser (Dasein), como operador do 

conhecimento e da razão do retorno a si e de sua desvinculação total com o mundo. Essa 

justificação contraria a própria definição conceitual de Dasein. A reflexão do retorno à 

subjetividade se propõe como paradigma de análise da eidética material, que legitima a região 

da consciência como gênero supremo da meditação fenomenológica. Não se pretende 

desconsiderar ou anular a importância da eidética formal, os primeiros capítulos deste nosso 

trabalho mostraram sua importância à origem e sustentação da análise pré-fenomenológica. 

Ela pode ser pensanda, como o apriórico da verdade, a partir das condições a priori de todo 

conhecimento subjetivo possível. 

As análises sobre a “reflexão”, o “eu puro” e a “intencionalidade” representam, na 

eidética material, a realização dessas condições de possibilidade antevistas pela eidética 

formal. É a partir dessas reflexões, abrindo as portas ao transcendental, que podemos falar de 

imanência e de subjetividade na fenomenologia. A primeira, como encruzilhada 

epistemológica que desvela a origem de todo ser; a segunda, como concretização ideal de 

manifestação desse ser. 

 



144 
 

4.5.4 A reflexão fenomenológica 

 

A reflexão surge na análise fenomenológica como uma característica indistinta da 

esfera de vivências puras, ou do ser “absoluto” da consciência transcendental. Da dinâmica 

metodológica à realização da redução, a reflexão assume papel fundamental de pôr em 

movimento o método em que se opera a passagem da psicologia eidética à filosofia 

transcendental.  

A primeira característica da reflexão fenomenológica é a sua identidade com o método 

em que se visam alcançar as vivências puras da consciência. Nela, conjugam-se dois 

elementos distintos: o da vontade, pois a operação reflexiva não emerge espontaneamente de 

um dado de natureza, mas da liberdade e da autodeterminação da razão em voltar-se sobre si 

numa atitude investigativa de seus atos intencionais, mas também da técnica, no sentido da 

determinação lógica e sistemática em que se configura a reflexão fenomenológica 

transcendental dos atos puros da consciência.  

As operações reflexivas são, nesse sentido, as próprias vivências, em que os objetos 

tomados na imanência do eu são descritos em sua pura idealidade. 

 

 “Depois da análise precedente, a reflexão é o título que convém a certos atos em 
que o fluxo de vivências pode ser tomado e analisado de modo evidente, assim como 
todos os eventos variados que ele comporta”. (HUSSERL, 1950a, p. 252, tradução 
nossa) 

 

Para a análise da reflexão na fenomenologia, na busca do gesto livre que desencadeia a 

redução, Husserl observa que nem toda vivência é em si reflexiva. Há vivências, por sua 

colocação marginal ao olhar da apreensão reflexiva, que são intituladas de irrefletidas, ou não 

refletidas. 

É possível, mesmo em atos com dados não refletidos, alcançar a essência pura de 

vivência. As vivências que se antecipam ao olhar reflexivo sofrem, portanto, uma 

modificação. A apreensão da essencialidade requer que, num ato de vivência, que o presente 

do objeto apreendido reflexivamente seja distinto, tanto do passado como do futuro. O tempo 

fenomenológico que veremos no próximo capítulo procura esclarecer essas modalidades 

temporais em que os objetos se dão no fluxo da consciência e suas referências específicas.  

Por meio da reflexão, desvenda-se o mundo da consciência como manifestação 

possível de dados absolutos. É necessário, porém, seguir metodologicamente a intuição 

fenomenológica, como ato da reflexão voltada à percepção imanente.  



145 
 

Assim, por exemplo, nós tomamos a validade absoluta da reflexão enquanto 
percepção imanente, ou seja, a percepção imanente pura e simples; esta validade, 
bem entendido, é função dos elementos que esta percepção leva em seu fluxo à 
categoria de dado realmente originário; nós tomamos igualmente a validade absoluta 
da retenção imanente por relação a isto que, a seu favor, acede a consciência com o 
caractere do ‘ainda’ vivo e do ‘vindo exatamente’ a existir [...]. (HUSSERL, 1950a, 
p. 256, tradução nossa) 

 

 A reflexão fenomenológica que desvenda os dados imanentes da percepção, como 

dados puros da consciência absoluta, expõe, como necessidade reflexiva, a presença de algo 

que tenha condições de capitalizar no mais íntimo da consciência toda essa estrutura 

intencional, e que dê suporte à composição imanente das vivências puras. É a partir dessas 

condições reflexivas que Husserl fará emergir o “eu puro” em sua conectividade com o 

próprio fluxo de consciência. 

 

 

4.5.4 O “Eu puro” como presença absoluta  

 

A consequência imediata que provoca a reflexão fenomenológica de vivências puras é 

o surgimento de um “eu”, como representante último dessa reflexão, que possui a mesma 

qualidade do objeto vivenciado idealmente. Para objetos puros, há, como correspondente, um 

“eu puro” como condição de sua possibilidade. O “eu puro”, num certo sentido, personifica a 

estrutura da consciência pura. Caso contrário, teríamos a consciência com uma qualificação 

abstrata e uma forma de manifestação impessoal dos objetos puros. 

Para a problematização do eu na esfera pura de vivências intencionais, trilharemos o 

estrito caminho de sua fundamentação e correlação com a consciência transcendental. A 

questão do tempo que a acompanha, nós a veremos posteriormente.  

A “pureza” a que se refere esse eu, assim como dos objetos a ele correlacionados, 

dizem respeito a um domínio de objetos a que se opõem os objetos das ciências empíricas e 

seu método dedutivo de investigação. Tanto o “eu puro” como os “objetos puros” são 

decorrentes exclusivamente da análise fenomenológica transcendental e seu método de 

conhecimento intuitivo.  

A reflexão que faz emergir a vivência pura é decorrente do ato operado por um eu de 

uma mesma intensidade e condição ideadora. Para cada ato, está vinculado um eu responsável 

pelas cogitationes. “Cada ‘cogito’, cada ato em um sentido especial, se caracteriza como um 

ato do eu, ele procede (geht hervor) do eu, nele o eu vive atualmente” (HUSSERL, 1950a, p. 

269, tradução nossa). 



146 
 

Para cada ato, há, necessariamente, a vinculação de um eu que o possibilita. Assim, o 

“eu puro” emerge pelo exercício auto reflexivo do cogito como sujeito reflexivo da 

consciência pura, que toma a si mesmo, pela introspecção, como objeto de sua análise.  

 

[...] de outra parte, nada do que é posto fora de circuito pode abolir do cogito e 
suprimir em um instante o ‘eu’ sujeito do ato: o fato ‘de ser dirigido sobre’, ‘de ser 
ocupado em’, ‘de tomar posição em relação a’, ‘de fazer experiência de’, de ‘sofrer 
de’, esconde necessariamente em sua essência, de ser precisamente um raio que 
‘emana do eu’, ou, no sentido inverso, em ‘direção ao eu’; esse eu é o puro eu; da 
qual nenhuma redução pode mais se realizar sobre ele. (HUSSERL, 1950a, p. 270, 
tradução nossa) 

 

 O “eu puro” é o “absoluto” da consciência transcendental. Como núcleo central de 

onde emerge toda reflexão transcendental, ele é o responsável pela redução que caracteriza 

todo ato fenomenológico. Porém, o “eu puro” não emerge como objeto direto da investigação 

fenomenológica. Ele pode, como resultado de sua essência, ser apenas antevisto como 

operador da consciência pura, ou, ser o resultado mais lógico de uma “centralização” 

operativa ao nível transcendental. O agente que reduz não pode ser reduzido. Ele aparece não 

mais que uma miragem por detrás de toda redução, “[...] ele é em si e por si indispensável: eu 

puro e nada mais” (p. 271). Sua pureza o acomete de certa invisibilidade descritiva, o que faz 

aparecer somente como resultante último de toda operação ideadora de objetos. 

 

 

4.5.5 A intencionalidade fenomenológica 

 

A tematização da intencionalidade como questão propriamente fenomenológica 

apareceu pela primeira vez em Husserl, como já tivemos oportunidade de ver, em 

“Investigações Lógicas”, ao caracterizar a consciência, por meio dos atos psíquicos, de 

vivências intencionais. Isso se pôs após algumas distinções fundamentais estabelecidas em 

relação à concepção brentaniana, que carregava em si certa herança psicologista da qual 

Husserl tentava se desvencilhar.  

A mudança em relação a “Idées I” ocorre, fundamentalmente, por uma mudança de 

perspectiva em relação à função que a intencionalidade assume, num primeiro momento, pela 

psicologia fenomenológica; e posteriormente, pela filosofia transcendental. O que vimos 

anteriormente, em relação à “reflexão” e ao “eu puro”, se põe do mesmo modo à 

intencionalidade, e sua função determinante à constituição de uma filosofia transcendental e 

superação de toda espécie de psicologismo.  



147 
 

A intencionalidade caracteriza a consciência em sua estrutura fundamental. Todo ato 

de consciência, toda vivência pura só se determina como tal, pela propriedade que possuem as 

vivências de serem “consciência de qualquer coisa”. Nesse sentido, há uma mudança 

significativa em relação à sua definição em “Investigações Lógicas”. O que se caracterizava 

anteriormente por ato psíquico, em vista da descrição reell das vivências, passa-se agora à 

vivência intencional, não no sentido descritivo (reell) da consciência, mas no seu sentido 

constituinte (puro). A consciência, que possuía outrora um sentido mais passivo em relação às 

suas vivências, é elevada, pela redução, a seu nível mais alto de elaboração, como operadora 

de toda constituição, assumindo um sentido mais ativo sobre as vivências da consciência. 

A intencionalidade evidencia esse sentido constituinte que se abre à consciência, que 

tem seu pleno significado no Capítulo III de “Idées I” ao se tratar ali das noeses e dos noemas 

e da sua relação com a imanência, como explicitação de uma região pura de objetos 

constituídos. Do mesmo modo que em “Investigações Lógicas”, toda consciência continua a 

se definir, identitariamente, por sua intencionalidade. Porém, diferentemente da concepção 

anterior, em decorrência da correlação com o objeto, alcançava-se uma imanência reell; aqui, 

pela nova eidética, a intencionalidade constitui tudo o que em sua relação torna-se vivência 

pura da consciência. 

Não é sem motivo, que diante de sua nova identidade, a intencionalidade é elevada, 

por Husserl, a um caráter de universalidade.  

 

“[...] caracterizando o fluxo de vivência como unidade de uma consciência, que a 
intencionalidade, feita a abstração de suas formas e de seus graus enigmáticos, se 
assemelha a um meio universal, que finalmente carrega consigo todas as vivências”. 
(1950a, pp. 287-288, tradução nossa)  

 

A intencionalidade assume uma identidade mais forte, em que a análise do papel da 

consciência é vista a partir do seu próprio núcleo, em sua manifestação mais íntima e pura. Se 

anteriormente a intencionalidade surgia como uma roupagem na qual a consciência desvelava 

a unidade reell de todo objeto na imanência, agora, ela habita o próprio núcleo da consciência, 

em que seu ser é ser intencional, em que essa característica passa a ser sua própria identidade. 

A intencionalidade nessa definição não só anima, mas é a própria vida da consciência. 

A análise intencional que parte do mais íntimo da consciência exige uma redefinição 

de termos e conceitos que sejam condizentes com a nova realidade que emerge do núcleo puro 

da consciência. A psique concebida no sentido intencional é, assim, distinta, como não 

poderia ser diferente, da psique psicologista; a grosso modo, a primeira é representante do 



148 
 

idealismo, a segundo, de todo realismo fenomenológico. 

Encontramo-nos assim, nos limites da análise transcendental, e perguntamo-nos, o que 

resta após a redução? As novas definições visam, explicitamente, reconfigurar a realidade que 

segue a epoché fenomenológica, pois tudo o que tratamos até aqui, era em vista de evidenciar 

as condições de sua realização. A hylé, a noese e os noemas são as consequências da 

exposição das condições de possibilidades ideais à que toda consciência está vinculada. O 

transcendental, como consequência da redução, tem nessas novas expressões da linguagem 

fenomenológica, seu nível mais alto de elaboração conceitual pura. Ao que interessa às novas 

configurações da imanência, nos basta chegar até essas condições de possibilidade do 

transcendental, caminho feito neste quarto capítulo. Já a partir dessas, onde se trata das 

constituições próprias dos objetos, como bem ressalta Ricoeur (1950a, p. 300), avança-se para 

um outro patamar de reflexão que, no momento, por mais importante que sejam, não 

configuram diretamente interesse de nossa pesquisa. Tratamos de ver somente em que nível se 

configura o sujeito transcendental que, na correlação, envolve a consciência intencional e não 

propriamente os objetos constituídos. 

Vimos que o fluxo de consciência em que se assentava a intencionalidade estava 

subordinado à ideia de tempo na fenomenologia. Voltar-nos-emos à temática do tempo como 

último elemento estatutário da imanência fenomenológica, o que de modo bastante breve, ou 

implicitamente, já fora mencionado por Husserl em “Idées I” O que faremos é tão somente 

fazer algumas precisões de modo a esclarecer sua função no interior da consciência 

constituinte.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 
 

5 TEMPO FENOMENOLÓGICO E IMANÊNCIA 

 

A análise da temporalidade na fenomenologia requer uma compreensão preliminar de 

como se esboça o pensamento fenomenológico, em suas linhas gerais, como teoria do 

conhecimento que se opõe às ciências da natureza e sua autoafirmação de conhecimentos 

puros.  Não é sem motivo que as reflexões de Husserl sobre o tempo, ao menos, as mais 

elaboradas, advêm com seus escritos fenomenológicos tardios, consequência da virada 

transcendental, em que se exigiu um posicionamento acerca de como se constitui o tempo nas 

vivências puras da consciência e de como a própria consciência se constitui temporalmente. 

Dado que a dimensão temporal envolve toda estrutura intencional da consciência, ela 

acaba incidindo diretamente na temática da imanência. A ideia de imanência, como campo 

operatório da reflexão transcendental que ultrapassa todo dado objetivo, envolve uma 

concepção de tempo para além do dado factual, fundamentando a própria intencionalidade da 

consciência fenomenológica. Assim, para o que nos interessa, adotaremos a perspectiva em 

que a intencionalidade da consciência do tempo, como teremos oportunidade de confirmar, 

compõe e interage em todos os atos de conhecimento, fundamentando a reflexão 

fenomenológica pura. 

Embora “Idées I” faça apenas breves menções sem maiores aprofundamentos ao 

tempo fenomenológico, esta obra é fundamental no estabelecimento do papel que a dimensão 

temporal assume na definição constituinte de toda consciência. Há, nesse sentido, uma estreita 

interdependência conceitual entre consciência, o transcendental e o tempo, como operadores 

da análise constituinte fenomenológica.  

A primeira menção em “Idées I” à temática do tempo ocorre na terceira sessão, 

“Métodos e Problemas da Fenomenologia Pura”, na qual Husserl faz um aceno à 

problemática do tempo na especificação da consciência pura, como elemento de unidade das 

vivências, ao fazer uma contraposição ao tempo objetivo. 

 

“É necessário cuidadosamente respeitar a diferença que separa o tempo 
fenomenológico, esta forma unitária de todas as vivências em um único fluxo de 
vivências (um único eu puro) e o tempo ‘objetivo’ (objektiven), ou seja, cósmico” 
(HUSSERL, 1950a, p. 272, tradução nossa).  

 

A definição de consciência como fluxo é somente mencionada, sem maiores 

detalhamentos, mas sua especificação é fundamental para se compreender o papel que a 



150 
 

intencionalidade assume na virada transcendental, e sua relação com uma certa ordem de 

tempo que lhe é própria.  

O recurso utilizado por Husserl para distinguir as diferentes situações temporais, ideais 

ou empíricas, se assemelha às distinções estabelecidas em “Philosophie als strege 

Wissenschaft”, entre o método utilizado pela ciência da natureza e pela ciência 

fenomenológica, na definição de seus respectivos objetos de estudo. Como tivemos 

oportunidade ver no terceiro capítulo, esse método se elabora a partir de uma percepção em 

que se contrapõem um dado natural e outro fenomenológico da vivência da consciência, 

exigindo uma “mudança de olhar” à análise transcendental, implicando, concomitantemente, 

uma mudança de método. 

A segunda menção do tempo em “Idées I” aparece no fim da mesma sessão, evocando 

no parágrafo 118, de modo ainda preliminar, a análise sintática da consciência, não sob uma 

base do tempo fenomenológico, mas tão somente como dado descritivo, visando à consciência 

como unidade que envolve todas as vivências do fluxo de consciência144. A unidade da 

consciência se dá no fluxo permanente que une uma consciência à outra, sem, porém, 

especificar suas modalidades, que unifica passado e futuro a uma mesma experiência 

perceptiva. “Idées I” não estrutura, assim, o detalhamento de uma análise retencional, 

componente essencial da nova definição de consciência intencional fundamentada 

temporalmente.  

Em que incide a análise da temporalidade na fenomenologia e quais os elementos 

marcantes à especificação do campo da imanência? Tem-se uma série de consequências. A 

mais importante, cremos, está no fato de Husserl, ao integrar o tempo no centro da 

constituição íntima da consciência, acaba por instalar uma nova ordem de correlação entre 

consciência e objeto. Internamente, a análise fenomenológica do tempo se fundará no seio 

estrito da interioridade psíquica, circunscrevendo o campo da imanência em dois dados 

complementares: temporal e transcendental.  É evidente que as contraposições sobre o tempo, 

ora como fluxo, ora como objeto, na análise fenomenológica, não se limita a um dado 

metodológico, mas se abrem a uma ordem maior de problemas. 

                                                            
144 Embora Husserl (1950a, p. 403, tradução nossa), neste parágrafo, esteja mais preocupado com as formas 
sintáticas da consciência, em sua manifestação noética e noemática, que compõem, do mesmo modo, uma 
unidade da duração de uma vivência, não deixa de mencionar a base temporal em que se assenta esta mesma 
análise sintática: “O que é verdade de uma vivência isolada o é de todo fluxo de vivências. As vivências podem 
ser, assim, distintas no que se refere uma à outra em sua essência, se constituem em seu conjunto em um único 
fluxo temporal, enquanto que membro de um único tempo fenomenológico”.  



151 
 

A primeira delas é a de que ao interligar tempo e intencionalidade, um dado 

transcendental que aparece é a não objetivação do fluxo da consciência, e a necessidade de se 

especificar sua relação com o objeto perceptivo145. A segunda, interligada à primeira, se refere 

à dimensão constitutiva. A ordem da transcendência que se anuncia na imanência, como se 

refere Ricoeur em nota de rodapé (HUSSERL, 1950a, p. 272), “a face-objeto da vivência”, 

assim como da constituição do eu, em sua “face-sujeito” da mesma vivência, requer 

detalhamento específico da dimensão temporal que envolve estas respectivas distinções na 

imanência.  Tais ordens de questões levam a uma necessária especificação da estrutura 

intencional em que se constituem as vivências no tempo fenomenológico, e de como se 

articula o eu nesta nova modalidade transcendental. 

Assim, “Idées I” faz apenas o levantamento prévio das questões de ordem constitutiva 

em que o tempo indiretamente está envolvido, compondo um dado intrínseco à redução 

fenomenológica, sem, contudo, entrar nos meandros do fluxo da consciência, detendo-se 

apenas no dado presente original. Com a redução transcendental, a consciência já havia 

perdido seu vínculo com toda realidade material e cósmica (o mundo), em que se dá a 

sucessão do objeto perceptivo, mensurável na passagem de um instante e de um objeto a 

outro. O tempo da vivência, ao contrário, como tempo imanente, em suas diversas 

modalidades, seja do agora, do passado ou do futuro, é essencialmente imensurável, e por isso 

não pode ser visto como objeto, nem como independente na análise fenomenológica, mas 

deve ser visto e interpretado no conjunto da apresentação originária. 

                                                            
145 Na análise fenomenológica, o tempo está sempre referido como fluxo, nunca como objeto ou como um ente 
independente, como bem nos recorda Bernet (2003, p. 24, tradução nossa), em sua introdução ao volume B 
extraído de Husserliana X “Sur la Phénoménologie de la conscience intime du temps”, quando faz uma 
contraposição sobre o tempo na análise de Husserl e Aristóteles: “Não há, aliás, mais grandes dificuldades em 
pôr a contribuição de Aristóteles em relação com a concepção que Husserl faz do tempo [...]. Para estes dois, as 
determinações temporais como, ‘mais cedo’ ou ‘mais tarde’ , como ‘o futuro’, ‘presente’, ou ‘passado’, são 
predicados de um objeto que se põe no seio de um sistema de localização espaço-temporal englobante. A linha 
de pontos do agora que renasce continuamente tem a função de medida deste movimento. A irreversível sucessão 
destes pontos do agora é comparável à série dos números que se obtém pela soma constante da unidade. O 
número, a unidade temporal do agora, conta o movimento, o tempo contado e, como sucessão de agora sempre 
novos, é em si contado simultaneamente. É neste ponto de vista aristotélico que destaca-se a teoria husserliana 
do presente fluindo-permanecendo. Certamente, Aristóteles está mais indeciso quanto ao modo de ser do tempo e 
do agora, do que Husserl, mas todos os dois de qualquer modo se acordam de que o tempo não é um ente 
independente, não um objeto (presente), ainda que nenhum tempo possa ser dado sem objeto. O tempo se 
encontra primeiramente na experiência da natureza, no movimento e na mudança das coisas que nos rodeiam. Se 
então o tempo em si mesmo é concebido como um gênero de movimento, é seguindo espontaneamente o 
movimento característico dos corpos físicos . Husserl se contrapôs às seduções de uma tal comparação, mas ele 
não conseguiu no entanto, escapar totalmente à uma naturalização, ou à uma subsequente objetivação da 
consciência do tempo”.  



152 
 

É ilustrativo o exemplo que Husserl utiliza para distinguir o tempo cósmico do 

fenomenológico, ao estabelecer a distinção eidética que há entre a vivência perceptiva da cor 

e sua extensão. 

 

O tempo cósmico é em relação ao tempo fenomenológico de qualquer maneira 
análoga ao que é a ‘extensão’ (Ausbreitung), pertencente à essência imanente de um 
conteúdo concreto de sensação (por exemplo um dado visual no campo dos dados 
visuais de sensação) em relação à ‘extensão’ (Ausdehnung) espacial objetiva, a 
saber, a extensão física do objeto que aparece e que se ‘esboça’ visualmente neste 
dado de sensação. Seria absurdo de situar no mesmo gênero eidético um momento 
de sensação, como a cor ou a extensão, e o momento da coisa que se esboça através 
dela, como a cor da coisa e a superfície da coisa. Acontece a mesma coisa no tempo 
fenomenológico e no tempo do mundo. (HUSSERL, 1950a, p. 271, tradução nossa) 

 

 As reflexões de “Idées I” sobre a temporalidade são de ordem genérica. Não diluem o 

problema do tempo e suas modalidades; fazem apontar apenas para um “enigma” (p. 275) 

que, não obstante, envolve a esfera fenomenológica, e que não está ainda em vias de se 

resolver nos limites da obra. Esse enigma aponta para algumas questões importantes: ele 

envolve uma propriedade eidética que precisa ser situada na redução pura, assim como das 

conexões das vivências entre si e sua duração na imanência da consciência, como dado do 

‘fluxo de vivência’, que se escoam indeterminadamente.  

A vivência, porém, é essencialmente diferente do fluxo de vivências: uma é transitória; 

a outra, permanente. Isso mostra a emergência de um “eu”, como instante concêntrico no 

fluxo temporal da imanência pura. 

 

“Cada vivência, por exemplo, uma vivência de alegria, assim como pode começar, 
pode terminar, e assim, delimitar sua duração. Mas o fluxo de vivência não pode 
começar nem terminar. Cada vivência enquanto ser temporal é vivência de seu eu 
puro” (p. 275, tradução nossa).  

 

O “eu” se apresenta assim como dado originário de unificação das vivências, que pode 

voltar seu olhar sobre si mesmo, num gesto de autorreflexão, apanhando sua manifestação na 

duração pura de uma presença originária. Como acontece esta unificação do fluxo em torno de 

um eu? Ou como se constitui o dado temporal fenomenológico? Husserl não especifica o 

suficiente em “Idées I”, sendo necessário o aprofundamento do tema em outros trabalhos. As 

lições sobre o tempo retomadas após “Idées I” lançam algumas luzes sobre as dificuldades 

que engendra o tempo na reflexão fenomenológica transcendental e que precisam ser 

devidamente integradas ao dado perceptivo originário. A relação entre ego e tempo como 



153 
 

motivação da experiência intencional da consciência nos ajudará no esclarecimento dessas 

dificuldades. 

 

 

5.1 Ego, tempo e motivação 

 

No quarto capítulo de nosso trabalho, vimos o caráter eidético em que se reduz a 

investigação fenomenológica, ao se formalizar os componentes fundamentais da imanência 

como consequência de sua ruptura com as estruturas empíricas e de ordem objetiva, o que 

torna a análise imanente fenomenológica, um essencialismo de princípio. A análise estrutural 

desse essencialismo nos oferece elementos para compreender de modo mais adequado, como 

a temporalidade constitui característica intrínseca à consciência, tornando-se base da 

constituição propriamente transcendental. 

A instalação do ego no seio da consciência nos ajuda a compreender com mais nitidez, 

o alcance da fundamentação dessa mesma consciência, em que o transcendental é constituído 

em uma dimensão temporal. Numa breve passagem da “quarta meditação cartesiana”, Husserl 

trata da gênese egológica envolvida na concepção do tempo fenomenológico. A consciência 

do tempo é marcada por um dado intrínseco a ela, da ordem de essência, que caracteriza seu 

próprio fluxo de vivências, garantindo a passagem de uma consciência à outra, como sua 

gênese e origem. Husserl nomeia esse dado intrínseco da consciência, como prévia e garantia 

de sua manifestação intencional, de motivação. O ego, ou o eu puro, como tratará em outras 

passagens, capitaliza e se torna o centro irradiador dessa motivação. 

O ego transcendental é constituído pelo conjunto de vivências, que formaliza sua 

unidade a partir do fluxo permanente. A estrutura que fundamenta e anima cada vivência, 

como elemento dinamizador, constituindo o conjunto de vivências em sua fluidez é articulado 

pela motivação146. A motivação, como lei de essência, coloca cada vivência como particular, e 

ao mesmo tempo, como componente do fluxo de vivências, em que cada singularidade só é 

possível emergir, se integrada a esse fluxo. Essa motivação articula inclusive as modalidades 

temporais, princípio normativo de uma gênese universal das vivências. 

 

 

 

                                                            
146 Husserl (1994, p. 123), em “Meditações Cartesianas”, prefere o conceito de motivação em vez de 
“causalidade”, devido aos grandes prejuízos que este conceito pode causar à análise fenomenológica. 



154 
 

Nós podemos também a considerar como uma normatividade formal de uma gênese 
universal segundo a qual passado, presente e futuro se reconstituem em unidades 
contínuas em uma certa estrutura formal noético-noemática dos modos fluentes de 
doação (HUSSERL, 1994, p. 123, tradução nossa) 

 

 O processo que desencadeia o surgimento de uma vivência no seio do fluxo de 

vivências e que caracteriza o princípio formal e universal da gênese do ego se assenta na ideia 

de tempo como fluido. No centro desse processo, está a própria vida da consciência que se 

desenvolve em sua unidade temporal, como presente, passado e futuro. De modo sintético, 

para a fenomenologia, este presente, o agora perceptivo, se manifesta sempre, ou como um 

“tendo sido” ou como possibilidade do “devir”. A motivação se caracteriza por essa 

mobilidade e emergência permanente do ego, pela unificação das vivências no seio da 

consciência, ao mesmo tempo em que possui o caráter genético de constituição de toda 

intencionalidade nessa mesma consciência147.  

 Husserl acaba instalando o ego no interior da consciência, como elemento unificador e 

estratificador de toda vivência, a ponto de conjeturar toda objetividade como possibilidade de 

experiência, como lei de essência da consciência. Se o mundo já existe antecipadamente à 

consciência, uma estrutura formal genética é necessária, o que permite que o mundo, mesmo 

existindo antes, só possa assumir significado por meio da estrutura formal unificadora do ego 

transcendental, conjectura indispensável a toda análise fenomenológica eidética, em que se 

pressupõe uma concepção de tempo unificadora de todas as vivências. 

  

 

5.2 Imposições acerca da consciência do tempo 

 

 Procuramos situar acima, dentro do que se propõe nosso objeto de pesquisa, um 

espaço mínimo em que se situa e se apoia a reflexão husserliana sobre o tempo. A temática da 

temporalidade envolve, segundo Husserl (1950a, p. 274), um conjunto de problemas que 

acarretam “dificuldades imensas”, e não seria nosso objetivo aqui dar conta de todas essas 

dificuldades. Objetivamos tão somente, para a análise da imanência, evidenciar a estrutura 

que envolve a consciência em sua fundamentação temporal como fluxo permanente, essencial 

à constituição da análise fenomenológica de objetos puros, seja da percepção, da fantasia, etc. 

A fundamentação da vida da consciência como fluxo, o que se verá nos textos que seguem à 

                                                            
147 É nesta estrutura genética constitutiva que Husserl desenvolve as formas fundamentais elaboradas na década 
de 20, a “síntese ativa” e a “síntese passiva”, como característica resultante de toda consciência, no sentido mais 
abrangente de sua relação com mundo.  



155 
 

especificação transcendental, implica uma inversão da análise íntima da consciência, de uma 

estrutura constituída verticalmente, apoiado num formalismo lógico, passa-se a uma estrutura, 

que se constitui horizontalmente, pela mediação temporal148. 

 O tempo, embora tenha sempre chamado a atenção de Husserl à necessidade de uma 

elaboração fenomenológica, foi frequentemente tratado, no conjunto da obra, de forma 

fragmentada e dispersa, não recebendo uma sistematização definitiva. A orientação 

especificamente transcendental em que está envolvida a dimensão temporal da consciência 

recebe suas formulações mais específicas por volta de 1917149. O tempo abre uma nova fase 

no pensamento filosófico de Husserl, não somente como temática fenomenológica, mas 

também, do ponto de vista técnico, de sua reordenação, pela colaboração em seus trabalhos, 

de assistentes que têm por missão rever, recompilar e sintetizar os cursos e aulas que 

ministrava sobre o mesmo tema.  

 Alguns desses textos, também chamados de “Manuscritos de Bernau”, aparecem após 

suas duas estadias de férias na Floresta Negra, em Bernau, e contaram com os trabalhos de 

junção e compilação de E. Stein, e edição, no final dos anos 20, de Fink150. São textos em que 

retoma temas das lições de 1904/1905, consagrados à consciência do tempo, dando uma nova 

entonação e orientação à virada transcendental151.  

 O que nos interessa na virada transcendental e sua conexão com a temática da 

temporalidade está relacionado ao problema da estrutura fundamental do tempo íntimo da 

                                                            
148 Em “Phenomenology of Time”, Kortooms (2002, p. XIX, tradução nossa) vê, na análise do tempo no período 
da década de 20, intimamente ligados aos textos anteriores de Husserl, na passagem da análise do fenômeno 
original à constituição do ego, uma estruturação horizontal da consciência: “O ponto de partida é a distinção 
entre ego e não-ego. Isso implica que Husserl não mais assume uma estrutura fundacional vertical da 
consciência. Em tal estrutura vertical, três níveis de consciência destacam-se: absoluta, imanente, e consciência 
transcendente. Estes níveis, são empilhados por assim dizer. O nível superior é fundado no nível inferior porque 
o nível inferior constitui a unidade temporal do nível superior. Substituída esta estrutura vertical, Husserl 
emprega uma estrutura horizontal da consciência [...]”.  
149 Os escritos sobre o tempo podem ser divididos, segundo Bernet e Lohmar (HUSSERL, 2010b, p. 5-6, 
tradução nossa), em três fases: a primeira, compreendendo o período de 1905-1911, o segundo, compreendendo 
os anos de 1917-1918, também denominado, Manuscritos de Bernau, e o terceiro período que se estabelece a 
partir de 1930.  
150 A revisão dos trabalhos sobre o tempo no final da década de 20 se dá em conjunto com a de outros 
manuscritos ainda inéditos, que aprofundarão a análise fenomenológica da individuação e a lógica 
transcendental. É o caso, por exemplo, de “Experiência e Juízo”, revisado por Landgrebe, e de “Lógica Formal e 
Lógica Transcendental”, que lhe serviria de introdução, e que posteriormente tornou-se uma obra a parte, assim 
como de outros trabalhos, como “Conférences de Paris” e “Conférences d’Amsterdam”. 
151 Está longe de haver consenso na interpretação desses textos, como revela T. Kotoorms, “Na base do que lhe 
disse Husserl acerca do conteúdo destes manuscritos (M.B.), Roman Ingarden, por exemplo, afirma que estes 
eram certamente para Husserl os ‘mais profundos’ e provavelmente, também, seus ‘mais importantes’ estudos”. 
Op. cit. p.108. Já I. Kern, segundo o mesmo autor, vê apenas generalidades nos manuscritos, “Ele aponta que, 
nestes manuscritos, Husserl não anota o que ele conhece, mas sim, o que ele não conhece. Seu objetivo era o 
desenvolvimento de novas percepções (insights) pelo pensamento e escrita. Ao fazê-lo, os manuscritos de 
pesquisa não oferecem mais que atalho de pensamento, como Kern observa, mesmo, atalhos errados de 
pensamento” (KOTOORMS, 2002, p. 110, tradução nossa). 



156 
 

consciência. Dedicar-nos-emos, assim, para fundamentar o tempo na imanência, à primeira 

parte dos “Manuscritos de Bernau”, “Struture fondamentale de la conscience originaire du 

temps: L’enchaînement fluant de la presentation originaire, de la Retention et de la 

Protention”.  

A nova abordagem desvelada por Husserl em suas pesquisas sobre o tempo, como 

veremos nesta primeira parte, de modo geral, radicaliza a fenomenologia, com o objetivo de 

alcançar uma “ontologia racional fenomenológica”, em conexão com o rigor científico em que 

deseja transformar a filosofia. A análise fenomenológica de objetos puros, no fluxo das 

modalidades temporais, aproxima ontologia racional e validade objetiva. 

 

 

Husserl escreve assim a A. Grimme, em 05/04/1918, ‘Isto retorna finalmente a uma 
ontologia racional fenomenológica fundada em um conjunto com a resolução da 
problemática transcendental mais profunda, isto enquanto ciência rigorosa, que 
poderá afirmar sempre sua validade objetiva. (HUSSERL, 2010b, p. 08, tradução 
nossa) 

 

 A investigação que desperta o interesse por uma ontologia racional não se limita a uma 

simples análise da fenomenologia do tempo, como atesta a carta de Husserl a Ingarden, mas 

se dá por seus vínculos de identidade com a individuação, “[...] da constituição do ser 

individual (portanto ‘factual’) em geral e depois suas formas fundamentais essenciais” 

(HUSSERL, 1968, p. 8, tradução nossa). O tempo está, assim, envolto pela questão da 

constituição da individuação em seus fundamentos factuais e essenciais, exigindo uma análise 

fenomenológica do ser onde é constituída a percepção. 

 Não foi sem motivo que a abordagem fenomenológica do tempo chamou, desde o 

início, à atenção de Heidegger, sendo um dos primeiros a divulgar publicamente a 

importância de tais trabalhos no final dos anos 20, e que de modo particular, pavimentou um 

percurso novo em sua analítica existencial do Dasein.  

  As primeiras incursões de Husserl sobre a temática do tempo partem da descrição de 

uma percepção de objetos que contém, em sua manifestação, um caráter temporal (o som que 

dura), passando a própria duração da percepção, “[...] a questão de saber se e como um ato no 

presente pode perceber uma extensão temporal que transborda o presente atual” (HUSSERL, 

1910b, p. 16, tradução nossa). O tempo fenomenológico nesta circunstância é tão somente 

uma camada que reveste toda descrição fenomenológica de objetos dados na duração de uma 

percepção. A duração envolve uma dimensão temporal no presente em que conserva em si a 



157 
 

doação passada, que é permanentemente atualizada, e que assegura sua possibilidade no devir 

do objeto percebido. 

 A fundamentação temporal da análise fenomenológica realizada no período de 1904, 

por seu caráter de ensaio, levou Husserl a uma série de dificuldades nas quais não encontrava 

uma solução adequada ao problema da duração dos objetos percebidos. Somente quando se 

dedica, em Bernau, às pesquisas que configuram a toda duração um fenômeno de essência, 

assentados no polo imanente, subsidiário da descrição temporal fenomenológica, é que 

descobre estes dois movimentos intrínsecos à consciência intencional, que denominou, 

“protensão’ e “retenção”. 

 Há, nesse sentido uma grande diferença na análise temporal no que se refere ao antes e 

ao depois da virada transcendental. 

 

Nos primeiros textos, Husserl chama esta consciência interna de sensação 
‘consciência absoluta’, e nos manuscritos de Bernau ‘processo originário’ ou ‘fluxo 
originário’. As sensações são designadas nos primeiros textos como ‘objetos 
temporalmente imanentes’ e se distinguem enquanto tais dos objetos transcendentes 
pertencentes ao tempo objetivo como o som do violão, por exemplo. Os manuscritos 
de Bernau designam, geralmente, estes objetos temporais imanentes, simplesmente 
como ‘eventos’ temporais, e a consciência interna deste, como ‘vivências’. (p. 18, 
tradução nossa)  

 

 Esta mudança de linguagem acerca das operações perceptivas revela uma nova 

inflexão no pensamento de Husserl, em que a temporalidade transcendental assume papel 

importante para os objetos apreendidos na consciência absoluta. Porém, Husserl se defronta 

com dificuldades em estabelecer, antes dos manuscritos de Bernau, a determinação eidética 

entre consciência absoluta, resultante da redução transcendental, e os objetos temporais 

imanentes, ou perceptivos. A consequência disso é que por meio da consciência absoluta, os 

dados de sensação não pertencem mais a esta consciência como componente real (reelle), mas 

assumem sua composição eidética pura, o que introduz, nesta mesma consciência pura, um 

dado de constituição em relação aos dados de sensação.  

 Husserl tenta, com a descrição temporal da consciência absoluta, fugir da regressão ao 

infinito em que pode recair a descrição fenomenológica da impressão original. Isso acontece 

quando uma percepção, em sua presença original, se modifica a cada passagem à impressão 

seguinte, sendo sua sucessão uma sequência de novas impressões, constituindo uma 

consciência ao se formar a partir da “modificação da modificação”. As estruturas retencionais 

e protensionais da consciência íntima do tempo procuram resolver o problema da redução ao 

infinito de uma impressão originária, ao mesmo tempo em que justifica sua duração ao 



158 
 

instalá-la em um movimento de fluxo contínuo da consciência, como dinâmica de sua 

estrutura e constituição própria.  

 

 

5.3 Estrutura fundamental da consciência originária 

 

 A temporalidade compõe a estrutura da consciência fenomenológica e envolve a 

apreensão de objetos puros. A descrição da imanência, em sua essencialidade, perpassa os 

aspectos em que o tempo é concebido como momento imprescindível de constituição, seja da 

consciência transcendental, seja dos objetos imanentes. A vinculação entre objetos imanentes 

e a descrição temporal fenomenológica da consciência, como condição de possibilidade de 

tais objetos, será fundamentada primeiramente por Husserl, a partir da composição temporal 

da consciência, no entrecruzamento entre dois de seus elementos intencionais 

interdependentes, a retenção e a protensão. 

 O ponto de partida da análise fenomenológica pressupõe que toda percepção envolve 

uma dimensão temporal em que um objeto se doa à consciência, princípio de toda análise 

eidética. Nessa doação, em que um objeto é tomado em sua constituição imanente, o dado 

revelador do fenômeno se constitui pela apresentação original do objeto (o agora perceptivo, 

ou a vivência intencional) na consciência152. O momento específico em que ocorre a 

apresentação originária do objeto se dá por intermédio da junção dos componentes retencional 

e protensional, inerente a toda consciência intencional. 

 O detalhamento tardio da consciência íntima do tempo, sempre vislumbrada por 

Husserl, é essencial à descrição fenomenológica e eidética dos objetos da percepção, pois 

constituem elemento intrínseco à consciência, sem a qual as mesmas descrições careceriam de 

uma compreensão mais precisa da intencionalidade da consciência. A descrição eidética era, 

até então, realizada por uma análise metodológica estática, em que os atos de consciência se 

configuravam de forma estratificada, sem possuir uma identificação contínua no fluxo da 

consciência. Com a inserção da análise temporal fenomenológica, foi possível à passagem a 

                                                            
152 Como sinaliza Kortooms (2002, p. 112, tradução nossa), em relação à evolução da terminologia husserliana 
sobre o tempo, “O termo apresentação ‘original’ substitui os termos usados anteriormente por Husserl, tais como 
‘impressão original’ e ‘sensação original’. [...] O termo ‘impressão original’ indica uma mera posse de um 
conteúdo de sensação na consciência. Ao contrário, o termo ‘apresentação original’ faz justiça à convicção de 
Husserl desenvolvidas nos anos seguintes às suas conferência de WS ‘04/05, a saber, a convicção que a 
consciência de algo que está presente é uma consciência intencional. [...] Esta consciência traz algo no 
fenômeno, e possui um papel ativo, mesmo se esta atividade não é necessariamente uma possessão atenta do que 
aparece”.  



159 
 

um método que considera, a partir do próprio fluxo da consciência, tanto os objetos 

imanentes, como suas vivências. Esse método se engendra a partir da fluidez permanente da 

consciência. O encadeamento de seus vários momentos não é senão resultante do 

entrecruzamento do componente retencional e protencional dos atos intencionais de toda 

consciência. 

 O que a análise temporal desperta e aprofunda, a partir da adoção do fluxo como dado 

intrínseco de manifestação dos objetos na consciência, é que a consciência retencional é 

composta por uma dupla intencionalidade, uma em que se dirige aos objetos doados à 

imanência, e outra, voltada à consciência de si mesma, em que aparece um “eu” de fundo na 

sua fluidez permanente, num movimento concomitante, transversal e longitudinal, “Husserl 

nomeia a primeira orientação da intencionalidade retencional de ‘intencionalidade transversal’ 

e a segunda de ‘intencionalidade longitudinal’” (HUSSERL, 2010b, p. 21).   

 A ideia da consciência como fluxo se fundamenta a partir da constituição da própria 

percepção, em que sua duração é composta pela fragmentação em vários momentos do ato 

perceptivo. Nesse caso, o eu é lançado à espera sempre vigilante de um horizonte de 

possibilidade no qual o ato perceptivo pode se engajar livremente.  

 

O agora (dito de modo diferente, a presença original) é o ponto limite de dois tipos 
de atos ‘presentificantes’, as retenções e as protensões. Uma vez que o eu é 
apreendido na consciência perceptiva ele possui continuamente o horizonte aberto 
de futuro, o horizonte de uma espera atual possível. A espera atual é em si mesma a 
entrada da atenção neste horizonte. (p. 32, tradução nossa) 

 

 Destaca-se, neste horizonte perceptível possível, pela sucessão do fluxo da 

consciência, e mesmo da correlação dos atos de consciência, retenção e protensão, com os 

objetos imanentes, o dado fenomenológico da atenção, como já tivemos a oportunidade de ver 

no segundo capítulo. A atenção é responsável agora, na sucessão do fluxo, pela passagem de 

um momento a outro de um ato de consciência, em que de uma espera vazia, constitui-se em 

uma percepção doadora original, que faz sobressair seus momentos, pela própria “atenção” de 

suas partes, “Mesmo que o acontecimento cesse, a atenção pode continuar fixa nele, sem se 

dirigir a novos acontecimentos” (p. 32).  

Numa percepção que se escoa no tempo, podemos, no conjunto de suas várias partes, 

nos dirigir, pela retenção vazia, a alguns desses momentos. Porém, ao retornarmos a algumas 

dessas partes que estão retidas em nossa lembrança, o dado perceptivo sofre uma modificação. 

Isso expõe o fluxo permanente da consciência, assim como de sua capacidade intuitiva, tanto 

na atualização de uma percepção passada, como da alteração do dado perceptivo. “Mas o 



160 
 

apreendido de cada vez pode se tornar intuitivo apenas se se preencher na direção do fluxo 

temporal, na constituição novamente” (p. 33). 

 Como se dá o entrelaçamento, no interior da consciência originária, da 

intencionalidade retencional e protensional? Deve-se afirmar seu princípio intencional, ou 

seja, ela é efetivamente um processo consciente. O dado perceptivo que se escoa no fluxo da 

consciência, por determinação desta, possui também a característica de fluidez. A atenção tem 

a função de apreender certos momentos da percepção no fluxo da consciência; quando isso 

não acontece, só temos o fluxo, consequentemente, o eu puro não se posiciona em nenhuma 

parte da percepção doadora. A atenção, assim, expressa uma dupla função, evidencia um dado 

perceptivo, ao mesmo tempo em que coloca o eu puro como corresponsável pela retenção dos 

eventos constituídos nessa mesma percepção. 

 

 

5.3.1 Retenção e protensão na constituição do tempo fenomenológico 

 

O ponto de partida da análise do tempo fenomenológico se constitui sempre a partir da 

percepção originária, ou simplesmente, de um “agora” perceptivo, propiciado por uma 

estrutura organizativa intrínseca à vida da consciência. Por outro lado, temos a materialidade 

do ato, ou os “data” (dados) hyléticos, objeto resultante da intencionalidade da consciência, 

que anima e compõe sua vivência sensível, constituindo toda consciência como consciência 

de qualquer coisa. O próprio fluxo se constitui, do mesmo modo, por um dado hylético não 

retido ainda pela atenção.  

 O tempo fenomenológico se mede assim pelo entrecruzamento prévio inerente à 

consciência de um dado e a consciência propriamente dita, que se configura como resultante 

da percepção originária. O que permite constituir o tempo íntimo à consciência é justamente 

sua dupla conformação intencional, protensão e retenção, que se configura instantaneamente 

ao fluxo da consciência.  

 Num evento perceptivo qualquer, em que, pelo dado hylético, se constitui a percepção 

originária, pode-se estabelecer, no percurso do fluxo de consciência, vários momentos em que 

esse fluxo sofre uma fragmentação a partir dos novos ‘data’ que se apresentam no campo 

perceptivo. Na linha vertical, eles seriam compostos pela sequência de momentos dentro do 

próprio fluxo, m0...m1...m2. Para cada um desses momentos, entrecruzam-se retenção e 

protensão, que permitem a apreensão de alguns desses momentos da vivência perceptiva 



161 
 

originária. Temos, desta forma, uma dupla intencionalidade, uma que se realiza na doação 

intuitiva do fluxo atemporal da consciência absoluta, na passagem da impressão original do 

m0 a m1, e assim sucessivamente; e a outra intencionalidade, na sucessão temporal dos objetos 

imanentes, no fluxo permanente da consciência retencional. Como isso ocorre e quais as 

características essenciais desses componentes intencionais da consciência? 

 Na consciência íntima do tempo, a vivência é uma experiência da consciência 

absoluta, que se designa, assim, por sua força constituinte. Vivência e experiência compõem a 

própria vida da consciência em sua manifestação de fenômenos puros. Tais fenômenos puros 

se constituem através da modalidade intencional da consciência, no horizonte de mundo 

possíveis de uma percepção originária.  

 Os “data” hyléticos tornam-se, assim, o centro de toda experiência vivenciada pela 

consciência absoluta, ao mesmo tempo em que centraliza toda atenção da retenção no fluxo da 

consciência. A própria possibilidade da manifestação do dado hylético configura-se, em 

última instância, como propriedade de retenção que possui todo ato intencional no interior da 

consciência absoluta. Assim, vivenciar e experienciar compõe a intencionalidade retencional 

da consciência, que é transversal a todo ato, ou seja, voltada aos objetos constituídos na 

imanência. O ato retencional permite à consciência uma abertura de mundo em que toda 

experiência é possível a uma consciência em sua apreensão originária153. Ela permite, pela 

descrição fenomenológica, circunscrever, não somente o objeto que se doa à consciência em 

suas mais variadas manifestações, mas também, o de circunscrever o eu que possibilita essa 

experiência. 

 Se a retenção permite a captação instantânea de qualquer dado perceptivo e garante 

sua fluidez como consciência absoluta, o ato horizontal desse entrecruzamento é sustentado 

por outro ato intencional da consciência, a protensão.  O dado intencional longitudinal é uma 

estrutura prévia da consciência que permite que todo “agora” perceptivo se estenda na 

consciência íntima do tempo. Nesse entrecruzamento intencional, a consciência é ainda 

motivada internamente pela espera, em sua permanente vigília, fenômeno intrínseco de toda 

consciência, que a caracteriza, no seu movimento interno, como consciência “de” qualquer 

coisa, ou seja, mais do que o presente, o que constitui a consciência é seu “devir”, como fluxo 

permanente de experiências perceptivas. A espera impulsiona a consciência a lançar-se ao 

                                                            
153 Bernet (2003, pp. 42-43, tradução nossa) faz uma distinção de essência entre retenção e recordação, embora 
ambas estejam referidas de alguma maneira ao passado, “Na recordação, o passado não permanece, contudo, 
unicamente consciente e apreensível, apenas na retenção, ele é ao contrário, expressamente presente ‘de novo’, 
‘mais uma vez’. Certamente, não presente enquanto que presente (como na apreensão original) mas presente 
enquanto presente passado. Está ali também o sentido da definição de recordação como ato de ‘presentificação’”.  



162 
 

futuro, num preenchimento constante, em busca de um novo “datum” original presente. “Dir-

se-á, em seguida, que uma espera que se preenche permanentemente, procede continuamente 

em cadeia, ou seja, de fase em fase” (HUSSERL, 1910b, p. 35, tradução nossa). 

 Segundo Husserl, a definição de protensão se caracteriza por sua mutação constante 

em relação ao ato perceptivo anterior, o que a faz vincular-se sempre ao futuro, e a retenção, 

ao contrário, se conectando sempre ao passado. 

 

Toda protensão que precede se comporta em direção a cada uma das seguintes no 
continuum protencional, do mesmo modo que toda retenção segue o fato em direção 
a precedente da mesma série. A protensão que precede contém intencionalmente em 
si todas (aquelas) ulteriores (as implica), a retenção que segue implica 
intencionalmente todas (aquelas) anteriores. (p. 36, tradução nossa ) 

 

 A protensão alimenta e constitui uma cadeia, interligando o fluxo das vivências em 

seus vários “agora” originários, o que permite a intencionalidade protensional estruturar o 

fluxo numa extensão longitudinal, se conectando tanto com o ato perceptivo anterior como 

com o posterior. A característica tanto da retenção quanto da protensão é sua presença 

contínua no fluxo da consciência, como garantia de sua atualidade e continuidade154. Um 

agora perceptivo só pode permanecer como vivência que flui no íntimo da consciência, se se 

apresentar na modalidade em que se entrecruza o ato intencional da retenção e da protensão, 

fundando-se como consciência absoluta de si e dos objetos imanentes. Sua condição de 

aparecimento e de existência depende de sua permanente mutação e passagem de uma 

vivência pura à outra. 

 

 

5.3.2 Retenção e protensão na constituição temporal do objeto fenomenológico 
 

 A constituição do objeto fenomenológico, na consciência absoluta, está intimamente 

ligada à constituição íntima do tempo. Se a retenção garante a presença originária do dado 

perceptivo no fluxo da consciência, por sua dupla força intencional, primeiro em relação ao 

objeto imanente e, em seguida, por sua relação a si, a protensão dá suporte à manifestação 

contínua dessa mesma vivência, como garantia da consciência intencional, através da 

manifestação de sua presença sempre atualizada. Porém, a cada processo ulterior do objeto 
                                                            
154Bernet (2003, p. 51,  tradução nossa) caracteriza, do mesmo modo, distintamente estas duas formas de 
intencionalidade, “Na intencionalidade retencional transversal, a consciência absoluta constitui igualmente os 
objetos imanentes e o sistema de lugares temporais e aferentes; na intencionalidade retencional longitudinal, é o 
fluxo de consciência absoluto em si mesmo que aparece, ainda que somente depois e não enquanto objeto, mas 
como fluxo da pura atualidade intencional”.  



163 
 

vivenciado, ocorre uma mutação na consciência presentificante originária. Assim, o que 

permite a passagem de uma protensão à outra, é exatamente o valor flutuante, em que uma 

vivência se preenche para logo em seguida ceder lugar à outra, numa atitude de permanente 

espera e preenchimento da intencionalidade protencional. 

 

Eu digo que no viver mesmo, todo intervento ‘de novo’ em si mesmo, toda 
intervenção de conteúdos originariamente presentes, é caracterizada de maneira 
intencionalmente variada, por uma forma consciente necessariamente mutante (a 
despeito de toda comunidade de essência), e que esta abre a uma compreensão para a 
apresentação originária como que constituindo uma presença originária do 
acontecimento, uma doação originária do ponto temporal objetivo enquanto que 
agora e agora sempre ainda novo. (HUSSERL, 1910b, pp. 37-38, tradução nossa) 

 

 Desde que uma experiência originária se inicia, ocorre por necessidade de essência um 

escoamento e encadeamento retencional do dado hylético. A dinâmica da vida íntima da 

consciência é formada por essa expectativa que anima a consciência a uma espera permanente 

de um novo “data” hylético, que funciona como uma pulsão de vida e abertura de mundo a 

toda experiência possível. A experiência originária de uma vivência se desdobra, assim, 

continuamente, no horizonte aberto de acontecimentos que, por essência, torna-se um 

horizonte intencional de protensão longitudinal. 

 Husserl procura visualizar a passagem temporal, ao constituir um diagrama acerca da 

constituição íntima do tempo na consciência, fundamentado no entrecruzamento dos vetores 

intencionais visto até aqui, da retenção e da protensão155. O diagrama busca, por uma análise 

gráfica do fluxo da consciência, instalar os pontos em que ocorre o cruzamento das hastes 

horizontais/verticais e longitudinais. O diagrama estabelece, ao mesmo tempo, o instante do 

“agora” vivenciado e seu fluxo no tempo, o que estimula a compreensão da passagem de um 

dado hylético ao outro, ou de uma vivência à outra. A experiência originária doadora do 

objeto se constitui do mesmo modo, do entrecruzamento desses vetores e seu movimento 

longitudinal. 

 A haste vertical, assim como a horizontal, constitui a consciência momentânea do 

objeto originário, com seus intervalos temporais retencionais conectados entre si, na medida 

em que se dá a passagem de um ponto a outro do passado. Isso ocorre igualmente com a 

modalidade do presente e sua perspectiva horizontal, na medida em que permanece aberta a 

toda experiência do devir. O contínuo retencional é constituído por momentos diversos, em 

                                                            
155 A este respeito, segundo Bernet (2003, p. 50, tradução nossa), para esses modelos gráficos, “[...] a imagem de 
círculos concêntricos ou de aspirais gráficas seriam bem mais apropriadas do que um conjunto de planos de linha 
na figuração da consciência retencional”.  



164 
 

que o último carrega consigo todos os momentos anteriores no mesmo seguimento de fluxo. 

“O passado se enriquece igualmente de um presente originário que surge” (HUSSERL, 

1910b, p. 40, tradução nossa). 

 A protensão garante o movimento do objeto vivenciado na consciência, semelhante à 

dinâmica retencional, e tem também sua origem no ponto onde surge o objeto originário. 

Todo esse percurso retencional e protensional garante a constituição do objeto vivenciado na 

consciência, em sua manifestação fenomenológica pura. Pelo diagrama, a consciência 

intencional, em sua dupla haste, permanece constantemente lançada no mundo das 

experiências possíveis, em que o presente é constituído pelo passado e preenchido pela 

mediação da retenção, em um permanente “tendo sido” e, consequentemente, o futuro 

constitui-se como expectativa de um preenchimento sempre possível e necessário.  

Esquematicamente, se percebe que a protensão é uma retenção invertida, no sentido da 

conjugação de certo movimento e de sua necessária fixação. O ponto originário, porém, é a 

retenção, ou, a impressão pura, que faz a vivência intencional emergir de modo consciente. A 

protensão descendente se introduz na série contínua vertical, na passagem de um 

preenchimento a outro, não os mesmos, mas como protensão retencional modificada da 

anterior. 

 A consciência protensional se caracteriza por seu movimento contínuo, dirigindo-se 

sempre a seu intervalo seguinte, levando sempre em conta a consciência retencional, como 

complemento de seu movimento. O fluxo da consciência constitui-se, assim, na síntese 

imanente e temporal de um objeto originário. O objeto é constituído pela consciência, na 

medida em que a consciência é consciência intencional por esse mesmo objeto. 

 

 

5.4 Retenção, protensão e consciência de preenchimento 

 

 O fluxo da consciência caracterizado pelo entrecruzamento intencional de retenção e 

protensão, simboliza a própria síntese temporal de um objeto dado originariamente, ao mesmo 

tempo em que configura sua espera como abertura ao futuro. A essência da consciência como 

dado protensional e retencional, como característica imanente pura, se dá pela sua permanente 

necessidade de preenchimento, fundamento de seu movimento e caráter intencional. 

 

 



165 
 

 Isto quer dizer que a nova série de ‘passado como tal’ não somente vem, mas virá e 
deve vir’. A consciência ‘suporta uma modificação’ pela qual ela não é apenas 
continuidade retencional, mas ao mesmo tempo, continuidade protensional. O que 
significa que pertence à essência desta consciência de ser continuamente preenchida, 
de modo que todo preenchimento é simultaneamente intensão para um novo 
preenchimento, e assim sucessivamente. (p. 46, tradução nossa) 

 

 Essa estrutura interna à consciência em sua permanente síntese temporal do antes, do 

agora e do depois, como dado imanente do tempo fenomenológico, caracteriza a própria vida 

da consciência, no sentindo mais amplo do termo. Husserl (1910b) nos faz ver que o 

preenchimento da consciência, sua modificação e apreensão originária de um novo objeto, se 

caracteriza pelo seu próprio fluxo, como síntese temporal. Assim, o fluxo da consciência 

segue um movimento retencional e protensional que, ao conter seu passado no seu presente, 

se abre permanentemente ao futuro, como dinâmica flutuante da consciência temporal. “Neste 

sentido, o passado significa consciência retencional e o futuro consciência protensional [...]” 

(p. 49). 

 A retenção e a protensão são consciências que se modificam permanentemente, ao 

mesmo tempo em que são consciências dessa mesma modificação. Elas representam, assim, 

pelo seu próprio fluxo, como já vimos, uma dupla intencionalidade, uma que se dirige aos 

objetos temporais imanentes e outra que se dirige a si mesma como consciência de seu fluxo. 

 O tempo fenomenológico, e por si transcendental, se constitui somente a partir da 

apreensão de um processo originário, como consciência intuitiva, de uma vivência originária 

perceptiva. O tempo transcendental ocorre a partir de um tríplice nível descritivo: o primeiro, 

e mais geral, ocorre como dado imanente à consciência de preenchimento; o segundo, como 

consciência do objeto vivenciado; e o terceiro nível transcendental se dá na consciência de si 

como consciência de apreensão intencional (HUSSERL, 1910b, p. 49). Neste nível de 

descrição da consciência íntima do tempo, consegue-se, pela unidade do fluxo da consciência, 

alcançar seu elemento constituinte, como consciência intencional de um objeto.  

 A consciência é, assim, em seu poder constituinte, puro fluxo. Mas não é o fluxo a 

exemplo da sucessão do tempo objetivo, como tempo corrente, mas, ao contrário, ela contém 

esse tempo e toda forma de objetividade. Contendo toda ‘objetividade’ transcendental, o fluxo 

que caracteriza a consciência íntima do tempo é, por si, constituinte de todo tempo objetivo.  

 A vida dinâmica da consciência está justamente nessa transição ou passagem de uma 

vivência intencional à outra. Assim, o preenchimento de uma visada, se constitui perante o 

esvanecimento de outra e assim sucessivamente. A sucessão é exatamente o próprio fluxo da 



166 
 

consciência, sua vivacidade está relacionada diretamente com a permanente “modificação das 

modificações” que caracteriza esse fluxo. 

 

A consciência é um viver, e toda vida é, em suas pulsações vitais particulares, um 
viver (Leben) no esvair (Verleben), no avançar contínuo do viver, e toda vida 
concreta do fluxo da vida é uma unidade de pulsação de vida sempre nova que, por 
seu lado, ‘estão envolvidas’ e se vão, se perdem na distância. (pp. 76-77, tradução 
nossa) 

 

 Husserl identifica o próprio fluxo da consciência a uma pulsação de vida, que está 

conectada com a intencionalidade da consciência, com seus preenchimentos e esvanecimentos 

constantes. A vida da consciência transcendental representa o ápice desse movimento, em que 

a consciência, numa apreensão autoreflexiva, está consciente de si mesma, como ser “tendo-

sido”, e ao mesmo tempo “vindo-a-ser”, como impulsão e pulsação de vida. O final do 

processo aponta, assim, para uma identificação entre a intencionalidade transcendental da 

consciência com uma ontologia, em que o tempo realiza a unidade e mediação com o ser e a 

existência do ente no mundo. Veremos, brevemente, em que sentido pode-se dar essa 

identificação entre intencionalidade e ontologia pela mediação do tempo fenomenológico. 

 

 

5.5 Imanência e ontologia 

 

A investigação da consciência íntima do tempo na imanência nos faz levantar a 

questão ontológica que envolve a consciência transcendental em sua disposição temporal, 

como consciência de qualquer coisa que permanece no tempo, que exige na justa medida, uma 

correlação ontológica com o mundo. O transcendental parece, assim, pela mediação do tempo, 

envolver uma fundamentação no ser insuspeitável na fenomenologia. A questão principal é 

saber exatamente qual é a contribuição que o tempo oferece à correlação entre consciência e 

mundo à compreensão do próprio ser da consciência. 

A temática ontológica sempre foi, desde a origem da fenomenologia, uma questão 

controversa para os fenomenólogos, conforme as paixões de cada época, da tentação de se 

reduzir a fenomenologia, ou numa interpretação da teoria da significação, ou voltá-la, 

radicalmente, para uma interpretação do ser156. Não faltam referências do próprio Husserl, que 

                                                            
156 Como observa Zahavi (2003, pp. 60-61, tradução nossa), ao tratar dos dois modos em que se pode reduzir a 
interpretação fenomenológica, “Contudo, se alguém aceita a interpretação da epoché e da redução que eu ofereci 
acima, é óbvio que se deve rejeitar a afirmação que parece seguir da interpretação fregeana, isto é, que o 



167 
 

poderia sustentar ambas as posições157. Se nos prendermos aos textos pré-fenomenológicos, 

fica evidente sua clara manifestação em prol da fenomenologia, como uma teoria da 

significação. Em “Investigações Lógicas”, repetidamente, Husserl afirma o desinteresse, por 

parte da fenomenologia, pelos objetos como existentes. No seu procedimento intuitivo e puro, 

ela apenas analisa e descreve objetos, numa generalidade de essência (HUSSERL, 2012b, p. 

17, 62 e 309). Em “Idées I”, por vezes, Husserl aparenta repetir o mesmo discurso acerca da 

abdicação das questões existenciais e mundanas, por opção a um referente puro e 

transcendental dos atos de consciência (1950a, p. 16, 19, 87 e 94). 

O caminho que seguimos na descrição estatutária da imanência e a dimensão temporal 

da consciência, nos parecem apontar para uma necessária referência ontológica do ser 

absoluto. Devemos levar em conta que Husserl, explicitamente, não exclui de sua análise a 

importância de certa concepção metafísica na resolução do problema do ser e de sua relação 

com a fenomenologia.  

 

Para concluir, eu gostaria, afim de não deixar lugar a nenhum mal entendido, indicar 
que a fenomenologia, como já dissemos, exclui apenas a metafísica ingênua, 
ocupada com o absurdo das coisas em si, mas não a metafísica em geral, ela não faz 
violência aos temas de reflexão, impulsionados da velha tradição que persiste no seu 
método equivocado e de sua maneira falsa de pôr os problemas, e enfim, ela não 
recusa de modo algum a abordar as questões últimas e supremas. (HUSSERL, 
2010b, p. 207, tradução nossa) 

 

A problematização da ontologia, como questão mais geral da consciência originária, 

parece, de modo bem nítido, no texto que reservamos à análise da consciência íntima do 
                                                                                                                                                                                          
adequado campo da fenomenologia é a característica intrínseca ou a estrutura em si da consciência, e que a 
execução da epoché fenomenológica, consequentemente, exige abstenção do compromisso ontológico e da 
neutralidade quando se trata da questão referente ao ser ou a existência. Assim, é problemático afirmar que a 
fenomenologia de Husserl só pode ser entendida como teoria da significação e não como uma ontologia”.  
157 Embora não entraremos aqui no debate com a ontologia heideggeriana, por não ser objeto de nosso estudo, é 
importante, ao menos, mencionar um dos pontos altos das controvérsias em relação à ontologia, ocorrida entre 
Husserl e seu discípulo. A posição de Heidegger é particular em relação à fenomenologia, o que é evidenciado 
em uma de suas mais famosas e conhecidas correspondências a seu antigo mestre, “Difficultés quant à la chose”. 
A analítica existencial de Dasein envolve necessariamente um mundo em que ele se dá. Dasein, em sua 
constituição primeira é ser-no-mundo. Sendo ‘mundo’ tudo aquilo do qual o homem se ocupa e que acaba por 
manifestar suas características ôntico-ontológicas. Na descrição fenomênica de ‘ser-no-mundo’ já está implicado 
um sentido e uma ideia de ser. Uma constituição transcendental do mundo pelo ente da presença, num viés 
heideggeriano, abrange do mesmo modo um problema de natureza ontológica. É o que Heidegger pretende 
deixar claro em sua correspondência, “Nós estamos de acordo no seguinte ponto, que o ente, no sentido em que 
você o denomina mundo, não poderia ser esclarecido em sua constituição transcendental pelo retorno a um ente 
do mesmo modo de ser. Mas isso não significa que o que constitui o lugar do transcendental não seja 
absolutamente nada de ente; ao contrário, o problema que se põe imediatamente é de saber qual é o modo de ser 
do ente no qual o mundo se constitui. Tal é o problema central de Sein und Zeit, a saber, uma ontologia 
fundamental de Dasein. Trata-se de mostrar que o modo de ser do Dasein humano é totalmente diferente daquele 
de todos os outros entes, e que é precisamente em razão deste modo de ser determinado, que é o seu, que ele 
recebe em si a possibilidade da constituição transcendental. A constituição transcendental é uma possibilidade 
central de existência do Si factual” (HEIDEGGER, 1993, p. 117, tradução nossa). 



168 
 

tempo, através de seu aprofundamento pelos escritos de Bernau.  Principalmente, sobre dois 

de seus aspectos mais relevantes: a capacidade constituinte da consciência temporal e a 

necessária individuação dos objetos a que está referida intencionalmente. Se a dimensão 

temporal é um dado intrínseco a toda forma de consciência, não estaria sob a mesma 

influência toda análise fenomenológica de essências em que se constituem os objetos puros? 

Em relação ao aspecto constituinte da consciência, esta será desenvolvida em escritos 

posteriores, como consequência dos trabalhos realizados sobre o tempo fenomenológico, 

como acontece principalmente em “Analyses sur les synthèses Passives”. Mas o “Manuscrits 

de Bernau” já faz uma primeira referência a seu surgimento.  Essa dimensão constituinte se dá 

pela correlação entre a subjetividade do eu e o objeto fenomênico manifestado numa intuição 

preenchedora. A resultante dessa relação é o aparecimento do objeto originário que está sob a 

influência já das modalidades temporais, de um presente que perpetuamente se doa na 

interdependência do “tendo sido” e de seu “devir”, propiciado pela intencionalidade da 

consciência em seu movimento transversal e longitudinal, módulo da unidade temporal da 

consciência, como já vimos anteriormente. 

O aspecto constituinte da consciência é, assim, o aprofundamento da intencionalidade 

sob a égide do tempo. A síntese desse processo é a concepção da consciência como fluxo dos 

objetos dados originariamente, que mantém a consciência vinculada tanto ao passado, com o 

“tendo-sido”, quanto ao futuro, como possibilidade de síntese de preenchimento.  

 

Resta-nos, por exemplo, dizer que a consciência constituinte última que faz o fluxo 
unitário, é em cada fase (Ux +, Ux -) consciência de consciência intencional em 
direção a qualquer coisa (hin) e consciência intencional de qualquer coisa que se 
distancia (weg). (HUSSERL, 2010b, p. 56, tradução nossa) 

 

 O diagrama referido por Husserl, resultante do entrecruzamento entre os 

complementos intencionais da retenção e da protensão, procuram visualizar a carga temporal 

dos objetos constituídos na consciência absoluta, em que emerge tanto o eu em seu caráter 

absoluto, como a doação originária do objeto retido pelas modalidades temporais na 

consciência. O tempo acaba por criar um vínculo de dependência na correlação consciência-

objeto, que fundamenta a própria intencionalidade. 

 Em continuidade com a dimensão constituinte da consciência, está relacionado à 

questão da individuação, tanto da parte constituinte, a consciência, como da parte constituída, 

o objeto apreendido originariamente. O tempo fenomenológico cria um vínculo de relação 

entre a individuação temporal da consciência constituinte e a individuação temporal dos 



169 
 

objetos constituídos, em que cada parte é “um” numa relação interdependente. A 

temporalidade assegura a identidade do ente em geral, em qualquer uma das modalidades de 

apreensão possíveis da consciência158.  

 

O ‘mesmo objeto’, isto não quer dizer: o objeto puro e simples; pois se nós falamos 
puramente e simplesmente de um objeto, nós o colocamos como efetivo, nós 
visamos o objeto efetivo. Trata-se ao contrário, aqui, e em toda proposta semelhante, 
de um teor que pode ser identificado como idêntico e que, como ‘sentido pleno’, 
encontra-se igualmente na consciência que faz a experiência, ou seja em seu noema, 
e que tem ‘efetivamente’ o caráter de experiência (o correlato da experiência). E se 
encontra também na consciência de fantasia correspondente como consciência quase 
experiência e tem o caráter ‘phatasmé’ (correlato da quase experiência: quase 
efetivo). (HUSSERL, 1910b, p. 229, tradução nossa) 

 

 Husserl, pela mediação da temporalidade, procura estabelecer uma identidade do 

mesmo objeto que é dado numa consciência que vivencia uma experiência e na consciência de 

“fantasia”, que é uma projeção de uma vivência de experiência, uma possibilidade de ser. 

Essa efetividade possível da fantasia poderia ser muito bem o “conteúdo” de uma experiência 

efetiva. “É a consistência do ser (Wesensbentand) noemático que é identicamente à mesma 

em uma posição de experiência e em uma quase posição de experiência” (p. 229). Há de todo 

modo, um ser comum, tanto na percepção como na fantasia, que se identificam pela duração 

temporal, “Mas a duração temporal é aqui um ser idêntico, tanto quanto a coloração etc.”, (p. 

229). A temporalidade possui uma presença permanente em qualquer ato intencional, 

tornando-se um ser a quem sempre se deve estar referido, qualquer que seja o objeto 

constituído na consciência, seja na experiência, seja na fantasia. Para ambas as situações 

constituintes, há sempre a referência a um ser individual do objeto apreendido, “Portanto, é o 

ser (Wesen) individual do objeto que engloba cada vez a duração temporal [...]” (p. 229). 

Husserl pretende esclarecer, desse modo, a referência ao ser do objeto individual, que se 

constitui através de modalidades temporais. 

 Se no período pré-fenomenológico a filosofia husserliana visava aclarar os objetos 

pelo retorno à sua essência na intuição ideadora, o que se considerava um idealismo lógico, 

agora, com a influência temporal na análise transcendental da consciência, visa-se o retorno, 

não a sua essência na intuição ideadora, mas aos modos pelos quais são dados os objetos na 

consciência constituinte.  

                                                            
158Bernet (2003, p. 54, tradução nossa) saliente suficientemente bem esse aspecto ontologizante da individuação, 
“O tratamento destas questões pode ser qualificado de ‘ontologizante’ nisto que Husserl aprova claramente 
mesmo em suas consequências ontológicas o idealismo epistemológico que sua reflexão sobre a constituição 
realiza, e não procura nada mais que somente a individuação do ente em geral, mas também a separação em 
diferentes gêneros dos objetos da consciência transcendental constitutiva do tempo”.  



170 
 

 Uma questão que desponta ainda é saber se as modalidades temporais designam 

também modos de existência, uma vez que elas estão referidas tanto às essências quando aos 

entes individuais de uma doação original159. Assim, de Dasein, aparentemente, poderiam 

derivar gêneros de essência e de existência.  

 

Podemos certamente chamar também as modalidades temporais de modalidades de 
‘existência’ (‘Existenz’ - Modalitäten), a saber se admite o sentido habitual mais 
estrito da palavra, se entende por existência precisamente o ser-aí (Dasein) e a 
expressão ente-aí (Daseindes). As modalidades temporais, ou seja, presente, passado 
(futuro) são modos do ente-aí, o ente individual como ente temporal. (p. 234, 
tradução nossa) 

 

Husserl não quer, com toda certeza, ontologizar a fenomenologia, mas ao colocar a 

problematização ôntica da consciência íntima do tempo e suas modalidades temporais, a 

questão do ser emerge naturalmente na própria consciência transcendental. O caminho 

permanece entreaberto, em que a consciência originária, ao fazer emergir os problemas 

relacionados à constituição do objeto, permanece como fonte em que jorra toda espécie de 

atos de consciência, sempre sob a influência das modalidades temporais. De tudo isso, não 

seria o tempo um a priori indispensável à correlação consciência-mundo, servido como 

síntese de tudo que se coloca, ora como absoluto, ora como relativo nessa correlação? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
159 Husserl (2010b, p. 234, tradução nossa) coloca essa questão em relação ao Dasein: “O ser-aí (Dasein) é um 
modo de existência ao lado do ser-essência (Wesens-Sein) e não deveremos então também falar aqui de uma 
diferenciação de espécie, como se o gênero existência (Existenz) se diferencia em ser-essência, ‘ser o fato que’ e 
assim por diante?”. 



171 
 

CONCLUSÃO 

 

Teceremos algumas considerações que procuram sintetizar as ideias centrais 

emergentes da pesquisa e, ao mesmo tempo contribuir, a partir da temática da imanência, para 

o esclarecimento da investigação fenomenológica, como um projeto radical de filosofia. Elas 

tocam, em primeiro lugar, em alguns aspectos gerais da fenomenologia, sua gênese e 

desenvolvimento; e, depois, em alguns pontos específicos que se desdobram para a atualidade 

da fenomenologia, abordados, sempre, a partir de nossa temática de estudo. 

O primeiro envolve aspectos metodológicos da análise fenomenológica e o que se 

estabelece a partir dela, da crítica às ciências da natureza. O desenvolvimento irregular das 

obras de Husserl dificulta uma análise linear e progressiva de seu pensamento, sendo 

necessário, constantemente, voltar às questões originárias para retomar o horizonte e o 

percurso de sua investigação. Essa irregularidade permite, ao mesmo tempo, fixar pontos 

importantes de seu desenvolvimento e buscar seu esclarecimento à luz de suas questões 

centrais, o que faz evidenciar certas temáticas em que o projeto fenomenológico se concentra 

e se desenvolve. Recordamos alguns conceitos como: consciência, redução, transcendência, 

mundo, fenômeno e a própria ideia de imanência que, sem a sua devida atualização no 

progresso da pesquisa, parecem constituir temas controversos, e mesmo contraditórios, o que 

exige sua recorrente reformulação e reelaboração em vista do projeto fenomenológico de uma 

ciência de conhecimento rigoroso. 

Na investigação husserliana, é visível que a natureza do método e do objeto acaba 

determinando o conteúdo da verdade e sua evidência. Nesse sentido, Husserl nem sempre foi 

muito claro e imparcial com relação às suas críticas, seja concernente ao psicologismo, ao 

empirismo ou às ciências da natureza de modo geral. Isso abre espaço à parcialidade de sua 

crítica em relação à objetividade de tais ciências, tendo em vista que é a crítica da razão o 

núcleo principal da teoria fenomenológica, não a objetividade das ciências naturais. Seria 

suficiente observar que, ao voltar-se exclusivamente a conteúdos constituídos 

transcendentalmente na consciência, a crítica, dirigida às ciências empíricas e objetivas, tonar-

se-iam, senão totalmente nulas, ao menos, exporiam sua neutralidade epistemológica, por sua 

posição e vínculo, tanto no estabelecimento do objeto quanto do método fenomenológico.  

Os textos pré-fenomenológicos, até “Investigações Lógicas” com sua posição realista, 

parecem ser mais sensíveis à crítica, delimitando-se a estabelecer os critérios em que se 

constituiria a nova ciência de objetos puros, que, segundo Husserl, até então, não haviam sido 



172 
 

abordados a contento nem pela psicologia, nem mesmo pela filosofia tradicional. A virada 

transcendental, porém, radicaliza uma linguagem de contraposição, o que pode dar margem a 

más interpretações na relação entre as ciências empíricas e fenomenológicas que, ao se 

instalar além da crítica do método, inviabiliza qualquer diálogo, tanto na mútua contribuição 

ao desenvolvimento de suas pesquisas, quanto ao estabelecimento das verdades em que 

desejam se fundamentar. De um regime de distinção, passa-se a um regime de negação, o que 

em “A crise das ciências europeias”, o próprio Husserl, analiticamente, aponta para seus 

riscos e perigos.  

Uma distinção metodológica se faz necessário. O conteúdo da crítica de Husserl, 

prévio ao período da virada transcendental, se direcionava à natureza objetiva e contingente 

do empirismo, em que a verdade se constituía a partir de conteúdos concretos e reais 

encontrados no mundo da natureza. Os estudos husserlianos voltados para a matemática e 

para a lógica procuravam ultrapassar, embora ainda de modo insuficiente, o factualismo das 

ciências empíricas, voltando-se ao que era verdadeiro e universal, sem passar pela 

objetividade das ciências dedutivas.  

Esse período, que vai até a virada do século XX, foi fundamental para estabelecer não 

só a “desnaturalização” do objeto da fenomenologia, mas principalmente, estabelecer o 

método pelo qual esse objeto ‘puro’ poderia ser investigado e descrito de forma mais precisa e 

científica possível. Compreende-se, aqui, a cientificidade da fenomenologia, em seu viés 

idealista, por um ser absoluto, não contingente e relativista. 

Assim, a identificação da fenomenologia como ciência, pode despontar, cremos, a toda 

ordem de imprecisão, tendo em vista, principalmente, que o conceito de ciência não é 

equivalente e não possui o mesmo significado, tanto para a fenomenologia, como para o 

empirismo. Husserl procura, na tentativa de demarcar suas fronteiras, estabelecer os critérios 

metodológicos que fundamentam a ciência fenomenológica, ao identificá-la, diretamente, 

como a ciência de objetos puros, como vimos no quarto capítulo de nosso trabalho. Esses 

critérios de distinção metodológica, que permitiram a virada transcendental, foram 

didaticamente elaborados, principalmente em “Die idee der Phänomenologie” e “Philosophie 

als strege Wissenschaft”, e assumem valor central na definição e especificação da 

investigação fenomenológica. 

O estudo da imanência revelou ser impossível estabelecer critérios de verdade, 

procurando utilizar o mesmo método de investigação, para a captação de objetos que são de 



173 
 

naturezas totalmente distintas. Como se pode observar, a dedução não serve como método à 

ciência eidética, nem a intuição como método à ciência empírica.  

Com a virada transcendental, em que se procura alcançar o objeto puro, fundamentado 

no ser absoluto, apoiado pelo critério apriórico de verdade e universalidade, Husserl deixa 

suficientemente claro, que o conhecimento empírico não conseguiria, por sua objetividade 

implícita, se aproximar dos critérios de verdade e universalidade que a fenomenologia, a partir 

de seu próprio método de investigação, procura alcançar e descrever, pois ambas possuem 

parâmetros de objetividade e verdade totalmente distintos. 

Husserl deixa a entender, pelo estabelecimento de critérios metodológicos próprios, 

que a idealidade da fenomenologia paira de modo absoluto sob as formas constitutivas de 

todo realismo e empirismo. Isso não significa concluir que verdades diferentes possam ser 

medidas por ciências que, em suas investigações particulares, partem de pressupostos teóricos 

divergentes. A ciência empírica só pode, assim, ser tomada pela fenomenologia, como 

parâmetro de distinção, não de comparação de sua verdade e objetividade. A natureza e o 

método de investigação acabam determinando o teor da idealidade e objetividade em que 

ambas as ciências desejam fundamentar seus conhecimentos e as verdades que delas podem 

ser descritas.  

A fenomenologia pode fundamentar ou servir de auxílio a todas as outras ciências, 

como vislumbra o início de “Investigações Lógicas”. Cremos que esta poderia ser uma de 

suas maiores contribuições, não só à filosofia de modo geral, mas à própria ciência 

contemporânea. Possivelmente, a realização dessa contribuição, teria evitado a grave crise em 

que submergiram as ciências europeias nas primeiras décadas do século XX, como 

contextualiza Husserl em suas últimas obras. Nessa perspectiva, o flerte da fenomenologia 

com a história parece não ser só casual, mas inevitável e necessário.  

O critério de verdade acompanha a natureza do objeto. Quando a fenomenologia 

deseja constituir um discurso científico, o faz com o propósito de alcançar a verdade em seu 

nível mais alto no sentido vertical, não horizontal; voltado à universalidade, não à 

factualidade. Sua condição de verdade não anula as condições de verdade das outras ciências, 

que investigam, por métodos que lhe são próprios, seus objetos afins. Sendo a fenomenologia 

a investigação pura de qualquer objeto dado num ato perceptivo, ela pode, desse modo, se 

tornar referência para qualquer ciência que deseja se apropriar idealmente de seu objeto. 

Somente nesse sentido, em relação às outras ciências, ela se torna um conhecimento absoluto 

ideal, e se servir, ao mesmo tempo, de suporte a quem aspira seu saber constituído. 



174 
 

Se a fenomenologia se propõe a oferecer um conhecimento absoluto por meio de um 

ser também absoluto, ela o faz em vista, não da apropriação objetiva do mundo, mas de seu 

sentido. Nisso, como pudemos perceber na investigação acerca da imanência, está uma das 

diferenças essenciais entre as ciências empíricas e fenomenológicas. A primeira se volta para 

o domínio imediato do mundo, com critérios estabelecidos para sua apreensão objetiva e real. 

Ela é imanente ao mundo, e os critérios decorrentes de sua análise estão, inevitavelmente, 

contaminados pelo seu meio. A radicalização da fenomenologia se dá em que o sentido e a 

origem do mundo não se manifestam pelo relativo e factual, mas somente no que é absoluto e 

essencial, por um ser que é a condição de possibilidade do sentido de todo ente. 

Nessa direção, ao se aproximar da ontologia, a fenomenologia realiza não só outro tipo 

de ciência, mas também outro tipo de saber. O mundo interessa à fenomenologia, não 

propriamente por sua objetividade, mas em sua origem, como possibilidade de ser à 

consciência. O conhecimento que fundamenta a análise fenomenológica transcende, por 

princípio, a todo conhecimento mundano, se instalando, como esfera de sentido, anterior a 

toda experiência. Transcendente ao mundo, a fenomenologia realiza o próprio sentido do 

mundo, ao reduzi-lo, como possibilidades de ser, aos fenômenos de manifestação de sua 

essência. 

Mas não há como negar nessa apropriação do mundo pelo conhecimento que antecede 

a toda experiência, que um ser se revela como doador de sentido e revelador do “eidos” de 

todo ente. Investigar tais idealidades resultantes da redução, não é possível, se o ser pelo qual 

se anuncia a origem do mundo não se revelar como única via de manifestação possível do 

mundo. É indiscutível, assim, uma aproximação entre fenomenologia e ontologia. 

A própria imanência revela pela autoapropriação de objetos puros na consciência, o 

retorno à subjetividade de um ser absoluto. Somente o ser da consciência constituinte é 

intransponível e irredutível à realidade mundana. A suspensão do mundo é o resultado da 

correlação entre seres que, em suas determinações particulares, se oferecem, um como 

constituinte, outro como constituído; o primeiro como absoluto, o segundo como relativo. A 

fenomenologia, assim, realiza a síntese ontológica do ser absoluto constituinte de toda 

realidade, que se coloca, ou como transcendente em relação ao mundo, ou como imanente em 

relação à consciência.  

A autodeterminação especulativa da imanência surge, na fenomenologia, em 

decorrência de sua contraposição ao transcendente como condição de ser. A dicotomia entre 

transcendência e imanência é superada pela epoché fenomenológica, em que o pensamento se 



175 
 

restringe à intencionalidade de objetos puros num espaço recluso de manifestação ideal, em 

que o mundo se apresenta unicamente como correlato e condição de possibilidade. 

O estudo da imanência permitiu estabelecer, a partir da análise dos textos husserlianos 

e de seus comentadores, a dupla pertença da fenomenologia, no que há de mais propositivo 

em suas posições: ora como teoria do conhecimento, ora como ontologia do ser absoluto. Tal 

pertença, necessariamente, não se põe em contradição ou oposição, mas estabelecem o próprio 

caráter de exercício permanente a que se submete a ciência fenomenológica, como 

fundamento e crítica do conhecimento, seja do ser absoluto, seja de todo ente intramundano. 

De sua relação e identificação possível com a ontologia, não é algo aleatório que a 

fenomenologia flerte, por mais difícil e complexa que seja essa proximidade, tanto com a 

história quanto com a ética. A condição dessa possibilidade está em que, ao ser fundamento 

de toda gênese de conhecimentos possíveis através da experiência original de um ser absoluto, 

a experiência fundante, envolve já, pelas infinitas possibilidades de ser do ente, uma 

teleologia. A origem e manifestação ideal do ser estão intimamente ligadas a seu fim ideal, 

pela realização das condições de possibilidade do ser intramundano, como condição de sua 

plenitude. O pensar fenomenológico, como antítese e negação do mundo, não se tornaria, 

assim, ao mesmo tempo, a síntese de sua origem e a expressão possível de seu fim último 

como telos de um ideal ético? 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



176 
 

REFERÊNCIAS 
 
 
ALVES, Pedro M. S. A doutrina husserliana dos actos intuitivos sensíveis e o tema da 
consciência do tempo (1898-1911). Lisboa: Colibri, 2000. 
 
______. Consciência de imagem e fantasia: Ego de observação e ego de devaneio. Lisboa: 
Colibri, 2008. 
 
______. Consciência do tempo e temporalidade da consciência: Husserl perante Meinung e 
Brentano. Lisboa: Colibri, 2001. 
 
______. Subjetividade e tempo na fenomenologia de Husserl. Lisboa: Centro de Filosofia 
da Universidade de Lisboa, 2003. 
 
______. Tempo objetivo e a experiência do tempo: A fenomenologia husserliana do tempo 
perante a relatividade restrita de A. Einstein. Lisboa: Colibri, 2007. 
 
BARBARAS, Renaud. Introduction à la philosophie de Husserl. Paris: Les Éditions de la 
Transparence, 2004. 
 
______. Dynamique de la manifestation. Paris: J. VRIN, 2013. 
 
BENOIST, Jocelyn. Autour de Husserl: l'ego et la raison. Paris: J. Vrin, 1994. 
 
______. Dire les phénomènes. Paris: Éditions Alter, 2001a. 
 
______. Éléments de philosophie réaliste. Paris: J. VRIN, 2011. 
 
______.  Entre acte et sens: recherches sur la théorie phénoménologique de la signification. 
Paris: J. Vrin, 2002a. 
 
______. Husserl et Frege sur le concept. In: BRISAT, Robert (Org.). Husserl et Frege: Les 
ambiguïtés de l’antipsychologisme. Paris: J. VRIN, 2002b. 
 
______. La découverte de l'a priori synthétique matériel: au-delà du "quelque chose", le 
tout et les parties (RL lll). Bruxelles: Publication Bruxelles; Centre de recherches 
phénoménologiques, 1995. 
 
______. L'a priori conceptuel: Bolzano, Husserl, Schlick. Paris: J. Vrin, 1999. 
 
______. L'idée de phénoménologie. Collection Le grenier à sel. Paris : Beauchesne, 2001b. 
 
______. Phénoménologie, sémantique, ontologie: Husserl et la tradition logique 
autrichienne. Paris: Presses Universitaires de France, 1997.  
 
BENOIST, J.; COURTINE J. F. Husserl: La representation vide. Paris: Presses Universitaires 
de France, 2003. 
 



177 
 

BERGER, Gaston. Phénoménologie du temps et prospective. Paris: Presses Universitaires 
de France, 1964. 
 
______. The cogito in Husserl’s philosophy. Evanston: Northwestern University Press, 
1972. 
 
BERNET, Rudouf. Introdução. In : HUSSERL, Edmund. Sur la phénoménologie de la 
conscience intime du temps. Tradução de Jean-François Pestureau. Grenoble: Editions 
Jérôme Millon, 2003. 
 
BERNET, Rudouf e LOHMAR, Dieter. Introdução. In : HUSSERL, Edmund. Manuscrits de 
Bernau : Sur la conscience du temps (1917-1918). Tradução de Jean-François Pestureau. 
Grenoble : Millon, 2010b. 
 
______. KERN, Iso; MARBCH, Eduard. An introduction to husserlian phenomenology. 
Illinois: Northwestern University Press, 1993. 
 
______. Introdução. Sur la phénoménologie de la conscience intime du temps. Tradução de 
Jean-François Pestureau. Grenoble: Editions Jérôme Millon, 2003. 
 
BIEMEL, Walter. Les Phases décives dans le développement de la philosophie de Husserl.   
In.: HUSSERL, E. Cahiers de Royaumont: Philosophie III. Paris: Les Éditions de Minuit, 
1959b, pp. 32 - 62. 
 
BOER, Theodore de. Development of Husserl’s thought. Hague; Boston; London: Martinus 
Nijhhoff, 1978.  
 
BOEHM, Rudolf. Husserl et i’idéalisme classique. Louvain: Éditions de l’Institut Supérieur 
de Philosophie, 1959a. 
 
______. Les ambiguités des concepts husserliens d’ “immanence” et de “transcendance”. 
Revue Philosophique de la France et de l’Étranger. Paris: Presses Universitaires de France, 
1959b, pp. 481-526. 
 
______. Vom gesichitspunkt der phänomenologie. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1968. 
 
BREDA, V. H. L. Geist und bedeutung des Husserl-Archivs. In: ______ (Org). Edmund 
Husserl 1859-1959: Recueil commemorative publié à l’occasion du centenaire de la 
naissance du philosophe. La Haye: Martinus Nijhoff, 1959a. 
 
______. La reduction phenomenologique. In.: HUSSERL, E. Cahiers de Royaumont: 
Philosophie III. Paris: Les Éditions de Minuit, 1959b, pp. 307-318. 
 
______. Le sauvetage de l’heritáge husserlien et la fondation des archives-husserl. In: ______. 
Husserl et la pensée moderne. La Haye: Martinus Nijhoff, 1959c. 
 
BRENTANO, Franz. Philosophie scientifique et philosophie des préjugés. Paris: Les 
Editions de Minuit, 2013. 
 



178 
 

______. Psychologie du point de vue empirique. Tradução de Maurice de Gandillac. Paris: 
Librairie Philosophique; J. VRIN, 2008. 
 
CAIRNS, Dorion. Conversation avec Husserl et Fink. Tradução de Jea-Marc Mouillie. 
Grenoble: Editions Jérome Millon, 1997. 
 
COBB-STEVENS, Richard. Husserl et la philosophie analytique. Paris: J. VRIN, 1998. 
 
COSTA, Valmir de. Ontologia da negatividade em Sartre. 2009. 134 f. Dissertação de 
mestrado (Programa de Pós-Graduação em Filosofia) – Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2009. 
 
DASTUR, Françoise. Husserl: Des mathématiques à l’histoire. Paris: Presses Universitaires 
de France, 1995. 
 
______. Réduction et intersubjectivité. Grenoble: Jérome Millon, 1989. 
 
 
______. Meditações metafísicas. Tradução de Maria E. Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 
2005. 
 
______. Regras para a orientação do espírito. Tradução de Maria E. Galvão. São Paulo: 
Martins Fontes, 2007. 
 
DESANTI, Jean-Toussaint. Ponstface. In: T.E.P [(Org.)] . Frege- Hussel: Correspondance. 
Tradução de Gérard Granel. Mauvezin:, 1987. 
 
ENGLISH, Jacques. Dans sa recension de la Philosophie de L’arithmetique, Frege a-t-il 
vraiment compris le projet de Husserl? In: BRISAT, Robert (Org.). Husserl et Frege: Les 
ambiguïtés de l’antipsychologisme. Paris: J. VRIN, 2002. 
 
_____. Introdução. In : HUSSERL, E. ; TWARDOWSKI K. Sur les objets intentionnels 
(1893-1901). Tradução de Jacques English. Paris: J. VRIN, 1993c. 
 
ESCOUBAS, Eliane; RICHIR, Marc. Dossier: historique et état des Archives Husserl. In: 
_____(Org). Collectif sous la direction de Eliane Escoubas et Marc Richir. Grenoble: 
Jérome Millon, 1989. (Collection krisis) 
 
FARBER, Marwin. Phenomenlogy ans existence: Toward a philosophy within nature. New 
York: Harper Torchbooks, 1967. 
 
______. The foundation of fenomenology. New York: Albany, 1968. 
 
FARGES, Julien. Monde de la vie et primordialité chez Husserl. Paris: Les Editions de 
Minuit, 2010. 
 
FERNANDES, Sérgio. O triplo sentido de conteúdo intencional: Breve estudo sobre a 
teoria da intencionalidade de Husserl. Lisboa: Colibri, 2010. 
 



179 
 

FINK, Eugen. Autres rédactions des méditations cartésiennes. Tradução de Françoise 
Dastur etAnne Montavont. Grenoble: Jérome Millon, 1998. (Collection Krisis) 
 
______. De la phénoménologie: Avec um avant-propos d´Edmund Husserl. Tradução de 
Didier Franck. Paris: Lês Editions de Minuit, 1966a. 
 
______. Le jeu comme symbole du munde. Tradução de Hans Hildenberg e Alex 
Lindenberg. Paris: Lês Editions de Minuit, 1966b. 
 
______. Le statuto du phénoménologique. Grenoble: Jérome Millon, 1990. 
______. Les concepts opératoires dans la phénomenologie de Husserl. In: [(Les Éditions 
de Minuit)]. Husserl, Cahiers de Royaumont : Philosophie III. Paris: Les Éditions de 
Minuit, 1959, pp. 214-230. 
 
______. Proximité et distance. Tradução de Jean Kessler. Grenoble: Editions Jérome Millon, 
1994. 
 
______. Studien zur Phänomenologie (1930-1939). Den Haag: M. Nijhoff, 1966c. 
 
FISETTE, Denis. Husserl’s logical investigations reconsidered. Cooperation with the center 
for advanced research in phenomenology. Boston: Kluwer Academic Publishers, 2003. 
 
______. Logique et philosophie chez Frege et Husserl. In: BRISAT, Robert (Org.). Husserl et 
Frege: Les ambiguïtés de l’antipsychologisme. Paris: J. VRIN, 2002. 
 
FISETTE, Denis; LAPOINTE, Sandra. Aux origines de la phénoménologie: Husserl et le 
contexte des recherches logiques. Paris : J. VRIN, 2003. (Collection Zêtêsis) 
 
FRAGATA, Júlio. A fenomenologia de Husserl como fundamento da filosofia: Estudos 
publicados pela Faculdade de Filosofia de Braga. Braga: Livraria Cruz, 1959. 
 
FRANK, Didier. Chair et corps: Sur la phénoménologie de Husserl. Paris: Les Éditions de 
Minuit, 1981. 
 
FREGE, Friedrich G. Les fondements de l’arithmétique: Recherche logico-mathematique 
sur le concepte de nombre. Paris: Éditions du Seuil, 1969. 
 
______. O pensamento: Uma investigação lógica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro; Edufrn, 
1999. (Cadernos de História e filosofia da Ciência) 
 
______. Sobre a justificação científica de uma conceitografia. Tradução de Lué Henrique 
dos Santos. São Paulo: Abril Cultural, 1983. 
 
GALLAGHER, Shaun; ZAHAVI, Dan. The phenomenological mind: An introduction to 
philosophy of mind and congnitive science. New York: Routledge, 2008. 
 
GANDER, Hans-Helmuth. Husserl-Lexikon. Darmstadt, 2010. 
 
GILSON, Étienne. Études ser le rôle de la pensée médiévale dans la formation du système 
cartésien. Paris: J. VRIN, 1987. 



180 
 

 
GUEROULT, Martial. Dianoématique:  Philosophie de l’histoire de la philosophie. Segundo 
volume. Paris: Éditions Aubier Montaigne, 1979. 
 
HEIDEGGER, M. History of the concept of time. Indiana University: Bloomington and 
Indianápolis, 1985. 
 
______. O que é metafísica? São Paulo: Abril Cultural, 1979. 
 
______. Ontología: Hermenéutica de la facticidad. Versão de Jaime Aspiunza. Madrid: 
Alianza Editorial, 1999. 
 
______. Phenomenology of intuition and expression. New York: Continuum, 2010. 
 
______. Ser e tempo. Petrópolis: Vozes, 1993. (Coleção Pensamento Humano) 
 
HENRY, Michel. Phénoménologie matérielle. Paris: Presses Universitaires de France, 1990. 
 
HUME, David. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios da 
moral. Tradução de José Oscar de Almeida Marques. São Paulo: Unesp, 2004.  
 
HUSSERL, Edmund. A crise das ciências europeias e a fenomenologia transcendental: 
Uma introdução à filosofia fenomenologia. Tradução de Diogo Falcão Ferrer. Rio de Janeiro: 
Forence Universitária/Gen, 2012a. 
 
______. Articles sur la logique. Tradução de Jacques English. Paris : Presses Universitaires 
de France, 1975. 
 
______. Briefe an Roman Ingarden. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1968. 
 
______. Chose et space: Leçons de 1907. Tradução de Jean-François Lavigne. Paris: Presses 
universitaires de France, 1989a. 
  
______. De la réduction Phénoménoloque: Textes posthumes (1926-1935). Tradução de 
Jean-François Pestureau. Grenoble: Millon, 2007. 
 
______. De la synthèse active. Tradução de Jean-François Pestureau e Marc Richir. 
Grenoble: J. Millon, 2004. 
 
______. De la synthèse passive. Tradução de Bruce Bégout e Jean Kessler. Grenoble: J. 
Millon, 1998.  
 
______. Expérience et jugement. Tradução de Denise Souche-Dagues. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1970. 
 
______. Histoire et souvenir. Tradução de Julien Farges. Paris : Les Editions de Minuit, 
2010. 
 
______. Idées directrices pour une phénoménologie. Tradução de Paul Ricoeur. Paris : 
Gallimard, 1950a. 



181 
 

 
______. Idées directrices pour une phenomenology et une philosophie 
phénoménologique pures: La Phénoménologie et les fondements des sciences – Livre 
Troisième. Tradução de Arion L. Kelkel. Paris : Presses Universitaires de France, 1993a.  
 
______. Idées directrices pour une phenomenology et une philosophie 
phénoménologique pures:  Recherches phénoménologiques pour la constituition – Livre 
Second. Tradução de Éliane Escoubas. Paris : Presses Universitaires de France, 1982.  
 
______. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenológica. 
Tradução de Márcio Suzuki. São Paulo: Idéias e Letras, 2006.  
 
______. Introduction à la logique et théorie de la connaissance (1906-1907). Tradução de 
Laurent Joumier. Paris : J. VRIN, 1998. 
 
______. Intiuition et re-présentation, intuition et remplissement. In: HUSSERL, E. ; 
TWARDOWSKI K. Sur les objets intentionnels (1893-1901). Tradução de Jacques English. 
Paris: J. VRIN, 1993c. 
 
______. Investigações lógicas: Investigações para a Fenomenologia e a Teoria do 
Conhecimento. Segundo volume – Primeira Parte. Tradução de Pedro M. S. Alves e Carlos 
Aurélio Morujão. Rio de Janeiro: gen/Forence Universitária, 2012b.  
 
______: Investigações Lógicas: Investigações para a Fenomenologia e a Teoria do 
conhecimento. Segundo Volume - Segunda Parte. Carlos Aurélio Morujão. Lisboa: 
Phainomenon, 2007a. (Clássicos de Fenomenologia) 
 
______. Investigações lógicas: Prolegómenos à Lógica Pura. Primeiro Volume. Tradução de 
Diogo Ferrer. Lisboa: Phainomenon, 2005. (Clássicos da Fenomenologia) 
 
______. La Philosophie comme science rigoureuse. Tradução deMarc B. De Launay. Paris: 
Presses Universitaires de France, 1989b. 
 
______. La terra ne se meut pas. Tradução de D. Franck, D. Pradelle e J. F. Lavigne.  Paris: 
Lês Editions de Minuit, 1989c. 
 
______. Leçons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps. Tradução de 
Henri Dussort. Paris: Presses Universitaires de France, 1964. 
 
______. Leçons sur l’éthique et la théorie de la valeur (1908-1914). Tradução de Philippe 
Ducat, Patrick Lang e Carlos Lobo. Paris: Presses Universitaires de France, 2009a.  
 
______. Lições sobre a teoria da significação: Lições de verão de 1908. Lisboa: Centro de 
Filosofia Universitas Olisiponensis, 2007b. 
 
______. Logique formal et logique transcendental. Tradução de Suzanne Bachelard. Paris: 
Presses Universitaires de France, 2002a. 
 
______. L’idéal de l’humanité selon Fichte: Trois leçons 1917. Tradução de Hicham-
Stéphane Afeissa. Paris: Lês Editions de Minuit, 2006. 



182 
 

 
______. L'idée de la phenomenology. Tradução de Alexandre Lowit. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1970a. 
 
______. L’origine de la géométrie. Tradução de Jacques Derridas. Paris: Presses 
Universitaires de France, 2010a. 
 
______. Manuscrits de Bernau : Sur la conscience du temps (1917-1918). Tradução de 
Jean-François Pestureau. Grenoble : Millon, 2010b. 
 
______. Méditations cartésiennes. Tradução de Marc de Launay. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1994. 
 
______. Notes sur Heidegger: Plusieurs traducteurs. Paris: Les Éditions de Minuit, 1993b.  
 
______. Phantasia, consciência d’image, souvenir. Tradução de Raymond Kassis Jean-
François Pestureau. Grenoble: J. Millon, 2002b. 
 
______. Phénoménologie de l’attention. Tradução de Natalie Depraz. Paris: J. VRIN, 
2009b. 
 
______. Philosophie de l’arithmétique. Tradução de Jacques English. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1972a. 
 
______. Philosophie première 1: Histoire critique des idées. Tradução de Arion L. Kelkel. 
Paris: Presses Universitaires de France, 1970b. 
 
______. Philosophie première 2: Théorie de la réduction phénoménologique. Tradução de 
Arion L. Kelkel. Paris: Presses Universitaires de France, 1972b.  
 
______. Problémes fondamentaux de la phenomenology. Tradução de Jacques English. 
Paris: Presses Universitaires de France, 1991. 
 
______. Psychologie phénoménologique (1925-1928). Tradução de Philippe Cabestan, 
Natalie Depraz e Antonino Mazzú. Paris: J. VRIN, 2001a. 
 
______. Recherches logiques 1: Prolégomènes à la logique pure. Tradução de Marc de 
Launay. Paris: Presses Universitaires de France, 1959. 
 
______. Sur l’histoire de la philosophie. Tradução de Laurent Perreau. Paris : J. VRIN, 
2014. 
 
______. Sur l’intersubjectivité I. Tradução de Natalie Depraz. Paris : Presses Universitaires 
de France, 2001b. 
 
______. Sur l’intersubjectivité II. Tradução de Natalie Depraz. Paris: Presses Universitaires 
de France, 2001c. 
  
______. Sur la phénoménologie de la conscience intime du temps. Tradução de Jean-
François Pestureau. Grenoble: Editions Jérôme Millon, 2003.  



183 
 

 
______. Sur le renouveau: cinq article. Tradução de Laurent Joumier. Paris: J. VRIN, 2005. 
 
______. Die idee der Phänomenologie: Fünf Vorlesungen. Haag: Martinus Nijhhoff, 1950b. 
______. Grundprobleme der Phänomenologie (1910-11). Den Haag: Publication M. 
Nijhoff, 1977. 
 
______. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie: 
Erstes Buch. Hamburg: Felix Meiner Velag, 2009a. 
 
______. Logische untersuchungen. Hamburg: Felix Meiner Velag, 2009b. 
 
______. Philosophie als strege Wissenschaft. Hamburg: Felix Meiner Velag, 2009c. 
 
______. Cartesianische meditationen. Hamburg: Felix Meiner Velag, 2012c. 
 
HUSSERL, E. ; TWARDOWSKI K. Sur les objets intentionnels (1893-1901). Tradução de 
Jacques English. Paris: J. VRIN, 1993c. 
  
INGARDEN, Roman. De L’idéalisme transcendental chez E. Husserl. In: ______. Husserl et 
la pensée moderne. La Haye: Martinus Nijhoff, 1959. 
 
______. Husserl: La controverse idéalisme-réalisme. Paris: J. VRIN, 2001. 
 
______. L’oeuvre d’art littéraire. Tradução de Philibert Secretan. Paris: L’age d’homme, 
1983. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Tradução de Manuela P. dos Santos e Alexandre 
F. Morijão. 6. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2008. 
 
KUYPERS, Karel. La conception de la philosophie comme science rigoureuseer les 
fondements des scienceschez Husserl. In: [(Les Éditions de Minuit)]. Husserl, Cahiers de 
Royaumont : Philosophie III. Paris: Les Éditions de Minuit, 1959, pp-72-82. 
 
KELKEL, Lothar; SCHÉRER, René. Husserl: sa vie, son oeuvre. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1964.   
 
KERN, Isso. Husserl und Kant: Eine untersuchung uber Husserls verhaltnis zu Kant und 
zum neukantianismus. Den Haag:  M. Nijhoff, 1964. 
 
KORTOOMS, Toine. Phenomenology of time: Edmund Husserl's analysis of time-
consciousness. Boston: Kluwer Academic Publishers, 2002. 
 
KOYRÉ, Alexandre. Études d’histoire de la pensée scientifique. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1973a. 
 
______. Etudes galiléennes. Paris: Hermann Éditeurs des Sciences et des Arts, 1980. 
 
______. Du monde clos à l’univers infini. Paris: Idées/gallimard, 1973b. 
 



184 
 

LANDGREBE, Ludwig. Introdução a experiência e juízo. Lisboa: Colibri, 2001. 
 
______. Méditation sur le mot Husserl: ‘L’histoire est le fait majeur de l’être absolu’. Paris: 
Les Editions de Minuit, 2011. 
LAVIGNE, Jean-François. Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913). 
Paris: Presses Universitaires de France, 2005. 
 
LEVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Lisboa: 
Instituto Piaget, 1997. 
 
______. Théorie de l'intuition dans la Phénoménologie de Husserl. Paris : J. Vrin, 2001. 
 
______. Reflexions sur la ‘technique’ phenomenologique. In: [(Les Éditions de Minuit)]. 
Husserl, Cahiers de Royaumont: Philosophie III. Paris: Les Éditions de Minuit, 1959, pp. 
95-107. 
 
LIMIDO-HEULOT, Patricia. Introdução. In : Husserl: La controverse idéalisme-réalisme.  
Paris: J. VRIN, 2001. 
 
LOBO, Carlos. La logique de la définition ou porquoi Frege et Husserl ne pouvaient 
s’entendre. In: BRISAT, Robert (Org.). Husserl et Frege: Les ambiguïtés de 
l’antipsychologisme. Paris: J. VRIN, 2002. 
 
______. Le phénoménologue et ses exemples: Étude sur le rôle de l’exemple dans la 
constitution de la méthode et l’overture du champ de la phénoménologue husserlienne. Paris: 
Édition Kimé, 2000. 
 
MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. Tradução de Carlos Alberto Ribeiro 
de Moura. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
 
MOHANTY, J. N. Edmund Husserl’s theory of meaning. Den Haag,  M. Nijhoff, 1964. 
 
______. The development of Husserl’s thought. In: . The Cambridge Companion to 
Husserl. New York: Printed in the United States of America, 1995. 
 
MORUJÃO, A. F. Mundo e intencionalidade: Ensaio sobre o conceito de mundo na 
fenomenologia de Husserl. Coimbra: Instituto de estudos filosóficos, 1961. 
 
______. Subjectividade e história: Três estudos sobre a fenomenologia de Husserl. 
Coimbra: Instituto de estudos filosóficos, 1969. 
 
MORUJÃO, Carlos. A propósito de algumas relações entre a fenomenologia, a lógica e a 
matemática: Homenagem a João Paisana (1945-2001). Lisboa: Colibri, 2002; 2003. 
 
______. Husserl e a história: Sobre o “Im Zickzack Vor-Und Zuruckgehen” no £ 9 da Crise 
das Ciências Europeias. Lisboa: Colibri, 2007. 
 
MOURA, Carlos A. Ribeiro. Crítica da razão na fenomenológica: São Paulo: EDUSP, 
1989. 
 



185 
 

______. Racionalidade e crise. São Paulo: Discurso; UFPR, 2001. 
 
 
ONATE, Alberto Marcos. História empírica e história transcendental: Derrida leitor de 
Husserl. In: TOURINHO, Carlos D. C. (Org.). Temas em fenomenologia: A tradição 
fenomenológico-existencial da filosofia contemporânea. Rio de Janeiro: Book; Link, 2012. 
pp. 11-26. 
 
______. O lugar do transcendental. Revista de Filosofia Aurora, PUC - PR, v. 19, n. 24, pp. 
131-145, jan./jun. 2007. 
 
PATOCKA, Jan. Qu’est-ce que la phénoménologie? Tradução de Erika Abrams. Grenoble: 
Millon, 2002. 
 
______. Introdution à la phénoménologie de Husserl. Tradução de Erika Abrams. 
Grenoble: Jérome Millon, 1992. (Collection Krisis) 
 
______. Papiers phénoménologiques. Tradução de Erika Abrams. Grenoble: Jérome Millon, 
1995. (Collection Krisis) 
 
PIKE, Shirley R. Marxism and Phenomenology: Theories of crisis and their synthesis. New 
Jersey: Barnes and Boble Books, 1986. 
 
PORTA, Mario A. G. A polêmica em torno ao psicologismo de Bolzano a Heidegger. Revista 
Síntese, Belo Horizonte, v. 31, n. 99, 2004.   
 
______. Algunas concideraciones em torno a la distinción de tipos de psicologismo em 
Husserl. Cognitio Revista de Filosofia, São Paulo, v. 11, n. 2, jun./dez., 2010.  
 
______. La Idea de uma morfología de la significación o gramática universal em la ‘4ª 
investigación lógica’ de Husserl. Cognitio Revista de Filosofia, São Paulo, v. 9, n. 1, 
jan./jun., 2008. 
 
RICHIR. Marc. Intentionalité et être-au-monde. In: ______. L’intentionnalité en question: 
entre phénoménologie et recherches cognitives. Paris: J. VRIN, 1995.    
 
RICOEUR, Paul. A l’école de la phenomenology. Paris: J. Vrin, 2004a. 
 
______. Edmund Husserl: A quinta meditação cartesiana. Lisboa: Colibri, 2004b. 
 
______. Husserl: An analysis of his phenomenology. Evanston: Northwestern University 
Press, 1967. 
 
______. Notas de rodapé. In: HUSSERL, Edmund. Idées directrices pour une 
phénoménologie. Tradução de Paul Ricoeur. Paris : Gallimard, 1950a. 
 
SARTRE, J. P. A transcendência do ego. Lisboa: Edições Colibri, 1994.  
 
______. La transcendence de l’ego et autres textes phénoménologiques. Paris: Librairie 
Philosophique; J. VRIN, 2003. 



186 
 

 
______. L’Être et le Néant: Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 1999. 
 
______. Situations Philosophiques. Paris: Gallimard, 2005.  
 
SALANSKIS, Jean-Michel. Husserl. Paris: Les Belles Lettres, 2004. 
 
SAVI, Cristina. Husserl e lo scetticismo. Milano: Guerini Scientífica, 1995. 
 
SCHÉRER, René. La phénoménologie des ‘Recherches Logiques’ de Husserl. Paris: 
Presses Universitaires de France, 1967. 
 
SMITH, Barry; SMITH, David W. The Cambridge companion to Husserl. Cambridge 
University Press: Printed in the United States of America, 1995. 
 
SOKOLOWSKI, Robert. Introdução à fenomenologia. São Paulo: Edições Loyola, 2004. 
 
______. The formation of Husserl’s concept of constitution. The Hague: Martinus Nijhoff, 
1970. 
 
STEIN, Edith. Selbstbildnis in Briefen: Briefen na Roman Ingarden. Freiburg: Herder, 2005. 
 
______. Ser finito y ser eterno. México: Fundo de Cultura Econômica, 1994.  
 
STUMPF, Carl. Renaissance de la Philosophie. Paris: J. VRIN, 2006. 
 
TATARKIEWICZ, Wladyslaw. Reflexions chronologiques sur l’epoque ou a vecu Husserl. 
In: [(Les Éditions de Minuit)]. Husserl cahiers de royaumont: Philosophie III. Paris: Les 
Éditions de Minuit, 1959, pp. 16-26. 
 
TWARDOWSKI, Kasimir. Contenu et objet des représentations. In: HUSSERL, E. ; 
TWARDOWSKI K. Sur les objets intentionnels (1893-1901). Tradução de Jacques English. 
Paris: J. VRIN, 1993c. 
 
TEIXEIRA FILHO, Dario Alves. Análise e identificação de proposições segundo o 
realismo lógico de E. Husserl. 2001. 258 f. Tese de doutorado (Programa de Pós-graduação 
em Filosofia) – Universidade Federal do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2001. 
 
THÁO, Trân-Dú’c. Phénoménologie et matérialisme dialectique: Éditions des arquives 
contemporaines. Paris: Gordon & Breach, 1971. 
 
TOURINHO, Diógenes C. O vivido e suas polaridades: Oscilações do ‘objeto intencional’ na 
fenomenologia de Husserl. In. ______ (Org.). Temas em fenomenologia: A tradição 
fenomenológico-existencial da filosofia contemporânea. Rio de Janeiro: Book/Link, 2012. pp. 
27-47 
 
WARREN, Nicolas de. Husserl and the promise of time: Subjectivity in transcendental 
phenomenology. Cambridge: UP, 2009. 
 
Wörterbuch der phänomenologischen Begriffe. Hamburg: Meiner, 2002. 



187 
 

 
WUNDT, Wundt. Éléments de psychologie phisiologique. Paris: Félix Alcan Éditeur, 1886. 
 
ZAHAVI, Dan. Husserl’s Phenomenology. Stanford: Stanford University Press, 2003. 
 
ZANER, R. M. Notas de rodapé. In: CAIRNS, D. Conversation avec Husserl et Fink. 
Grenoble : Editions Jérome Millon, 1997. 


	CAPA, INTRODUÇÃO...
	TESE COMPLETA

