PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO
PUC - SP

Valmir de Costa

Estatuto da Imanéncia na Fenomenologia de Husserl

DOUTORADO EM FILOSOFIA

SAO PAULO
2015



PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO
PUC - SP

Valmir de Costa

Estatuto da Imanéncia na Fenomenologia de Husserl

DOUTORADO EM FILOSOFIA

Tese apresentada a Banca Examinadora da
Pontificia Universidade Catolica de S&o Paulo,
Programa de Estudos Pds-Graduados em
Filosofia, na linha de pesquisa: Ldgica e Teoria
do Conhecimento, como exigéncia parcial para
obtencdo do titulo de Doutor em Filosofia, sob a
orientacdo do Prof. Dr. Mario Ariel Gonzéles
Porta.

SAO PAULO
2015



BANCA EXAMINADORA




DEDICATORIA

A meu pai, Donato de Costa, in memorian, a
guem viver e conhecer constitui uma Unica

dimensao da vida.



AGRADECIMENTOS

A Pontificia Universidade Catélica de Sdo Paulo, pela estrutura de apoio ao desenvolvimento

da pesquisa.

Ao Programa de Estudos Pés-Graduados em Filosofia, pela seriedade e compromisso com

que dirige e orienta o estudo de filosofia.

Ao CAPES, pelo fomento e apoio institucional ao desenvolvimento do trabalho.

A todos os funcionarios e colaboradores da PUC-SP, pelo apoio e pela colaboracéo.

A Congregacéo Rogacionista do Coracio de Jesus, pelo apoio e pelo incentivo ao

desenvolvimento deste projeto.

A Université Paris 1 Panthéon Sorbonne e ao Prof. Dr. Renaud Barbaras, pela gentileza e

presteza no apoio a esta pesquisa.

A minha familia, pela educacéo e orientagdo no caminho que me levou ao interesse pela

filosofia.

Aos colegas de turma, pelos debates e as duvidas suscitadas.

Ao Prof. Dr. Mario Ariel Gonzales Porta, pela orientacao clara e objetiva no estudo da

fenomenologia.



EPIGRAFE

“Noli foras ire, in te redi, in interiore homine

habitat veritas™.

Agostinho



RESUMO

A presente tese pretende contribuir para o aprofundamento da compreensdo da imanéncia no
pensamento de Husserl, sua extensdo e constituicdo, fundamentalmente, da psicologia
descritiva (1900) a filosofia transcendental (1913). A fenomenologia se caracteriza pelo
exercicio livre da razdo, que através de um método de investigacdo proprio, executa a
autoapreenséo ideadora de objetos puros na consciéncia. A imanéncia designa uma regido de
ser em que 0s objetos assumem as condicdes de possibilidade de sua manifestacdo pura,
constituindo a propria identidade da investigacdo fenomenoldgica como teoria do
conhecimento. Conceitualmente, no inicio de sua investigacao, a imanéncia dos atos psiquicos
se contrapde a toda ordem de objetos transcendentes a tais atos, 0 que acaba por constituir a
fenomenologia como ciéncia de objetos ideais (Primeiro e Segundo Capitulos). Seu método
de investigacdo, determinado pela especificidade de seu objeto, se distingue totalmente do
método das ciéncias da natureza. A fenomenologia, pelo método da reducéo e da intuicao,
investiga a regido de ser da consciéncia transcendente ao mundo, com seus objetos puros e
ideais, em que, pelos seus niveis de constituicdo e verdade, vincula o discurso filosofico a
uma ciéncia de rigor. As ciéncias da natureza, pelo método empirista e da deducdo, séo
imanentes ao mundo e constituem uma relacdo objetiva ‘real’ de investigacdo com seu objeto,
por isso relativa (Terceiro Capitulo). Ver-se-& que a posi¢cdo do estatuto da imanéncia de
objetos puros se consolida, inversamente, pela suspensdo de toda tese do mundo, como
contraposicdo epistemoldgica da fenomenologia ao empirismo. Husserl, em seu percurso de
consolidacdo da investigagdo fenomenoldgica, constitui, conforme a evolucdo de seu
pensamento, niveis distintos de descricdo dos atos de consciéncia. Parte, assim, na origem, de
uma imanéncia real (Real), herdeira da légica e do psicologismo, passando pela imanéncia
‘Reell’, referente a psicologia descritiva, até chegar a seu nivel mais alto de elaboragdo, com a
imanéncia pura. Se o nivel de descri¢do ultimo que visa & fenomenologia € alcancado somente
quando se chega ao transcendental, como ruptura definitiva de toda ordem de natureza, a
‘reducdo’ é o gesto inaugural em que se realiza toda analise fenomenologia (Quarto Capitulo).
O estudo da imanéncia procura dirimir um problema, de que, na teoria fenomenologica, a
ruptura do vinculo com o mundo é indispensavel a constituicdo de seu sentido, manifestada,
unicamente, por um ser absoluto. A apreensdo do ser do mundo so é possivel assim, por sua
suspensdo e consequente negagdo. A fenomenologia torna-se, desse modo, uma ciéncia estrita
de objetos puros, realizada pelo gesto inaugural da epoché, em que o mundo, reduzido a sua
manifestacdo intencional, € constituido, por uma ideia de tempo prépria, transcendentalmente
na consciéncia (Quinto Capitulo). O estatuto da imanéncia é o préprio resultado em que a
psicologia se transforma em fenomenologia pura, e esta em filosofia transcendental.

Palavras-chave: Psicologia. Consciéncia. Imanéncia. Transcendéncia. Intencionalidade.
Epoché. Reducéo. Filosofia transcendental.



RESUME

Cette these vise a contribuer a I'approfondissement de la compréhension de I’immanence a la
pensée de Husserl, sa longueur et constituition, fondamentalement, de la psychologie
descriptive (1900), a la philosophie transcendantale (1913). La phénoménologie est
caractérise par le libre exercice de la raison, qui, a travers sa propre méthode de recherche,
effectue I’auto appréhention ideal des objets purs dans la conscience. L'immanence désigne
une région d'étre la ou les objets prennent les conditions de possibilité d'une manifestation
pure, constituant l'identitt méme de la phénoménologie comme une théorie de la
connaissance. Conceptuellement, au debut de la recherche phénoménologique, I'immanence
des actes psychiques est opposé a toutes sortes d'objets transcendants a de tels actes, qui se
révele étre la phénoménologie comme science des objets idéaux (premier et deuxieme
chapitres). Sa méthode d'enquéte, tel que déterminé par la spécificité de son objet, différe
totalement de la méthode des sciences naturelles. La phénoménologie, par la méthode de la
réduction et de l'intuition, étudie la région d'étre de la conscience transcendante au monde
avec leurs objets purs et idéaux, en quoi, par leurs taux de constituition et vérité, qui fait le
lien de discours philosophique a une science rigoureuse. Les sciences naturelles, avec la
méthode empirique et la déduction, sont immanentes au monde et constituent un lien objectif
«réel» avec son objet de recherche, afin relative (troisieme chapitre). On verra que la position
de statut de I'immanence de l'objet pur est consolidé, a l'inverse, par la suspension de
I'ensemble de la thése du monde, comme contraposition de I’épistémologique
phénoménologie a I'empirisme. Husserl, dans sa facon de consolidation de la recherche
phénoménologique, constitue, selon I'évolution de sa pensée, différents niveaux de description
des actes de conscience. Partie ainsi l'origine d'une véritable immanence (Real), I'héritier
logique et le psychologisme, par immanence »Reell», se référant a la psychologie descriptive,
pour atteindre son plus haut niveau de développement, avec la pure immanence. Si le niveau
de la derniére description qui vise a la phénoménologie est atteint seulement quand il vient a
la transcendance, comme une rupture définitive de tout ordre de la nature, la «réduction» est
le geste inaugural en quoi s’accomplie chaque analyse phénoménologique (quatrieme
chapitre). L'immanence recherche résoudre un probleme qui, dans la théorie
phénoménologique, rompre le lien avec le monde est indispensable a I'établissement de sa
signification, qui se manifeste uniquement par un étre absolu. L'appréhension d'étre dans le
monde est seulement possible ainsi, en suspension et conséquente négation. La
phénoménologie devient ainsi une science rigoureuse de objets purs détenus par le geste
inaugural de époché, en quoi le monde, réduit a leur manifestation intentionnelle, est constitué
pour avoir une idée du temps lui-méme, transcendantale dans la conscience (cinquiéme
chapitre). Le statut de I’immanence est le résultat lui-mémme en quoi la psychologie se
transforme en phénoménologie pure, et ce, dans la philosophie transcendantale.

Mots-clés: L'immanence. Transcendance. Intentionnalité. Epoché. Réduction. Conscience.
Psychologie. La philosophie transcendantale.



ABSTRACT

This thesis aims to contribute to the deepen uhe understanding of immnence in the thought of
Husserl, its length and constituition, fundamentally, from descriptive psychology (1900) and
transcendental philosophy (1913). Phenomenology is characterized by the free exercise of
reason, which through its own research method, performs ideal self apprehension of pure
objects in consciousness. The immanence designates a region to be in those objects that
assume the conditions of possibility of a pure manifestation, constituting the very identity of
phenomenology as the theory of knowledge. Conceptually, at the beginning of
phenomenological research, the immanence of psychic acts is opposed to all kinds of
transcendent objects to those acts, which turns out to phenomenology as science of ideal
objects (First and Second Chapters). His method of investigation, as determined by the
specificity of its object, differs totally from the method of the natural sciences.
Phenomenology, by the method of reduction and intuition, investigates the region to be the
transcendent consciousness to the world with their pure and ideal objects, which, by their
levels of incorporation and links actually the philosophical discourse to a rigorous science.
The natural sciences, the empirical and deduction methods, are immanent to the world and
constitute a 'real’ objective relationship with his research object, therefore relative (Third
Chapter). It will be seen that the immanence of the status of the position of pure object is
consolidated, conversely, by the suspension of the entire thesis of the world, as opposed by
epistemological phenomenology to empiricism. Husserl, in his way of consolidation of
phenomenological research, constitutes, according to the evolution of his thinking, different
levels of description of the acts of consciousness. He leaves thus the origin of a real
immanence (Real), the logical inheritance and psychologism, through immanence 'Reell’,
referring to the descriptive psychology, to reach its highest level of development, with the
pure immanence. If the level of last description that aims to phenomenology is achieved only
when it comes to the transcendental, as a definitive break from all order of nature, the
‘reduction’ is the inaugural gesture that takes place every phenomenological analysis (Four
Chapter). The immanence seeks to resolve a problem which, in the phenomenological theory,
breaks the link with the world, is indispensable to the establishment of its meaning,
manifested only by an absolute being. The apprehension of being in the world is only possible
as well, in suspension and consequent denial. Phenomenology becomes thus a strict science of
pure objects held by the inaugural gesture of epoché in the world, reduced their intentional
manifestation, it consists, for an idea of time itself, transcendentally in consciousness (Fifth
Chapter). The immanence of the statute is effected itself in the psychology which turns into
pure phenomenology, and this to transcendental philosophy.

Keywords: Immanence. Transcendence. Intentionality. Epoché. Reduction. Conscience.
Psychology. Transcendental philosophy.



Ph. A.
L. U.
Huss. 11
ldées |
Ph. W.
Ph. P1
Ph. P2
M. B.
L.F.T.

LISTA DE ABREVIATURAS

Philosophie de L’Arithmétique (1972a)

Logische Untersuchungen (2009b)

Die Idee der Phdnomenologie (1950b)

Idées directrices pour une phénoménologie (1950a)
Philosophie als strege Wissenschaft (2009c)
Philosophie Premiére 1(1970b)

Philosophie Premiére 2 (1972b)

Manuscrits de Bernau (2010b)

Logique formal et logique transcendental (2002a)






SUMARIO

INTRODUGAO. ...t e e 12
1 EMERGENCIA DO CAMPO TEMATICO....ccocuutiriieriieriiesieeisseeeseseessseseeeseseeens 23
1.1. Na escola da MatemMATICA. .........c.eoireirieeeeeeeee et 27
1.1.1 Aproximagao com O PSICOIOZISINO. ....cccuvieeiuiieeiiiieeiieeeieeeeiee e et e e eteeeereeesreeessbeeeereeenenes 29
1.1.2 Delimitacdo do campo SUDJETIVO....cc.uieiuieiiieiiieeiieiits ceiieeieeee ettt 32
1.1.3 O ver COmMO MOMENLO PETCEPLIVO. ..c.uvierreerieriieaiieniieeteesteeteessseessaesseenseessseessaesnseenseesnne 35
1.2 Formulac¢des primarias dos 0bjetos iNtenCioNais...........cccc.eceeeeieieieieiecieceeceeie 37
1.2.1 Objeto € SINITICACAO. ..cuvviiretieeiiiieeitieeeiieeeitteeeieeesteeesteeeseaeeetaeeesaeessseeessseeessseeensseesnssens 39
1.2.2 Especificagdes da relacdo fendmeno € CONSCIENCIA......ccuerevieriiiriieriieeiieiie e 40
1.2.3 Heranga Brentaniana............c.eeecueeeeiuieeiiiieeeiieceiie ettt e e e et eenaeeeaeeeesaeeenns 41
1.3 Definigdo de um novo objeto de INVESTIgACA0...........ccevievvieiieeieieeieceeteee e 47

1.3.1 Passagem a um novo dominio de conhecimento e seu distanciamento do

PSICOLOZISITION 1.ttt ettt ettt ettt et e et e bt e st e e bt e eabe e bt e sateenseesnbeeseeenbeenseaenseenseas 49

1.4 PSICOlOQISMO € FEIAtIVISINIO........iiviiceiieieeceie ettt ettt et et eane s 54
1.5 O retorno as coisas mesmas como forma de superacao de certos prejuizos................ 56
2 NOS LIMITES DA DESCRIQAO ANALITICA E FENOMENOLOGICA: A
FENOMENOLOGIA COMO DISCIPLINA AUTONOMA........ooooiiieieeeeeeeeeeeenens 60
2.1 Acerca da expresséo e da significacdo na teoria da imanéncia fenomenoldgica ..... 62
2.1.1 Caracterizacao dos atos de SigNifiCaCA0.......ccueruieriieriiieiie ettt eeiee e e 64
2.2 Sobre certas propriedades das vivéncias intencCionais.............cccceeeeeeeeecieeeeereecieeeenne. 66
2.2.1 A referéncia da consciéncia ¢ suas modalidades..............coeevvieiieiiiiieiciiiie e 68

2.2.2 Consciéncia COmMO PErcePCAO INEEIMA. ....c.ueeruveerureeieeiieereeriieeteesteesseenseeeseesseesseesseessens 71
2.2.3 Consciéncia e intencionalidade...........c.eeevieiiieiiieiiieiiieiecie et 73
2.3 A necessidade de adequacao terminOIOQICA............ccueeveruieeiieieeiieie e 75
2.3.1 Disting0es €SSeNCIalS AOS ALOS.........cciviuriiieeiiriieeeeiriee e ettt e eeeteeeeeeere e e e eeeareeeeeeareeeeeeaneens 77

2.3.2 Qualidade € Matéria dOS AtOS.........ccueeecuiieeiiiieeiiieciie ettt et e e e e e e eereeeeanas 78
2.3.3 A ideia de representagao € SUAS VATTAGOECS. ...ccuvreeerreeerreenireenreeesseeessreeennreeensseesssseesnsnens 79
2.4 Disting¢des fenomenoldgicas da atencéo: curso de inverno de 1904-1905................... 82

3 PASSAGEM A ANALISE FENOMENOLOGICA E A ESPECIFICACAO DA
IMANENCIA COMO LUGAR DO TRANSCENDENTAL .....co.coovviiieeeeeeeeeeeeeee e, 86
3.1 O surgimento da epoché fenomenoldgica pela davida cartesiana.............c..cccceeveueee. 91



3.1.1 Ordem de validade dos 0bjetos IMANENLES..........eeervirerieeeriieeiiee e e e e eieeeereeeseree e 93

3.2 Critica ao idealismo NUSSErTIaN0............ccoeieieiiiereeeeeeeeee e 97
3.3 Filosofia e rigor CIENTITICO. ........c.oouiiiieeeeeeecee et 104
3.3.1 Insuficiéncias da andlise NAtUraliSta...........ccceeeeuieriieiiieniieeie et 107
3.3.2 Incompatibilidade com 0 hiStOTICISINO ......cc.eevvieriiiiiieiiieieecie e e 111
4 ESSENCIALISMO DA VIRADA TRANSCENDENTAL.....ccooirieieirieieiereieeee e 114
4.1 Da fenomenologia pura aos dados absolutos ............cccccceeveiiiiiiiicicceceeeceee 116
4.1.1 Variagoes acerca da €SSENCIA..........ccvuireeiuieeeiieeeiieeeteeeeteeeeireeeetaeeeeteeeereeesreeesaseeeeaneees 119
4.1.2 Correlacao entre ciéncias faticas € eidétiCas.......c.eevvuerieiiiiieiiiieeiie e 121
4.1.3 Esséncia especifica de Uma re€@IA0........cccuvieeiueeeriieeniieeeieeerieeeereeesereeeseveeeeveeseeeesnneeas 122
4.1.4 Pressupostos da andlise e1dEtiCa.........cuiivuiirieiiieiiieiieie et 124
4.1.5 A necessidade de ultrapassar a tese natural...........ccceeeeiieriieiiieniiieieee e 126
4.2 A consciéncia transcendental como residuo fenomenoldgico.............ccoveveveverennnnne. 128
4.3 Distin¢ao entre percep¢ao imanente e transcendente...........c..cceevevieeieeeccieceeeneenee, 129
4.4 Designacao da regido do transcendental.............c..coooeveiiiiiiiiiiicceceeeeeee e 133

45 A sobreposicdo na imanéncia entre psicologia eidética e a fenomenoldgica

ErANSCENAENTAL.......oeiiiiiii e 138
4.5.1 Consideracdes metodoldgicas fundamentais..........cceeeeeveeeecieeeeciieesieeesiie e eeeee e 139
4.5.2 Retorno a subjetividade e consolidagdo da filosofia transcendental ........................... 142
4.5.3 A reflex@0o fenomenolOZICaA. .......cc.ueviiiiiieeiieiie ettt ettt 144
4.5.4 O ‘Eu puro’ como presencga abSOIULA...........ceevvieriiieiieriieeieeieeie et 145
4.5.5 A intencionalidade fenomenolOgICa............eeecviveeiieeiiiieiie e 146
5 TEMPO FENOMENOLOGICO E IMANENCIA.........ooooiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 149
5.1 EQO, teMPO € MOTIVAGAD ......cviieieiieiieiieie ettt ettt ettt ste e esaesseesseessesaeenee e 153
5.2 Imposi¢Oes acerca da consciéncia do tEMPO.........cceevieieiieeieeieieee e 154
5.3 Estrutura fundamental da consciéncia originaria ............ccccccceeveeviieieeeecneceeenenee. 158
5.3.1 Retencdo e protensdo na constituicdo do tempo fenomenologico..........ccceeveveeerenennee. 160
5.3.2 Retencdo e protensdo na constituicdo temporal do objeto fenomenoldgico .............. 162
5.4 Retencdo, protensdo e consciéncia de preenchimento...........cccceeieeieieniececeeenenne. 164
5.5 IManéncia € ONTOIOGIA. .........oouiiiiieiiiieie ettt 166
CONCLUSAD ...ttt 171
REFERENCIAS. ...ttt ssse sttt 176

11



INTRODUCAO

Com o “Estatuto da Imanéncia”, investigaremos as condi¢des de possibilidade de
conhecimentos puros, principio que orienta a pesquisa fenomenoldgica. No que tange a nossa
tematica de estudo, a fenomenologia se constitui a partir do exercicio livre da razdo, em que
ocorre a autoapreensdo ideadora de objetos puros na consciéncia. Ao defini-la como
“exercicio”, ndo nos referimos a uma atividade intramundana do conhecimento, como critério
de verdade, mas voltamo-nos, processualmente, a aplicagdo de um método de conhecimento
estrito, modelado e adequado a seu objeto de investigacao.

Como veremos, os “objetos puros” modelam e determinam o método de investigacdo
no pensamento husserliano. De origem racionalista, a investigagdo fenomenologica se
contrapde a toda forma de empirismo das ci€ncias naturais, se posicionando, a partir de seu
objeto, como uma filosofia antinaturalista. Sua base de fundamentacdo ndo se sustenta na
experiéncia sensitiva ou objetiva do conhecimento, mas nas condi¢cdes a priori, em que 0s
objetos puros podem ser investigados e conhecidos. A fenomenologia se constitui, assim, pelo
seu proprio método, na suspensdo de toda ordem da experiéncia natural, o que a faz se
posicionar, na virada do século XX, como pensamento critico, tanto em relacdo as ciéncias
como a filosofia tradicional. Nesse sentido, concatena-se numa triade epistemologica: seu
método estd relacionado a uma verdade, seu objeto a uma esséncia, € o sujeito do
conhecimento a um ser absoluto.

A condi¢do estatutaria decorre da interseccdo dessa triade, em que a imanéncia se
constitui como conceito artificial e sintético, delimitado num campo de investigacdo puro.
Esta investigacdo e sua distingdo das ciéncias naturais exigem a fundag¢do de uma ciéncia
correspondente ao seu proprio campo investigativo. A fenomenologia se define, assim, como
uma ciéncia eidética, em que os objetos sdo apreendidos em sua manifestacdo pura na
consciéncia.

A ideia de consciéncia assume um papel fundamental na definicdo da imanéncia. Por
vezes, a consciéncia pode assumir uma dupla identidade, ora como sujeito, ora como objeto
de sua investigagao, nem sempre faceis de distinguir e separar, devido ao proprio carater
evolutivo em que se sistematiza e se estrutura a pesquisa fenomenoldgica. Como teremos
oportunidade de ver, poder-se-a4 apresentar de modo gradual e evolutivo, como dado
resultante da investigagdo, ao menos trés concepgdes de consciéncia: 1) quando interroga o
objeto puro (pela logica); 2) quando interroga a si mesma (via cartesiana); 3) quando interroga

o mundo (pela reducdo). A partir dessas trés concepcdes, em que se assenta e se constitui a
12



propria ideia de imanéncia, Husserl realizara, ndo sem controvérsias, a passagem em que se
consolidara a ciéncia fenomenologica, da psicologia descritiva a uma filosofia transcendental.
Comumente essa passagem ¢ denominada de virada transcendental, de uma concepgao realista
a uma concepc¢do idealista do conhecimento. Ambas as concepgdes, como veremos, estao
aquém de poder expressar o verdadeiro legado do pensamento fenomenologico e sua
definicdo como ciéncia eidética.

Husserl, na introduciao de “Investigacdes Logicas”, relaciona a fenomenologia a um
dominio de investigacdes neutras em que diferentes ciéncias t€ém suas raizes, e que ela pode
prestar um grande servigo a psicologia e as ciéncias empiricas de modo geral. O que garantiria
o carater cientifico universal da filosofia fenomenoldgica € o que a viabiliza como teoria de
objetos puros, sdo os fundamentos de sua referéncia, que sendo a priori, antecedem a todas as
formas de experiéncia objetiva.

A intui¢do e a intencionalidade, conceitos que pavimentam ¢ mesmo fundamentam o
campo da idealidade, ndo sdo resultados de uma operagao psicofisica da consciéncia, mas
manifestagdo da propria consciéncia fenomenoldgica transcendental. A fenomenologia de
Husserl, processualmente, se desdobra em questdes que visam esclarecer o a priori da
correlagdo entre consciéncia e mundo, se definindo como ciéncia de objetos puros. Tais
objetos resultam da atividade constituinte da consciéncia, em que a autoapreensao subjetiva
ndo seria tomado em sua factualidade, mas em decorréncia de um sujeito constituido
transcendentalmente.

E legitimo, assim, falar na fenomenologia, de estruturas do conhecimento, que
garantem a validade a priori das verdades que pretende fundamentar. As estruturas operativas
do conhecimento puro se localizam entre as formas apridricas do ser (as validades teoréticas,
funcdes judicativas etc.), estabelecidas nas obras até “Investigagdes Logicas” e o ego puro
transcendental (apercepgao transcendental), contidos principalmente em “Idées I

Compreender os problemas elaborados em “Investigacdes Logicas”, em sua extensao e
profundidade, pressupde uma conexdo temdtica da psicologia descritiva com a filosofia
transcendental. O objetivo e a orientagdo de “Investigacdes Logicas” podem, assim, somente
ser tomadas em sua integralidade, se voltadas, conjuntamente, para “Idées I”’, o que a ideia
evolutiva de imanéncia pretende corroborar.

O estatuto da imanéncia visa especificar um campo de investigagdo em que a filosofia,
mediante a pesquisa fenomenologica, se constitui como ciéncia rigorosa (strenge

Wissenschaft). A perspectiva de interesse que animou o projeto de doutorado, com o titulo

13



“Estatuto da Imanéncia na Fenomenologia de Husserl”, tem sua origem no projeto de filosofia
desenvolvido no mestrado, em especial, no existencialismo francés, e tinha como titulo
“Ontologia da Negatividade em Sartre” (COSTA, 2009). Uma das conclusdes a que
chegdvamos nessa dissertagdo, ¢ que, embora o referencial tedrico do existencialismo
sartreano fosse husserliano, e as bases de sua reflexdo estivessem fundamentadas na
fenomenologia, as perspectivas abertas por essa corrente de pensamento, conduziam seus
trabalhos, a partir de seus objetos de estudo, para fora da fenomenologia, ndo para seu
interior.

A diferenca de posicdo em que se situa o existencialismo em relagdo a fenomenologia
esta que, o primeiro, parte do pressuposto de que a ordem de surgimento tanto do mundo
como do ser (Dasein) ¢ de que ambos estejam em relagdo mutua e sejam interdependentes, e o
segundo, da condi¢do de que o mundo esteja, necessariamente, em suspensdo, pelo retorno a
sua manifestacdo pura na consciéncia absoluta. Onde um faz referéncia a relacdo existencial,
o outro trata de correlacdao intencional; o primeiro ¢ de ordem antropologico-existencial; o
segundo, epistemoldgico-ideal.

Para o existencialismo, o Dasein ou a realidade humana, sdo fendmenos que emergem
de sua relagdo de identidade com o mundo, constituidos a partir de sua mutua presenca fatica.
Para a fenomenologia, ao contrario, a emergéncia do mesmo fenomeno, a causa de diferengas
intransponiveis, decorre da suspensdo dessa relagdo, em que o mundo ¢ apreendido pelo seu
sentido constituido transcendentalmente. O motivo da divergéncia estd justamente no fato de
como ambas tomam ou compreendem a imanéncia (Immanenz) como operadora da
manifestagdo dos fendmenos mundo e consciéncia: ou por sua facticidade, ou por sua
idealidade, ou pelo sujeito empirico, ou pelo sujeito transcendental.

A andlise fenomenoldgica do existencialismo, com a analitica heideggeriana do
Dasein, parte do pressuposto de que a intencionalidade da consciéncia é condicionada por um
ser transcendente e fatico temporalmente, e ndo por um ser absoluto, de constituicdo
transcendental e atemporal. Ora, as questdes aqui envolvidas, em Ultima instancia, decorrem,
entre outras, da concep¢do de imanéncia como reveladora do que ¢ da ordem do
transcendental, ndo do transcendente; de um ser absoluto, ndo de um ser contingente. Embora
ambos possam se fundamentar sob uma ideia de ontologia, a operacdo se dd em esferas
distintas de compreensdo do ser: a primeira, um ente existente, como analitica existencial; a

segunda, de um ser cognocente, como teoria do conhecimento.

14



Para averiguar tais questdes com maior profundidade, permanecendo exclusivamente
no campo da andlise fenomenologica, vimos por bem dar um passo atrds e investigar nos
textos de Husserl, a que ele se refere quando trata de questdes relacionadas a imanéncia e de
sua correlacdo com os objetos transcendentes. Para o existencialismo, a intencionalidade gera
uma relagdo de independéncia entre mundo e consciéncia, para a fenomenologia, uma
correlagdao de conhecimento, pelo retorno a um eu puro constituinte de toda realidade.

Em uma passagem da quinta investigagdo logica, ao tratar da confusdo que persistia
ainda na filosofia, na distin¢gdo entre objetos intencionais (intentionalen Gegenstande) e
objeto efetivo (wirklich Gegenstand), Husserl (2012b, p. 364) afirma que tal confusdo “[...]
tem seu ponto de apoio nos equivocos do discurso acerca da imanéncia e de outras coisas da
mesma espécie”. Tendo em vista que tal distingdo ¢ o polo hegemonico por onde se inicia a
investigagdo fenomenolodgica, que a coloca, definitivamente, como ciéncia eidética, oposta as
ciéncias empiricas, ¢ importante, na justa medida, expor os critérios filosoficos e
metodologicos, de que Husserl lancou mao, para superacao de tais equivocos. Ao mesmo
tempo, a constatacdo dos equivocos por parte de Husserl, nos remete ao percurso que o levou,
na virada do século XX, as andlises constitutivas da propria filosofia fenomenolédgica, ao
identifica-la, primeiramente, na fundamentacdo da psicologia, e posteriormente, na
investigacao eidética transcendental.

Ao identificarmos uma referéncia estatutaria a imanéncia, nos referimos, antes de
tudo, a consolidagdo progressiva do método de investigacdo fenomenologica, que parte de
uma psicologia descritiva e se consolida como filosofia transcendental. Ao mesmo tempo, e
em continuidade com a andlise anterior, nos referimos a interseccao epistemologica de niveis
distintos de consolidagdo da andlise da imanéncia, que se estruturam, ora em mutua
colaboragdo da psicologia com a matematica e a logica, ora da filosofia transcendental com a
psicologia descritiva e eidética. A passagem, ou mesmo a realizagcdo da “reducdo”, se coloca
como gesto definitivo da fenomenologia como filosofia transcendental, que na aplicacao de
seu método, suspende toda “tese do mundo”.

Ao acompanhar a evolu¢ao do método fenomenolédgico de investigacdo de objetos
puros, sua relacdo a um estatuto exige a redefinicdo permanente da identidade constitutiva da
imanéncia. Assim, ela ndo esta vinculada, simplesmente, a uma dimensdo interna de
experiéncias psicologicas cognitivas, embora seu ponto de partida esteja na psicologia, mas na

analise de uma regido de ser como condicdo de possibilidade de conhecimentos puros, em que

15



o mundo como correlato ¢ tomado, ndo pelo que ele ¢ (fatico), mas pelo seu sentido (ideal), na
autoapreensao ideal da consciéncia.

Nos textos de Husserl, a origem da investigacdo sobre a imanéncia tem seu ponto de
partida nas distingdes estabelecidas por Brentano entre ciéncias fisicas e psiquicas. Tais
distingdes contribuiram para delinear o campo de investigacdo no qual ird se debrugar, em
que, voltando-se ao psiquico, percebe, acerca dessa regido, o principio fundador a um novo
dominio de conhecimentos em que as ciéncias empiricas ndo exerciam ainda nenhuma
influéncia.

Embora Brentano tenha tido o mérito dessa primeira classificagdo entre duas ciéncias
de dominios distintos, o0 método empregado era o mesmo das ciéncias empiricas, € 0 objeto a
que procurava alcangar, mesmo circunscrito ao psiquico, era tdo “real” (Real) quanto a
realidade transcendente a que procurava se opor. Husserl, questionando a postura da
“psicologia empirica” de Brentano, realiza o0 movimento analitico em dire¢do a “psicologia
descritiva”, em que os fendmenos psiquicos sdo atos “reais” (Reell), ndo ao modo das coisas
externas, mas como idealidades resultantes da correlagdo intencional entre consciéncia e
mundo. O ato intencional da psicologia descritiva ¢ a “irrealidade” ou “idealidade” do objeto
intencionado, distinto da “realidade” do objeto apreendido pela psicologia empirica.

O risco que se corre, ao estilo de Brentano, ¢ de confundir a imanéncia com o
imanente, em que a referéncia espacial interna da realidade (Real) objetiva da psicologia
empirica ¢ tomada como objeto do conhecimento psiquico, o que ndo significa sua oposi¢ao
ao transcendente. Ainda que a imanéncia se desenvolva conceitualmente como oposi¢do a
transcendéncia, sua designagdo fenomenologica se contrapde a identificacao real (Real) de
objetos imanentes, se atendo, inicialmente, a vivéncia intencional enquanto realidade (Reell)
descritiva da consciéncia, como limite possivel de seu conhecimento.

A ideia de imanéncia sofre outra transformagdo, quando se opera a passagem da
psicologia descritiva, consolidada em “Investigacdoes Logicas”, a fenomenologia pura, que
recebe seu primeiro esboco nos trabalhos de 1907 e se consolida por volta de 1913, com
“Idées I’. A imanéncia ndo serd mais “imanéncia” real (Reell), mas imanéncia pura. Nessa
passagem, se reafirma a intui¢do, como recurso operativo da consciéncia a redugdo
fenomenoldgica, tendo como resultado a suspensdo definitiva da ‘tese do mundo’ e a
consolidagdo, na ciéncia eidética, da idealidade de todo conhecimento.

O fim da psicologia eidética, contudo, estd em constituir em si mesma uma disciplina

auténoma de objetos puros, como faz Husserl processualmente, ao transforma-la em filosofia

16



transcendental. A redugdo se coloca como a grande tarefa da fenomenologia, em que esta
suspensa toda ordem de conhecimento natural, em vista de sua apreensdo ideal. A reducao
transcendental estd, assim, para além do dominio de uma técnica e do produto de uma
operacdo. Ela ¢ o resultado pleno e livre da razdo ao suspender todos os seus vinculos com o
mundo da atitude natural e, absorver-se, pela autorreflexao pura, ao que restou do mundo apos
sua suspensao.

A reducdo (Reduktion), como ato principal do pensamento fenomenologico e
invalidacdo da ‘tese do mundo’, supde, como sua condi¢do, que se tenha como seu ponto de
partida a propria atitude natural, como condi¢do de sua suspensdo e posterior superagdo. Sem
esse ponto de partida nada poderia ser posto entre parénteses, ¢ a redugdo seria um ato
‘fantasioso’ do sujeito empirico. A consequéncia disso seria um dualismo fenomenoldgico
fragil, semelhante a res cogitans e da res extensa cartesiana. Mas Husserl deseja ir além.

Para compreender a evolucao do pensamento husserliano em que se consolida a ideia
de redugdo, podemos intercalar, de modo ascendente, as seguintes esferas estruturais do
conhecimento: a fenomenologia pura exige como sua condi¢do a psicologia descritiva e
eidética, que exige, por sua vez, a psicologia empirica. A condi¢do de superagdo da ultima
pela primeira ¢ o pleno exercicio reflexivo de objetos possiveis pela consciéncia
transcendental. Ja a definicdo conceitual dessas disciplinas partiria de uma imanéncia real
(Real) para uma imanéncia Reell, passando pela imanéncia intencional até chegar a seu nivel
mais alto, como imanéncia pura. Nesta ultima, se consolida toda filosofia transcendental.

Especificaremos, na atitude fenomenologica, as disposi¢des gerais internas a
consciéncia, que permitem distinguir objetivamente os dados puros da consciéncia de seus
correlatos transcendentes, pelas quais a filosofia husserliana se transforma numa ciéncia
rigorosa (als strenge Wissenschaft). Ao se interrogar sobre as disposi¢des gerais do ser pelo
qual os fendmenos se tornam objetos de conhecimento, confirmar-se-4 que a imanéncia esta
para além de qualquer ideia de interioridade, sem negar sua fundamentacdo numa concepgao
estrita de consciéncia, distinta da regido natureza.

Como teremos oportunidade de ver, ¢ a andlise da imanéncia que garante a
possibilidade da passagem de instidncias autonomas ¢ independentes, unificadas por um
vinculo sentido, em que a partir de uma epistemologia, o nivel mais alto de reflexdo emerge a
partir de seu nivel mais inferior.

Relacionado a isso estd a ideia de ciéncia que, para a fenomenologia, assume

significado diferente ao do empirismo. Husserl ndo uniformiza um conceito de empirismo

17



nem de ciéncias da natureza, estando suas especificagdes circunscritas ao contexto de suas
criticas, numa tensdo constante, permeada pela diferenciacdo e separagdo do método
fenomenolégico, como acontece em “Philosophie als strenge Wissenschaft” e “Idées 1”. E
possivel, independentemente de qualquer situagdo, identificar a ciéncia fenomenoldgica pelo
método da intui¢do e da redugdo, tendo em seus dominios objetos irreais e puros. Seu ponto
de partida ¢ a correlagdo intencional entre consciéncia ¢ mundo, sendo o mundo a
determinagdo ontoldgica de tudo o que ¢ significado, ou tomado como unidade de sentido pela
subjetividade transcendental. A fenomenologia realiza, assim, um conceito de ciéncia
transcendente ao proprio mundo.

O empirismo ¢ visto por Husserl, pelo método dedutivo, e se fundamenta, de modo
geral, numa relagdo autdbnoma de mundo e consciéncia, em que o objeto real (Real) se
descreve objetivamente, por uma consciéncia imanente ao proprio mundo. A verdade ndo ¢
absoluta, e o conhecimento relativo ao sujeito intramundano.

A definigdo de imanéncia como o campo mais geral de manifestacdo das vivéncias
intencionais, permite, por um movimento reflexivo de autoapreensdo, que se alcancem os atos
pelos quais o mundo se torna sentido na consciéncia e pela consciéncia. Por meio de sua
postulagdo especifica, um dado qualquer da percepgdo “naive”, torna-se, no movimento de
apreensao ideadora, uma vivéncia pura. Nesse sentido, a imanéncia ¢ estatutaria, ao partir de
verdades menos evidentes da psicologia as verdades apoditicas da fenomenologia pura, das
quais ¢ necessario estabelecer a hierarquia constitutiva, em que a génese e origem das
verdades afirmem sua indubitabilidade somente no ser absoluto.

E significativa a contribuigdo que a fenomenologia recebe, em seu percurso inicial, da
matematica e da logica. A condicdo de partir dessas ciéncias para alcancar objetos puros, se
conjugara de tal forma, que a fenomenologia s6 podera vir a luz efetivamente, se conseguir
integra-las em seu discurso e ultrapassa-las por seu método. Nao se chega aos objetos
intencionais, se nao passar por sua elaboragdo ideal abstrata, como ja se oferecia os objetos na
matematica e na logica. Porém, essas ciéncias ndo falam da apropriacdo dos objetos ideais na
imanéncia, somente de suas condigdes a priori, das regras claras e distintas do pensar
corretamente. Mais do que objetos ou coisas a se alcangar num espago ideal, ou da utilizagao
correta das leis do pensamento para sua descri¢do, trata-se de se investigar as condi¢des de
apropriacdo e manifestacdo dos objetos na consciéncia, por um ser, que na sua pureza

ontoldgica, ndo possui quaisquer resquicios de natureza.

18



Qual a relagdo que a fenomenologia mantém com as outras ciéncias? E em que se
estabelece a origem da fenomenologia como ciéncia rigorosa? A postura critica estabelecida
por Husserl, desde o inicio, pode levar a falsa conclusdo de que a fenomenologia, no alcance
de sua autonomia metodoldgica, e na investigagdo de seu objeto proprio, a torna, a0 mesmo
tempo, alheia a tudo o que ndo faz parte de sua atmosfera de problemas. Essas questdes
podem ser esclarecidas se investigarmos as origens € 0 contexto em que o pensamento de
Husserl nasce, e com a impostacdo de novos problemas se desenvolve. A evolucao historica
do pensamento husserliano serd fundamental para compreendermos o proprio objeto de nosso
estudo, pois a defini¢do ultima de imanéncia ¢ o resultado da prépria evolucdo e
desenvolvimento de questdes internas a fenomenologia, em sua contraposi¢do ao empirismo €
as ciéncias da natureza. Em ultima instancia, ¢ o método que distingue os objetos e o grau de
verdade de ambas as ciéncias, eidética e natural.

A estruturagdo de nossa pesquisa, em torno da constitui¢ao estatutaria da imanéncia e
o estabelecimento da fenomenologia como ciéncia de rigor (als strenge Wissenschaft) se dara
no desdobramento de dois momentos decisivos do pensamento de Husserl. O primeiro, liga-se
a sua origem em torno da matematica, quando se dedica a pesquisa de sua tese de habilitagao,
por volta de 1887, intitulada “Sur le concept de nombre” e em continuidade com esta, seu
trabalho sobre “Philosophie de [’Arithmétique”, de 1891, e consequentemente, ligadas a estas
questdes, sua critica ao psicologismo. Esse periodo ira se desenvolver praticamente por uma
década, quando da publicagdo de “Logische Untersuchungen”, que se especificara como
momento decisivo da investigagdo fenomenologica, ao sistematizar o discurso filos6fico em
torno da abstracdo de objetos gerais idealizados pela logica e pela matematica, como
momento formal a priori da teoria do conhecimento e da sua intui¢do de esséncias.

O segundo momento ocorre a partir da virada transcendental, por volta de 1907,
quando se dedica aos cursos sobre “Die Idee der Phdnomenologie”, em que realiza suas
primeiras elaboracdes acerca da redugdo fenomenoldgica e a consolidagdo de uma filosofia
transcendental. Ambos os momentos ndo configuram propriamente uma ruptura, mas uma
passagem a niveis diferenciados de reflexdo, em um caminho progressivo de elaboragdo e
reelaboragdo de seus temas e conceitos principais.

Husserl criticava em Descartes, com relagao a matematica, uma postura intelectualista,
em que a partir desta disciplina, se poderia fundamentar uma ciéncia dedutiva do mundo
(Welt), uma ciéncia “ordine geométrico”, como se a partir de nosso ego apoditico puro,

pudéssemos salvar uma parcela do mundo pela simples dedugdo de principios inatos ao

19



proprio ego (HUSSERL, 1994, p. 08). Assim, uma das questoes relacionadas aos seus estudos
iniciais, ¢ a tentativa de fundamentar alguns conceitos da matematica como quantidade,
unidade e numeracdo em bases psicoldgicas, ou a de fundamentar o niimero em uma
aritmética universal. Na passagem do século XX, Husserl dard uma virada radical em seus
estudos em torno da aritmética e da logica, buscando, entdo, uma radicaliza¢do acerca da
absolutizacdo da esséncia das coisas (Wesensverhalt), pelo retorno ao seu sentido original na
consciéncia.

No entanto, uma questdo que permanece relativa a teoria do conhecimento, ¢ a de
apresentar um método de investigagdo que possa garantir a apoditicidade dos objetos tratados
pela fenomenologia. A logica, a partir de suas novas definigdes transcendentais, permanecera
como fiadora desses critérios de verdades universais.

“Idées I’ sera responsavel por essa mudanga de postura em relagdo a apreensdo dos
objetos intencionais. Se algum “ente” nos ¢ acessivel pelo retorno a sua origem, esta origem ¢
o proprio sentido constituido na consciéncia. Como veremos, os resultados da pesquisa
fenomenoldgica, seguindo um principio cartesiano, serdo, assim, cum fundamento in forma
(com base na razdo) e ndo cum fundamento in re (com base na realidade), como salienta o
proprio Husserl em suas “Meditagoes Cartesianas™.

Para alcangar o que nos propusemos acima, nosso trabalho se dividird nas seguintes
partes: o primeiro capitulo, “Emergéncia do campo temdatico” dedicar-se-4 a analise, dentro do
assunto proposto, de alguns aspectos dos primeiros escritos de Husserl, centrados na
aritmética e na influéncia do psicologismo, relativos aos anos de 1880, quando se torna aluno
de Weierstrass, a 1899, quando da edicao do primeiro volume de “Logische Untersuchungen”.
A analise da imanéncia se consolidara na critica ao empirismo e¢ no seu flerte com o
psicologismo.

O segundo capitulo tem, como tematica norteadora, “Nos limites da descri¢do analitica
e fenomenologica: A fenomenologia como disciplina autbnoma”, que investiga as condi¢des
preliminares da transposi¢do que Husserl realizard a andlise fenomenologica pura, que se
sustentard, fundamentalmente, sob a critica do psicologismo e das ciéncias da natureza, e
como consequéncia, de sua proximidade com a psicologia descritiva. Surge o embogo de uma
imanéncia Reell e o distanciamento do psiquico de qualquer realidade (Real) natural. O
periodo que corresponde a esta segunda parte, vai, essencialmente, de 1900, com a publicacao
de “Logische untersuchungen”, em que nos concentraremos na primeira e quinta

investigagdo, até 1905, quando Husserl ministra um curso acerca da “teoria da aten¢do” na

20



fenomenologia. Constituindo-se como ciéncia autdbnoma, a fenomenologia procura consolidar
as bases cientificas em que deseja constituir sua teoria do conhecimento (Erkenntnistheorie).

O terceiro capitulo aborda as primeiras formula¢des conceituais e metodoldgicas da
fenomenologia, assim como de sua aproximacao e distanciamento das ciéncias empiricas, que
se desenvolve entre os anos de 1906 a 1911, quando publica “Philosophie als strege
Wissenschaft”. Esse capitulo tem como tema principal “Passagem a analise fenomenologica e
a especificacdo da imanéncia”. A imanéncia Reell ja ndo condiz mais com uma
fenomenologia de objetos puros, obtidos pelo exercicio metodologico da reducdo e da
intuigdo, exigindo outras especificagdes teodricas da consciéncia.

O quarto capitulo trata do “Essencialismo da virada transcendental”, caracteristica
propria da imanéncia pura. A partir dos principios gerais em que se fundamenta “Idées I”’, em
que concebe as especificagdes constitutivas da consciéncia, que qualifica uma espécie de
ontologia regional, a filosofia fenomenoldgica passa a ser concebida propriamente como
ciéncia, que pressupde um conjunto de regras e definicdes a priori para estabelecer o status
quo de sua epistemologia de objetos puros. A relagdo constituinte da consciéncia
transcendental funda-se sob a reducdo e, ao mesmo tempo, na passagem da psicologia
descritiva a uma fenomenologia pura.

O quinto e ultimo capitulo faz um breve apontamento da relagdo entre o “Tempo
fenomenoldgico e a imanéncia” como componente intrinseco a toda analise de objetos puros.
O tempo sempre foi, pelas dificuldades que impunha, uma tematica marginal e fragmentada
na andlise fenomenoldgica. Embora Husserl tenha realizado varios ensaios sobre o tema, uma
defini¢do mais precisa vai acontecer somente apos “Idées I”’, com os “Manuscrits de Bernau”,
trabalho realizado em colaboracdo com seus assistentes mais proximos. A ideia ¢ trazer a
tematica do tempo ao centro da investigagdo fenomenoldgica e mostrar sua relacdo com a
prépria imanéncia na fundamentagdo de objetos puros. Se a consciéncia ¢ fluxo, os objetos
nao se constituem de modo Reell, mas sao puramente intencionados pela consciéncia.

Utilizaremos os textos de Husserl nas versdes em portugués, francés ou alemao. Para
as duas primeiras, sempre consultaremos os conceitos principais no original. Para os textos
pré-fenomenologicos, envolvendo o primeiro e segundo capitulos, afirmamo-nos, também,
com leituras de apoio, principalmente, dos textos de K. Twardowski e F. Brentano, visando
somente aprofundar as discussoes estabelecidas ali por Husserl.

Para o terceiro, quarto e quinto capitulos, j& na analise propriamente fenomenoldgica,

como complemento da literatura primaria, utilizar-nos-emos, principalmente, das criticas e

21



comentarios de R. Ingarden, R. Boehm, E. Fink e P. Ricoeur ao idealismo husserliano e,
consequentemente, a consolidacdo de uma filosofia transcendental. A questdo primeira que
emerge, porém, ¢ a das origens da fenomenologia, de onde iniciaremos nosso percurso

investigativo.

22



1 EMERGENCIA DO CAMPO TEMATICO

A emergéncia do campo da imanéncia, como campo especulativo fenomenologico,
surge preliminarmente em Husserl, em seus primeiros estudos, decorrentes do seu vinculo
com a aritmética e a matematica. Interessado pela psicologia, como génese explicativa do
conhecimento, abandonara esta orientacdo teorica em seus trabalhos posteriores, em grande
medida por sua proximidade com Frege e discordancias com Brentano. Em sua origem,
Husserl recebeu no interesse pela matematica forte impulso em seu campo de pesquisa
fenomenoldgico, que ensaiava ainda seus primeiros passos como teoria do conhecimento, e
foi buscar nos fundamentos da logica a base de apoio para constituir, como projeto maior de
trabalho, uma filosofia como ciéncia rigorosa'.

Ao que interessa especificamente, sublinharemos como se articula esta passagem que
Husserl faz da aritmética a filosofia fenomenolégica, de modo a estabelecer os “marcos”
primeiros de sua investigacdo psicologista. Em seguida, averiguaremos as motivagdes de
ordem filosofico-epistemologica, que ocasionaram o abandono do estudo da matemadtica e seu
vinculo com a psicologia, sem caracterizar, contudo, uma ruptura, decorrente de um novo
método e objeto de investigagio®.

Faz-se necessario retornar as origens do pensamento husserliano, para poder entender
o movimento de mudanca que ocorreu em seu pensamento. Mudanga esta motivada, ora por
necessidade de clareza e aprofundamento, ora por limites reflexivos a que chegou e que
exigiam um posicionamento filoséfico mais radical. H4 de se levar em conta que o
pensamento cientifico e filos6fico no final no século XIX, que influenciou radicalmente a
fenomenologia, passava por profundas transformag¢des que ainda ndo haviam sido

. o 3 ~ . .. N
suficientemente assimilados’. Esse emaranhado de questdes contribuiu de modo decisivo as

" Tendo em vista que Husserl era conhecedor e se utilizava da logica, seja a classica, de Aristoteles e Kant, seja
contemporanea, de Lotze, Stumpf, Frege, etc., ndo sera possivel, entrar nos detalhes de todas estas distingdes nos
textos husserlianos. O que faremos, quando necessario, ¢ especificar seu sentido na medida em que a utilizamos
no texto.

? Para esta primeira fase do pensamento de Husserl, do seu vinculo com a matematica e, posteriormente, de sua
passagem a logica, o que faremos de modo muito sintético. Para mais detalhes, conferir com mais detalhes o
trabalho de Dastur (1995).

3 Como atesta Tatarkiewicz (1959, p. 18, traducdo nossa), acerca do periodo do nascimento de Husserl, em
“Reflexions Chronologiques sur l’epoque ou a vecu Husserl”, “Ora em 1959 apareceu o livro de Darwin que
influenciou totalmente os espiritos filosoficos. Esta data ¢ uma forma de preludio. No ano seguinte apareceu trés
livros importantes e precursores. Era o programa da filosofia evolucionista de Spencer, o livro de Kuno Fischer
sur ‘Kant e a ‘psicofisica’ de Fechner’. Com o evolucionismo, Husserl teve muitos poucos pontos de contato.
Mas esta corrente influenciou apesar de tudo, toda a atmosfera geral da época onde ele tinha feito seus estudos.
No que se refere ao kantismo, Husserl foi sempre seu antagonista. Mas, para compreender um pensador, é
necessario compreender tantos seus adversarios quanto seus amigos. No que se refere a terceira corrente, a que

23



investigacdes fenomenoldgicas, passando dos estudos da matematica e da 16gica, a psicologia
e a fenomenologia, mantendo sempre os vinculos de origem.

A formagdo autodidata de Husserl tem papel fundamental®. Ele vinha dos estudos das
disciplinas exatas, motivado por grandes matematicos e 16gicos. Por volta de 1880, aluno do
mateméatico Weierstrass® e, posteriormente, de Brentano, Husserl “tomara a sério” o objeto de
estudos de seus mestres’. Com referencia a estes dois mestres, principalmente, Brentano e de
seu estudo sobre a psicologia, Husserl recebeu a base reflexiva em que deveria aprofundar seu
conhecimento sobre a psique, de modo que todo objeto possivel a uma experiéncia sensivel e
intelectiva recebesse seu devido esclarecimento, ndo simplesmente como objeto empirico,
mas como fendmeno, o que exigia a superacao do empirismo.

Por meio da “consciéncia intencional dos objetos”, tema que serd abordado
posteriormente, buscava o esclarecimento epistémico deste mesmo objeto, transpondo a
propria aritmética ao julgo intencional. Ao que se dedicava no momento, o estatuto do
numero, percebia ser insuficiente confiar nos procedimentos 16gicos que lhe eram disponiveis,
€ a0 mesmo tempo, exigidos pelas teorias e métodos em voga.

Com vivo interesse, Husserl pde em marcha um empreendimento intelectual que
exigia, para alcangar seus verdadeiros objetivos, transpor a aritmética para um terreno mais
seguro e firme. A teoria brentaniana contribuiu, assim, para a analise do modo em que o ser
dos objetos da aritmética se ofereciam aos atos de conhecimento, sua recepcao e concepgao.

O terreno em que se encontrava Husserl, e mesmo seus mestres, como ird perceber
criticamente somente anos mais tarde, em relacdo aos rumos que tomaram suas pesquisas, era
um espaco eminentemente psicologista. A filosofia da aritmética, como expoente da disciplina
logica e matematica, que se configurava em seus conceitos e formagdes simbolicas, seria a
seu ver a unica capaz de oferecer o estrato minimo dos objetos ideais e verdadeiros, ou seja,

do aspecto formal do conhecimento.

desenvolveu Fechner, ela influenciou certamente um periodo da vida de Husserl. Pois ¢ com Fechner que nasce a
ideia de que a Psicologia poderia ser a ciéncia ideal e que ela herdaria todos os problemas da filosofia”.

* Van Breda, comentando Tatarkiewicz (1959, p. 28), evidencia esse carater autodidata de Husserl em suas
pesquisas, “Na filosofia, Husserl era, pela sua formagao, em larga medida autodidata”.

> “Sua esposa - Malvina Husserl - lembrava que ele tinha costume de dizer que era de Weierstrass de quem ele
devia o gosto do esforco cientifico”. (DASTUR, 1995, p. 17, tradugdo nossa).

% Como afirma Desanti (1987, p. 67, tradugio nossa), ““Tomar a sério’ queria dizer refletir a filosofia nesta base,
a tomar de apoio em um movimento de reflexdo capaz de esclarecer o fato mesmo que a matematica possa se
dispor. Importava entdo, pesquisar além da matematica e por assim dizer, na fonte da Aritmética pura, o germe
deste esclarecimento”.

24



Buscava-se, pela aritmética, através da aplicagdo e da formalizagao logica de
enunciados, os “teorema”, e de suas provas, a “demonstragdo”, um conhecimento indubitavel

e verdadeiro.

Uma outra maneira de ‘ser radical’ ¢ uma outra forma do filosofo aplicado (e ali
uma outra forma de aplicagdo) se indicava portanto no seio mesmo da Aritmética
pura, no estatuto de seus enunciados nomeados ‘teoremas’ e de seus procedimentos
de provas nomeados ‘demonstragdo’. Diz-se de um teorema que é verdadeiro se sua
demonstragdo ¢ valida. Que a Aritmética seja uma ciéncia, isto quer dizer a0 menos
que ecla deve necessariamente consistir em um corpo de enunciados verdadeiros.
(DESANTI, 1987, p. 69, tradugdo nossa)

Com esse procedimento, Husserl desejava fazer da aritmética a base da edifica¢do do
seu estudo da matematica. Para que tal projeto alcangasse seu pleno desenvolvimento, era
necessario investigar as leis que garantissem as bases do ser verdadeiro, e que, a principio, a
logica e a aritmética apareceram como os instrumentos mais adequados para esta finalidade.

Com estas preocupagdes, inicia-se, pelo que se percebe em seus primeiros trabalhos,
uma primeira inflexdo no pensamento de Husserl. Este ndo estaria voltado unicamente as leis
e as regras que conferem a logica e a aritmética o alcance da objetividade absoluta do ser
verdadeiro, o aspecto formal, mas, pelo interesse em relagdo ao sujeito ou ao ser capaz de
realizar tais atos de conhecimento’. E necessario ainda, e isso ndo esta totalmente claro para
Husserl, um método que torne possivel o acesso a este ser ou a esta consciéncia, € aos
conteudos que eles operam no plano das idealidades, que nado se diferencia do que € logico e
verdadeiro. Na atmosfera que Husserl estd imerso, havia um abismo na relacdo entre sujeito e
a logica para a constituicdo formal do conhecimento, aparentando operarem campos distintos,

sem qualquer relagio entre si.

7 Uma exposi¢io mais clara sobre a logica na fenomenologia e sua distingdo em relagdo a logica tradicional sera
feita somente 1929, com “Logica Formal e Logica Transcendental”. Para Husserl, o conhecimento e a verdade ja
eram dados pela 16gica, s6 que a seu ver, a logica necessitava de uma reformulacdo de significacdo e de método
se desejasse atingir os fundamentos de um conhecimento rigoroso. Sdo acerca destas questdes preliminares
essenciais que tratara “L.F.T.”, como trabalho introdutério de “Experiéncia e Juizo”, de 1930.

¥ Como observa Schérer (1967, p. 66, tradugdo nossa), “O a priori matematico e logico puro, este dominio de
verdade necessaria e universais, correspondem correlativamente a um a priori do modo psiquico, ou seja, um
dominio de verdades necessarias e¢ incondicionais que se relacionam ao viver matematico [...] Esta ‘nova
psicologia’ € nova ndo somente em razdo de seu tema central: consciéncia objeto, mas também do fato que ela
ndo ¢ empirica, mas a priori. E € necessario entender ali a priori, no sentido auténtico da matematica, uma
ciéncia de esséncias”.

25



Tudo isso do ponto de vista do sujeito do conhecimento (que toma as experiéncias
do mundo, da cultura e das coisas) se apresenta como atividade produtiva ou
exigéncia criativa (representagdo, lembranga, imaginagdo conceitual ou sensivel),
tudo isto que acompanha os fenémenos do conhecer, deve ser tido por inerte no
campo da teoria. A questdo ‘como pensar?’ ¢ assim reduzida, ao sentido mais forte,
em sua Unica inscri¢ao logica. (DESANTI, 1987, p. 71, tradug@o nossa )

Diante deste contexto em que se encontram as ciéncias exatas e a epistemologia, o
grande empreendimento de Husserl, que opera ainda no campo da teoria, serd o de investigar
o processo de composicdo e elaboracdo conceitual dos numeros. Em base deste estudo, se
sucedera ndo somente a ascensdo aos objetos ideais, mas a propria unificagdo € mesmo a
descrigdo da correlagdo que se estabelece entre sujeito e objeto do conhecimento’.

O caminho que Husserl ira trilhar é longo e permeado de dificuldades. Conforme se
abria ao campo de investigagdo através da aritmética e dos problemas que ela engendra em
relacdo aos conteudos do conhecimento, fazia, por necessidade, sua aproximagdo da logica,
“Era seu modo de compreender a exigéncia que devia animar a logica, referir-se
essencialmente aos conteidos do pensamento exprimiveis nos julgamentos — a unidade, dird
ele mais tarde, das significagdes e das objetidades [...]” (DESANTI, 1987, p. 87, tradugdo
nossa).

A logica assume um papel essencial nas primeiras investigagdes pré-fenomenologicas
e, posteriormente, na propria defini¢do do método e do objeto da fenomenologia'. E uma
logica que Husserl assume de modo muito particular, pois nao estd fundada somente na

extensdo formal dos conceitos, mas antes, na veracidade da expressdo dos juizos, como

? A logica e a aritmética abrem um contexto complexo e amplo de investigagdo que nos ndo teremos condigdes
de adentrar nesta pesquisa. Faremos somente alguns apontamentos nesta direcdo pela necessidade do
esclarecimento de algumas ideias que tocam nosso objeto de pesquisa. Sabe-se que Husserl ndo poupara energias
na investigagdo do campo aberto pela algebra, principalmente na assim chamada “estrutura de sistemas teoricos
axiomaticos”, a qual estava vinculada a teoria do niimero. Sua opgdo pelos sistemas de elementos, elaborado por
Dedekind, e também, mesmo n3o demonstrando expressamente, pelos estudos de Frege, o levara,
posteriormente, a se aproximar e a abandonar o psicologismo, exigindo sua volta ao campo de fendmenos
transcendentais. Como atesta Desanti sobre a situagdo das ciéncias exatas no do século XIX, e seu grande
avanco proporcionado pelos estudos de Dedekind, Schroder, Weber, Jordan, Galois, Cantor, entre outros, no
tocante ao novo papel que deve assumir a algebra e a matematica, as defini¢des vinda do passado de: operagéo,
intui¢do, espago, superficie, etc, exigiam ser superadas, de modo a abrir um novo campo de objetos de
investigagdo, “Se nos convém de nomear ‘mathésis’, ao sentido ativo, a dindmica interna do movimento que
anima os métodos e libera os campos do objeto, nods diremos que a mathésis deste periodo é conduzida pela
evolugdo que é realizada na Algebra. A palavra ‘dlgebra’ ndo designara simplesmente, nem uma técnica dos
calculos literais, nem a teoria das equacdes e de sua resolugdo numérica ou ‘algébrica’, mas de uma maneira
muito mais geral, a teoria das leis de composi¢des definidas entre os elementos pertencentes aos campos de
objetos quaisquer. [...] Importante observar que este acesso pela ‘dlgebra a um nivel elevado de abstragéo
chamara um esforgo de atengdo aos contetidos dos campos dos objetos engendrados, e aqueles dos conceitos que
exigira sua constitui¢do” (DESANTI, 1987, p. 73, tradug@o nossa).
' Como o proprio Husserl atesta em “Idées I, o que era tratado em “Philosophie de L’Aritmétique”, como
“contetdo primario”, passa a ser denominado a partir de “Investigagdes Logicas” de “vivéncia” (Erlebnis)
(HUSSERL, 1950a, p. 288, tradugdo nossa).

26



manifestacdo dos contetidos de pensamento''. Ao voltar-se, embasado na logica, aos
conteudos de pensamento exprimiveis nos juizos, Husserl assume uma tarefa radical que
exigird posteriormente uma refundacdo ndo s6 do método, mas da propria teoria do

conhecimento.

1.1 Na escola da matematica

Husserl desenvolveu seus trabalhos entorno da matematica muito menos do que havia
prometido nos seus trabalhos iniciais'*. Tal orienta¢io exige que tomemos a justa medida que
esta disciplina assume na especificacdo do campo de investigacao que se abre na origem dos
textos pré-fenomenoldgicos, € ao que nos interessa, especificamente, sobre a imanéncia,
procurando constituir entorno deste campo, sua contribui¢cdo a uma filosofia de conhecimento
rigoroso. Como se perceberd, o que se denominard com o auxilio da matematica, de
“processos abstratos”, serd posteriormente convertido, por meio da psicologia descritiva, em
“analitica intencional” de objetos ideais. Neste sentido, a propria matematica se converteria
numa ontologia, ao se tornar uma ciéncia racional de objetos que se constituem por
conhecimento de esséncia, ou na intui¢do de esséncias gerais, purificada de toda posi¢ao do
ser individual. Ela contribui no campo de investigagdo que Husserl metodologicamente esta
elaborando, ao se diferenciar das tradicionais teorias do conhecimento.

A esta altura entra em cena a importante influéncia de Frege, da qual nos reportaremos
sem entrarmos em sua complexidade de detalhes e controvérsias (COOB-STEVENS, 1998).
Havia, entre Husserl e Frege, uma relagao de proximidade, em consequéncia da convergéncia
de seus estudos, iniciada principalmente entorno da “Philosophie de L’Aritmétique”

(HUSSERL, 1972a). Esta obra, apesar de certos questionamentos pontuais contidas em sua

' “Com efeito, cada juizo pode se transformar de uma maneira equivalente em um juizo sob as relagdes de
conteudo ideais (portanto, de qualquer modo, em um juizo analitico), e cada um pode ser assim sujeito ao
calculo. No juizo “Todos os homens sdo mortais”, nds substituimos por este outro: “O conceito ideal de homem
inclui aquele da mortalidade”, que, ainda que ndo seja idéntico ao primeiro, lhe ¢, portanto, equivalente”
(HUSSERL, 1975, p. 68, traducgdo nossa).

"2 Na introdugiio de “Plilosophie de L’Arithmétique”, Husserl (1972a, pp. 5-6, tradugdo nossa) se propde a um
segundo volume da obra, para aprofundamento de temas tratados no primeiro, “A pesquisa logica do algarismo
aritmético — sempre ainda na concepgdo da aritmética do niimero — e a justificagdo do emprego, no calculo, dos
quase-nimeros formados a partir das operagdes inversas, os numeros negativos, imaginarios, 0os numeros
fracionais e irracionais, devem constituir o contetido da primeira parte do Volume II. As consideracdes criticas
desta parte oferecem mais de uma vez a ocasido primeiro de saber se ¢ o dominio dos numeros, ou qual ¢ o
dominio conceitual se ¢ um outro, quem comanda a aritmética geral no sentido primeiro ¢ original. Esta é a
questdo fundamental que deve se consagrar em seguida a segunda parte do Volume II”.

27



recensdo critica, havia sido muito bem recebida por Frege'>. Embora tenham tido de inicio
certa empatia, em raros momentos, Husserl fez mencio as investigacdes de seu colega'®. E
importante salientar que ¢ Frege o primeiro refratario das teorias psicologistas, inclusive
fazendo observagao nas proprias obras de Husserl, o que indica, pela proximidade, ser Husserl
herdeiro desta critica'”.

Em “Philosophie de ['Arithmétique”, Husserl ¢ assumidamente psicologista, pela
forma representacionista do numero no psiquico. Essa postura serd fundamental para o
desdobramento de seus trabalhos futuros, inclusive para a sua posterior mudanca de método e
de campo de investigagdo. De modo subliminar, ¢ como se a condi¢cdo de superagdo do
psicologismo exigisse que a filosofia husserliana assumisse inteiramente os pressupostos
filoso6ficos do proprio psicologismo. Assim, esta obra, por tratar da relacdo entre numero e
representacdo, se torna um trabalho de passagem essencial a fenomenologia, pois ela oferece a
matéria prima para a analise psicoldgica e, posteriormente, para sua propria critica.

Afirmando ser um trabalho de pesquisa psicologica e 16gica, Husserl se propde, no
inicio de sua obra, tanto com relagdo a este tema, quanto ao método, a “[...] pesquisar por uma
enquete detalhada e paciente os fundamentos sélidos, examinar em uma critica escrupulosa as
teorias dignas de atencdo, separar a justa da falsa, para por no lugar, uma vez conhecida,
alguma coisa de novo e, se possivel, bem segura” (1972a, p. 03, traducdo nossa). Esta
exigéncia metodologica e rigor cientifico irdo acompanhar todos os seus trabalhos posteriores,

a ponto de vincular a propria fenomenologia a um método proprio de investigacdo cientifica.

1 «“Vocé me alegrou muito pelo envio que me fez de sua ‘Philosophie de 1'Arithmétique’, assim como a
‘Recension des lecons de Schroder sur [’algébre de la logique’, e o ensaio sobre ‘Le Cacul de la conséquence et
la logique du contenu’, que eu mesmo me ocupei longo tempo destas questdes. Apesar de certas divergéncias
pelo meu modo de vé-las, eu creio, no entanto, observar nos seus escritos um grande niimero de pontos em
comum” (DESANTI, 1987, pp. 19-21, tradugdo nossa).
'* Uma destas raras mengdes estd em uma nota de rodapé de “Prolegomena zur reinen Logik”, onde passa a
defender a total incompatibilidade da aproximacdo entre matematica e psicologia, reconhecendo seu equivoco na
leitura de Frege, “Eu ndo preciso nem dizer que eu ndo defendo mais o principio da critica (die prinzipielle
Kritik) que eu fiz da posi¢ao antipsicologista de Frege em minha Philosophie der Arithmetik’” (HUSSERL,
2009, p. 172, tradug@o nossa).
'S Um pouco mais tarde, Twardowski, no ano de 1894, em seu artigo, “Contenu et objet des représentations”, ja
estabelece uma relagdo critica com o psicologismo (TWARDOWSKI, 1993c¢, pp. 186-197, tradugo nossa ).

28



1.1.1 Aproximagio com o psicologismo'®

O primeiro e unico volume que trata das questdes essencialmente psicoldgicas estd
voltado para a andlise de conceitos de “quantidade”, de “unidade” e de ‘“numeracdo”,
enquanto objetos de doagdo a consciéncia, que nao se reduziriam a simbolizagdo. O estudo do
numero evidenciou seus pressupostos 16gicos, que estdo ligados diretamente a ordem do
sentido, de natureza psicologico-subjetivista, inseparaveis das consideragdes feitas, até entdo,
pela psicologia.

Em “Philosophie de [I'Arithmétique” (1891), Husserl assume a tradigdo filosofica
relacionada ao estudo da matematica, fazendo uma longa digressdo, passando por varios
matematicos e logicos, para tentar estabelecer seu proprio parametro, a partir de uma analise
psicologica, acerca do conceito de “numero”’. E importante nos atermos neste estudo e
percebermos que o intuito de Husserl neste periodo ndo ¢é propriamente reformular ou
revolucionar o estudo da légica e da psicologia, mas ao contrario, a partir destas disciplinas e
das questdes que abordam, encontrar a justificagdo tedrica de sua pesquisa. Nosso interesse
ndo ¢ refazer o caminho de Husserl, nem procurar sistematizar sua andlise da aritmética que
decorrem de seus estudos sobre o “niimero”, como a Unica interpretagdo correta; pretendemos,
tdo somente, captar sua contribuicdo para o desenvolvimento de nossa tematica sobre a
imanéncia e sua caracterizacdo como campo fenomenoldgico de verdades puras, que tem
particularmente sua origem nestes temas.

Tal obra possibilitou, a analise husserliana, a abertura de um campo mais amplo de
investigacoes, seja ele ligado aos objetos ideais, seja ao da precisdo da relagdo entre ato e
objeto, que acaba incidindo, pela configuragdo desta correlagdo, sobre a imanéncia. Isto
colocara automaticamente a consciéncia, na base de toda investigacdo que envolve as andlises

psicologicas e fenomenologicas, constituindo-se como seu elemento originario e primordial.

' A relagdo de Husserl com o Psicologismo é longa e complexa, envolvendo posi¢des controversas, nio somente
de Husserl, mas também de seus comentadores. Se todo fendmeno ¢ um objeto psiquico, podemos reduzir a
fenomenologia num psicologismo de diferentes matizes? A esta questdo poderemos nos reportar ao artigo,
“Algunas Consideraciones en Torno a la Distincion de Tipos de Psocologismo em Husserl”, de Porta (2010).
Embora o artigo ndo tenha a disposi¢@o de diluir o problema, o horizonte que aponta ¢ para esta diversidade de
psicologismo que se pode resgatar nos textos de Husserl, assim como de seus limites e controversas.
17'86 para citar alguns exemplos de matematicos e l6gicos, mostrando assim a afinidade de Husserl as pesquisas
ligadas a este tema, estdo: Locke, J. St. Mill, F. Brentano, W. R. Hamilton, F. A. Lange, Baumann, Dedekind,
Cantor, Frege, Kerry, Leibniz, Lotze, Mach, Meinung, Stumpf, Schroder, Wundt e outros. Para este periodo,
conferir Farber (1968).

29



O conceito de namero, o vinculo entre psicologia e 16gica, colocara seus trabalhos em
outro patamar de investigacdo'". Husserl define a propria competéncia da logica (formal) e da
psicologia, em relacdo a alguns temas da aritmética, como se observa em seu comentario a

Frege.

O que visa Frege, ndo ¢ absolutamente uma andlise 16gica do conceito de numero;
ndo ¢ de uma tal analise que ele espera uma explicagdo das bases da aritmética. ‘4
psicologia ndo deve imaginar que ela pode conduzir qualquer contribui¢do que seja
a fundacdo da aritmética’. E mais, ele (Frege) ndo dispde das petigdes categoriais
contra a pretendida usurpagdo da psicologia sobre nosso dominio. Vemos ja onde
Frege quer chegar, ‘Quanto mais os matematicos devem recusar todo recurso da
psicologia, menos eles podem negar sua relagdo com a logica’. Uma fundagdo da
aritmética sobre uma sequéncia de defini¢des formais, de onde possam resultar todas
as teorias desta ciéncia de uma maneira puramente silogistica, eis o ideal de Frege.
[...] A igualdade, a analogia, a gradag@o, o todo e a parte, a quantidade e a unidade,
etc., sdo conceitos que ndo sdo absolutamente suscetiveis de uma defini¢do logico-
formal. (HUSSERL, 1972a, pp. 144-145, tradugdo nossa)

Esta distingdo também poderia se dar da seguinte forma: Frege, em relagdo ao tema,
estaria mais preocupado em definir “porque” nds podemos designar as coisas por um niimero,
enquanto Husserl, estaria mais preocupado de definir “como” podemos designar algo
numericamente. Assim, Husserl, se apresentaria, enfaticamente, mais psicologista ¢ menos
logicista que seu colega.

Neste sentido, no que se refere a vida psicologica, o numero ¢ um objeto imaginario,
apesar de poder estar sempre referido as coisas, seja na ciéncia, seja em nossa vida cotidiana.
Isso porque o numero pertence a chamada realidade absoluta, que paira acima das
classificagdes factuais do mundo. O numero, desta forma, nos aponta para uma primeira
idealizagdo das descri¢des psicologicas'’. Ele estd relacionado, ndo a conceitos, que seria da
parte da légica, mas ao ato que produz conjuntos de coisas, referido ao que seria a igualdade,
a comparacao, o todo, a parte, a quantidade, a unidade, descrevendo como estas elaboracdes

numéricas se constituem psicologicamente, como define Biemel, “Para apreender a conexao

'8 Em 1887, Husserl, em sua tese de habilitagdo a Universidade de Halle, define ja qual é sua visdo de uma nova
psicologia, envolvendo ndo so a tematica do numero, mas pondo a investigacéo psicolégica em uma esfera maior
de investigacao, “A nova psicologia ndo permanece mais totalmente estrangeira a este dominio (logica), seria
este apenas para fazer um estudo separado de certas questdes que ou bem tinham sido tratadas sendo confundidas
com as questdes metafisicas e logicas, ou bem ndo tinham ainda sido destacadas suficientemente — estas sdo
questdes que levam sobre o carater fenomenal e a origem psicoldgica as representagdes de espago, do tempo, do
numero, do continuo, entre outras coisas” (1972a, p. 357, tradug@o nossa).

' Assim como se refere Biemel (1959a, p. 36, tradugio nossa), em “Les phases décisives dans le développement
de la philosophie de Husserl”, “O exame da no¢do de niimero se situa ja numa perspectiva que comega pela
analise de um fendmeno mental originario, capaz de dar em qualquer modo a experiéncia mesma, disto que se
poderia chamar a esséncia da consciéncia”.

30



coletiva em seu cardter de conexdo mesma, ¢ necessario uma reflexdo sobre o ato psiquico
que a produz”. (BIEMEL, 1959a, p. 38, traducao nossa).

Através do estudo da apreensdo instantanea da multiplicidade, Husserl faz uma das
suas primeiras formulacdes de ato psiquico, tema fundamental da teoria fenomenologica. Para
a defini¢do de nimero, o conceito de multiplicidade possui relevancia, pois ele desvela certo
modo especifico de doacdo dos objetos e de sua apreensdo na consciéncia. Por meio da

multiplicidade nés realizamos, assim, um juizo.

Nos entramos numa sala plena de gente; uma simples olhada é suficiente, e nos
julgamos: uma multiplicidade de gente. Nos elevamos nosso olhar em direcdo ao
céu estrelado, e de uma simples olhada nos julgamos: muitas estrelas. A mesma
coisa vale para as multiplicidades de objetos totalmente desconhecidos. (HUSSERL,
1972a, p. 240, tradugdo nossa)

O juizo de multiplicidade se evidencia ao fazermos primeiramente uma analise dos
atos psiquicos. O estudo destes mostrara que é o ato psiquico de primeira ordem que oferece
cada membro singular da totalidade oferecida. O ato psiquico de segunda ordem, que acontece
quando “lancamos o olhar” sobre algo, unifica todos os atos psiquicos singulares. O fato de
unificarmos varios atos psiquicos num Unico “ato” demonstra assim nossa capacidade de juizo
a priorizo.

Essa multiplicidade de atos, unificada num olhar, serd mais bem especificada
posteriormente, quando Husserl a define, como componente do método fenomenologico, de
intui¢do. Isso serd necessario, pois caso contrario, cairiamos num processo inconsciente de
elaboracdo e unificagdo, contrario a proposta fenomenologica. A intui¢do, que estd na base da
multiplicidade, é um processo reflexivo que se realiza no interior dos processos psiquicos’'.

Conceitos como “nimero”, “ato psiquico”, “intui¢do”, entre outros, sdo apenas temas
que serdo posteriormente reformulados por Husserl, de modo a transforma-los em objetos de
apreciagdo fenomenoldgica, configurados numa teia mais complexa e refinada de investigagao

que estardo correlacionados aos atos puros da consciéncia. Veremos, gradativamente, sua

estruturacao e configuragao.

2 A este respeito, Biemel (1959, p. 36, tradugiio nossa) expressa com precisio a anélise husserliana do nimero e
sua relagdo com a multiplicidade: “Como procede Husserl? Ele parte da defini¢do euclidiana de numero como
‘multiplicidade de unidades’. Mas ele mostra ndo obstante que esta definicdo permanece desprovida de sentido
quando ndo pensou e analisou em si mesmo o conceito de multiplicidade. Para chegar a este conceito, ndo é
suficiente de proceder por abstragdo a partir de contetidos dados, pois tal abstracdo ndo doa jamais o conceito de
multiplicidade, o qual s6 € percebido na operagdo pelo qual os elementos singulares sdo conexos de modo a
constituir um todo. Essa conexdo ¢ um fator decisivo. Pelas conexdes homogéneas nods atingimos os fenomenos
decisivos da multiplicidade”.
2 LEVINAS, Emmanuel. Théorie de I'intuition dans la Phénoménologie de Husserl. Paris : J. Vrin, 2001.

31



Em “Sur le Concepte de Nombre”, concebida em base psicologica, a definicdo de
numero ¢ um problema de ordem filos6fica ndo de uma disciplina exata. Ocorre, assim, uma
espécie de suspensdo, pela negacdo da natureza dos contetidos singulares, o que seria uma
forma preliminar de representacdo ideal destes objetos psiquicos. Como se pode notar, tanto
0s objetos reais ou imaginarios podem ser, num conjunto visado, representagdes da

consciéncia.

Todo objeto de representagdo seja fisico ou psiquico, abstrato ou concreto, seja ele
dado pela sensacdo ou pelo imaginario, etc., pode ser reunido a qualquer outro ¢ ndo
importa quantos outros num conjunto. Por exemplo: qualquer arvore determinada; o
Sol, a Lua, a Terra e Marte; um sentimento, um anjo, a lua, a Italia, etc. Nesses
exemplos ndés podemos sempre falar de um conjunto, de uma pluralidade, de um
numero determinado. A natureza dos conteudos singulares ndo tem aqui nenhuma
importancia. (HUSSERL, 1972a, p. 363, traducdo nossa)

A passagem por alguns temas tratados em “Philosophie de |’Arithmétique”, permite,
por meio da psicologia, tracar um primeiro esbogo acerca da origem do campo da imanéncia
nos escritos de Husserl. Sdo temas preliminares e embriondrios que oferecerdo, no devido
tempo, os alicerces filosoficos para o desenvolvimento de questdes relevantes para a pesquisa
fenomenologica””. O que por ora, ¢ apenas o ensejo desta disciplina, tornar-se-a,
oportunamente, o ponto central, de onde partird toda investigacdo de rigor cientifico em que

deseja transformar a filosofia.

1.1.2 Delimitacdo do campo subjetivo

Apds termos mencionado brevemente a influéncia do estudo da aritmética e da
matematica, na abertura do campo de investigacao sobre a imanéncia, convém voltarmo-nos
para especificacdes que Husserl faz sobre esse tema, evidenciando qual € seu interesse e suas
preocupagdes filosoéficas neste periodo e, principalmente, que perspectivas elas abrem em

relacdo a fenomenologia. H4 alguns textos que antecedem “Logische Untersuchungen”,

*2 Sobre a importancia deste tema para a pesquisa fenomenologica, afirma Biemel (1959, p. 39, tradugdo nossa):
“O que ¢ realmente fundamental nesta doutrina é com efeito o conceito de produgdo, ¢ também o conceito de
reflexdo, ¢ enfim o método que consiste em iluminar a esséncia de uma coisa remontando a origem de sua
significag@o na consciéncia e a descricdo desta origem. Ela nos parece, que estamos bem ali nos primeiros
germes da constituicdo, da reducdo, da clarificacdo da origem da doagdo de sentido da descri¢do fenomenologica
e da intuicdo eidética. O que estd em germe também nestes textos, € a atitude permanente de Husserl no que se
refere a psicologia considerada como uma ciéncia importante e decisiva, ndo provavelmente a psicologia
tradicional, experimental e objetiva, mas, na sequéncia de Brentano, a psicologia introspectiva, da qual ndo
cessara, até Krisis, de definir de modo sempre mais claro a estrutura e a significagao”.

32



principalmente, na década de 1890, que estdo ligados aos objetos intencionais € que merecem
nossa aten¢do. Veremos alguns que podem langar alguma luz sobre nosso objeto de pesquisa e
nos auxiliar no aprofundamento do campo de investigacdo em que se doam os objetos a
consciéncia®.

Husserl ja havia, a esta altura, praticamente abandonado suas investigagdes em torno
da aritmética, voltando-se mais para as significacdes ideais de ordem psicologica®. Sua
discussdo ndo ¢ mais propriamente com Frege, mas com Twardowski e Brentano,
principalmente. E nesta direcdo que faz suas primeiras formulagdes em torno da intuicio e da
representacdo. Essa mudanca de rota, em relagdo aos temas anteriores, visa constituir um
sistema de referéncias, até¢ entdo tratado de modo insuficiente na logica e na teoria do
conhecimento. Ele deseja constituir um estatuto de referéncia a consciéncia, de modo que o
fundamento do ato intencional assegure o conteudo ideal dos objetos de investigacado,
afastando-se de qualquer método empirista.

Um dos primeiros conceitos desta nova abordagem ¢ o da intuicao. Embora ainda ndo
a tenha desenvolvido de modo sistematico, o que ocorrerd somente em “Logische
Untersuchungen”, Husserl se utilizara deste conceito como aporte as descri¢des da unidade da
percepgao.

O que garante a unidade de uma percepcdo na duragdo? O que configura sua
identidade? Para a abordagem destes conceitos, Husserl utiliza o exemplo de uma simples

experiéncia auditiva, para fundamentar um ato mais originario da consciéncia.

[...] Ainda que possam corresponder, nas sonoridades e nas formagdes singulares
dos atos particulares, deve haver um ato que, sobrevoando para sua tomada, envolve
a unidade do contetido, enquanto que ela é a cada momento, o conteido de um
observar. (HUSSERL, 1993c, p. 216, tradug@o nossa)

2 Nio temos condi¢des de ver aqui com mais detalhes, um estudo importante de Twardowski, datado do ano de
1894, que trata, “Sur la thérie du contenu et de I’objet des représentations”. Dado sua amplitude, ¢ importante ao
menos sua meng¢do, de modo a situd-lo no contexto de nossa pesquisa. Twardowski e Husserl foram, por volta do
ano de 1886, frequentadores do curso de Brentano em Viena, que fazia reconhecido estudo sobre psicologia, a
saber, de sua obra que marcou a ambos, “Psycologie du Point de Vue Empirique”. Influenciado por seu mestre,
Twardowski lanca a obra oferecendo uma contribuicdo significativa, para este periodo, sobre os objetos
intencionais, envolvendo descri¢des sobre atos, conteudos, objetos de representagdo, do qual Husserl se limitou
apenas a breves comentarios criticos. Esse fato nos assinala duas coisas, primeira, ¢ a influéncia determinante de
Brentano e do estudo da psicologia, tanto nas obras de Husserl como de Twardowski; segundo, que os estudos
psicologicos relevantes neste periodo, relativizando os desdobramentos posteriores, no caso da fenomenologia,
niao se limitam somente aos comentarios de Husserl, mas encontra vasta difusdo no final do século XIX, dos
quais o proprio Husserl se beneficiara.

# Como afirma Dastur (1995, p. 25, tradugio nossa), “Husserl ir4 trabalhar na preparagio do segundo volume de
‘Philosophie de I'arithmétique’ até 1894, porém, a investigagdo que executa no dominio 16gico o conduzira a
romper com a concepcdo de Brentano, do mesmo modo como ele ja havia rompido com a concepcdo que
Weierstrass fazia das matematicas, e defender que a loégica ndo é uma disciplina essencialmente pratica, mas uma
ciéncia a priori que se refere, ndo ao espirito que julga, mas ao reino das significagdes ideais .

33



Acerca da ordem de questdes relacionadas ao ato de perceber, Husserl procurara
sustenta-las a partir da intuicdo. H4, porém, modos de intuicao diversos, sempre ligados aos
conteudos imanentes, que se constitui a partir de percep¢des momentaneas, ou por meio
daquelas que duram no tempo™.

Pela percepcao, o objeto se oferece na sua totalidade. O intuicionar € assim um ato

globalizante que doa o objeto, seja ele instantaneamente ou na duragao tempo.

Nos trazemos o objeto a intuicdo quando nos intuicionamos tudo que esta sobre ele a
intuicionar, portanto quando nos o consideramos, ‘ele’, de todos os lados. Para cada
parte e cada marca distintiva da coisa, ha um ponto de vista de onde nds podemos
apreende-lo melhor, ou seja, no continuum de movimentos que o fazem tornar-se
outro e que suporta cada momento da intuicdo com a mudanga do ponto de vista, ha
a cada vez uma fase onde o momento satisfaz o melhor de nosso interesse. O ponto
de vista correspondente ¢ o ponto de vista ‘normal’, e 0 momento forma uma parte,
ou, enquanto determinacdo do todo, uma marca distintiva, na sintese ideal da direcdo
objetiva. (HUSSERL, 1993c, p. 221, traducdo nossa)

A intuigdo garante, a partir da sequencia temporal, a doacdo do objeto em sua
totalidade®®. Num ato momentaneo de intuigio de um objeto percebido, forma-se a base para
apreensdo de todo objeto. Acerca desses temas, Husserl estabelece um modo psicologista de
constituir o conhecimento acerca de um objeto, que mesmo na totalidade da vivéncia
intencional, o objeto ¢ ainda uma entidade de origem psiquica.

Essas descrigdes imanentes a consciéncia realcam o estatuto ideal dos objetos
apreendidos temporalmente. Mais adiante, como veremos, serd necessario fundamentar as
razdes que permitem a consciéncia tal ideagdo descritiva, o que por si s6 a teoria psicologista

ndo consegue resolver.

3 “Parece-me inevitdvel dar ao termo intui¢io uma significagio estreita e uma significacdo larga. E intuigdo ao
sentido estreito, o conteido imanente e primario de um apresentar, ou melhor, de um observar momenténeo;
intuicdo ao sentido largo, o conteudo de um observar que continua a durar de uma maneira unitaria”.
(HUSSERL, 1993c, p. 220, traducdo nossa).

% O que igualmente Levinas (2001, p. 106, tradugio nossa) define por atos intuitivos: “Sob o titulo de atos
intuitivos, Husserl engloba, de uma parte, a percepcdo (apresentagdo — Gegenwértigung), e, de outro, a
imaginagdo ¢ a memoria (a representacdo — Vergegenwértigung). Essas nog¢des se encontram unidas, porque os
objetos visados por esses atos lhe sao dados em si mesmos, € ndo sdo somente significados”.

34



1.1.3 O ver como momento perceptivo

A andlise da constitui¢do intuitiva exige uma aproximag¢ao do objeto no momento em
que ele ¢ intuido. Isso se faz necessario, para que a unidade perceptiva do objeto de fato se
cumpra plenamente. O dado mais elementar dos sentidos, em que se pode dar uma percepgao
fenoménica ¢ o ver’. Ela sintetiza, pela constituicio ideal, a percep¢io do objeto externo e
sua relacdo com o mundo. A partir do ver, a intuicdo desencadeia um processo, em que O
objetivo final ¢ a captagdo total da coisa percebida.

Husserl, nesse periodo, nao havia rompido ainda totalmente com o psicologismo.
Porém, aqui, o ver ndo se resume a um ato dos sentidos, isso tornaria todo o processo apenas
uma analise de fatos, que ¢ fungdo das ciéncias da natureza, ndo da ciéncia do psiquico. O que
nos interessa, a partir do ver, € como se constitui, subjetivamente, a unidade constitutiva do
objeto, “Subjetivamente, ndo ha nada mais que um continuum de intui¢des [...]” (HUSSERL,
1993c, p. 224, traducdo nossa). Pela analise fenomenoldgica, neste continuum de coisas
intuidas e apreendidas num olhar, se desencadeia a apropriagio dos objetos pela percepgdo. E
importante notar, porém, que ha distingdes do ver, em que gradacdes da atencdo se dirigem
aos objetos, que ora se fixa em alguma parte, ora perpassa superficialmente todo o objeto.
Para esta distingao faz-se uso dos conceitos, respectivamente, “fazer atengao” (atentar) e

“reparar”.

O ‘reparar’ ndo esta ligado ao ‘fazer atencdo’. Fazer atencdo é uma maneira de estar
voltado em dire¢do ao contetido ao qual estd fixada uma certa inten¢do que aspira a
satisfacdo. Reparar, ¢é se representar ao sentido mesmo da palavra; o simples fato de
receber o conteudo, o fato de estar-simplesmente-voltado-para ele. Se um contetido
esta presente, entdo nos o reparamos. (HUSSERL, 1993c, p. 226, tradug@o nossa)

A diferenga se acentuard posteriormente, nas descricdes das vivéncias puras da
consciéncia. A sutileza de detalhes em que os niveis de descri¢des intencionais se constituem,
vao das situagdes mais simples, como o ver-reparar, no plano genealdgico, as gradagdes mais
complexas e elevadas, que sdo os niveis superiores das descri¢cdes perceptivas, dados pelo ver-

atentar, no plano teleolégico™.

" Como se refere Paul Ricoeur, em nota-de-rodapé em “Idées I, o “ver” é um momento essencial da anélise
fenomenologica, pois trata do momento de transi¢io da analise da intencionalidade ao da reflexdo (HUSSERL,
1950a, p. 118).

2 Com relagio a tradugdo do alemdo para o francés, Jacques English, observa, em “Sur les objets intentionnels”,
que, “E impossivel de traduzir de uma maneira correta a oposi¢do que Husserl estabelece aqui, como
frequentemente também em outros lugares na mesma época, € como tinha tornado-se uso na Escola de Brentano,
entre Bemerken et Aufmerken, que ja se trata ali de uma diferenga entre dois verbos muito comuns [...].

35



O tempo empirico, no plano psicoldgico da intui¢ao, ndo ¢ mais levando em conta, ndo
assumindo qualquer importancia, ou, qualquer funcao especifica relevante para este tipo de
descri¢do, “No entanto, nesse, 0 movimento temporal ndo assume qualquer papel, ele torna-se
eliminado; ele ndo chega de modo algum, através de relagdes particulares, a atrair a aten¢do”,
(HUSSERL, 1993c, p. 228, traducdo nossa). As investigagdes no campo psicolégico, ndo
levam em consideracao partes relativas do campo transcendente, o que serd radicalizado
posteriormente, a partir da redugdo transcendental. Aqui, temos uma primeira génese deste
longo processo, em que a temporalidade em si serd objeto de investigacao transcendental, nao
enquanto tematica transcendente e real, mas por sua referéncia na imanéncia pura e ao eu
puro.

A defini¢do da intuicdo pela temporalidade ¢ um dado fundamental, pois ela mostra
uma primeira sintese deste processo cognitivo de apreensdo das coisas pela consciéncia
intuicional. Os vérios fragmentos que compdem uma intui¢do particular, sdo sintetizados por
uma intui¢do globalizante, que passa, destes pequenos fragmentos a nitidez do todo, o que a
torna uma outra intuicdo, fazendo sempre conexdo com a intuicdo anterior, num ciclo de
ruptura e identifica¢do, “[...] os estados de desenvolvimento da intuicdo jorram de uma
maneira ciclica transbordando uma sobre as outras, mas sem nenhum ciclo fixo, sem nenhuma
ordem determinada”, (HUSSERL, 1993c, p. 228, traducdo nossa). Na intui¢do, a unidade
objetiva pertence a propria esséncia do contedo imanente, sendo desprovida de qualquer
referéncia temporal externa. Nesses escritos, Husserl apresenta uma defini¢do pouco precisa
da temporalidade, por ndo haver ainda tratado acerca da constitui¢do ideal dos objetos na
consciéncia. Isto o fara voltar, apos “Logische Untersuchungen”, por necessidade de
fundamenta¢do conceitual, a definir a temporalidade numa perspectiva transcendental,
concebida no interior das vivéncias puras®.

O que ¢ importante frisar, em relagdo ao ver e a percepc¢do, ¢ a emergéncia de uma
dissimetria entre os niveis de correlacdo intencional, que ocorrem através dos atos de
consciéncia e seus objetos. Essa correlacdo se efetivard por meio de uma supremacia das

vivéncias puras em relacdo a seus referentes transcendentes. Nao hé duvidas de que nesses

Bemerken, ¢ reparar, mas somente a um nivel primario, quando a intencionalidade comeca genealogicamente a
destacar de uma ‘unidade ndo analisada’ de fundo [...], qualquer coisa que se pde pela primeira vez, enquanto
que Aufmerken, ¢ sem divida ainda ‘reparar’, mas a um nivel teleoldgico superior, quando em um campo de
objetos ja todos distinguidos uns dos outros, a atencgdo se dirige, a um momento dado, exclusivamente sobre um
dentre eles” (ENGLISH, 1993c, pp. 225-226, tradugdo nossa ).

¥ Com relagdo a temporalidade, teremos oportunidade de fazer alguns apontamentos no ultimo capitulo dessa
pesquisa, que se restringira, sem maiores detalhamentos, a sua importancia na fenomenologia e sua convergéncia
sobre a tematica da imanéncia.

36



escritos, pelo “a priori da correlagdo” e pela via intencional, as vivéncias ja assumem, de

modo mais sistematico, suas primeiras formas ideais e puras.

1.2 Formulag6es primarias dos objetos intencionais

Antes da chegada de “Logische Untersuchungen”, Husserl possui algumas
formulagdes importantes voltadas a analitica da intencionalidade. Os textos ateriores, que
tivemos oportunidade de analisar, abriram o caminho na direcdo desta analitica, o que
evidenciaréa agora, com o estudo dos objetos intencionais.

Até este momento, tem-se uma nitida tematizacdo de dois polos, o “concreto”, que
envolve o mundo das coisas em sua manifestacdo objetiva, a quem se direciona as ciéncias
empiricas, ¢ o “abstrato”, que pertence aos atos intencionais da psicologia descritiva primaria,
com seus referenciais da logica e da matematica, objeto das ciéncias exatas. E uma
contraposi¢do insuficiente, do ponto de vista epistemoldgico, para quem deseja alcancar a
esséncia das vivéncias psiquicas, descobrindo os modos de doagdo e constitui¢do dos objetos
na consciéncia. Delineia-se aqui uma importante passagem, que envolve a estrutura da
modalidade perceptiva a andlise fenomenoldgica intencional. Suscintamente, esta passagem
recobre 0 movimento genealdgico de constitui¢do, a identidade teleoldgica invariante, que
tem no objeto, o polo fundamental de unidade da consciéncia, que se daré especificamente por
meio das significagdes intencionais puras.

Para uma anélise mais detalhada dos objetos intencionais, uma primeira distingdo que
se coloca ¢ a da qualidade (formal) que assume tais objetos. Isso se dara pela clarificagdo da
relacdo entre representacdo e objeto. Compreendia-se, até entdo, que, para cada representacao
era designado um objeto. Porém, o que dizer das representagdes sem objeto, como “quadrado-
redondo”, “[...] podemos atribuir a cada representacao certamente uma significagdo, mas nao
a cada uma daquelas uma relagdo a qualquer coisa objetiva”, (HUSSERL, 1993c, p. 280,
traducdo nossa).

Comega-se, pela ilustracdo das representagdes estritamente signitivas, grifar o campo
da analise das vivéncias intencionais através de sua idealidade. Essa idealidade, embora
genealogicamente possa surgir por meio de objetos transcendentes, seu teor teleoldgico, puro,

¢ imanente a consciéncia. H4 modalidade de objetos que sdo ficticios ou imaginados, ou

37



mesmo que ndo existem, mas podem ser representados, constituindo um estado de coisas’’.
Fica claro, por esse vié€s, que a representacao nao esta atrelada necessariamente a um objeto,
nem que seja necessario ter seu correspondente no mundo das coisas. Assim, os objetos
intencionais se constituem, ou “existem”, a partir de outra ordem de verdades, que a partir do
plano descritivo das vivéncias puras, passam a se constituir idealmente.

Outra distingdo importante na analise dos objetos intencionais se da a partir da
representacdo de um objeto real ou ficticio. Isso ndo equivale a constituirmos na consciéncia
imagens das representagdes, € que por meio delas possuiriamos tal objeto. A relagdo objeto e
representacdo, intencionalmente, se esclarece da seguinte forma, ha para cada representacao
um objeto, porém, este objeto ndo corresponde a uma verdade de existéncia, mas somente a
uma verdade intencional, seu fundamento consiste simplesmente em ser representado.

Isso decorre, pelo fato que a ideia de representacdo esta relacionada a dois conceitos
de “real”. Um que compode a realidade da coisa transcendente, e outro que compoe o “real” da
coisa imanente. Husserl utiliza, para distinguir tais conceitos, fundamentais na analise
intencional, de “real”, para a coisa transcendente, e reell, para os objetos da vivéncia
subjetiva. Em “Logische Untersuchungen”, como teremos oportunidade de ver, far-se-4 uma
distingdo mais apurada destas duas ideias de “real”, importante para superagdo do
psicologismo e ascensdo dos fendmenos psiquicos puros.

Acerca da especificacdo das representagdes e dos juizos, Husserl adverte-nos quanto a
inadequacdo no uso do termo “objetos imanentes”, pois, nos atos em si mesmos, ndo ha nada
com que se possa identificar a um objeto, o que a distingdo da palavra reell, referida acima,
ajuda a compreender. O psicologismo, ao considerar a possibilidade de objetos ‘residirem’ de
modo imanente a consciéncia, por meio das funcdes logicas, inviabiliza qualquer analise dos

fendomenos puros.

[...] que, preferencialmente, o que faz falar de residir, e a diferenca absoluta entre
‘verdadeiro’ e ‘intencional’, se reduziria a certas particularidades e distingdes das
funcdes logicas das representacdes, isto é, as formas de conexdes validas possiveis,
em que ¢ apenas considerada exclusivamente de acordo com seu teor objetivo, em
que as representagdes poderiam intervir. (p. 289, tradugdo nossa)

30 «Nos falamos de niimeros ‘imaginarios’ como V-1, e os objetos ficticios da mitologia como ‘o ledo de Lerne’”
(HUSSERL, 1993c, p. 280, tradugo nossa).
38



Na representacdo ideal, ao se falar de um lugar em que as vivéncias se manifestam,
intui-se voltar ao interior do tecido do pensamento’’. Os conteudos aqui tratados estio
reduzidos ao teor significativo das representagdes, € o julgamento que fazemos por meio
delas, ndo possui deste modo, nenhum carater existencial.

Um campo de investigacdo que se abre, a partir destas questdes, refere-se ao teor da
constituicdo dos objetos intencionais. A constitui¢ao destes objetos nao esta voltada para sua
existéncia propriamente dita, mas exclusivamente para sua significagdo, verdadeiro signo das

representacdes, € que requer, na especificagdo da imanéncia, uma atengao particular.

1.2.1 Objeto e significacdo

Quais as qualidades constitutivas especificas, no plano psicoldgico, quando se fala de
objeto? E em que se sustenta sua “existéncia” descritiva? Na fenomenologia descritiva, a
analise do objeto deve levar em conta sua constituicao triadica, formado pelas dimensodes:
subjetiva, objetiva e signitiva.

Tudo o que um objeto é para o conhecimento, se refere, estritamente, a certos juizos
validos que fazemos sobre eles. Esses juizos, embora ideais, ndo estdo desvinculados de uma

verdade objetiva.

[...] o ser objetivo do objeto se desenvolve ou se exprime no sistema de verdades
ideais que lhe pertencem. O objeto, enquanto intengdo idéntica desta multiplicidade
de significagdes, ndo é qualquer coisa de exterior a ela, de contingente. [...] Isso
corresponde ja para cada significagdo singular valida por relagdo a seu objeto.
Significagdo ¢ objeto ndo sdo encontrados mutuamente de uma maneira que seja
minimamente contingente; sua unidade ndo é a contingente que ha nos atos
subjetivos do conhecimento; mas eles se coopertencem, necessariamente,
mutuamente, de tal modo que num certo sentido, podemos dizer que o objeto ndo ¢é
nada ‘fora’ da verdade que lhe pertence, e que esta verdade ndo ¢ nada ‘fora’ do
objeto que lhe pertence. (HUSSERL, 1993c, p. 317, tradug@o nossa)

A mutualidade entre verdade e objeto ¢ fundamental para podermos compreender seu
teor intencional. Husserl tenta manter, no mesmo plano, o significado ideal do objeto a
verdade, quando lhe nega qualquer relagdo contingente, o que nao significa reduzir o objeto a

simples conexdes de ideias abstratas.

3! Husserl (1993c¢, p. 301) faz mengdo a este “lugar imanente”, ao tratar da legalidade 1gica que regem os
pensamentos.

39



Cometeriamos manifestamente um erro se, desconhecendo a identidade desta
relagdo, quisermos negar o ‘ser-em-si’ do objeto, e dizer, por exemplo: é somente a
‘conexdo de pensamento’, a ‘unidade do conhecimento’, que seria este que ¢
pensado o objeto um: o objeto ‘ele mesmo’ ndo seria nada em face da unidade do
conhecimento. (HUSSERL, 1993c, p. 317, tradugdo nossa)

Husserl procura equilibrar a identidade do objeto em polos distintos de significagdo,
objetiva e subjetiva, evitando cair num certo realismo psicologista, ao torna-lo referente a um
dado do psiquico, mas evitando também o subjetivismo radical, ao reduzir o objeto as
propriedades abstratas de juizos. E necessario fazer uma observacio quanto a triade que
envolve a percep¢do: ao ato, contetido (significacdo) e objeto. No plano imanente das
descrigdes intencionais, embora estejam unidos numa mesma percepgao, cada uma possui
caracteristicas proprias.

Assim, a unidade do objeto ¢ compartilhada pelas dimensdes subjetivas e objetivas,
como condicdo de sua verdade. Na segunda, o objeto, como significagdo e como vivéncia, €
um em-si, uma objetividade; ja na primeira, o objeto ¢ uma unidade ideal, decorrente da
multiplicidade dos atos de representacio significativas®. E perceptivel, o papel importante
que assume o termo significacdo (Bedeutung), que terd seu pleno desenvolvimento a partir de
“Logische Untersuchungen”. Na genealogia husserliana, Bedeutung, momentaneamente ¢
definido como unidade ideal da esséncia objetiva, que se torna responsavel, ndo somente pela
unidade, mas, principalmente, pela verdade do objeto. Embora seja a esséncia da
representacdo, ela ¢ apenas um momento da unidade objetiva, posteriormente; ela se tornara o

eixo central, por onde se desenvolvera toda ideia de intencionalidade na fenomenologia.

1.2.2 Especificagdes da relacdo fendmeno e consciéncia

Na década de 80, Husserl frequentou em Vienne um curso ministrado, pelo seu mestre,

Franz Brentano>>. Foi um contato que abriu portas as suas investiga¢des®*. O estudo realizado

32 Veremos no quarto capitulo, que objetividade e idealidade, a partir de “Idées I’ (1950a), assumirdo outra
significacdo na investigagdo fenomenologia, em decorréncia da propria transformagao da ideia de imanéncia.

33 Como atesta Benoist e Courtine (2002, p. 10, tradugdo nossa), “Husserl, depois de 1896 é um tedrico da
idealidade, no sentido expresso nos enunciados. Mas ¢ também, e isso permanece, um psicologista vindo da
escola de Brentano, que se fundamenta pela intencionalidade, dos atos pelos quais a consciéncia se dirige a
objetos, ou que ao menos pretende se reportar”.

3 Mesmo reconhecendo toda a importincia da teoria da intencionalidade brentaniana, sob alguns aspectos,
segundo Husserl (1970b, pp. 291-292, tradug@o nossa), ela ndo conseguiu ultrapassar o naturalismo e o método
indutivo, “Entendia-se muito pouco o progresso decisivo realizado no que se refere a meu mestre Brentano — o
descobridor genial da intencionalidade da consciéncia enquanto fato descritivo fundamental da psicologia — que
permanece prisioneiro das atitudes metddicas caracteristicas do sensualismo tradicional, e por relacdo a sua

40



por Brentano, uma década antes, foi de fundamental importancia no percurso que fard as
primeiras investigacdes fenomenoldgicas. Assim, em “Psychologie du point de vue

i3 . )}35
empirique

, Brentano (2008) dara os primeiros contornos cientificos a psicologia que até
entdo, por mais vicejante que fosse o debate em torno de seu objeto de estudo, a psique e o
comportamento humano, careciam de uma abordagem que tratasse especificamente de seus
fundamentos, e que delimitasse, estritamente, seu campo de investigagdo em referéncia as
outras ciéncias da natureza.

Brentano abre seu trabalho exatamente nesta perspectiva, com o tema “La
psychologie en tant que science”. Essa obra, além de impulsionar a investigagdo de Husserl
no campo da psicologia, ja iniciado preliminarmente em seu estudo sobre “Philosophie de
[’Arithmétique”, mas que carecia de uma abordagem epistemologica do campo do imanente,
fez-lhe economizar um longo percurso investigativo. Brentano coloca ja as bases por onde
deve seguir as investigagdes psicologicas, discutindo com as correntes mais recentes € com a
tradicdo, o que se define por objeto da psicologia, ¢ a que ela, numa abordagem cientifica,
deve estar referido especificamente™®.

Assim, “La psychologie en tant que Science”, pode ser considerado o ponto de partida
mais sistematico e consistente, da qual fard uso a abordagem husserliana. Embora devamos
considerar que muitos aspectos desta investigagdo serdo superados e mesmo descartados na
investigagcdes posteriores, isso ndo diminui o mérito de sua importancia original, no trajeto

, . . ~ , « 3
que Husserl percorrerd em sua investigagio fenomenologica®’.

1.2.3 Heranga brentaniana

Para as defini¢des preliminares sobre a imanéncia, algumas ideias vindas de Brentano

sdo importantes. Destacaremos, brevemente, a influéncia que a ciéncia psicologica, pela

maneira em que descreve os atos psiquicos, classificando-os exatamente como dados sensiveis para fundar sobre
eles uma investigag@o causal de tipo naturalista ¢ de método indutivo”.

35 Essa obra, embora tenha origem em 1874, tera, devido a suas constantes reformulagdes, seus arremates finais
somente em 1911.

36 Além dos filosofos tradicionais do racionalismo critico, é notavel o didlogo que Brentano mantera com os
estudos de psicologistas, logicistas e fisiologistas contemporaneos, alguns destes seguido por Husserl
posteriormente, como: Bain, Fechner, Drobisch, Hamilton, Herbart, Horwicz, Lange, Lotze, Mill, Wundt entre
outros, fazendo ver a solidez de sua investigacdo em relagdo a tradicdo ndo so filosofica, mas principalmente da
ciéncia de modo geral.

37 Como atesta Benoist (1997, p. 84, tradugdo nossa), sobre a importincia de Brentano a fenomenologia,
principalmente, no que toca a teoria do juizo, “Tudo parte desta doutrina brentaniana de juizo. Essa, representa,
certamente, uma das formas de inovagdo essenciais que a psicologia brentaniana legou em codivisdo com a
fenomenologia, husserliana ou heideggerlina alias, ¢ um dos pontos nos quais estd a mais nitida ruptura desta
escola de pensamento (Brentano, Husserl e Heidegger) com a tradigdo aristotélica do pacto apofantico, em que
se gostaria tantas vezes de por em continuidade”.

41



defini¢ao de fendmeno e psiquico, teve em relagao a fenomenologia, sem entramos no mérito
proprio de sua pesquisa.
Brentano ¢ um dos principiantes na definicdo moderna de fendmeno, ao relacioné-lo,

primeiramente, ao universo de nossas sensagdoes.

E assim que falando dos objetos de nosso sentido, tais como nos mostra a sensagao,
nds dizemos que estes sdo simples fendmenos, que a cor, o som, o calor, o sabor ndo
existem verdadeiramente ¢ realmente fora de nossa sensagdo, embora eles se
reportem a objetos que sdo reais e verdadeiros. (BRENTANO, 2008, p. 23, tradugio
nossa )

A mudanga estatutaria proposta por Brentano a concepgao de fenomeno revoluciona
toda interpretacdo sobre o modo como a filosofia e a ciéncia interpretam tais dados
perceptivos. Atrelado a essa reviravolta no modo da abordagem e da interpretagdo das
sensagoes, Brentano quer ir mais longe, ao definir que a unica ciéncia capaz e legitimadora
desta nova concepgdo de fendmeno ¢ a ciéncia chamada psicologia. De imediato, Brentano
propoe duas grandes novidades, a primeira, em relagdo a parte epistemoldgica, ao especificar
0 que podemos conhecer realmente e qual método a ser utilizado; e o segundo, sobre a
delimitacdo da esfera da ciéncia que se outorga esse direito, a psicologia, que se auto intitulara
a “ciéncia dos fendmenos psiquicos”. O que até entdo, sobre estes temas, pairava uma sombra
e certo desacordo conceitual e programatico, a partir de agora, seguir-se-4 um adequado ajuste
entre a ciéncia psicologista e seu objeto de investigagao.

O que Husserl elevara aos niveis mais altos da investigacao transcendental, Brentano
j& entrevia a partir da investigagdo psicoldgica. Como é o caso de objetos dados numa
percepcao. O que nao ¢ da ordem do fendmeno, como unidade de vivéncia da consciéncia,

passa a ter existéncia relativa e importancia secunddaria a percepcao interna.

Nos ndo somos autorizados a crer que os objetos da percepcdo ditos exteriores
existam verdadeiramente tais quais eles nos aparecem. A prova pode mesmo ser
estabelecida que eles ndo existam fora de nds. Por oposigdo a isto que ¢ verdadeiro e
real eles constituem, portanto, apenas simples fendmenos. (BRENTANO, 2008, p.
23, traducdo nossa)

Ha uma inversao, no sentido epistemologico, da ordem do verdadeiro e do indubitéavel.
Embora seja ainda uma divisdo um tanto primaria, entre objetos exterior e interior de

investigacdo psicologica, a duvida e a incerteza recai sobre o primeiro, enquanto que o

42



segundo, por sua propria natureza, dada na percepcao interna, passa ter o status de um objeto

verdadeiro e indubitavel®®.

A verdade dos fendmenos fisicos é, seguindo a expressdo consagrada, apenas uma
verdade relativa. E totalmente o contrario para os fendmenos da percepgio interna.
Estes aqui s@o verdades em si. Eles sdo na realidade tais como eles aparecem; tendo
por garantia da evidéncia com os quais eles sdo percebidos. (BRENTANO, 2008, p.
33, tradugdo nossa)

Embora a psicologia possa contar, em sua reflexdo, com os dados do conhecimento
empirico, seja da percepcdo ou da experiéncia, sua fonte de investigacdo essencial ¢ a
percepcao interna de todo fenomeno psiquico, “Como as ciéncias da natureza, a psicologia
repousa sobre a percepcdo e sobre a experiéncia. Mas sua fonte essencial ¢ a percepcao
interna de nossos proprios fendmenos psiquicos” (p. 42, tradugdo nossa). Brentano busca
alcangar o conhecimento das leis da psicologia, que regula a vida psiquica em relagdo aos
dados fenoménicos da percepcdo interna. A percepcao interna torna-se a primeira fonte da
investigacdo psicologica, que mostra com mais evidéncia as marcas distintivas dos atos de
representacdo, determinando o que ¢ comum aos fendémenos psiquicos. H4 uma intima relacao
entre percepcdo, representagdo e conhecimento, nas quais a psicologia se apoia para
fundamentar sua percep¢ao interna, como a unica verdadeira e indubitavel.

Embora reconheca a influéncia de algumas ciéncias da natureza, tais como, fisiologia,
neurologia, e a genética sobre a psicologia, Brentano reafirma o carater autonomo desta
ciéncia, estabelecendo as leis proprias que regulam seu conhecimento™. Com esse método,
Brentano aprofundou continuamente qual o campo de investigagdo em que a psicologia
deverd se concentrar, de modo a ter total autoridade sobre seu objeto e matéria de

investigacdo. Nesta distingdo entre as ciéncias, o fendmeno psiquico ndo sdo decorrentes da

3% Esta analise ja prefigura o que em “Idées I” (1950a) se estabelecera de modo mais sistematico e contundente
na reflexdo fenomenoldgica dos objetos indubitaveis, que permite o acesso a essencialidade pela contribui¢do do
pensamento cartesiano.
** Brentano argumenta principalmente contra os fisicalistas e fisiologistas, “Isso explica, de fato, dificilmente,
apesar de todos seus prejuizos em favor de uma investigacdo fundada sobre a observagdo fisica, que um homem
de bom senso como Horwicz, ndo se tenha dado conta que estas analogias grosseiras (da qual uma nio se
relaciona mesmo ao ‘substrato nervoso da vida psiquica’ que a de outras partes constitutivas do organismo) ndo
poderia em nada confirmar e menos ainda substituir isso que pode ser encontrado na observacdo psiquica. Se
estas classificagOes psiquicas carecem de certeza, a hipdtese que os nervos sensiveis constituiriam o substrato do
conhecimento, e os nervos motores o substrato do apetite, ¢ ainda mais incerto. Outros fisiologistas localizaram
esses fenOmenos nos centros nervosos e atribuiram ao pensamento e a vontade a mesma localizagdo.
Efetivamente, como € o caso para as propriedades fisicas, por que ndo admitem que um grande nimero de
caracteres psiquicos correspondem a uma matéria inica? Um método desse género ¢ certamente incapaz de nos
esclarecer acerca do niimero das faculdades psiquicas”. (BRENTANO, 2008, p. 65, tradugdo nossa).

43



propriedade de uma substancia, como poderia parecer a certas ciéncias empiricas, mas dos
dados de uma intuicdo imediata, objeto da analise psicologica.

Uma disting@o preliminar importante, feita por Brentano, na especificagdo do campo
da investigacao psicoldgica, refere-se aos conceituais contrapostos pelos fendmenos psiquicos
e fendmenos fisicos™. Esse recorte é importante, pois ele estabelece, de forma nitida, o objeto
da investigag¢ao a que deve se interessar o psicologo.

Os fendmenos psiquicos sdo essencialmente fendmenos, que pela relagdo intencional,
sdo constituidos no psiquico como consciéncia de qualquer coisa (Bewusstsein von etwas). A
representacdo dos conteudos, pelo ato de representar, forma a base de identificagdo e

constituicdo dos fendmenos psiquicos.

E por representacdo eu ndo entendo aqui, ndo isto que é representado, mas o ato de
representar. A audicdo de um som, a visdo de um objeto colorido, a sensacdo de
calor e de frio, assim como os estados analogos de nossa imaginagdo sdo exemplos
do sentido onde eu apreendo este termo; mas igualmente o ato de pensar uma nogao
geral, enquanto que este ato existe efetivamente. Igualmente, ndo importa qual seja o
julgamento, a lembranca, a atengdo, a espera, a razdo, a cren¢a ou a opinido, nao
importa qual divida constituem os fendmenos psiquicos. Igualmente tudo o que ¢
emocao: alegria, tristeza, temor, esperanga, coragem, temeridade, repulsdo, amor,
raiva, desejo, vontade, intensdo, surpresa, admiragdo, indiferenca, etc.
(BRENTANO, 2008, p. 93, traducéo nossa)

Por fenomenos psiquicos, nao se deve compreender somente as representagdes, mas os
fendmenos que se assentam sobre estas representagdes. Uma distingdo fundamental que
Brentano faz sobre a representagdo, refere-se a distingdo entre o objeto representado e o ato
pelo qual podemos representar. Sendo a representagdo ndo o contedo, mas o ato pelo qual
esse conteudo nos ¢ doado. A representagdo que decorre do ato psiquico constitui uma
estratificacdo epistemoldgica essencial na abordagem dos objetos imanentes, permitindo
compreender ndo sO a natureza desses objetos, mas como esses acabam por definir o proprio
método de investigagdo da psicologia. A percepcdo interna, que ndo ¢ outra coisa que a
imanéncia da vivéncia, caracteriza a consciéncia ou o fendmeno psiquico pela sua relagdo
intencional a outra coisa que a si mesma.

Brentano ndo compreendeu toda extensdo e alcance a que poderia chegar essa
reflex@o, provavelmente, por sua abordagem psicologista, sendo oportunamente aprofundado

por Husserl, ao investigar os objetos intencionais da consciéncia pura. Por ora, vale destacar,

* Quanto a especificagio de fendmeno fisico, basta-nos, nas palavras de Brentano (2008, p. 93, tradugdo nossa),
distinguir o seguinte: “Como exemplo de fendomenos fisicos nds citaremos uma cor, uma figura, uma paisagem
que eu vejo, um acorde que eu escuto, o calor, o frio, o odor que eu sinto e todas as imagens do mesmo género
que aparecem em minha imaginagao”.

44



nesta abordagem psicoldgica, que nada pode ser julgado, desejado, ou qualquer outra forma
de representagdo psiquica, que nao tenha sido primeiro representado na consciéncia. O
pensamento de Brentano resulta de modo sintético, numa formula de apreensdo nos quais 0s
objetos sdo conhecidos, em que conhecer ¢ poder representar, ou que sem representacdo nao
ha objeto de conhecimento.

Outra distingao na contraposi¢ao entre fendmenos fisicos e psiquicos entrevista ja pela
propria constituicdo de ato representativo, refere-se ao “lugar representacional”, onde ambos

os fendOmenos se manifestam.

Todos os fenomenos fisicos, digamos, se desenvolvem no espago e comportam uma
localizacdo precisa, que se refere aos fendmenos da visdo ou dos sentidos, ou de
imagens que nos representamos os objetos do mesmo género. Acontece totalmente
ao contrario para os fenomenos psiquicos: o pensamento, a vontade, ndo comportam
extensdo nem localizacgdo espacial. (BRENTANO, 2008, p. 99, tradugdo nossa)

A inaptiddo dos objetos psiquicos a especificagdo regional e extensional, constitui a
propria identidade destes tipos de objetos. A distingdo em relagdo as outras ciéncias se d4, nao
somente pelo objeto, mas também pelo método, no qual os contelidos representacionais
devem ser investigados, o que acaba definindo a abordagem em relagdo a percep¢do e o
género de matéria envolvido no psiquico®’. Ao final deste enquadramento conceitual, da
relagdo entre fendmeno psiquico como equivalente de ato psiquico, surge com mais
clarividéncia a propria ideia de consciéncia, como conhecimento de um objeto, numa
presenca efetiva e real da coisa na percepcao interna®.

A equagdo psicologica que reequilibra a relagdo entre consciéncia e conhecimento,

oferece uma nova perspectiva a conceituagao e definicdo de objeto imanente. Uma distingao

4 Qe apoiando em Bain, Brentano afirma acerca do objeto exterior: “O dominio do objeto, diz ele, ou 0 mundo
objetivo (exterior), ¢ exatamente circunscrito por uma propriedade, a extensdo. O mundo da experiéncia
subjetiva (o mundo interior) carece desta propriedade. De uma arvore ou de um riacho dizemos que eles
possuem uma grande extensdo. Um prazer ndo tem nenhuma extensdo, nem largura, nem grossura; ndo é em
nenhum ponto de vista uma coisa extensa. Um pensamento ou uma ideia podem se referir a grandes extensoes,
mas nao podemos dizer que eles comportam em si mesmo alguma extensdo. [...] Assim designamos sob o nome
de ‘inextensdo’ tudo isso que cai sob o dominio do sujeito” (2008, p. 99, tradugdo nossa).

2 Brentano, nessa época, relaciona momentaneamente a intencionalidade a percepcao externa, relacdo esta que
serda reformulada posteriormente. Para tratar especificamente ao que ¢ da ordem da consciéncia e
concomitantemente do conhecimento, Brentano faz toda uma articulagdo para negar veementemente a existéncia
do inconsciente como uma modalidade de conhecimento. Essa questdo, embora relevante no embate em que
Brentano esté enfrentando com alguns psicélogos e fisiologistas da época, serd simplesmente desconsiderado por
nds, primeiro por ndo afetar a compreensao do seu inverso, e segundo, se tratado, pela complexidade em que esta
envolvido, exigiria tempo e espaco demasiados. Brentano (2008), para negar o inconsciente, segue um raciocinio
logico, ao relacionar diretamente a igualdade de intensidade entre representagdo e ato, como férmula, ndo sé do
conhecimento, mas da propria consciéncia, “Nédo existe ato psiquico inconsciente. Em todo lugar onde um ato
psiquico existe com maior ou menos intensidade, é necessario atribuir uma intensidade igual a representagio
concomitante deste ato, representacdo do qual ele € o objeto” (p. 133, traducdo nossa).

45



importante que deve ser mencionada ocorre entre ato e objeto do ato, como nao ha

conhecimento sem representacao, igualmente, ndo hé ato sem objeto.

Nos podemos dizer que o som € o objeto primeiro da audigdo, ¢ a audigdo sendo o
objeto segundo. No tempo, eles se apresentam juntos, mas, seguindo a natureza das
coisas, o som ¢ anterior a audigdo. Uma representagdo do som, sem uma
representagdo da audicdo ndo seria inconcebivel, ao menos, a primeira vista; mas
uma representacao da audi¢do sem uma representacdao do som seria ao contrario uma
contradi¢do manifesta. (p. 139, tradug@o nossa)

A representacdo que acompanha o ato psiquico compde o objeto ao qual essa mesma
representacao estd vinculada. Delimita-se assim, preliminarmente pela psicologia, o campo da
imanéncia, em que o ato psiquico estabelece os fundamentos do que ¢ real e verdadeiro na

percepcgao representativa, ao distinguir a coisa percebida do ato perceptivo.

A relagdo funcional que noés temos estabelecido na representacdo consciente, entre
sua intensidade ¢ a intensidade da representac@o interna correlativa, pode, portanto,
se estender a todos os dominios dos fendomenos psiquicos conscientes. Em geral o
fendmeno concomitante e o fendmeno primitivo tem a mesma intensidade. Esta,
prova que ndo existe nunca em nés fendmenos psiquicos dos quais nds ndo
tenhamos a representacao. (p. 149, traducao nossa)

O retorno realizado pela reflexdio ao fendmeno psiquico interno, em suas
caracteristicas proprias, torna o fendomeno o dado reell desta mesma consciéncia, que serd
fundamental em “Logische Untersuchungen”. Porém, Husserl, ndo assumird a postura
psicologista de Brentano, que reduz o dado do psiquico a interioridade da consciéncia, proprio
de um dominio de conhecimento fechado sobre si mesmo. Assume, tdo somente, o que
desponta nesta mesma consciéncia como vivéncia na imanéncia, distinta de toda
transcendéncia, como manifestacdo singular de objetos verdadeiros. Assim, ultrapassando a
descricdo psicologista, Husserl almeja alcancar a propria esséncia dos fendmenos psiquicos™.

A nog¢do de fendmeno psiquico de Brentano influenciou Husserl tanto quanto o
conceito de consciéncia. Em relagdo a consciéncia, gostariamos somente de salientar o carater
de unidade conferido pela reflexdo de Brentano, ¢ que do mesmo modo, marcou

decisivamente os primeiros trabalhos de Husserl, assim como suas primeiras formulacdes

# A passagem da descrigio psicologista a sua esséncia, evidencia o carater a priori da segunda, como bem
sublinha Schérer (1967, p. 63, tradugdo nossa), “O que é dado na descrigdo do psiquismo de Brentano, se passa a
esséncia; o faz porque, para Brentano, trata-se, antes de uma regido de natureza, ou de uma categoria de
fenémenos em que a individualidade vem da posi¢éo particular do individuo por relagdo a seus proprios atos
psiquicos; esséncia, porque a subjetividade se toma em si mesma na imanéncia da vivéncia independente de toda
posicdo individual, antes de toda afirmacdo de existéncia do ser psiquico em si mesmo”.

46



sobre a imanéncia, ndo como tematica propria, mas como referéncia descritiva

fenomenologica™.

1.3 Defini¢do de um novo objeto de investigacdo

Desde suas primeiras publicagdes, como visto acima, ¢ do contato que estabelece com
Brentano, até a publicagdo do primeiro volume de “Logische Untersuchungen™, em 1899,
Husserl assume sua posi¢do eminentemente psicologista. Seu olhar retrospectivo critico, e
mesmo as criticas que recebeu, principalmente de Frege, estabelecem uma viragem em sua
reflex@o para um novo objeto de investigagdes. A psicologia se mostrava incapaz de superar o
relativismo psicologista que subordinava toda verdade intencional a realidade do psiquico.

As razdes que fizeram Husserl mudar de posi¢ao, acerca da elucidagdo matematica
pura para uma outra espécie de objetos, atestam invariavelmente para uma falta de
fundamento e clareza quanto ao método de investigacdo empreendida até entdo no estudo da
matematica, o que “Logische Untersuchungen” procurard suprimir, estabelecendo os

fundamentos criticos para uma ciéncia pura.

As Investigagdes Logicas das quais, com os Prolegdmenos, eu comego a publicagao,
sdo o resultado de uma reflexdo sobre problemas impossiveis de elucidar, que tem
continuamente paralisado e finalmente interrompido a dedicacdo de esforgos que
consagrei durante longos anos a uma elucidagdo filoséfica da matematica pura.
(HUSSERL, 2009b, p. 5, traducdo nossa)

Husserl (2009b) estabelecera, progressivamente, um novo campo de questdes

fundamentais relativas as bases do conhecimento puro. Essa postura critica exigia uma ruptura

* Algumas consideragdes gerais sobre como Brentano estabelece primeiramente sua ideia de consciéncia, como
extrato da correlagdo entre percepgdo e objeto, sdo importantes para definirmos o espaco que ocupa a ciéncia
psicologica no estudo sobre o psiquico, dos quais Husserl se utilizara em seus trabalhos posteriormente. Neste
viés, a consciéncia esta relacionada a todo fendmeno psiquico que tenha por base um conteudo. Porém, ndo esta
claro ainda qual é, precisamente, a natureza da consciéncia. Vimos que junto a consciéncia esta vinculado um
conhecimento, assim, ter consciéncia é conhecer, e que este conhecer ndo implica nada de inconsciente, e que os
objetos imanentes dos atos psiquicos, possuem carater de verdadeiro e indubitavel, como evidéncia imediata. Um
componente importante que Brentano vincula a esfera da consciéncia, ¢ que além desta ser uma face do ato de
conhecer, ele acaba por inferir um dado epistemoloégico, ao conferir, que no ato de conhecimento, nds realizamos
ao mesmo tempo um julgamento, “Todo conhecimento ¢ um julgamento, e todo julgamento, digamos
comumente, consiste em que um predicado ¢é atribuido ou recusado a um objeto” (BRENTANO, 2008, p. 154,
tradugdo nossa).
* O primeiro volume de “Logische Untersuchungen — Prolegomena zur reinen logik”, comega a ser elaborado ja
em 1896, como parte de curso que sera ministrado em Halle, o que mostra sua mudanga de posi¢do em relagdo
ao psicologismo bem antes da publicagdo dos demais volumes de “Logische Untersuchungen”, como mostra o
prefécio a primeira edigdo (HUSSERL, 2009b).

47



com os ciclos de pensamentos e de pensadores aos quais tinha contato. O percurso que havia
seguido até entdo, iminentemente psicologista, se mostrava insuficiente para tal empreitada
epistemologica, “Eu tinha partido da convicgdo, entdio comum, que ¢ da psicologia que a
logica em geral, como a légica das ciéncias dedutivas, deve esperar sua iluminagdo filosoéfica
(philosophische Aufklidrung)” (HUSSERL, 2009b p. 6, tradugdo nossa).

A tradicdo psicologista da qual Husserl (2009b) tenta se desvincular, possui varios
matizes, que ndo interessa investigar aqui. E relevante, porém, notar simplesmente, a
percepcao de Husserl, sobre um de seus aspectos mais comuns e suscetiveis de critica, relativa
a unidade e clareza da teoria psicologista, “Mas desde que passamos do desenvolvimento
psicologista do pensamento a unidade do contetido do pensar (ou seja, a unidade da teoria —
der Einheit der Theorie), nenhuma continuidade, nem claridade verdadeiras pareciam se
manifestar” (p. 6, traducao nossa).

Essas indicagdes introdutorias salientam a envergadura que Husserl devera submeter
suas investigacdes em curso, para a superagdo desses pressupostos psicologistas, até entdo
reinantes nos ciclos filosoficos ligados a teoria do conhecimento. Tais pressupostos eram
sempre sustentados pelos mesmos referenciais epistemologicos, que, a partir de agora,
comecam a ser questionados, em vista de se lancarem novas bases de fundamenta¢do do
conhecimento.

Acompanhando a mudanga do método em que a légica e a teoria do conhecimento
devem se fundamentar, esta também a mudanga da designacdo do objeto. O que era referido
como “objetivo” passard a ser tratado agora como “fendomeno”, principalmente, com a
contribuicdo de Brentano, abrindo um novo campo de investigacdo a filosofia epistemologica.
“Logische Untersuchungen” oferece, assim, menos um programa a ser seguido
metodicamente, e mais, o desvelar de um novo objeto de investigagdo, que sera restringido a
sua propria doacao, “[....] deixando ao contrario a ultima palavra as coisas mesmas (vielmehr
den Sachen selbst) e ao trabalho do qual elas sdo o objeto” (HUSSERL, 2009b, p. 9, tradugao
nossa).

Ha, aqui, duas viragens significativas no campo de investigacdo filoséfica, que
estimula e fundamenta nossa tese. Elas estdo referidas, primeiro, a “deixar a palavra as coisas
mesmas”, e, segundo, a aplicacdo de um “método de investigagdo” a este novo objeto, que
torne possivel a descricao de tal doacdo por referéncia primeira a propria imanéncia. Veremos

a seguir, seus principais componentes.

48



O novo percurso investigativo aberto por Husserl necessita estabelecer seus
pressupostos filoséficos internos, de modo a deixar o mais claro possivel, em quais
referenciais a fenomenologia pretende se vincular internamente, ndo somente com relacdo a
seu método, mas também, com relagdo a seu proprio objeto de conhecimento. S6 assim
podera validar sua critica e pretensa superacao do psicologismo, langando as bases para uma

filosofia, no senso estrito de ciéncia rigorosa.

1.3.1 Passagem a um novo dominio de conhecimento e seu distanciamento do psicologismo

As bases do conhecimento fenomenologico passam pela reformulacdo do papel que
assume a logica daqui em diante. Ao que estamos nos dedicando, a logica estd sob forte
influéncia da psicologia, que acaba especificando o dominio de objetos desta disciplina.

Uma das primeiras tarefas a que Husserl (2009b) se propde ¢ a de especificar o mais
detalhadamente possivel, qual ¢ o novo dominio de objetos desta nova ciéncia dos fendmenos.
Esse percurso comeca pela purificagdo desta nova ciéncia, evitando a repeti¢do de alguns

equivocos cometidos pela psicologia.

Incomparavelmente mais perigoso ¢é, ao contrario, uma outra imperfei¢do na
delimita¢do do dominio de uma ciéncia, é a confusdo dos dominios, a mistura de
coisas heterogéneas e sua juncdo na unidade pretendida de um unico dominio,
sobretudo quando ela repousa sobre uma interpretagdo totalmente errénea dos
objetos do qual a investigagdo deve ser o objetivo essencial da ciéncia em questdo.
(p. 22, tradugdo nossa)

A defini¢do de um novo dominio de objetos passa necessariamente, pela propria
definicdo que a logica assumird em sua proximidade com a fenomenologia. Portadora de
varias controversas, faltava a légica, clareza do que tange as delimitagcdes do alcance de sua
investigacdo. Nao estavam suficientemente claros quais as relagdes que internamente se
tragavam entre a subjetividade do conhecer e a objetividade do conteudo do conhecimento.

A percepcdo que se tem € que se esses principios gerais, intrinsecos a propria
identidade da l6gica, ndo estavam bem evidenciados e fundamentados, o risco de confusdo e

, .. 4 , . A . .
equivocos eram iminentes*. A logica era uma ciéncia que estava reduzida, em grande parte,

* Segundo Husserl (2009b), esta tarefa ja havia sido iniciada por vérios outros filésofos, mas todas resultaram
infrutiferas, “E esta mesma ciéncia que Kant e os outros representantes de uma logica ‘formal’ ou ‘pura’ tinham
em vista, mas que eles ndo tinham captado e determinado nem seu conteudo (Gehalt) e nem sua extensdo
(Umfang)” (p. 24, tradugdo nossa).

49



ao dominio técnico de seus simbolos, como uma arte, e necessitava, para Husserl, ser
refundada em principios a priori transcendentais.
Uma das primeiras definigdes dadas por Husserl, em busca dessa clareza, diz respeito

ao proprio conceito de ciéncia que estara vinculado aos fundamentos da logica pura.

A ciéncia ndo quer nem deve ser o campo de um jogo arquitetdnico. A
sistematizagdo que ¢€ propria a ciéncia, naturalmente a ciéncia verdadeira e auténtica
(echten Wissenchaft), ndo somos nés que a inventamos, ela reside nas coisas onde
nds apenas a encontramos, a descobrimos. Ela se propde em nosso conhecer, como o
meio de conquistar o dominio da verdade, entendido em seu sentido mais lato
possivel; mas o dominio da verdade (Wahrheit) ndo € um caos inorganizado, ela
executa a unidade da lei. (2009b, p. 30, tradug@o nossa)

A concepcao de ciéncia, descrita acima, vinculada a ideia de verdade, acompanhara
Husserl durante todos seus trabalhos posteriores*’. Ela é fundamental para o que se define em
relacdo a evidéncia, como fim proprio de todo conhecimento. H4 um pressuposto a esta ideia
de ciéncia, que necessariamente, por ordem interna, estd vinculada a um método, e que ha
verdades que sdo somente apreendidas como tais, se elas forem fundadas metodologicamente
a partir de determinadas leis.

A logica até entdo definida como disciplina normativa, principalmente, em Brentano,
fundada em principios gerais, tinha a fungdo da verificagio técnica do conhecimento. E
evidente para Husserl, que este conceito de logica deverd ser alargado em vista dos
fundamentos da nova ciéncia, ndo se reduzindo a uma mera técnica (DASTUR, 1995, p. 23).

Segundo esse autor, Kant questionava o carater pratico ou tecnolégico que a logica
vinha assumindo, designando-a principalmente a uma func¢do que regula as regras do uso do
entendimento, submissa as condi¢des internas do sujeito. O espago que Kant procurara
estabelecer para a logica, compartilhado em certa medida pelo proprio Husserl, é o de,
primeiramente, restringir suas fronteiras, refutando seu carater pratico e confirmando seu
carater explicitamente teorico. Concede-se, assim, a ela, independéncia em relagdo as outras
ciéncias, ao se fundamentar unicamente em principios a priori.

Husserl vé em Kant, no que se refere a sua concepgdo de logica, que embora seja

portadora sob certos aspectos, de um carater normativo, por exemplo, ao que se ¢ aplicado a

47 I3 ;100 . PN . . .
Até mesmo em uma de suas ultimas obras, “A crise das ciéncias europeias e a fenomenologia transcendental”
(1935), essa nogdo de ciéncia, com seus devidos aprofundamentos se fara presente.

50



¢ética, estabelece a possibilidade de superacdo do carater pratico, em vista de fundamentos
exclusivamente tedricos, a que a 10gica verdadeiramente deveria se apoiar™.

Uma questdo que deve ser esclarecida ¢ em qual ciéncia exatamente se encontram 0s
fundamentos teéricos das disciplinas normativas, ou mesmo da teoria das ciéncias?
Concentrando-se sobre esta questdo de fundo, Husserl iniciard seu longo processo
argumentativo de desconstru¢ao da psicologia como “ciéncia tedrica”, sobre a qual a logica
poderia estabelecer seus fundamentos.

A controversa com o psicologismo centra-se sob um angulo de analise bem preciso de
investigagdo, que Husserl procura esclarecer desde o inicio. Sua critica de modo nenhum
pretende desmerecer a contribui¢do que a ciéncia psicologica tras no estudo da natureza da
psique humana, sua estruturacdo e seus fundamentos psicofisicos. Ela se concentra
fundamentalmente no campo teorético, do esclarecimento dos fundamentos de uma légica
pura e do conhecimento a priori®.

A discussao que Husserl trava com a psicologia e seus defensores ¢ importante para
nosso objeto de pesquisa. Sobre os pilares desta critica, se apoia o recorte que Husserl ensaia
de fazer, num ambito geral, a especificacdo de seu objeto de pesquisa e do método necessario
ao estabelecimento de seus limites e fronteiras. Partindo da concepcdo corrente da logica,
como disciplina técnica, constatou-se que esta, em seus argumentos tedricos, apresentava
deficiéncia quanto a seu carater fundacional. O que ird argumentar Husserl é que os
fundamentos da ciéncia légica normativa ndo se encontram na psicologia, como muitos
acreditavam estar, mas numa outra esfera investigativa da ciéncia tedrica que, para abrir-se a
sua analise, necessita confrontar e superar o argumento psicologista a que a logica estava
vinculada até entdo.

Na tarefa refutativa, Husserl se dedicard quase que exclusivamente na sequéncia do
primeiro volume de “Logische Untersuchungen”, intitulado, “Prolegomena zur Reinen
Logik”, se concentrando na analise negativa do argumento psicologista. As teses das quais se
apoiam os psicologistas ¢ composta por uma variedade de argumentos que atendem aos mais
variados fins. Husserl, na verdade, se confrontard ndo s6 com psicologistas contemporaneos,
mas com uma tradi¢do ja constituida em torno da psicologia, como ciéncia da natureza

humana. No ambito mais geral, ¢ para uma ideia de ciéncia que Husserl se confrontara, e que

* «O interesse normativo nos comanda naturalmente no que se refere, em particular, aos objetos reais, enquanto
objetos de avaliagdo pratica; onde a propensdo incontestavel em identificar o conceito de disciplina normativa
com esta de disciplina pratica, de tecnologia” (HUSSERL, 2009b, p. 50, tradug@o nossa).

¥ Segundo Husserl, a psicologia mesma participa também da fundagdo da l6gica, “[...] mas que ela ndo participe
de uma maneira privilegiada, nem que ela forneca seu fundamento essencial” (p. 71, traduc@o nossa).

51



no momento, em seu aspecto mais visivel e concreto, se reflete na teoria psicologista de
conhecimento.

O mosaico em que se estrutura a argumentagdo psicologista para o fundamento da
logica, como disciplina teorética, ao qual se opde Husserl, embora perpasse uma grande
variedade de autores, se concentra em alguns pontos bem precisos™ . O primeiro deles, ¢ como
pressuposto mais geral, ¢ o de que a l6gica ndo possui por si so seus fundamentos; ela €, como
Husserl critica, se opondo a Lipps, em sua esséncia identitaria, uma disciplina psicologica
(HUSSERL, 2009b). Por razdes de constitui¢ao, ao determinar a psyché como lugar onde se
produz o conhecimento, a logica passa a ter uma dependéncia originaria no psiquico.

Os que se diferenciam desta posicao psicologista, entre eles Kant, argumentam que a
logica, ao contrario da psicologia, ndo se apoia em leis contingentes do pensamento, mas em
leis necessarias. Por contingente e necessario, vincula-se a ideia de que o primeiro segue uma
simples descrigdo da natureza da atividade do pensar, o “modo como pensamos”, enquanto
que o segundo segue, estritamente, em que condi¢cdes deve correr a experiéncia do
pensamento, as leis do “como devemos pensar”.

Um segundo elemento que constitui este mosaico psicologista ¢ quanto ao seu
principio de natureza. As consequéncias tedricas e epistemolodgicas deste principio é que ele
acaba caindo num “empirismo”. Descrevendo a atividade do pensamento no “como ela ¢”, a
psicologia acaba se tornando uma ciéncia dos “fatos”, que tira todo seu conteudo
representativo da pura “experiéncia” da vida psiquica’’. Em vez de um rigor, a que se propde
a logica pura, ela se limita, pelo carater proprio da experiéncia, a teorias vagas, ¢ destas, como
consequéncia, s6 podem se constituir regras vagas (HUSSERL, 2009b, p. 73).

O psicologismo, seguindo o principio da descricdo da natureza do psiquico, ndo
consegue estabelecer os fundamentos a priori em que a logica deseja se alicercar, como
principios validos universalmente, em regras regidas pelo proprio intelecto, “Nenhuma lei
natural ¢ conhecida a priori, nem suscetivel ela mesma de ser fundada na evidéncia
intelectual” (p. 69, tradug@o nossa).

A consequéncia deste “ndo a priori” do psicologismo ¢ de que suas descri¢cdes da
atividade do pensar seguem as leis da indugdo psicofisica, elaboradas a partir de fatos

empiricos particulares.

'S4 para citar, se colocam neste grupo: F. Brentano; J. S. Mill; Th. Lipps; Ch. Sigwart; W. Wundt; G.
Heymans, etc.; os anti-psicologista, principalmente E. kant, J. F. Herbart, R. H. Lotze.

>! Husserl cita um exemplo deste tipo de psicologismo, que descreve as leis de associagdo das ideias, “Uma vez
que se da ao trabalho de formular adequadamente seu sentido que se justifica empiricamente, elas perdem, ndo
obstante, seu pretendido carater de lei” (2009b, p. 73, tradug@o nossa).

52



Ora, a indugdo ndo funda a validade absoluta da lei, mas somente sua maior ou
menor probabilidade desta validade; ¢ a probabilidade ¢ ndo a lei que é aqui
justificada com evidéncia. Desde entdo, as leis logicas, elas também e sem excegao,
teriam necessariamente o valor de simples probabilidades. Ao contrario, nada parece
mais evidente que de fato as leis ‘puramente l6gicas’ (rein logischen), em seu
conjunto, sdo validas a priori. (p. 74, traducdo nossa )

A probabilidade, assim, ndo possui carater de verdade e de evidéncia absolutos, em
que deseja se fundamentar a logica pura. Sendo probabilistica e causal, a psicologia ndo pode
ser ao mesmo tempo conhecimento apoditico e dubitavel, o que expressa seu limite e
inexatidao.

Um terceiro elemento deste mosaico psicologista, € como consequéncia das posi¢des
anteriores, se assenta exclusivamente sobre os dados do real, cum fundamento in re, como
salienta Husserl “Meditagdes Cartesianas”. O psicologismo desconhece, por descrever fatos
da experiéncia, os fundamentos da logica pura, do conhecimento ideal. Assim, um abismo se
abre diante do que descreve o psicologismo, e do que descreve a teoria das ciéncias de leis
puras, e consequentemente, do distanciamento entre o objeto real e ideal, “E ndo ha nenhuma
gradagdo concebivel que seja suscetivel de estabelecer na mediagdo entre ideal e real”
(HUSSERL, 2009b, p. 80, tradug@o nossa).

As distingdes feitas acima, se alimentam internamente sobre uma ‘espécie’ ideal de
verdade, que ¢ possivel de ser alcancada pelo conhecimento, que por razdes genéticas e de

origem ¢ atemporal.

Nenhuma verdade ¢ um fato (Tatsache), ou seja, qualquer coisa que se determina no
tempo. Uma verdade pode sem duvida significar que uma coisa é, que um estado de
coisas existe, que uma modificagdo tem lugar, etc. Mas a verdade (Wahrheit) ela
mesma transcende toda temporalidade, ou seja, que ndo ha nenhum sentido a lhe
atribuir uma existéncia temporal , uma apari¢do ou desapari¢do. (p. 87, tradugdo
nossa)

Husserl acaba criando dois campos de andlise opostos, o psicologico, que segue leis
reais, estd do lado das afirmacdes existenciais dos fatos, do método indutivo e da andlise
empirica, consequentemente, de resultado duvidoso; e o da logica pura e da ciéncia teorica,
que segue leis ideais, com o método intuitivo de analise, consequentemente, indubitavel™>. Ao
contrario do que se pode imaginar a primeira vista, Husserl ndo quer criar um dualismo, da
afirmacdo do ultimo sobre a total negagdo do primeiro, mas especificar um campo de

investigacdo, soberano, distante dos fundamentos psicologistas, que ndo recebeu a devida

52 Husserl (2009b, p. 81) cita o exemplo do argumento no modus ponens, que é uma lei valida para ndo importa
qual proposigao.

53



atencao de nenhuma disciplina, inclusive da propria filosofia. Nela, poderao se assentar todas
as ciéncias, inclusive a psicologia.

Assim, o confronto entre estes sistemas epistemoldgicos constituidos em bases
reflexivas no real ou empirico, como ¢ a psicologia, e em analises de evidéncias puras, como ¢
o idealismo fenomenoldgico, alimentara desde o inicio a propria teoria fenomenologica,
descrevendo, no momento, o que ela ndo ¢, para em seguida, em suas obras posteriores,
especificar internamente sua estruturacdo essencial. Essa distin¢do, que se fundamenta em
analises negativas da teoria psicoldgica, marcara a propria identidade da fenomenologia como
critica a ela, estabelecendo um novo dominio de objetos, que no atual momento investigativo
de Husserl sdo apenas concepgdes gerais a serem investigadas e aprofundadas com mais rigor,

0 que exigird outros desdobramentos em sua filosofia.

1.4 Psicologismo e relativismo

Havia, na virada do século XX, um vivo interesse pelo estudo da psicologia™. Esse
interesse difuso ndo levou, segundo Husserl (2009b, p. 101), os logicos a se afastarem das
falsas interpretacdes psicologistas a que estavam submetidos seus principios gerais. Essa
aproximagao, como vimos, trds uma serie de confusdes e mal entendidos a compreensdo dos
fundamentos da propria 16gica enquanto lei exata e puramente conceitual, “Nos destacamos a
mais categorial reclamagdo contra a mistura desta generalidade empirica vaga, com a lei
absolutamente exata e puramente conceitual, que, unicamente, tem seu lugar na logica” (p.
105, tradugao nossa).

Uma das consequéncias do fundamento psicologista ¢ que ela cai num relativismo
cético, que, de modo geral, os “Prolegomena” tentam apresentar as bases de sua reformulagao
(p. 131). Husserl combate essa analise deformada do conhecimento, colocando sob a analise

subjetiva as condi¢des de possibilidade de uma teoria em geral.

> Como atesta Cobb-Stevens (1998, p. 15, tradugio nossa), em “Husserl et la philosophie analytique”, sob as
origens o pensamento psicologista: “O uso difundido do termo ‘psicologismo’ se manifesta primeiramente nos
trabalhos dos logicos e filosofos alemaes no final do século XIX. A palavra fazia referéncia a uma corrente que
havia aparecido nos anos de 1830. Esse movimento concedia a psicologia a tarefa de assegurar os fundamentos
de diversas disciplinas filosoficas, e em particular, a da logica. Depois da morte de Hegel, em 1831, esses
grandes sistemas do idealismo alemao comecaram a perder sua atracdo, e foram gradualmente substituidos por
um novo interesse, para a critica antropologica da razdo. [...] Durante o periodo de 1830 a 1870, se tentara,
repetidamente, de fundar o estudo da estrutura do espirito sob as observagdes empiricas, mais do que sob as
dedugdes transcendentais de tipo kantiana”.

54



Uma teoria vai portanto ao encontro de condigdes subjetivas de sua possibilidade
enquanto teoria em geral, quando, em conformidade a este exemplo, ela nega todo
privilégio do juizo (Urteil) evidente sobre o prejuizo cego; ela suprime ali mesmo
isto que a distingue de uma afirmagdo arbitraria e ilegitima. Se percebe que, por
condigdes subjetivas de possibilidades, ndo se deve entender aqui as condigdes reais
que tenha sua raiz no sujeito singular do juizo nem na espécie transitoria de seres
que julgam (por exemplo os seres humanos) mas de condigdes ideais que tomam
raiz na forma da subjetividade em geral e nas relagdes desta com o conhecimento
(Erkenntnis). (p. 119, tradugdo nossa)

A partir de “Prolegomena”, ha um desnivelamento na andlise epistemoldgica
husserliana, passando das condigdes gerais do conhecimento, para as condi¢des subjetivas
puras de sua possibilidade, que marca assim um momento decisivo na analise fenomenologica
da imanéncia. Ela se torna ndo s6 uma critica ao psicologismo, mas também ao empirismo e
as ciéncias naturais, que colocam a possibilidade do conhecimento em condicdes objetivas e
evidentes, na forma de causa - efeito, limitando a analise 16gica as condigdes de fato.

Husserl, a partir analise subjetiva, ao contrario, busca as condi¢des ideais em que o
conhecimento se fundamenta, o que serd mais bem sistematizado somente em “Idées I”
(1913), com as andlises da “noese” e do “noema”. Sua critica ao psicologismo, enquanto
ceticismo, com seus varios nuances, expressa exatamente esses limites, por negarem as
condi¢des analiticas ou noéticas de uma teoria, conformando o conhecimento a sua
fundamentagao psiquica.

Husserl constitui aos poucos um campo de conhecimento em que as leis logicas,
enquanto leis que regem nosso conhecimento, ndo possuem nenhum sedimento na realidade,
nenhum significado real. Encontramo-nos por essa critica, nas fronteiras da analise idealista
de Husserl e sua sintese de conhecimento a partir de leis ideais.

Para chegar aos fundamentos de uma verdade evidente, através de leis ldgicas ideais,
Husserl critica o que chama de “relativismo antropologico”. A hipdtese geral deste ¢ a de que
a “verdade” esta relacionada diretamente ao ser que as constitui. Ela ndo é de constitui¢ao
ideal, mas estd vinculada necessariamente a um ente que determina e regula essas mesmas
leis, em que a verdade se torna dependente geneticamente. E uma verdade totalmente relativa
e circunstancial. A verdade que a ldgica pura procura fundamentar é, ao contrario, uma
verdade absoluta e Unica, no sentido de uma unidade ideal. Sua constituicao ¢ independente

13

das condigdes contingentes de seu aparecimento. O fato de um “ser” poder pensa-la e
expressa-la, ndo significa que esteja submetida a sua determinacdo existencial. Um ser pode

visar uma verdade, mas ndo pode produzi-la e torna-la dependente do pensamento.

55



A consequéncia da interpretacdo antropologica da verdade ¢ lhe atribuir um carater
“fatico” e consequentemente, relativista e temporal. Se nao estd centrada em verdades ideias e
absolutas, o tnico ponto de referéncia acaba sendo o individuo e suas determinagdes
contingentes. Husserl procura fazer uma distin¢ao de esséncia entre juizo e conteudo de juizo.
O primeiro seria uma unidade ideal, o segundo estaria vinculado ao ato de julgar real e
singular. Embora possa haver um vinculo entre ambos, o primeiro nao ¢ dependente do
segundo. A verdade possui uma autonomia que independe do ser fatico para existir’".

O conceito de verdade relativa se vincula a uma ideia de mundo que também ¢
relativa, “Pois o mundo ndo ¢ outra coisa que a unidade objetiva total que corresponde ao
sistema ideal de todas as verdades de fato das quais ¢ inseparavel” (HUSSERL, 2009b, p. 128,
tradugdo nossa). O mundo (Welt) existe somente na condi¢cdo de ser pensado e formulado a
partir de ideias gerais essenciais que, embora possa ou nao ter seu referente na contingéncia
mundana, dependerd de um ente particular para ser julgada, “[...] absolutamente falando, nao
haverd mundo sem espécie de ser capaz de julgar [...]” (p. 128). A ideia de mundo possui seu
fundamento logico como esséncia de algo que pode ser formulado em verdades ideais, que
embora haja seu correspondente existencial, ambos, consciéncia e mundo sao independentes,

com o valor constituinte e absoluto recaindo sobre o primeiro.

1.5 O retorno as coisas mesmas como forma de superacéo de certos prejuizos

Apds analisar a concepgdo psicologista, faz-se necessario, para estabelecer uma
ciéncia com pressupostos inquestionaveis, esclarecer os prejuizos que tais analises introjetam
a teoria do conhecimento, de modo a evitd-los nos fundamentos da légica pura. Os
“Prolegomena” estabelecem, assim, de modo sintético, trés grandes prejuizos que devem ser
refutados pela analise fenomenologica.

O primeiro prejuizo, seguindo a descri¢do natural psicologista, ¢ de pressupor que as
regras reguladoras da atividade psiquica sdo fundamentadas psicologicamente e,
consequentemente, as leis normativas do conhecimento sdo também determinadas pela
psicologia. Essa heranca vem principalmente do antropologismo e de sua tendéncia a analise

organica do psiquico e do conhecimento.

> Husserl faz uma longa analise critica do psicologismo antropolégico de B. Erdmann e Ch. Sigwart, que
embora seja importante, noés ndo nos deteremos nela. Ela segue uma formula geral, em que as leis do pensamento
sdo vinculadas intrinsecamente a condi¢do humana, “[...] crer que um juizo possa ser verdadeiro independente do
fato que esse juizo seja pensado por uma inteligéncia qualquer” (2009b, p. 134, tradugdo nossa).

56



O prejuizo se dissipa, quando se volta a esséncia do fenomeno: “A ilusao desaparece a
partir do momento que, no lugar de argumentar “generaliter”, se volta as coisas em si
mesmas”. (2009b, p. 159, traducdo nossa). Essa perspectiva de voltar a uma origem, dirige
propriamente toda analise fenomenologica. Ela visa ir de encontro a esséncia das coisas por
meio do pensamento, superando toda forma de realismo ou idealismo que vem da tradicao, e
que alimenta na filosofia, na virada do século XX, uma teoria do conhecimento que estd
fundamentada em base psicologista. O que acaba, de modo geral, distinguindo a ldgica pura
fenomenoldgica da psicologia, ¢ que a primeira visa a fundamentacido de uma “lei puramente
teorica”, e a segunda, de uma “regra pratica”, consequentemente, uma se torna a esséncia de
objetos ideais, a outra, o instrumental de toda teoria empirica™.

Assim, os principios que engendram a fenomenologia husserliana, sdo sua radical
autonomia quanto ao empirismo, e sua dependéncia quanto as leis logicas que a regulam

internamente.

Nao se pode mais contestar a existéncia ideal de uma ciéncia especial, da logica
pura, que delimita, em uma independéncia absoluta ao olhar de todas as outras
disciplinas cientificas, os conceitos que distinguem constitutivamente na ideia de
uma unidade sistematica ou tedrica, e que, por via de consequéncia, estuda as
conexoes tedricas que se fundam exclusivamente sobre seus conceitos. Essa ciéncia
tera, por conseguinte, essa particularidade tinica de ser em si mesma subordinada,
quanto a sua ‘forma’, ao conteudo de suas leis [...]. (pp. 164-165, tradugao nossa)

Esse horizonte intencional guia toda anélise fenomenolégica que por ora, pde somente
suas questoes iniciais, fazendo-a se diferenciar das ciéncias empiricas.

Um segundo prejuizo refere-se ao “contetido efetivo” a que esta vinculada toda 16gica
psicologista. Essa jurisdicdo analitica acaba como que por ordem e imposi¢do natural, se
reduzindo ao produto do seu psiquico, e consequentemente, sua validade legal depende deste
proprio juizo psiquico, que nao ¢ mais que um fato temporal.

Cada ato psiquico de representacdo ¢ em sintese, representacdo de qualquer coisa a
que estd referido, uma singularidade individual, que se realiza num ato empirico. Ao
contrario, nas leis puramente logicas, “[...] a extensdo se compde exclusivamente de
singularidades ideais, de espécies auténticas” (HUSSERL, 2009b, p. 176, tradugdo nossa). Ela

¢ por esséncia a priori a toda experiéncia.

> Segundo Husserl (2009b, p. 163, tradugdo nossa), “[...] eles desconhecem a diferenca fundamental entre as
normas puramente logicas e as regras técnicas de uma arte de pensar especificamente humana. Porém, ha duas
coisas de caracteres totalmente diferentes quanto a seu contetido, sua origem e sua funcdo. Enquanto que as
proposi¢des puramente logicas, se nds consideramos seu conteudo originario, se dirigem apenas ao ideal, essas
proposi¢cdes metodoldgicas referem-se apenas ao real. Enquanto que as primeiras tem sua origem nos axiomas
imediatamente evidentes, as segundas a encontra nos fatos empiricos, e principalmente psicoldgicos”.

57



O terceiro prejuizo, conexo aos dois anteriores, trata do vinculo da verdade ao juizo, e
deste a evidéncia. A verdade seria fruto da constatagdo de uma experiéncia interna e do juizo

ao qual ela esté vinculada.

A tarefa da psicologia é portanto, somente ao que tem um tragco na evidéncia, de
procurar as condig¢Oes naturais das vivéncias compreendidas sob esse nome, por
consequéncia, de estudar as conexdes reais nas quais, depois do testemunho de nossa
experiéncia, a evidéncia aparece e desaparece. ( p. 190, tradugdo nossa )

Os conceitos da logica, ao contrario, sendo a priori, sdo verdades que ndo se fundam
na evidéncia empirica, mas em leis puramente ideais. O estatuto da imanéncia, sobre a qual
nos debrucamos, formaliza a superacdo destes prejuizos a que estdo vinculados as vérias
teorias psicologistas, de modo que, estabelecendo os fundamentos de um conhecimento puro e
de uma ciéncia geral, se alcance os principios em que se constitui uma ciéncia rigorosa. A via
negativa que nos fez acercar da psicologia confirma somente o que nao deve ser do interesse
da fenomenologia. A ciéncia dos fendmenos procura alcangar os principios ideais e racionais
mais amplos e gerais possiveis, de modo que uma ciéncia universal possa se fundamentar.
Nesse sentido, precedendo a todas as outras teorias, ela se torna o principio de todos os
principios, a ciéncia de todas as ciéncias, inclusive, das ciéncias empiricas™.

Husserl, ao fim dos “Prolegomena”, procura estabelecer os critérios de cientificidade
que irdo conduzir suas posteriores investigacdes ldgicas. Elas se assentam, principalmente,
sobre o critério de verdade e da unidade do campo teodrico, de modo a alcancar os
fundamentos de uma teoria geral. Essa mesma teoria geral, ir4, por seu método proprio,
estabelecer os limites da esfera de objetos que ird tratar. Eles se referirdo sempre a objetos
ideais, em que a verdade se estabelece como principio universal e ndo de um principio
particular de investigagio. E importante salientar que Husserl, neste momento, esta
delimitando seu campo de pesquisa, € que o papel que o filosofo assume nesta sua nova
empreitada, se constitui fundamentalmente na critica do conhecimento. O que por hora se
formaliza ¢ um campo de investigagcdo, que a partir de formacdes 16gico-matematicas, procura
estabelecer a correlagdo epistemologica entre os objetos ideais e as vivéncias da consciéncia,

caracterizado ndo mais como atividade heterogénea, mas correlativa®’.

*% Sobre este carater empirico e fatico a que esta submetido a ciéncia psicoldgica, que a faz se diferenciar das
ciéncias ideais, ¢ curiosa a metafora usada por Husserl (2009b) para refor¢ar suas proximidades e diferengas
essenciais, “As arvores impedem, de qualquer modo, de ver a floresta” (p. 212).

>’ Como mostra Schérer (1967, p. 58, tradugdo nossa), ao estabelecer a correlagio como esséncia da
fenomenologia: “Nao se trata mais de fazer submeter as formacdes 16gico-matematicas de uma atividade que
lhes seria heterogénea, mas de conduzir a uma andlise cientifica do conhecer em relagdo ao conhecido, ‘muito

58



A auséncia de um método de investigacdo explicitamente formado nao permite ainda
estabelecer a justa correlagdo entre objeto e consciéncia, sendo a imanéncia tdo somente um
campo indefinido de conhecimento de objetos doados a percep¢do, que necessita ainda ser
devidamente constituido. E necessario, seguindo a reflexdo husserliana, averiguar em que
condigdes teoricas ira se fundamentar esta nova ciéncia de objetos ideais, € em que medida ela
especifica o campo da imanéncia pela correlacdo entre a atividade do conhecer e o objeto
conhecido. O que vimos, até aqui, foram as analises negativas de sua correspondéncia com as
ciéncias empiricas, necessitando uma nova ordem de questdes para sua definitiva superacao,

abrindo um novo dominio de objetos a investigagao fenomenologica.

concretamente e mostrando detalhe por detalhe, na reflexdo psicoldgica, os acontecimentos internos correlativos,
que fazem por assim dizer, que a matematica possa intervir como objeto — e igualmente o conceito, o juizo, a
teoria e toda a ciéncia, assim como o nimero, o conjunto, a multiplicidade, etc.””

59



2 NOS LIMITES DA DESCRICAO ANALITICA E FENOMENOLOGICA: A
FENOMENOLOGIA COMO DISCIPLINA AUTONOMA

As “Investigacdes Logicas” representam um divisor de dguas na filosofia husserliana
e seu projeto de uma filosofia critica. A especificagdo da imanéncia como espago de
constituicdo de uma ciéncia rigorosa requer, como necessidade intrinseca, a autonomia da
fenomenologia como teoria do conhecimento. Elaborada para lancar as bases de uma ciéncia
geral, em que estenderia suas raizes para estruturacdo da “logica pura”, por seu novo aparato
conceitual, bem como, por suas novas definicdes de problemas, ndo sé referentes a filosofia,
mas a ciéncia como um todo, essa obra representa um marco neste novo caminho que a
epistemologia husserliana ira seguir™".

No capitulo precedente, se procurou esclarecer, a partir das origens do pensamento
husserliano, o recorte em relagdo ao objeto a que se dedica a andlise pré-fenomenologica,
especificando seus limites de investigacdo. A desconstrugdo da psicologia como disciplina
capaz de explicar a forma e estrutura do conhecimento, cria um campo de investigagcdo sobre
o qual a fenomenologia tem um longo caminho a percorrer, em que a imanéncia emerge como
espaco de investigagdes de ideias puras, sem receber ainda uma estruturagdo especifica.

Feitas as devidas criticas a analise psicologista e ao objeto ao qual ela se dedica, urge,
agora, especificar, mais do que o objeto, seu campo de anélise e manifestacdo. Isso se dara
por andlises pontuais de dois capitulos de “Investigacdes Logicas”, que consideramos 0s mais
pertinentes para nosso estudo, especificamente, a primeira ¢ a quinta investigagdo, que
correspondem a conceituacdo da “expressdo” e “significagdo” e acerca das “vivéncias
intencionais”. Os temas sdo de grande importincia para a especificacdo das vivéncias ideais e
para a configuragdo da imanéncia como referéncia primeira de tais idealidades.

Husserl convenciona, momentaneamente, chamar de “puramente 16gico”, “visao de
esséncia”, ou o que ¢ do a priori, a tudo o que se refere as percepgdes, aos juizos, aos
sentimentos, conceitos que sdo qualificativos da imanéncia fenomenoldgica. Teremos
oportunidade de ver que estas definicdes gerais, embora importantes no inicio do percurso,
serdo insuficientes as especificagdes essenciais que a fenomenologia devera abordar e

aprofundar durante seu percurso de sistematizacdo tedrica do campo transcendental. A

% Como observa Schérer (1967, p. 05, tradugdo nossa), ao tratar da relagéo entre “fenomenologia” e “verdade”,
como modalidade expressiva de uma filosofia especifica, “Mais do que qualquer outra a novidade de
Investigagbes Logicas nos convida a isto. A novidade de seu conteido consiste com efeito em ter posto o
problema da verdade ao nivel mesmo onde ela se anuncia, o da expressdo como acesso a verdade do ser ™.

60



imanéncia e seu estatuto epistemologico culminariam, assim, na evidenciagdo de uma
filosofia como ciéncia rigorosa e de verdades indubitaveis, objeto proprio da fenomenologia.

A andlise e a especificacdo desse campo de investigagdo, a emergéncia de seu objeto,
no que se referem a clarificacdo das ideias constitutivas de uma logica pura, nos remetem,
naturalmente, primeiro, a investigagdo analitica. Se nosso objeto de estudo esta relacionado
direta e indiretamente a sistematizagdo e estruturacdo do campo da imanéncia, como
ordenador e regulador de todo conhecimento puro, entdo, devemos apresentar, para sustentar
nosso objeto de estudos, os fundamentos tedricos em que se assenta este mesmo campo.

A meta a que se propde a fenomenologia, de querer “retornar as proprias coisas”
(HUSSERL, 2012b, p. 05), ndo sera a contento alcangado, por nenhum método investigativo
de base indutivo, se ndo pela intuicio’’. Ela nos permitira entrar em contato com o campo
logico das vivéncias psiquicas ou das vivéncias do pensamento, no que lhe ¢ mais original. O
fato de pensar e refletir nos remeter sempre para objetos ou estado de coisas, nao significa que
esse objeto, na fenomenologia, seja tomado em base empirica. O “em-si” a que se refere a
analise fenomenologica, se estrutura como unidade na multiplicidade dos atos do pensamento.
Essa analise ird demonstrar que todo pensamento ¢ inerente a uma “forma do pensar”, e que
este ¢ regido por leis ideais, que acabam circunscrevendo a propria idealidade ou objetividade
do conhecimento.

Analisaremos como a “forma do pensamento” pode fazer que um “em si”, agora dado
de modo reell, que ¢ diferente do dado fenomenoldgico puro, chega a representagdo, ou
mesmo, de como o “em-si objetivo” chega ao “subjetivo” pela via da representagdo. Ha,
assim, uma estruturagdo légica do pensamento, que nos remete a analitica das formas
primeiras do pensar, ¢ mesmo, nos limites da analise de uma gramatica pura®. Tais temas
serdo tratados pelas formas da “expressdo” e ‘“significacdo” a que o pensamento estd
diretamente relacionado. Eles acabam colocando, na origem do pensamento, uma nova ordem

de questdes a fenomenologia, suscitadas, primeiramente, por “Investigagdes Logicas”.

* Em relagdo a expressdo “retorno as coisas mesmas”, afirma Levinas (1959, p. 99, traducdo nossa),
em “Reflexions sur la ‘technique’ phenomenologique™: “Ir as coisas mesmas — significa primeiro: ndo
permanecer nas palavras em que visam apenas um real ausente. [...] O retorno aos atos onde se desvela esta
presenca intuitiva dos objetos, € necessaria para por fim ao equivoco — ou seja, a abstragdo e a parcialidade da
relacdo com o objeto. O retorno aos atos onde se desvela a presenca intuitiva das coisas ¢ o verdadeiro retorno as
coisas mesmas”.

% Como atesta Benoist (2002, p. 33, tradugdo nossa), “Um dos aspectos mais importantes de Investigacées
logicas de Husserl, o que a faz merecer ser colocada no centro das discussdes contemporaneas sobre a
significagdo, ¢ certamente o projeto de edificagdo de uma gramatica pura logica. Husserl visa uma morfologia
pura das significagdes, que permitiria esclarecer essa propriedade eminente que elas tém de constituir um
discurso”.

61



2.1 Acerca da expressdo e da significacdo na teoria da imanéncia fenomenoldgica

Ao tratar da expressdo e da significagdo na fenomenologia, nos reportamos
incondicionalmente aos atos psiquicos que sdo, idealmente, o canal de sua manifestacdo. O
desmembramento destas vivéncias ¢ importante para compreendermos o real teor do ato
psiquico e sua relagdo com o conhecimento. Embora a significacdo e a expressdo estejam,
num sentido amplo, relacionadas com a propria dinamica da vida psiquica, em seus modos de
lidar e de se comunicar consigo mesma e com o mundo externo, o que nos interessa realmente
nestas descricdes analiticas, ¢ o teor fenomenoldgico que o proprio psiquico acaba
expressando, como elemento de acesso a descri¢ao pura.

De modo geral, expressao e significacdo tratam da propria vida do psiquico.
Regressivamente, elas nos reportam ao signo e a indica¢do de que qualquer coisa ¢ referida.
Nesse ambito, a expressao serve de signo para o pensamento, tanto para o que ouve, cComo
para o que fala®'. E necessario, portanto, alcancar sua esséncia fenomenolégica, que na anélise
de “fatos” ¢ ofuscada pelo método empirico, inviabilizando assim a analise pura.

Para essa ordem de problemas, algumas distingdes se fazem necessarias. A expressao,
mesmo na descrigdo pura, pode estar referida a duas coisas distintas: primeiro, elas podem
estar relacionadas aos fendomenos fisicos, que constituem sua expressao; segundo, nos “atos”
que lhe possibilitam a significagdo e sua plenitude intuitiva.

Assim, as expressdes nos apontam para os atos que conferem a significa¢do, e mais,
para os atos de “intengdes de significagdo”. Esses atos sdo propriamente de teor
fenomenoldgico, sendo “[...] atos que preenchem a significacdo” (HUSSERL, 2012b, p. 32).
Tais atos, na andlise fenomenologica, formam a propria unidade da consciéncia. Eles
representam uma vivéncia que assume sua plenitude na consumagdo do seu sentido, de sua
significacdo, ¢ ndo simplesmente na expressao da palavra, que internamente, tem outra

finalidade.

A funcdo da palavra (ou melhor, da representagdo intuitiva da palavra) é suscitar
diretamente em nos o ato que confere a significagdo e apontar para o que ¢ ‘nele’
intencionado, talvez mesmo dado, por meio da intui¢do preenchedora, impelindo ao
mesmo tempo o nosso interesse exclusivamente nessa diregdo. (p. 34)

%! Husserl ilustra muitissimo bem estas vivéncias psiquicas, como sentido e significagdo da expressio, quando
estas, por exemplo, estdo relacionadas a um nome, “Distingue-se para cada nome, entre o que ele ‘manifesta’
(isto ¢, tais vivéncias psiquicas) e aquilo que ele significa. E, de novo, entre o que ele significa (o sentido, o
‘conteido’ da representagdo nominal) e o que ele nomeia (o objeto da representagdo)” (2012b, p. 28).

62



Nesta leitura descritiva, para cada ato em que a palavra confere uma significagao,
apontando ao objeto intencionado, ocorre uma mutacdo fundamental, “[...] a representagcdo
intuitiva, em que se constitui a apari¢ao fisica da palavra, sofre uma modificagdo fenomenal
essencial quando o seu objeto toma o valor de uma expressao” (p. 34).

E a primeira vez que Husserl trata de modo mais enfatico e claro dos fendmenos
relacionados a vida psiquica pelo puro ato de significar, se referindo diretamente a palavra
como movimento primeiro da significacdo. Neste “ato primeiro”, estdo vinculados todos os
atos preenchedores, que tem a fung¢do, na reflexdo, de vincular o significado do objeto a sua
expressdo. Os objetos se definem como tais, somente por meio do “ato” em que algo ¢ visado
por nos, o que sera analisado posteriormente através dos atos intencionais.

Uma passagem importante que devemos fazer ao analisarmos a expressdo € quanto a
seu sentido e sua objetividade, ou seja, a idealidade propria da relacdo entre expressdao e
significagdo, sua idealidade in specie, ou mesmo, sua unidade ideal. E essa idealidade que a
analise fenomenologica deseja alcangar e descrever.

Embora a expressdo sempre diga algo acerca de alguma coisa, estando relacionado a
qualquer objeto, ¢ importante fazer aqui a distingdo entre significacdo de uma expressao e seu
objeto. A distingdo entre conteido e seu objeto esta relacionada acerca “do que” e “de que” a

expressao diz algo.

A necessidade da distingdo entre significagdo (conteudo) e objeto torna-se clara
quando nos convencemos, pela comparagdo de exemplos, de que varias expressdes
podem ter a mesma significagdo, mas diferentes objetos, e, por sua vez, que elas
podem ter significagdes diferentes , mas o mesmo objeto. (p. 39)

Essa distingdo ¢ importante, pois ela expressa o proprio movimento e complexidade de
um ato psiquico62. A expressdo e sua significacdo na analise fenomenolégica, diferentemente
do que ocorre no psicologismo, preenche o carater distintivo, especificando um campo de
objetos puros a que se pretende dedicar uma filosofia de ideias puras.

Seguindo este caminho descritivo, estdo relacionadas a expressdo trés coisas: a
manifestagdo de algo, uma significagdo e um objeto. Ao que se refere este ultimo, duas
distingdes importantes podem ainda ser feitas na andlise fenomenologica. De um lado, o
proprio objeto visado por suas interfaces, e de outro, seu correlato ideal, com sua capacidade

de preenchimento.

62 A este respeito, os exemplos de Husserl referentes a nomes na distingdo entre significagio e objeto: “O
vencedor de Iena — e o vencido de Waterloo; o tridngulo equilatero — o tridngulo retangulo” (2012b, p. 39).

63



Embora Husserl ndo trate o suficiente sobre este preenchimento de significacao, tem-
se na base desta intencao de significagdo uma intuicdo®. A identificagdo do contetido ¢é dada
por meio dos atos preenchedores, atos pelos quais o sentido do objeto e sua significacdo estdo
diante de nods tal como ¢ visado, em sua totalidade. Somente por meio desses atos se pode ter
a totalidade ideal de uma percepcdo. Assim, numa expressdo, em sua decodificacio
idealizante, nos ¢ oferecido o correlato ideal de um objeto. Correlato este que € a propria
esséncia do ato intencional. Essas distingdes sdo fundamentais ao que a fenomenologia vira a

tratar acerca das representacdes.

2.1.1 Caracterizacdo dos atos de significagdo

Uma caracterizagdo ideal da expressdo e sua significagdo exige que nés facamos uma
aproximacao do proprio ato pelo qual a expressdo torna-se, pelo seu carater de “intuicao de
significacdo”, um signo de comunicagdo. Novamente faz-se necessdrio combater certos
prejuizos psicologistas, acerca dos quais se convencionou dizer que a expressao significativa
tem a funcdo elementar de despertar as imagens de fantasia na consciéncia. Uma expressao,
nesse sentido, somente seria possivel se encontrasse sua imagem correspondente da fantasia.

Essa concepcdo anula totalmente o carater fenoménico da expressdo, tornando-se
dependente de um agente externo para se manifestar. Para o que nos interessa, ¢ fundamental
identificarmos a significagdo como o carater do ato doador de sentido, de modo que o objeto
se torne representavel para noés e em nos. Nesse caso, ¢ possivel uma consciéncia de
significacdo que ndo esteja vinculado necessariamente a uma intui¢do, € esta caracteristica

representa o proprio teor fenoménico do ato psiquico.

O significar ndo pode consumar-se somente por meio da intuicao; sendo, deveriamos
dizer que o que vivemos numa parte incomparavelmente maior dos nossos discursos
e leituras seria um simples perceber externo ou um imaginar de complexos acusticos
e Oticos. Nao precisamos repetir novamente que isso contradiz o ‘contetido dos
dados fenomenologicos, a saber, que, com os signos acusticos e grafados, visamos a
isto e aquilo, ¢ que esse visar ¢ um carater descritivo do compreender [...].
(HUSSERL, 2012b, pp. 58-59)

As andlises feitas devem nos conduzir a evidenciacdo das relagdes a priori entre

significagcdo e conhecimento, relagdes estas, que sdo os fundamentos das descrigdes analiticas

53 Isso sera retomado mais a contento em, “Investigagdes Logicas VI” (2007a), “Elementos de uma elucidagio
fenomenoldgica do conhecimento” e mesmo em “Li¢ées sobre a teoria da significagdo” (2007b).

64



da consciéncia, essenciais para a fenomenologia, no que diz respeito a esse periodo dos
trabalhos de Husserl.

A caracterizagdo do ato de significacdo se fundamenta ainda por sua “expressdo
objetiva”. Isso acontece, quando a simples pronuncia¢do sonora identifica uma significagao,
independente das condi¢des em que ¢ anunciada. Elas possuem clareza no fato de serem
enunciadas como ato de significagdo. As expressdes objetivas sdo caracteristicas também, por
exemplo, em nivel mais complexo, das expressdes tedricas, ou mesmo das expressdes em que
se constroem principios e teoremas. Elas estdo relacionadas diretamente as constitui¢des
ideais do pensamento.

Na teoria do conhecimento, a significacdo, como unidade ideal do proprio
conhecimento, nos coloca na dire¢do da possibilidade de determinacdo do ser em si, do
objeto, pelo conteudo de suas verdades. “Tudo o que ¢, € ‘em si’ cognoscivel, € o seu ser ¢ um
ser determinado quanto ao conteido, que se atesta nestas e naquelas ‘verdades em si’”.
(HUSSERL, 2012b, p. 75)

O que esta referido ao conteudo objetivo, por suas caracteristicas proprias, se deixa
determinar objetivamente, o que do ponto de vista ideal, se confirma pelas expressoes de
significacdo as suas determinagdes especificas verdadeiras. Esse carater descritivo essencial,
em que uma vivéncia torna-se unidade objetiva, ¢ a propria expressdo do carater ideal das

significagoes.

De fato, sempre que tratamos de conceitos, juizos, raciocinios, a Logica pura tem
que ver unicamente com estas unidades ideais, que denominamos aqui significagdes:
e na medida que nos esforgamos por extrair a esséncia ideal das significagdes dos
seus vinculos psicoldgicos e gramaticais, na medida em que, para além disso, temos
em vista clarificar as relagdes aprioristicas de adequagdo a objetividade significada
fundada nas esséncias, estamos ja no dominio da Logica pura. (HUSSERL, 2012b,
p. 76)

Com essa defini¢ao de significacdo, o que se pretende combater € certa concepcao de
logica, em que seu valor estd na garantia nomoldgica, normativa de seus fundamentos.
Enquanto que para a fenomenologia, o elemento fundacional de uma ciéncia estd
essencialmente no teor significativo de suas afirmagdes. O estudo realizado por Husserl, em
“Prolegomena”, como vimos, procurou confirmar a esséncia da légica como unidades
essenciais de significacao.

Assim, a validade objetiva do pensamento e suas conexdes, dos conceitos € suas
verdades, ndo se afirmam enquanto contingéncias do espirito humano, de nossa natureza

psicologica, mas as descobre ¢ as vé intelectualmente, por seu carater logico e ideal.
65



Independente de qualquer fundamento antropologico, a objetividade ideal esta além de toda
referéncia empirica. Husserl traga aqui de modo esparso as linhas gerais de sua concepgao de
ciéncia, que ird acompanha-lo até suas ultimas obras®. Elas tratardo em especial de espécies
puras, que a priori, se diferenciam no interior das significagdes, através de suas objetividades
categoriais. Tudo o que ¢ da ordem ldgica, acaba se subtraindo em categorias de significagao,
fundamentando suas proprias leis ideais.

Quanto ao “contetido” de uma vivéncia de significacdo, ele pode assumir carater fatico
ou ideal. Para a descri¢do fenomenoldgica, o que importa ¢ tdo somente seu carater ideal. A
diferenga consiste em que, na primeira, ela apresenta uma composicao variada, mudando de
individuo para individuo, de perspectiva para perspectiva. Ja o conteido, em sua
caracterizagdo ideal, ¢ o mesmo, ndo apresentando qualquer variacdo interna. “A significagdao
da proposi¢ao nao se multiplica com o niimero de pessoas e de atos, o juizo ¢ um, no sentido
logico ideal” (p. 83).

E importante deixar claro a estrita identificagdo entre a significagdo e seu conteudo
ideal, pois serd sobre eles que se assentardo a compreensdo de uma logica pura. Por
caracteristicas proprias, as significagdes se dao em diferentes espécies, seja de sujeitos,
predicados, de relagdo, conexao, etc. Elas devem possuir o mesmo carater ndo empirico. Sua
significacdo ndo esta relacionada a qualquer “ser” real ou objeto perceptivel, mas relacionados
a objetos gerais, na validade de seus juizos. Sua idealidade ¢ a sua “unidade na
multiplicidade”.

Assim, a significacdo pela qual o objeto ideal ¢ pensado e seu homénimo real, o
proprio objeto, ndo coincidem necessariamente. O primeiro esta referido sempre ao “seu
mesmo geral”; o segundo, sempre a “seu mesmo individual”, com suas variagdes de
manifestagdo espacial. Sua idealidade, totalmente independente, existe para além de qualquer

contingéncia que o psiquico possa vir a se fundamentar.

2.2 Sobre certas propriedades das vivéncias intencionais

A primeira parte deste segundo capitulo concentrou-se na analitica dos atos de

consciéncia e suas vivéncias psiquicas, referentes as expressdes e significacdes, base da

fenomenologia descritiva, estando além de qualquer descricdo psicologista ou natural da

% E o que se acabara confirmando nas obras posteriores de Husserl, com uma melhor especificagdo,
principalmente, em “L ‘origine de la géometrie” (2010a) e “Crises das ciéncias europeias” (2012a).

66



\

consciéncia. Ao que interessa a nossa pesquisa, os elementos fenoménicos signitivos e
expressivos componentes da imanéncia, faz-se necessario, para melhor compreender o proprio
carater da significacdo, apresentar a modalidade em que os contetidos dos atos se apresentam
na consciéncia e seus modos de preenchimento. Na expressdo de significacdo, os atos ja eram
descritos como vivéncias, mas ndo tinham em vista ainda, o “contetido” da apreensdo. O
conceito de “ato” e de “contetido” ird receber a partir de agora uma roupagem ““idealizadora”,
no mesmo sentido das significagdes que compdem toda vivéncia psiquica. Essa operacdo da
consciéncia sera descrita através da intencionalidade, que caracteriza todo fenomeno de
consciéncia®.

Esse ato de consciéncia em que representamos coisas ira alcancar sua plenitude
idealizadora como vivéncia intencional. O que ¢ importante neste ato ndo ¢ propriamente seu
objeto, mas a propria “vivéncia” do ato, que reside no seu carater intencional. Essa nova
roupagem acaba circunscrevendo esta esfera de vivéncia em sua pureza fenomenologica. No
horizonte destas descrigdes esta a ideia de representagdo, expressao por meio do qual todo ato
tem sua “existéncia’ na consciéncia.

Uma designacao horizontal da imanéncia, em que se constitui toda representacao, ¢
elaborada a partir da definicdo fenomenologica de “consciéncia”, conceito mais vasto no
campo da descri¢ao fenomenologica, que possui especificidades particulares na definicdo dos
objetos ideais. Veremos algumas destas especificidades em que se define o seu carater

intencional.

% Nio temos condigdes de intervir aqui na longa e complexa discussio que a filosofia faz acerca da
intencionalidade, que parte da escolastica e chega até Husserl, porém, gostariamos apenas de salientar, como
atesta Schérer (1967, pp. 68-69), algumas passagens importantes desta evolucdo e sua importincia a teoria do
conhecimento, “O conceito de intencionalidade permite precisamente de romper o circulo da teoria do
conhecimento, ou seja, de ultrapassar seu limite antropoldgico, em razdo da mudanga de atitude que implica sua
plena evidenciagdo em um uso conforme seu sentido. De fato, em Husserl, a intencionalidade toma um outro
valor do em seus predecessores. O antigo conceito escolastico caracterizava uma distingdo entre os objetos
verdadeiramente existentes, exteriores a consciéncia, ¢ 0s objetos ‘puramente intencionais’, visados em
pensamento e presente somente no pensamento. [...] é fundamentalmente equivocado dizer que Brentano se
contentou em descobrir uma antiga teoria escolastica: ‘Sua grande descoberta e sua verdadeira originalidade
consiste nisto que conduz a ideia de uma psicologia descritiva, que segundo sua atitude naturalistica, concebe
como o fundamento (Untergrund) de uma psicologia explicativa sob o modo de uma ciéncia da natureza, e
estava a procura de um principio descritivo para a distingdo entre o psiquico ¢ o fisico, nisto que ele estabelece
como primeiro principio que a intencionalidade era o carater essencial para apreender descritivamente o que ¢é
especificamente psiquico. [...] Com efeito, sua consequéncia foi a transformacao da psicologia inteiramente em
ciéncia puramente descritiva da vida psiquica, sua transformagdo em ciéncia da intencionalidade, ou seja, das
formas multiplas da consciéncia enquanto consciéncia de qualquer coisa, com todos seus contetidos e
modalidade doados na descrigdo”.

67



2.2.1 A referéncia da consciéncia e suas modalidades

A psicologia, no intuito de descrever seus objetos de investigacdo, faz uso de certa
concepcao de consciéncia em que pretende alcangar e tomar o ato psiquico como dado
empirico. A descrigdo fenomenologica, diferentemente, pretende alcangar este mesmo ato,
mas com vistas a sua esséncia fenoménica. A diferenciagdo toma a sua forma, entre outros
motivos, pela propria definicdo que ambas dao a consciéncia.

Para caracterizar essa diferenga, partiremos de certa concepgdo de consciéncia tomada
pelo psicologismo, da qual a fenomenologia procurara se desvincular e superar. Isso decorre,
motivado em grande medida, pelas limitagdes na defini¢do de ato psiquico dadas pelas
ciéncias psicologicas. A concepcdo da psicologia define, de modo geral, a vivéncia da
consciéncia como unidade real®, o que a fenomenologia se opora de modo veemente.

A psicologia como ciéncia dos conteudos da consciéncia define a vivéncia e seu
conteudo, como ocorréncia de fatos reais, sendo esta unidade das vivéncias em suas multiplas

formas, modos e propriedades que compde a propria unidade do individuo psiquico:

Neste sentido, sdo vivéncias ou conteudos de consciéncia as percepgdes, as
representacdes da fantasia e as representagdes de imagem, os atos do pensamento
conceitual, as suposigdes e duvidas, as alegrias e as dores, as esperangas e temores,
os desejos e as voligdes, e coisas semelhantes, tal como tem lugar na nossa
consciéncia. (HUSSERL, 2012b, p. 296)

A fenomenologia, embora voltada as mesmas questdes, fard outra abordagem do
psiquico, em que, desconsiderada a analise de conteudos concretos e sua referéncia empirica,
tomara estes mesmos conteudos e estas mesmas referéncias em sua pura idealidade,
referendada pela consciéncia, em sua caracterizagdo propria como intencional®’. H4, nesta
altura, uma mudanga radical realizada por Husserl na analise da vivéncia, da leitura empirico-

fenomenolodgica feita pela psicologia descritiva, passa-se a uma leitura fenomenologica pura

% Na lingua alemd, muito utilizada por Husserl em “Investigagdes Légicas”, ha distingdes importantes no
significado da palavra ‘Real’, que ora aparece como ‘Real’, como designacdo objetiva da vivéncia, ora como
‘Reell’, designando a vivéncia descritiva pura, o que em linhas gerais caracteriza a propria passagem da
psicologia descritiva a fenomenologia descritiva (HUSSERL, 2012b, p.5). Em “Idées I” ambas as defini¢des
serdo superadas por uma defini¢do transcendental da vivéncia fenomenoldgica.

67 Esta interpretacio psicologista estd na base da analise de Wundt (1886, XXVIII, tradugio nossa),
especialmente em “Eléments Psychologie Phisiologique”, quando ele trata, “[...] pois, a escola psicologista
alemd empresta geralmente a psicologia os recursos da experimentacdo, e os problemas que ela submete a
experimentacdo, sdo essencialmente psicologistas. Sem duvida, a primeira sessio de meu livro parece
contradizer esta linguagem, ja que esta parte trata somente de fatos mecanico-fisiologicos, que se referem a
sistemas nervosos. Mas, uma exposic¢do de bases fundamentalmente fisicas da vida psiquica pertence certamente,
para mim, a psicologia; ¢ de outra parte, nenhuma descrigdo fisioldgica do sujeito, que corresponderia ao fim
psicologista, de modo que ela possa ali se destacar, me era conhecida”.

68



dos objetos ideais, que se consolidard posteriormente, com maior soma de detalhes da
consciéncia intencional, em “Idées I”’.

A diferenca entre a descricdo do objeto a partir do psiquico e a partir do fendmeno
puro pode ser feita ao se analisar uma percep¢do externa, por exemplo, o momento da
sensacao cor, exemplo recorrente de Husserl. Essa percep¢ao nos oferece o elemento real de
um ato de visao e seu conteudo vivenciado. Distinto deste estd o proprio objeto e sua
coloracdo, que ndo ¢ vivenciado e nem estd na consciéncia, constituindo uma realidade a parte
da vivéncia psiquica, podendo, por sua varia¢ao posicional ser mais ou menos completa, mas
nunca uma vivéncia plena.

Hé4 uma diferenca fundamental entre a captagdo da “sensagdo de cor”, de ambito
fenomenoldgico, e a coloracdo objetiva do objeto, de ordem empirica. A sensacdo cor ¢
sempre 0 momento fenomenoldgico qualitativo, que se refere a sua idealidade essencial,
diferente da andlise psicoldgica, voltada ndo a esséncia, mais ao fato em si.

Husserl sustenta que a diferenca de percepgao entre “sensagao de cor” e “coloracao
objetiva do objeto”, ndo ¢ simplesmente reduzida ao modo de consideragdo perceptiva, sendo
a mesma apari¢do, variando somente o sentido que lhe ¢ dado. A diferenca ¢ que de um lado
estd o referente subjetivo e seu vinculo ao eu, e do outro lado o referente objetivo e seu
vinculo ao objeto externo. Embora em ambas as vivéncias possa se fazer referéncia ao objeto
empirico, isso ndo impede a captacao ideal do objeto. Temos aqui duas modalidades vivéncias
ligadas @ mesma apari¢do, que nao sdo propriamente fenomenoldgicas, a vivéncia em que
consiste o aparecer do objeto a consciéncia, mas que ¢ concebido enquanto algo reell, e
aparicdo do objeto enquanto tal. A andlise fenomenologica procura ir mais longe, se

concentrado somente na vivéncia da aparicao.

O engano deste equivoco desvanece-se assim que damos fenomenologicamente
conta do que, do objeto que aparece, se pode encontrar realmente na vivéncia da
aparicdo. A aparigdo da coisa (a vivéncia) ndo € a coisa que aparece (o0 que
presumivelmente se nos ‘depara’ na sua ipseidade em carne e 0sso). Vivemos as
aparigdes como pertencentes a tessitura da consciéncia; as coisas aparecem-nos
como pertencentes ao mundo fenoménico. As proprias aparigdes ndo aparecem, sdo
vivenciadas. (HUSSERL, 2012b, p. 298)

O que se pretende atingir ¢ este “conteudo” ultimo da vivéncia. Para tanto, ¢
necessario romper duas concepgdes que se contrapdem a analise fenomenologica, ligadas
tanto ao sujeito como ao objeto. Este sujeito, assim como os objetos que aparecem a ele, sdo

tomados em sua fenomenalidade, mas existem como coisas, como fato empirico. O “eu” e o

69



“conteudo” que por ele pode ser vivenciado, ndo possuem nada de ideal, sdo restritos a sua
existéncia empirica.

A fenomenologia trata de contetdos de consciéncia, mas em outro nivel de descri¢do,
no sentido de vivéncias puras. Sendo a consciéncia tomada como unidade dos contetidos de
consciéncia, “Trata-se, ali, da relagdo entre duas coisas aparecentes; aqui, trata-se antes da
relagdo de uma vivéncia singular com a complexao das vivéncias” (p. 299).

A andlise fenomenoldgica toca na singularidade de uma vivéncia, ndo na sua
individualidade. A primeira ¢ universal e ideal, a segunda, particular e empirica. Assim, a
vivéncia pura ndo ¢ algo que aparece a consciéncia, mas a expressao ultima ideal do que ¢
vivenciado pela consciéncia. De modo geral, ela seria o complexo de sensacdes vivenciadas
na apari¢do que, na atitude fenomenoldgica, faz aparecer e concede significado ao préprio
objeto.

O sentido de consciéncia como fendmeno real (Real), criticada por Husserl, se
apresenta desse modo, porque a ideia de vivéncia ¢ do tipo empirico. Essas vivéncias sdao
tomadas como acontecimentos que, como tais, sdo compreendidas fazendo parte da
consciéncia, como vivéncias psiquicas, enquanto elementos reais de sua constitui¢ao.

Ja a consciéncia fenomenologica, por sua propriedade singular, encontra em si, “[...]
os atos correspondentes do perceber, do julgar etc., juntamente com seu material de sensagdo
sempre mutante, € o seu teor de apreensdo, os seus caracteres posicionais” (p. 300). Essa
disposi¢do apreendedora da consciéncia sera em breve descrita por Husserl, em “Idées I, a
partir dos conceitos de noese e noema. No momento, a consciéncia ¢ apresentada somente,
como possuindo este carater distintivo do “ndao empirico”, ndo entrando nos detalhes de sua
constituicao transcendental.

Assim, no nivel mais elementar da consciéncia fenomenoldgica pura, vivenciar
consiste na capacidade da consciéncia de transformar qualquer experiéncia perceptiva em
vivéncia ideal de objetos. Essa capacidade, quer dizer, em ultima instancia, que os contetidos
de uma consciéncia sdo elementos integrantes de sua unidade.

Para ser pura, uma vivéncia nao se distingue idealmente de seu objeto, como afirma
Husserl (2012b, p. 300): “[...] o que ¢ sentido ndo é nada diferente da propria sensagdo”. Ao
se identificar o “conteudo sentido” a “sensacdo”, deseja-se tomar o objeto da vivéncia a partir
de sua idealidade, como elemento unificador da consciéncia.

Para ndo confundir a abordagem psicologico-descritiva com a andlise fenomenoldgica

pura, Husserl recorre a uma minuciosa separagdo entre o ‘“‘eu natural-empirico”, ¢ o ‘eu

70



fenomenoldgico. Para ele, este tltimo ndo ¢ nenhuma realidade peculiar que paira sobre as
vivéncias, mas tdo somente, o elemento de unidade de todas as vivéncias. O eu reduzido
fenomenologicamente seria o catalizador de todos os conteidos vivenciados por uma
consciéncia. Ao se definir a consciéncia como intencional, o carater unitario do eu fica, do
ponto de vista fenomenoldgico, mais evidente, por ndo criar dualidade entre a percepgao € o
que ¢ percebido. Hé ainda alguns detalhes correspondentes a consciéncia e suas vivéncias que
ajudardo a compreender com mais riqueza de detalhes seu cardter intencional, em sua

fundamentag¢do e caracterizagao ideal.

2.2.2 Consciéncia como percepgdo interna

Outra definicdo de consciéncia dentro da andlise fenomenoldgica, em continuidade
com a anterior, se apresenta como percepcao interna. Ela se d4 no modo de conectividade
entre consciéncia, vivéncia e objeto. Ela se caracteriza, fundamentalmente, pela total
adequacgdo entre representacdo intuitiva e vivéncia perceptiva. “Toda e qualquer percepcao ¢
caracterizada pela intengdo de captar o seu objeto como presente na sua ipseidade em carne e
0sso” (HUSSERL, 2012b, p. 303). Na consciéncia como percepg¢do interna, o objeto € tomado
em sua totalidade, naquilo que ele ¢ realmente, estando esta totalidade naquilo que ¢
percebido.

Embora ndo represente originariamente a consciéncia intencional, no sentido mais
pleno, a percepcao interna ¢ tida como adequada, pois apresenta, de modo puro, a totalidade
de sua apreensdo. De um modo descritivo, ela estaria um nivel acima da consciéncia empirica,
e um abaixo da consciéncia intencional.

Essa ideia de percepcao, definida como adequada ¢ importante, porque ela acaba nos
remetendo a duas ideias essenciais na fenomenologia. A primeira, ¢ a de que ela pode oferecer
uma concepc¢ao do “eu” condizente com os fundamentos de uma descri¢ao pura das vivéncias.
Segundo, que ela oferece, mesmo que prematuramente, uma ideia de temporalidade imanente
a consciéncia, interligada ao préprio fluxo da consciéncia, que ¢ totalmente diferente do
tempo do mundo das coisas, que sao dados na percep¢ao externa.

A ideia preliminar de temporalidade serve para caracterizar o proprio horizonte

temporal do fluxo da consciéncia, que embora se altere o conteudo, sua identidade permanece

71



a mesma®®. Assim, esta concepcio de temporalidade marca a distingo e a passagem do “eu
empirico” ao “eu reduzido, fenomenoldgico”, que constitui, em ultima instancia, o proprio eu

empirico.

99 ¢

1”69

Diferente destes “dois™ “eus” € o “eu puro transcendental’”. Ele ¢ o ponto de unidade

da consciéncia e de todo conteudo que nela se apresentam.

Por conseguinte, este eu puro pertence essencialmente ao fato de ‘viver subjetivo’
ou da consciéncia. ‘Estar-consciente € relagdo com o eu’, e o que estd nesta relagdo
sera contetido de consciéncia. ‘Denominamos por conteudo tudo aquilo que esta
referido apenas a um eu, tenha este, de resto, as propriedades que se queira’.
(HUSSERL, 2012b, p. 309)

Este “eu” capitaliza toda forca e unidade da consciéncia em sua apreensdao do mundo.
Ele ¢ o centro de referéncia das experiéncias subjetivas de todos os conteudos dos quais tenho
consciéncia, por conseguinte, ele ¢ o igual a si mesmo. Mas este eu, segundo Husserl, ndo ¢ a
condi¢do primordial da consciéncia, pela qual um objeto possa ser pensado como tal. O eu
puro pode ser alcancado quando somente se submete o eu empirico a analise fenomenologica.

O eu empirico, sujeito das experiéncias factuais torna-se o objeto de andlise da
descri¢cdo pura. A partir dele, essas mesmas vivéncias intencionais constituem o ponto de
partida da analise fenomenoldgico-essencial. Almeja-se, por meio desta descri¢cdo, o nucleo
do eu empirico, que ¢ formado por atos que trazem a consciéncia objetos, nestes atos, o eu
dirige-se respectivamente para os mesmos objetos. Assim, estabelece-se, de modo preliminar,
a consciéncia como vivéncia intencional, fundamento da ciéncia fenomenoldgica. Veremos

abaixo algumas de suas especifica¢des relacionadas ao tema de nosso trabalho.

5% Sobre a concepgio de temporalidade, teremos oportunidade de apresenté-la a contento no ultimo capitulo,
como elemento intrinseco da defini¢do de imanéncia na fenomenologia.
% A interpretagio de Husserl gerou controvérsia em seus leitores. Apresentaremos brevemente uma passagem de
“La transcendance de [’ego”, onde Sartre faz sua critica a Husserl em relagdo a unidade e a necessidade do eu
transcendental na consciéncia, “Porém, Husserl respondeu a questdo. Depois de ter considerado que o Eu era
uma producao sintética e transcendente da consciéncia (em L.L), ele volta, em Ideias, a tese classica de um Eu
transcendental que estaria como que por detras de cada consciéncia, que seria uma estrutura necessaria destas
consciéncias, do qual os raios (Ichstrahl) cairiam sobre cada fendmeno que se apresentaria no campo da atengdo.
Assim, a consciéncia transcendental torna-se rigorosamente pessoal. Cré-se ordinariamente que a existéncia de
um Eu transcendental se justifica pela necessidade de uma unidade e individualidade da consciéncia. [...] Porém,
¢ certo que a fenomenologia ndo precisa recorrer a este Eu unificador e individualizante. Com efeito, a
consciéncia se define pela intencionalidade. Pela intencionalidade ela se transcende a si mesma, ela se unifica em
permanente fuga” (2003, pp. 96-97, tradugdo nossa).

72



2.2.3 Consciéncia e intencionalidade

O que vimos acima serve como introdu¢do a esta concep¢do fundamental da
fenomenologia, a “intencionalidade”. Uma introdu¢do importante, pois lanca as bases para a
compreensdo da propria ideia de consciéncia em que se assenta a fenomenologia. O que
vimos foi um conjunto de problemas em que a fenomenologia procurard situar e sistematizar,
de modo a evitar os equivocos cometidos pelo psicologismo e pelo empirismo, em suas
respectivas andlises do psiquico e do conhecimento. Os temas abordados serdo praticamente
os mesmos, porém, pelo carater intencional da consciéncia, eles assumirdo outra tonalidade
representativa.

A andlise que Husserl desenvolve na quinta investigagdo logica ¢ um referencial
importante para nossa pesquisa, principalmente, no que se refere as delimitacdes da tarefa e
do objeto da fenomenologia. Concebe-se, na analise da consciéncia, pelo ato intencional, uma
dimensao e significacdo totalmente novas. Nao somente pelo método, mas, principalmente,
pelo conjunto de questdes que abre, tanto de ordem epistemologica como ontoldgica’™. Por
razdes de ordem circunstancial, por estarem ainda em desenvolvimento suas pesquisas,
Husserl deixa muitas questdes em aberto, principalmente, conceituais, dando margem a
multiplas interpretacoes.

Husserl sempre deixou claro que se sentia seguidor do pensamento psicologista
brentaniano. Isso ndo significa que a teoria da psicologia descritiva de Brentano sera
totalmente absorvida por ele. Sua importancia para Husserl, como salientado no primeiro
capitulo, estd em delimitar as fronteiras da investigagdo correspondente a psicologia e a
ciéncia da natureza, circunscrevendo, respectivamente, uma como ciéncia dos fendmenos
psiquicos e outra como ciéncia dos fendmenos fisicos.

Nao ha duvidas de que uma das maiores contribui¢cdes das descricdes de Brentano a

fenomenologia estd em classificar os atos enquanto vivéncias intencionais, ou mesmo,

EENT3

7% Como descreve Richir (1995, p. 132, tradugdo nossa), em “Intentionalité et étre-au-monde”, “Enquanto que na
atitude natural, o mundo ¢ constantemente pré-dado, e que permanece velada o todo da vida constituinte por esta
pressuposic¢ao (tudo quanto pertence também o todo da vida implicado no sentido de horizonte do presente
momentaneo, anterior, antecipado como futuro, etc.,) esta vida universal entra agora no campo do olhar. Mas isto
nao se produz como na tematizacdo de minha vida consciente na atitude natural, como se, sob o solo do mundo
continuamente pré-dado, junto a uma corporeidade-de-carne (Leiblichkeit) e naturaza constantemente pré-dada,
tematizando e desvelado progressivamente a vida da alma objetiva no corpo-carne (in Leib) como consciéncia do
mundo humana ¢ como conhecimento do mundo. Mas é imediatamente, em uma plena universalidade, que a
vida da consciéncia torna-se tematizada e que tomamos o mundo em geral, em ltima analise, como simples ser
desta vida. Eu ndo tenho antecipadamente como ser o corpo-carne (Leib), o mundo em torno (Umwelt), minha
vida de consciéncia corporal (leiblich) localizada, mas o mundo como fendmeno, a vida universal de consciéncia
como nisto que ela é o sentido de ser”.

73



descrevendo a consciéncia através de seus atos psiquicos. Tal distingdo e defini¢ao da
consciéncia, pela esséncia dos atos psiquicos, sao perceptiveis quando se toma uma vivéncia
qualquer. Para Husserl, “Na percepcao, qualquer coisa ¢ percebida; na consciéncia figurativa,
qualquer coisa ¢ figurada; na assercdo, qualquer coisa ¢ asserida, no amor, qualquer coisa ¢
amada; no 6dio, qualquer coisa ¢ odiada; no desejo, qualquer ¢ desejada” (2012b, p. 315).

O pressuposto brentaniano ¢ bem claro, no que diz respeito a referéncia imanente a
que aponta o fendmeno psiquico. Neste, algo se apresenta como “objeto intencional”, o que
acaba definindo toda a consciéncia, como “consciéncia de”. A referencialidade da consciéncia
a qualquer coisa abre varias questdes a fenomenologia, marcadas por dois momentos:
primeiramente, de ordem eidética, e posteriormente, a partir da redugdo, de ordem
transcendental. O fato de ter possibilitado a emergéncia deste carater intencional da
consciéncia, se torna, por si s6, um mérito a psicologia brentaniana, reconhecido por Husserl
como uma das suas maiores contribuicdes a fenomenologia.

O carater intencional dos fendomenos psiquicos revela a propria idealidade do objeto
que ¢ apreendido em qualquer ato da consciéncia, seja na percep¢do, na lembranga, na
figuracdo, na asser¢do, etc. A intencionalidade, expressa, assim, ndo apenas a correlagdo entre
sujeito e objeto, mas o proprio ser, a esséncia daquilo que se doa a consciéncia, como bem

sintetiza Levinas.

O fato que o ser ¢ revelagdo — que a esséncia do ser € sua verdade — se exprime pela
nogdo de intencionalidade. A intencionalidade ndo consiste apenas em afirmar a
correlagdo entre sujeito e objeto. Afirmar a intencionalidade, como tema central da
fenomenologia, ndo consiste mesmo em conceber a correlagdo entre sujeito e objeto
como intencionalidade. A representacdo do objeto por um espectador voltado sobre
0 objeto ¢ o prego do abandono de multiplos esquecimentos. Ele ¢ abstrato ao senso
hegueliano. Porque o ser consiste em se revelar, ele se apresenta como
intencionalidade. O objeto, ao contrario, ¢ o modo onde, por exceléncia, o ser que se
revela deixa esquecer a histdria de suas evidéncias. (1959, pp. 101-102, tradugdo
nossa)

O carater de idealidade e essencialidade do objeto intencional ¢ a marca continua do
processo de ruptura que Husserl deseja realizar com a psicologia e sua concepcao factual da
consciéncia, que ora o coloca em linha de continuidade, ora em descontinuidade com a
psicologia descritiva de Brentano. Embora a definicdo de intencionalidade, como qualidade de
ato da consciéncia, apareca, de modo geral, circunscrito a esséncia do objeto, ha
especificagdes que precisam ainda ser feitas, de modo a ter-se uma maior compreensao do

quadro descritivo intencional em que se define a consciéncia a partir de entdo.

74



2.3 A necessidade de adequacdo terminoldgica

Nao s6 Brentano, mas a psicologia de modo geral, tinha sérias dificuldades quanto a
precisdo terminologica que a nova ordem de questdes, relacionadas a intencionalidade da
consciéncia trazia a tona. Percebia-se, da parte da fenomenologia, a necessidade de uma maior
precisdo conceitual para ndo confundir com as definicdes vindas da tradicdo’".

Essas dificuldades sdo percebidas por Husserl na medida em que avancam suas
investigagdes’>. Precisar o seu uso e forjar novos conceitos constitui uma tarefa que serd
imprescindivel realizar, para melhor especifica¢io de seu campo de pesquisa”. Dentre estes
novos termos a serem metrizados, estd o que gira em torno do “ato psiquico” e seus
conteudos. Nao entraremos aqui nos detalhes da critica que Husserl dirige principalmente a
Brentano, por fugir da nossa proposta de trabalho, mas veremos apenas alguns pontos que sao
de nosso interesse, € que contribuem para o esclarecimento de nosso objeto de estudo.

O primeiro esclarecimento ¢ quanto a purificagdo do proprio conteudo do psiquico e

sua modalidade de apreensdo intencional.

Mais objecdoes se levantam contra as expressdes que Brentano emprega
paralelamente ao termo ‘fendmeno psiquico’ ou sob a forma de perifrase, as quais
também bastante usuais. Em qualquer caso, é bastante duvidoso e muitas vezes
conduz mesmo ao erro dizer que os objetos percebidos, fantasiados, julgados,
desejados etc. (correspondentemente, de modo perceptivo, representativo, etc.)
‘entram na consciéncia’ ou, inversamente, que a ‘consciéncia’ (ou o eu) entra em
relacdo com eles de um modo ou de outro, que eles, de um modo ou de outro, ‘sdo
recebidos na consciéncia’ etc.; do mesmo modo que dizer que as vivenciais
intencionais ‘contém em si mesmas qualquer coisa como objeto’, e coisas
semelhantes. (HUSSERL, 2012b, p. 319)

! Como confirma Husserl (1970b, pp. 140-141, tradugdo nossa) em “Philosophie Primiére 17, “[...] trata-se ali,
precisamente, de conceitos que ndés nomeamos anteriormente: espirito € corpo, coisa ¢ propriedade, espago e
tempo, etc. Todos estes conceitos carecem de claridade e de distingdo, e os erros que resultam disso ndo
poderiam, manifestamente, faltar de consequéncias particularmente graves. A tarefa mais importante que se
impde, ¢, portanto, justamente no que se refere a estes conceitos, de retornar para clarificar suas ideias originais,
de lhes conferir uma nova defini¢cdo e uma forma estavel em funcdo destas ideias, e se possivel, de decompd-los,
por analise, em seus elementos conceituais ultimos em uma claridade original”.
2 Como o proprio Husserl testemunha numa conversa com Fink, “Husserl comegava por me perguntar se eu
tinha questdes. Eu respondi que aos poucos eu tentava de fazer uma ideia geral da fenomenologia, e que eu tinha
muita dificuldade de saber por onde comegcar, tudo isso que tinha vindo em segundo lugar parecia que tinha
vindo por primeiro. Ele respondeu que era justamente este estado de coisas que o tinha feito hesitar longo tempo
sobre a introdugdo apropriada. [...] A forma da investigacdo fenomenologica ¢ um zig-zag, como ele tinha ja
estabelecido na introdugfo de Investigagdes Logicas. PSe-se em marcha, percorre-se uma certa distancia, depois
se retorna ao ponto de partida, e o que se aprendeu, se aplica ao ponto de partida” (CAIRNS, 1997, p. 112,
traducdo nossa).

Para um estudo da linguagem na fenomenologia, conferir o excelente trabalho de Lobo (2000),
especificamente o “Chapitre IV: Réduction de la langage et langage de la reduction”.

75



A critica visa afastar dois prejuizos comuns, ambos relacionados ao teor reell em que
se pode definir a consciéncia. O primeiro quanto a dimensado “real” que assumiria a relagao
entre 0 “eu e a coisa consciente”, e o segundo prejuizo estaria em qualificar como duas
“realidades” que poderiam ser apreendidas na consciéncia, tanto a consciéncia de ato, como o
objeto intencionado. Na vivéncia, como pressupde a analise eidética, ndo ha duas coisas, mais
simplesmente unidade intencional de ato. A definicdo de vivéncia pela fenomenologia,
diferente da definicdo psicologica, coloca num mesmo ato intencional vivéncia e coisa
vivenciada, como esséncia mesma de sua manifestagdo e identidade. O objeto visado ¢ nada
de ser, sendo sua propria vivéncia. Sdo as concessoes as realidades dubias, pelo psicologismo,
que faz Husserl discordar da interpretagdo brentaniana do ato psiquico, embora reconhega o
mérito de suas analises, ainda que elas estejam limitadas & anélise empirica’*.

A “inexisténcia” do objeto intencional se confirma pelo cardter eidético de sua
descri¢dao, que ndo leva em conta sua forma de apresentacdo. “Para a consciéncia, o dado ¢
essencialmente idéntico, quer o objeto representado exista, quer seja ficcionado, que seja
mesmo um contrassenso” (HUSSERL, 2012b, p. 321). Na verdade, pela descri¢ao
husserliana, ha dois contetdos imanentes, um que ¢ objeto dos atos intencionais, que se
identificam com estes pela sua “pureza”, e outro de consisténcia reell, que servem tao
somente, de suporte aos atos intencionados, “Nao vejo sensagdes de cor, mas, sim, coisas
coloridas, ndo ouco sensag¢des de som, mas antes a cancao da cantora, et.” (p. 321). Atinge-se
assim um segundo nivel de representagdo, o ‘“objeto representado na representacdo”,
identificando e circunscrevendo seu teor pur075. Temos, deste modo, na consciéncia, apenas
objetos intencionais, ndo objetos ‘reais’, como se esses fossem reprodug¢do dos objetos
percebidos.

O essencial da descricdo fenomenoldgica se dd na identificagdo da consciéncia com o
seu proprio carater de ato. A apercep¢do, que reside na propria vivéncia, faz com que
alcancemos seu teor descritivo intencional, seja neste ou naquele objeto, independente de sua
modalidade de apresentacdo, som, cor, cheiro, sensagdo, etc. O sentido que anima os atos faz
com que eles ndo sejam tomados objetivamente, mas simplesmente vivenciados em sua

pureza intencional.

™ Husserl se refere, especialmente, a “Psychologie du point de vu empirique”, como uma das obras mais
importantes de Brentano.

7 Husserl procura fazer uma precisdo terminologica, na qual separa o que corresponde ao ato psicoldgico, do
puro. No primeiro correspondem: conteudos, fendomeno psiquico, objeto imanente, ser do conteudo sentido,
contetudos de percepgdo, etc. Ao segundo: atos, intengdo, vivéncia intencional, esséncia, ser do objeto percebido,
atos perceptivos. Essas especificagdes receberdo outra roupagem quando Husserl atinge o plano da redugdo
transcendental, o que teremos oportunidade de ver em breve.

76



Para os atos de vivéncia pura ¢ indiferente as modalidades de apresentacao do objeto,
se sdo coisas reais ou produtos da ficcdo. O conjunto de problemas abordados pela
fenomenologia, por sua especificidade epistemoldgica e ndo metafisica, toca assim na propria
esséncia do conhecimento. “Trata-se aqui, em vez disso, de uma distingdo que precede toda e
qualquer Metafisica e que esta no portico da Teoria do Conhecimento” (p. 332). Husserl
mostra, assim, nessa altura da descri¢do fenomenologica, o vinculo de sua investigagao as
formas de conhecimento puro, restritas ao campo de uma ciéncia particular que deseja

fundamentar.

2.3.1 Distingdes essenciais dos atos

Para completar a reflexdo que se segue na especificagdo dos atos em suas diversas
modalidade, falta-nos ainda, uma descrigdo fenomenologica fundamental, no que toca a
distincdo entre contetido “real” e “essencial” de um ato. Essas distingdes nos permitirdo
visualizar, de modo mais apropriado, o campo de investigagdo a que se abre a reflexdo pura,
objeto da fenomenologia.

No que se refere ao conteudo real, como o proprio termo ja sugere, ele esta vinculado
a vivéncia empirica do ato. Uma das primeiras caracteristicas deste ¢ tomar a vivéncia como a
totalidade conjunta de partes. Como ja ¢é caracteristica da atitude psicoldgica, procura-se

desmembrar as vivéncias em um conjunto multiplo de experiéncias.

A analise psicologica puramente descritiva de uma formagao sonora encontra sons e
partes abstratas ou formagao unitaria de sons, ela ndo encontra qualquer coisa como
ondas sonoras, orgdos de audi¢do etc.; por outro lado, ela também ndo encontra
coisas como o sentido ideal que faz da formacdo sonora um nome, ou mesmo a
pessoa que pode ser nomeada através do nome. (HUSSERL, 2012b, p. 341)

E perceptivel, por meio da configuragdo psicologica, que sua andlise descritiva, ao
fragmentar o ato perceptivo num conjunto de experiéncias internas, transforma o proprio ato
numa apreensao real de conteudos. Nesses conteudos, ndo encontramos o que ¢ vivenciado, a
formagao sonora, mas, o conteudo real objetivo. Em vez do intuido, que nos coloca diante da
propria coisa ideal, encontramos apenas o objeto experienciado de modo empirico.

Ao contrario, o objeto intencional possui outras propriedades e caracteristicas que
fazem opor, pelo modo de apreensdo dos respectivos atos, duas atitudes distintas: uma como

psicologico-empirica-individual e outra como fenomenoldgico-ideal-universal. Se na primeira
77



ha uma fragmentacdo do objeto na totalidade de suas partes, na segunda, ha a unidade e
instantaneidade da apreensao, “[...] quando representamos uma casa, essa casa precisamente”
(p- 343). Na sequencia, Husserl faz ainda uma série de precisdes acerca dos atos e suas
modalidades intencionais, como simples e compostos, fundantes e fundados, fazendo persistir

essencialmente seu carater vivencial puro, na totalidade da apreensdo ideal de seu correlato.

2.3.2 Qualidade e matéria dos atos

Outra distingdo importante na caracterizacao dos atos, € que marca o carater imanente
de toda vivéncia, refere-se ao género qualidade e matéria. De modo geral, os atos sdo
classificados como sendo representativo, judicativo, optativo etc., sendo o contetido, formado
especificamente por esta ou aquela apreensdo de objeto. A qualidade estd relacionada ao
modo de efetivacao do ato, podendo ser a mesma para diferentes objetos intencionados. Ja a
matéria do ato, o “o ‘qué’ da intencionalidade”, esta relacionada ao proprio contetido que a
caracteriza, podendo-se ter o mesmo objeto (Napoledo) para diferenciadas matérias (o
vencedor de Iena e o vencido de Waterloo). Pode-se também, ter a mesma matéria para

diferentes qualidades de atos.

Quem representa para si que haja seres inteligentes em Marte representa 0 mesmo que um
outro que assere que ha seres inteligentes em Marte e, de novo, que um outro que pergunta sera
que hd em Marte seres inteligentes? Ou que um outro que deseja que em Marte possa haver
seres inteligentes! (HUSSERL, 2012b, p. 353)

A mesma matéria ¢ apresentada através de diferentes qualidades, tudo isso sem se
deixar o plano da intencionalidade™.

Os dois momentos do ato, matéria e qualidade, sdo incompreensiveis separadamente.
Se a matéria ¢ a peculiaridade que da cores precisas ao ato, correspondendo-lhe uma
objetividade ideal especifica, a qualidade ¢ o momento abstrato, invisivel da matéria, que

permite ser expressa deste ou daquele modo. A unidade ideal da matéria e da qualidade

7 Para analise destes textos, Levinas (2001, p. 90, tradugdo nossa), em “Théorie de L'Intuition dans la
Phénomeénologie de Husser!l”, realiza a interessante comparacao, entre “Investigacdes logicas” e “Idées I”’, o que
corresponde no primeiro a matéria, no segundo esta o correlato noético, “Como a distingdo do noema e da noese
ndo fora ainda explicitamente feita nas ‘L.U.’, é sobretudo o correlativo noético do sentido que Husserl estudou
sob o titulo de matéria”. O que se refere a qualidade no primeiro, no segundo, diz-se da noese, “O fato de pdr seu
objeto se chama, em Ideen, a tese da noese. Os diferentes atos que nos serviram de exemplo sdo diferentes teses.
O correlativo noematico da tese, se compdem destas caracteristicas, que forma o noema completo, e que exprime
a maneira de se dar do objeto. Nas L.U., onde o lado noematico néo ¢ visado, as teses sdo estudas sob o titulo de
qualidade do ato” (p. 90).

78



representa a propria esséncia intencional do ato, que se torna para nos esséncia significativa a

partir do momento em que seu correlato real coincide com sua esséncia intencional.

2.3.3 A ideia de representacdo e suas variagdes

E necessario ainda, em continuidade com a reflexdo anterior sobre a propriedade dos
atos, fazer mais algumas distingdes com relacdo a matéria do ato, de modo que a estrutura
fenomenoldgica das vivéncias intencionais fique o mais clara possivel. Uma destas distingdes
compreende as variagdes do conceito de representacdo, até chegar ao seu gral de vivéncia
pura. Para este tipo de andlise descritiva, Husserl parte do principio geral de Brentano, de que
toda vivéncia intencional ou ¢ uma representacdo, ou tem por base uma representacio. “Dito
com mais precisdo, o sentido desta notavel proposicdo ¢ de que, em cada ato, o objeto
intencional ¢ um objeto representado num ato de representar [...]” (HUSSERL, 2012b, p.
368).

Na representacdo, a matéria de um ato fundante se d4 num representar simples. Isso
equivale a dizer que uma vivéncia intencional, s6 é enquanto tal, porque nela estd uma
vivéncia de ato de representar, o que lhe faz surgir um objeto e ser a propria vivéncia deste
objeto. O objeto “inexisteria” se a consciéncia ndo efetuasse o ato de representar, o que o
torna algo apreensivel a consciéncia, como coisa que pode ser sentida, vivenciada, percebida,
amada, etc. Os atos que possuem o mesmo conteudo acabam tendo, naturalmente, a mesma
representacao como base, e os que formam representacdes diferentes, t€ém por base contetidos
diferentes.

Husserl observa que nem todo conteido possui a mesma equivaléncia intencional.
Sendo separados por contetidos enquanto objeto e conteudo enquanto matéria. O primeiro
segue os principios do psicologismo, e o segundo, os principios da fenomenologia. Como ja
vimos até aqui, intencionalmente, um objeto jamais pode estar na representagdo, mas somente

representado nela.

79



Que uma representacao se refira a um certo objeto de um certo modo ¢ algo que ela
ndo deve certamente a uma atividade exercida sobre o objeto, existente e por si, que
esta fora dela, como se ela se ‘dirigisse’ sobre ele em sentido proprio, ou como se
ela tivesse de fazer algo nele ou com ele, digamos, como a mao que escreve o tem
com a pena; ela ndo deve, em geral, esta relagdo com o objeto a qualquer coisa que
permanecesse como que fora dela, mas apenas e exclusivamente a sua
particularidade propria. (p. 375)

Ha uma autonomia e independéncia da consciéncia representacional, correspondente
ao que nela ha de intencional. O carater qualitativo de uma representacdo, nao tem, em si,
qualquer relagdo com o objeto representado. E impossivel, pelo componente significativo de
uma representagao, pensar uma representacao sem o contetudo representado.

O que se aplica ao ato intencional ¢ uma separacdo cognitiva dos campos da

experiéncia empirica ao das descri¢des fenomenologicas puras.

Esta exclusdo realiza-se ‘eo ipso’ pelo proprio fato que a visdo fenomenologica de
esséncia, enquanto ideacdo imanente com base na intui¢do interna, se realiza de tal
modo que o olhar ideador se orienta exclusivamente para a consisténcia propria, real
e intencional, da vivéncia observada, e leva a intuicdo adequada a esséncia
especifica da vivéncia que (portanto, ‘aprioristicas’, ‘ideais’) que lhe correspondem.
(p-379)

A evidéncia ndo esta na simples experiéncia interna do objeto, dando aos atos uma
existéncia real, mas tdo somente no complexo intencional de uma vivéncia, com suas
particularidades de género, qualidade e matéria.

Um caso especial de andlise intencional de grande importancia se apresenta no juizo,
com sua propriedade de asserir algo. Por meio desta asser¢ao estamos convencidos de sua
presenca ideal em nossa representacdo, ndo héa espaco para o dibio ou o contraditoério, como
eventualmente pode ocorrer na percep¢do “externa”. O conteudo “julgado” ¢ totalmente
presente a nds, “Ninguém duvidard de que, para cada juizo, (a priori, dito na generalidade de
esséncia) haja uma representagdo que tenha em comum com ela a matéria e que represente
precisamente o mesmo exatamente da mesma maneira que o juizo que julga” (p. 384).

Algumas destas especificagcdes sobre a teoria da representacdo sdo importantes para a

propria definicio de ato intencional’’. Nesse sentido mais especifico, ela estd vinculada a

7 Husserl (2012b, p. 92-93) faz uma serie de detalhamentos sobre a ideia de representagio na fenomenologia,
nem sempre expressada de modo suficientemente claro. Nao entraremos nas suas especificagdes, o que ¢
importante deixar claro € quanto a essencialidade dos atos e sua idealidade fenomenoldgica. Como observa E.
Levinas, sob a interpretagdo que Husserl faz do conceito de representacdo de Brentano, como simples apresentar-
se de um objeto, “Ele entende ali, segundo Husserl, este ato chamado mais tarde de ato neutro e do qual a
natureza consiste em apresentar uma simples imagem do objeto, onde o objeto aparece fora de toda pretensdo a
existéncia ou ndo-existéncia. Todo carater de ‘belief” humiana estd ausente. A imagem plana diante de nos, sem
que nds nos pronunciemos sobre sua existéncia ou sua nao-existéncia”. Nesta mesma obra, segundo Levinas (p.

80



qualidade e matéria do ato. Os apontamentos que seguem visam somente salientar sua
importancia na definicdo de consciéncia e sua referéncia intencional.

A primeira defini¢do de representacdo se enquadra no que vimos até agora acerca da
teoria do ato, ou mesmo, na qualidade de qualquer ato, seja o juizo, o desejo, a duvida, etc. O
outro sentido de representagdo nao seria propriamente o ato, mas sua matéria, que constitui
essencialmente sua propria intencionalidade, com sua matéria representativa, “[...] também
aqui distinguimos entre a peculiar disposicdo deste simples representar, o simples ter em
suspenso, ¢ a determina¢do que constitui o que ¢ compreendido neste ato de compreender”,
(HUSSERL, 2012b, p. 396).

Husserl, na declaragdo em que Brentano afirma, como visto anteriormente, que uma
vivéncia intencional ou ¢ uma representacdo ou tem por base uma representacdo, chama
atencdo para os diferentes sentidos que o termo representacao pode assumir. O sentido mais
original e puro seria o segundo, onde a vivéncia tem por base uma representacdo, pois
apresenta, por sua evidéncia auténtica, toda a matéria.

Em seu sentido ultimo a ideia de representacdo, para Husserl, deve ser regida por leis

ideais.

[...] das correspondentes esséncias de atos, ideativamente captaveis, esséncias que
tem o seu ser e a sua ordem legal de ser no dominio da idealidade fenomenolégica,
do mesmo modo que os niimeros puros e os tipos puros de constru¢do geométricas o
tém no dominio das idealidades aritméticas ou geométricas. (p. 407)

A concepcdo de representacdo fenomenoldgica estd regida por leis ideais, que se
fundam na propria forma do pensamento, em suas categorias que ordenam o proprio modo de
pensar. Um dado importante na compreensdo de uma representacdo ¢ quanto ao teor de

atencdo dado no ato de apreender, um componente intrinseco da descri¢do fenomenologica.

95, tradugdo nossa), Husserl distingue outras concepgdes de representacdo, como, por exemplo, a de nomear um
nome, “Esses atos, Husserl os chama atos nominais, mas ele ndo quer identificar a representagdo com a nogao
gramatical do nome. A maneira especifica da qual o objeto é pensado no ato de nomear um nome — caracteriza
uma esfera mais larga de atos, esfera que ultrapassa aquela do simples nome”.

81



2.4 Distingdes fenomenoldgicas da atencéo - curso de inverno de 1904/1905

Outra distingdo ndo menos importante com relagdo ao estudo dos atos e seu carater

»8 A “V Investigacdo Logica”, ao tratar das vivéncias

intencional, esta relacionado a “atencao
intencionais, embora ja tenha percebido sua importancia, fez apenas breves apontamentos de
sua presenca no interior de uma consciéncia representativa, como fun¢do “distintiva”
vivencial de um ato intencional””. Ja no curso de inverno de 1904-1905, do ponto de vista
descritivo, Husserl apresenta uma definicdo mais elaborada do conceito fenomenologico da
atencdo, ao posiciona-la, em linhas gerais, como elemento distintivo de todo ato, que esta
orientada sobre o objeto em si mesmo, como componente intencional, € ndo como contetido
de objetos psiquicos reais™.

81 ¢ que ela

Uma das principais contribuicdes do estudo descritivo da ‘“atengdo
permite, de modo mais claro, fazer ilustragdes intuitivas acerca das vivéncias da percepgdo™.
Ela ¢ propriamente um componente da percep¢do, que com sua presenca ou auséncia, faz
evidenciar de modo mais intenso ou menos, os atos intencionais. Sendo a atividade perceptiva

o ato fundador de todos os outros atos de consciéncia, sejam eles atos de rememoragao,

® Na Ligdo 42°, de “Ph. P. 27, Husserl (1972b, p. 144, tradu¢io nossa) trata de um conceito semelhante de
“atengdo”, referindo-se ao “interesse” como atitude tedrica do fenomenodlogo no processo de alcance da
“Reducao fenomenolédgica”, “Porém, é necessario nomear esse ato de interesse, no sentido pregnante do termo,
um tal ato que tem um objeto que ndo somente o eu tem em geral sob o olhar da consciéncia, que ¢ de qualquer
maneira consciente, mas ainda sub o qual esta dirigido sob o sentido forte do termo, que ele visa, que ele procura
alcancar”.

7 Com relagdo a “atencdo”, em “Investigacdes Logicas”, Husserl (2012b, p. 352) afirma, “De acordo com este
modo, os objetos da atengdo sdo objetos da percepcdo — interna ou externa — de recordagdo, de expectativa ou
também estado-de-coisas de uma ponderagio cientifica, e coisas semelhantes. E certo que podemos falar da
aten¢do quando ‘temos na consciéncia’ aquilo a que estamos atentos”.

80 Usaremos a tradugio deste curso de inverno de 1904-1905, feita por Natalie Depraz, em “Phénoménologie de
l"attention”. Depraz agrega varios apéndices relacionados direta ou indiretamente ao tema, nds faremos uso do
que esta voltado diretamente ao tema da atencdo, e que ao mesmo tempo, esteja em linha com nosso objeto de
pesquisa. De qualquer modo, ndo entraremos na critica que Husserl faz a outros autores, como Stumpf e Wundt,
em suas respectivas descri¢des da “atencdo”.

¥ Ricoeur (1950a, p. 115, tradugio nossa), em nota de rodapé de sua tradugio de “Idées I”, alude a atengio o
carater anterior a intencionalidade, “A intencionalidade é exposta apds a atencdo, a fim de envolver
imediatamente o cogito ndo atual”.

%2 Acerca da atengdo, nos dialogos que Husserl mantinha com Fink, ele (citado por Cairns, 1997, pp.116-117,
traducdo nossa) afirma da diversidade de caracteres da atengdo que pode ser apreendida numa percepgdo, “No
presente nds temos, portanto, raios da atengdo que se referem a um passado. Existe uma diversidade de modos de
aten¢do, da qual atengdo imediata, simples, dirigida diretamente sobre o presente da percep¢do ¢ modo mais
original. [...] A explicacdo de um objeto se opera por fixacdo atenta dos aspectos do objeto, com a atengdo
voltada sempre em direcdo a totalidade”.

82



volitivos, imaginantes, judicativos, etc., percebe-se a importancia da aten¢ao nas distingdes
descritivas fenomenologica destes mesmos atos.

Um primeiro aspecto importante ¢ que, com a “teoria da atengdo”, Husserl deseja
colocar este componente de ato, no interior da atividade antipredicativa, ou mesmo, da
atividade proto-doxica, componente de toda sintese passiva®. Sua presenca ¢é estritamente de
carater fenomenologico essencial. Assim, devem-se evitar os ricos de confundir este elemento
“atentivo” essencial da percep¢do, com elementos caracteristicos dos atos empiricos, como
interesse, sentimento, mobilizacdo temporal, etc., que embora ndo se negue suas existéncias
num ato, ndo significa que se refiram a uma descri¢cao fenomenoldgica pura.

Nao se pode negar o vinculo da “atencdo” com o visar. Ao se colocar um estrito
vinculo com a “percep¢do”, a atencdo ¢ ela propria a base de uma visada, estando além de
uma simples apreensdo de objetos reais. Como componente agregador de uma percepcao, a
atencdo estaria na base de toda consciéncia unitaria, que pela multiplicidade geral de sua
apreensao, chegaria a descricdo especifica do objeto de ato, que pela visada, o colocaria em
primeiro plano. O conceito fenomenoldgico da aten¢do, como bem observa Schérer, ndo €
outro da definicdo de intencionalidade da consciéncia como “consciéncia de qualquer coisa”,
que evoca seu alcance geral e ndo particular e individual do objeto visado, o que coloca este
conceito da aten¢do no primeiro plano de uma critica da teoria psicologica (SCHERER, 1967,
p. 198).

Assim, a atencdo como visada, em sentido fenomenoldgico, especifica este carater de
favorecer, privilegiar, observar determinada caracteristica do objeto apreendido, em sua
unidade objetiva e fenoménica. “A visada parece ser um ato que se comporta para a
orientacdo de um olhar, da visada no sentido atual, como amor e 6dio, vontade e fuga,
aceitacdo e recusa” (HUSSERL, 2009b, p. 74, traducdo nossa).

Embora a visada e a apreensdo sejam coisas distintas numa descri¢do perceptiva, esta

ultima € base da primeira, de modo que um objeto possa ser dado num ato perceptivo. Isso faz

% Depraz (2009, p. 55, tradugio nossa), na introdugio a “Phénoménologie de I'attention”, faz observar que com
relacdo a ‘sintese passiva’ e sua relagdo com a ‘atengdo’, em textos da década de 20, por exemplo, em ‘Analysen
zur passiven Synthesis (1918-1926), ha especifica¢des distintas ao termo alemdo ‘atengdo’, ‘Aufmerksamkeit’
ou ‘Zuwendung’. O primeiro refere-se mais a um estado organico, ¢ o segundo a um estado signitivo. Sao
nuances, porém, que ndo devem ser radicalizadas, pois o proprio Husserl, em momentos anteriores, ndo fez
distingdes dos termos. Tendo em vista estas observagdes, ¢ importante destacar que a ‘atengdo’ estd intimamente
ligada a uma fenomenologia de cardter genético, uma de suas principais caracteristicas identitaria. “Neste
sentido, trata-se de uma modalidade de consciéncia passiva, e esta, antes de toda ateng@o possivel, antes de
qualquer interesse e de toda atividade do eu. Porém, uma tal fenomenologia genética da ateng@o, a saber, uma
afei¢@o gradual da génese desta ultima via, forma o tema principal das analises consagradas a sintese passiva.
[...] Se pode notar primeiramente, ali, que o termo ‘Aufmerksamkeit’ ndo ¢ utilizado, e que é ‘Zuwendung’ que
aparece. Isto ndo ¢ trivial, na medida onde Husserl, nesta obra conduz sua analise ao nivel antipredicativo”.

83



evidenciar o proprio carater intencional da consciéncia, em que se confirma que toda
consciéncia “é consciéncia de qualquer coisa”. Em qualquer vivéncia, a atencao se vincula a
um objeto de modo intencional, enfatizando suas modalidades e qualidades especificas, o que
faz com que o objeto seja tomado distintamente. A ateng@o nao ¢ parte do conteudo de ato,

mais o torna claro e perceptivel no interior deste mesmo ato.

Eu quero falar da diferenga entre o conteudo e a atengdo, ou seja, da diferenga entre
notar e perceber. Referente a atengdo, o conteudo ¢ abreviacdo do contetdo
apresentado, o objeto do objeto oferecido. Ora, o sentido normal do termo atengdo
estd exatamente em relagdo com o objeto da percepcdo correspondente. [...] As
vivéncias sdo aqui, precisamente, os objetos da percepcao. (p. 81, tradugdo nossa)

E evidente que ha na atengio um “voltar-se ao objeto com interesse”, mas é um
interesse de ordem fenomenoldgica, antipredicativa, estando além de uma significacdo
psicoldgica ou empirica®™. De modo espontineo, a atengdo faz o objeto destacar-se para um
primeiro plano, onde do ponto de vista epistemoldgico, ocorre uma possessdao cognitiva. A
visada seria o ato pelo qual se confirma uma autonomia e propriedade intencional do proprio
ato em si.

Através do “olhar da aten¢do”, ocorre uma sintese do objeto percebido, que de modo
diferenciado, faz eleva-lo a um nivel superior de pureza ¢ idealidade. Ela compde
essencialmente a ordem de sentido de toda percep¢do, e faz com que, pelo seu carater
antipredicativo, elevando a percep¢do a um grau superior, o objeto seja tomado em sua
significagdo fenomenoldgica, e ndo simplesmente natural e psicologica®.

As consideracdes sobre o caracter de ato e o teor intencional da atengdo, sdo
suficientes no momento, para dar uma ilustracdo parcial acerca da especificagdo
fenomenoldgica do campo da imanéncia. Elas, propriamente, ndo esgotam a andlise
fenomenoldgica. Outras precisdes sdo necessarias de modo a estabelecer o critério de rigor

cientifico, a partir de um campo proprio, em que deseja se constituir a reflexdo

% H4 de se evidenciar aqui a distingdio entre os conceitos da “aten¢ido” estabelecido por Berkeley, ao da
fenomenologia, sendo o primeiro oposto ao da intencionalidade, visando apenas evidenciar as propriedades
individuais e concretas dos objetos percebidos, como bem observa Schérer (1967, pp 197-198, traducdo nossa):
“O erro cometido pela teoria da aten¢do de Berkeley consiste na confusdo de dois sentidos de abstragdo: este
pode ser um ‘momento constitutivo do objeto concreto’, sua cor particular, seu verde ou esfera (verde) em si
mesma. Ou, a atengdo fixada sobre um momento particular destacado ainda do individual, ela ndo constitui o
geral [...]. Quando fala de um triangulo sobre o qual faz abstracdo de tais e tais caracteres, Berkeley fundamenta,
como se tratasse do triangulo real tracado, quando o ato do pensamento geométrico visa nada mais que o
triangulo, sua constitui¢ao geral”.

% «A unidade do ato funda a unidade do sentido, na qual reside como sentido o fato que a unidade objetiva é
consciente aqui e ali como, exatamente, ela ¢ uma tnica ¢ mesma coisa” (HUSSERL, 2009b, p. 200, tradugdo
nossa).

84



fenomenoldgica. E importante notar, que com a teoria da atencao, Husserl vai estabelecendo
gradativamente sua ruptura com o psicologismo, a0 mesmo tempo em que estabelece os
alicerces em que fard assentar a analise intencional de objetos ideais, que terd sua concepgao

mais elaborada com a redugdo fenomenologica.

85



3 PASSAGEM A ANALISE FENOMENOLOGICA E A ESPECIFICACAO DA
IMANENCIA COMO LUGAR DO TRANSCENDENTAL

Os anos de 1901 a 1907, quando Husserl se dedica aos cursos em Gottingen, foram
fundamentais para o estabelecimento de novos critérios na pesquisa fenomenologica e
consequentemente, do estabelecimento de um novo método de investigagdo que viesse a
superar algumas lacunas deixadas pela influéncia do psicologismo®®. As “Investigacdes
Loégicas”, com sua preocupacdo de desenvolver uma ciéncia ldgica pura, haviam ja deixado
suficientemente claro a estrutura essencial l6gico-matematico da consciéncia, que a coloca
como um objeto de apreensao destas mesmas estruturas ideais, como significacao.

A andlise intencional se constitui assim, a partir da relacdo sui generis da consciéncia
a um objeto apreendido e vivenciado pelo eu puro. E, porém, uma reflexio fragmentada, ndo
se acedeu ainda ao universal, como se propora a fenomenologia, pela redugdo
fenomenologica®’. A inflexdo neste periodo se d4, assim, principalmente, da passagem de sua
posicao realista ou a0 menos metafisicamente neutra, de 1901, a uma posicao idealista, que de
modo programatico ¢ sistematizada nas cinco ligdes de 1907, com “Die Idee der
Phéinomenologie”™®,

Essas licdes sdo extremamente importantes, embora controversas sobre certo ponto de
vista. Muitos alunos que acompanhavam Husserl no desenvolvimento de suas investigagdes
ndo foram totalmente favordveis a essa mudanga de posi¢do idealista, por considerarem

desnecessarias e incongruentes com o que se seguia de “Investigacdes Logicas™. Isso levou

% Quanto a exigéncia e o rigor da investigagio fenomenologica, Husserl (1970b, p. 298, traduciio nossa)
observa, “A fenomenologia ndo ¢ como uma literatura, que se percorre lendo, como se tratasse de um passeio de
distragdo. E necessario — como em toda ciéncia rigorosa — se dedicar a trabalhar se se quer adquirir dela um olhar
pratico e metddico e, por ali somente, tornar-se apto a julgar por si mesmo”.

¥7 Breda (1959, p. 309, tradugdo nossa), em seu artigo “La reduction phenomenologique”, estabelece como uma
primeira tese, que a “reducdo” é o percurso que Husserl utiliza para aceder ao nivel verdadeiramente filoséfico, e
que este percurso compreende a superagdo de certa concepcdo fragmentaria da fenomenologia em Investigagoes
Logicas, “Husserl se da conta do fato que a tarefa explicativa de uma filosofia digna deste nome
(fenomenologia) ¢ universal. [...] no conjunto da evolucdo filosofica de Husserl, a redugdo tem por tarefa
funcional primordial de lhe abrir as portas em dire¢do a uma problematica filosofica no sentido estrito e pleno da
palavra, ou seja, na dire¢@o de refletir o ‘conjunto do todo doado’”.

* Ha de se levar em consideragio o carater desta obra, que veio a publico somente em 1950, com o inicio das
publicagdes husserlianas, volume II. Husserl planejou estas licdes em vista de uma conferéncia que proferiu na
Universidade de Gottingen, em 1907. Assim, o carater provisorio e critico das novas defini¢gdes conceituais da
fenomenologia ali implementadas, devem ser relativizadas, tendo em vista a mudangas em sua teoria,
sistematizadas de forma mais elaborada e consistente, a partir de “Idées I”’.

% Teremos oportunidade de analisar em breve, com relagio aos opositores desta nova imposigdo de Husserl,
principalmente o trabalho de Ingarden (2001, p. 18), em “Husserl, La controverse Idéalisme-Réalisme”, que
ajudara, pela propria critica em si, a estabelecer os novos contornos da fenomenologia. Conforme esta obra, ao
publicar “Idées I’ em 1913, Husserl causa certo furor em seus alunos, por sua reviravolta idealista injustificavel.

86



Husserl a afirmar que se tratava de uma nova etapa, “um recomeg¢o”, que infelizmente nao
havia sido compreendido e acolhido por seus alunos.

Para o desenvolvimento desta pesquisa, essa mudanca de postura de Husserl torna-se
fundamental, pois ela especifica o lugar do transcendental a certa concep¢ao da imanéncia, na
medida em que, ao salientar uma necessaria mudanga de método, Husserl acaba criando, ao
mesmo tempo, novas categorias de andlise acerca da imanéncia e sua relacdo com os
fundamentos de uma ciéncia rigorosa de objetos puros. Num certo sentido, “Die Idee der
Phdnomenologie” se encontra no meio do caminho das andlises fenomenologicas
transcendentais, pois, aos poucos, deixa para tras uma heranga enraizada nas descri¢des
analiticas da logica pura, e sua analise reell, para voltar-se mais a uma descrigdo intuitiva dos
fendmenos de consciéncia, com sua idealidade especifica™.

Se as diferencas sdo evidentes, em relagdo a 1901, principalmente, do ponto de vista
do método, ndo se poderia deixar de notar também certa linha de continuidade com a mesma
obra. Husserl (2012b, p. 364) termina a “V Investigacao Logica” mencionando os problemas
advindos da tradicdo, ao se tratar equivocadamente da imanéncia, “Estes erros, que se
arrastam ao longo dos séculos (pensemos nos argumentos ontologicos de Anselmo), se bem
que também brotem de dificuldades substantivas, t€m seu ponto de apoio nos equivocos do
discurso acerca da imanéncia e de outras coisas da mesma espécie”. Como bem expressa o
titulo, a obra “Die Idee der Phdnomenologie” trata, acima de tudo, de seus aspectos gerais, as
linhas mestras de uma nova metodologia a ser aplicada como teoria do conhecimento’’.

Ao procurar estabelecer um novo método, Husserl visa especificar o campo de
imanéncia em suas particularidades ideais, a que se reportara a analise fenomenoldgica.

Assim, sua importancia esta tanto pelo que diz, como pelo que ndo diz, ao aprofundar e, ao

% Nessa transigdo conceitual e metodoldgica operada por Husserl, ndo podemos deixar de considerar o excelente
trabalho realizado por Boehm (1959, p. 489, traducdo nossa), em “Les ambiguites des concepts husserliens
d’immanence’ et de ‘transcendance”™. Passando por “Recherches Logiques”, “L’ldées de la Phénoménologie”,
e “Idées I, faz uma analise bem precisa das incongruéncias e ambiguidades que os conceitos de “imanéncia” e
“transcendéncia” apresentam nas obras husserlianas. Ambiguidades e incongruéncias impostas pelo proprio
carater evolutivo que apresentam as investigagdes husserlianas. Como observa numa passagem, “Mais
precisamente, a ambiguidade e as ambiguidades dos conceitos husserlianos de imanéncia e transcendéncia
nasceram dos fatos seguintes: de uma parte, uma transformagio importante da ideia de fenomenologia pura, deu
lugar a necessidade de atribuir um sentido novo a estes dois termos; de outra parte, 0 emprego paralelo destes
mesmos termos no sentido tradicional (de imanéncia e transcendéncia réelles) se averiguara indispensavel e sera
conservado. De maneira geral, se pode dizer que esta ambiguidade e as ambiguidades que se seguirdo, decorrem,
do fato, de que uma nova concepgdo filoséfica procura se realizar com a auséncia ainda de uma terminologia
propriamente elaborada de seus fins, usando de uma linguagem filosofica tradicional que € feita para exprimir as
doutrinas de uma ordem de ideias totalmente diferentes. Quanto mais uma filosofia é original, mais ela tera que
lutar com esses problemas linguisticos que se opdem a sua realizagdo”.

1 Como constata Zaner (1997, p. 11, tradug@o nossa), na introdugdo de “Conversations avec Husserl et Fink”,
“Podemos compreender o projeto de publicagdo das Cing Legons de 1907, como tendo sobretudo valor de
testemunho historico acerca da ‘descoberta’ da redugdo transcendental”.

87



mesmo tempo, especificar a compreensdo dos objetos de que tratard a fenomenologia daqui
em diante, abrindo um horizonte de questdes a reflexao fenomenologica.

Iniciam-se as li¢des, reforcando o tratamento dado ja anteriormente em “Investigacdes
Loégicas”, das distingdes que separam metodologicamente as ciéncias da natureza das ciéncias
filosoficas, principalmente, no que toca a critica do conhecimento. De que tipo de
conhecimento tratam especificamente as ciéncias da natureza? Qual seu legado e contribuigao
a epistemologia de modo geral?

Do ponto de vista da andlise fenomenoldgica, o que ¢ tratado como virtude pela
ciéncia da natureza, seu dominio factual, torna-se seu ponto mais fragil. Isso se evidencia,

essencialmente, por sua nao preocupacao em relagao a critica do conhecimento.

Na atitude do espirito natural (natiirlichen Geisteshaltung), nos estamos voltados,
pela intuigdo e pelo pensamento, em direcdo as coisas que a cada momento nos sdo
dadas — que elas o sejam, isso nos € evidente, mesmo se elas nos sdo dadas de
diversas maneiras ¢ com diversos modos de ser, segundo sua origem e nivel de
conhecimento. Em uma percep¢do (Wahrnehmung) por exemplo, uma coisa se
encontra — i1sso nos € evidente — diante de nossos olhos; ela esta 14 no meio de outras
coisas , animada e inanimada, dotada de psiquismo ou sem psiquismo, ou seja no
meio do mundo, ao qual cai em parte, como as coisas particulares, sob a percepgao,
em parte também dada no encadeamento das lembrangas, e a partir dali, se estende
no indeterminado e desconhecido. (Huss. 11, 1950b, p. 17, traducéo nossa)

A postura da ciéncia da natureza diante do objeto de sua investigacdo ilustra
suficientemente bem seu método e o modo como se instala diante do conhecimento.
Consequentemente, o modo como as coisas se apresentam numa experiéncia perceptiva,
validam por si, sua verdade factual. E para este mundo que cai diante de nds que se
direcionam nossos julgamentos, sejam para confirma-los ou para nega-los, sejam em casos
particulares ou em casos gerais. A fonte da descrigdo sempre serd a experiéncia. O
conhecimento se constitui, assim, como um conjunto de sequencia ad infinitun, acumulados
um apos o outro, que se confirmam, a principio, por sua logicidade e concatenacao.

Porém, esta sequéncia nao se did sem contradigdes e superposi¢des, desacordos e
conflitos, o que coloca o proprio contedo do conhecimento em suspeito. Além do mais, para
a andlise fenomenoldgica, o conhecimento da ciéncia natural, embasado na experiéncia,
coloca em conflito experiéncias contrarias, o que seria causa de duvidas acerca do caminho
que deve se seguir, e qual realidade se deve assumir para fundamentar o conhecimento.

Hé, assim, na propria identidade constitutiva do conhecimento natural, em seu
progresso permanente de descoberta, crise e superagdo, os elementos que compdem seu
préprio conhecimento. A partir da experiéncia, procuram-se as evidéncias que aproximam sua

88



extensdo e forma, suas relagdes e leis, como os objetos se dao na experiéncia, seja na fisica,
na psicologia, ou mesmo na matematica. Todas sinalizam o mesmo problema, ao nao
evidenciarem as formas puras do conhecimento, “[...] o pensamento natural ndo encontra
nenhum motivo de pdr a questdo da possibilidade do conhecimento em geral” (p. 19, tradugao
nossa).

Ao lado desta forma do conhecer natural, o que iremos aprofundar mais tarde, se
expressa com mais originalidade o conhecimento fenomenologico, no modo como estabelece
sua relagdo com o objeto. Para a fenomenologia, o conhecer ¢ conhecimento do objeto, seja
em sua unidade de significacdo, seja em sua validade a priori. O conhecimento aqui ndo ¢
semelhante ao pensamento psicologista, um componente da natureza de certos seres dotados
desta capacidade, ou seja, deste fendmeno natural de conhecer como fato psicoldgico. Ha,
sem duvida, o problema da correlacdo entre conhecimento e objeto, que ndo foi posto
adequadamente pela psicologia, entre a vivéncia cognitiva, sua significacdo e o proprio objeto
conhecido. “Sobre todas as suas formas, o conhecimento ¢ uma vivéncia psiquica: um
conhecimento do sujeito cognocente. Oposto a ele, ha os objetos conhecidos” (p. 20).

Husserl esta dialogando, aqui, a partir desta concepgao naturalista, ndo somente com a
psicologia, mas também, com todo um movimento de ciéncia preponderante na época,
inclusive, com as novas teorias da evolugéo”. Para estes, o conhecimento ¢ um fenémeno
tipicamente humano, que pertence as suas faculdades intelectivas. Somos incapazes de atingir
as coisas em si, € um abismo se coloca entre conhecimento e objeto conhecido. O que Husserl
percebe € que esta concepgao abre espago, na teoria do conhecimento, para todas as formas de
ceticismo.

Uma teoria do conhecimento em seu sentido mais estrito deve ter por objetivo
evidenciar estas contradicdes a que se chegam as teorias naturais, assim como todo ceticismo
que delas brotam”. A teoria do conhecimento se coloca assim, antes de tudo, como critica da

razao, tarefa que estas teorias, nem mesmo a metafisica, ousaram por em pratica. O problema

%2 Conforme os textos de Koyré (1973) acerca do desenvolvimento do pensamento cientifico, como o realizado
em, “Etudes d histoire de la pensée scientifique”.

% Savi (1995, p. 109), em “Husserl e lo scetticismo”, trata a posigdo do ceticismo dentro da fenomenologia como
uma antifilosofia: “O tema do ceticismo atravessa toda reflexdo metafilosofica de Husserl. A ideia de filosofia se
constitui em Husserl, a partir da reflexdo sobre o problema do ceticismo, se transforma e se esclarece,
progressivamente, com a radicalizagdo de tal reflexdo. No percurso desta radicalizagdo permanece, contudo,
irremovivel (mesmo que variamente sondado e, portanto, tem consciéncia) o pressuposto que o ceticismo ¢
antifilosofia e que a filosofia ¢ esta ciéncia, a inica, que supera radicalmente e definitivamente o ceticismo. [...]
Na historia do pensamento husserliano, portanto, a tematizagdo do ceticismo e a vontade de supera-lo, precedem
a elaboragdo sistematica da ideia de filosofia”.

89



da correlacdo entre conhecimento € objeto € um problema que, embora ja se tenha havido
varias tentativas de resolu¢cdo no pensamento moderno, basta recordar Descartes e Kant, ainda
ndo havia sido, segundo Husserl, totalmente esclarecido a contento na filosofia e na teoria
epistemologica.

Um longo caminho ha de ser feito para a conquista do “ser”, das formas de apreensdo
dos objetos ideais, “E necessario uma ciéncia do ser, em sentido absoluto” (Huss. 11, 19500, p.
23, tradugdo nossa). Esta ciéncia ¢ primeiramente identificada por Husserl com a metafisica,
pela critica que faz do conhecimento natural em suas varias disciplinas especificas. A
fenomenologia deseja ser a continuadora da tarefa metafisica, mas que alcangara sua plenitude

ideal na reta aplicagdo do método de conhecimento.

Se nds fizermos abstracdo das aplicagdes metafisicas da critica do conhecimento
(Erkenntniskritik), para nos ter puramente na tarefa propria, que é de elucidar a
esséncia do conhecimento e do objeto do conhecimento, entdo ela ¢ uma
fenomenologia do conhecimento e do objeto do conhecimento, e forma a parte
primeira e fundamental da fenomenologia em geral. Fenomenologia: designa uma
ciéncia (das bezeichnet eine Wissenschaft), um conjunto de disciplinas cientificas;
mas fenomenologia designa ao mesmo tempo e antes de tudo, um método e uma
atitude do pensar: a atitude do pensamento e do método especificamente filoséfico.
(p. 23, tradugdo nossa)

Deseja-se, com a nova critica do conhecimento, lancar as bases gerais de uma nova
ciéncia; concomitante a isto, uma nova imposi¢do do pensamento filosofico diante do
conhecimento em geral. A filosofia, até entdo, seguia o método das outras ciéncias
indistintamente, principalmente, da matematica e da fisica. Husserl terda sempre por referéncia
o método dessas ciéncias exatas. Mas, a partir de agora, estas ciéncias terdo alcance limitado
para os fins especificos que almeja, ou seja, no alcance de objetos ideais. O que o levara a
identificar esta nova disciplina, pela primeira vez, de um modo mais claro e circunscrito a
fenomenologia.

Ao nao fazer uso do conhecimento acumulado pelas ciéncias naturais, a
fenomenologia tomard iniciativa diante de trés novas frentes, que sob certos aspectos se
complementam quanto a seu fim: uma nova dimensdo de seu campo de investigagdo, a
imanéncia; um novo ponto de partida, o fendmeno puro; ¢ um novo método, o intuitivo
fenomenologico. Husserl apresenta um projeto arquitetonico de grande envergadura que se
radicalizard na apreensdo ideal por meio desta triade, e que pretende, pela trincheira que abre,
lancar a filosofia e mesmo a razdo, sob nova base de investigacdo, até entdo irrealizadas, tanto

pela teoria do conhecimento como pela ciéncia de modo geral.

90



3.1 O surgimento da epoché fenomenoldgica pela duvida cartesiana

O percurso de investigacdo dos objetos ideais exige, por parte da nova ciéncia
fenomenoldgica, em sua posi¢ao de critica do conhecimento, uma ruptura metodolégica com
todas as ciéncias empiricas, assim como de sua pretensdo a objetividade, de modo a superar
toda obscuridade e suspei¢do sobre o conhecimento que podem advir destas ciéncias.

Consequentemente, ¢ necessario encontrar um caminho que leve ao conhecimento
claro e evidente, onde o problema da correlagdo entre consciéncia e objeto esteja afastado de
qualquer duvida, e se alcance a esséncia desta relagdo. A fenomenologia procurara estabelecer
este caminho através da epoché. Essa atitude estabelece o carater de suspensdo, ao por entre
parénteses todo conhecimento estipulado pelas ciéncias naturais. Ao nao considerar, de modo
pleno, o conhecimento constituido até entdo, faz-se necessario um novo ponto de partida a ser
constituido, em que se deve apoiar a investigagdao fenomenologica.

Ao ndo encontrar nada no mundo objetivo que seja de seu interesse investigativo, a
fenomenologia busca, no voltar-se reflexivo da consciéncia sobre si mesma, seu tnico ponto
de referéncia indubitavel. “Esse primeiro conhecimento ndo deve conter absolutamente nada
de obscuridade e de incerteza, que de outro modo confere ao conhecimento o carater
enigmatico e problematico [...]” (Huss. II, p. 29, tradugio nossa). E necessario ter acesso a
esse ser que se impde a si mesmo como fonte de certeza absoluta, do qual o conhecimento
podera se fixar como ponto de partida para a constitui¢do desta nova ciéncia, ndo como
ciéncias dos objetos factuais, mas como ciéncia de objetos puros.

Invocando um novo come¢o e um novo dominio de objetos para a fenomenologia,
Husserl se utilizard, na justa medida de seu interesse, do pensamento cartesiano, procurando
superar todo prejuizo, como ja assinalado anteriormente, que acompanha o proprio
pensamento metafisico. Se a fenomenologia se coloca desde o inicio como critica ao
conhecimento, nada mais razoavel do que tomar a “divida” cartesiana como referéncia para
esta mesma critica.

Como fez Descartes, Husserl deseja chegar a evidéncia do conhecimento pelo
exercicio metddico da duvida. Mas o que ha em comum entre ambos ¢ tdo somente o ponto de
partida. Husserl deseja coisas distintas com a “duvida” cartesiana, mais explicitamente, de seu
referente, as cogitationes, em que a tomara como referente de dados absolutos. Ela sera tao

somente o suporte de onde partira a analise de objetos puros, sejam eles pela percepgao,

91



imagina¢ao, lembranga ou de qualquer outra forma de vivéncia perceptiva. “Toda vivéncia
intelectual (intellektive Erlebnis) e toda vivéncia em geral, no momento onde ela se realiza,
pode tornar-se objeto de uma visada e de uma apreensdo pura, e nesta visada ela ¢ uma
doacdo absoluta (ist es absolute Gegebenheit)” (p. 31, tradugdo nossa).

O que se deseja exatamente com as cogitationes € chegar a esta doagdo pura do objeto
percebido, e tomd-lo em sua esséncia, em sua constituicdo propria na imanéncia pura das
vivéncias da consciéncia, de modo que se alcance sua plena claridade e compreensdo. O
percurso da “divida” cartesiana langa a fenomenologia nesta esfera de evidéncia pura, que as
ciéncias empiricas, pelo carater de seu objeto e pelos limites de seu método ndo conseguem
atingir. No percurso constitutivo, por meio de um critério epistemoldgico, a duvida cartesiana
visa atingir a presenga pura dos objetos ideais™.

Temos, desta forma, uma primeira configuracdo ideal da imanéncia, como o ponto de
partida, a um sé tempo, da manifestacdo da duvida e do lugar de doacdo dos objetos puros, se
colocando como lugar necessario de toda investigacdo epistemologica. De modo ambiguo,
como atesta Boehm (1959b)’°, Husserl faz emergir, embora sempre destacando seu caréter
absoluto, conceitos paralelos de imanéncia, “Mas ainda h4 uma outra transcendéncia (Es gibt
aber noch andere Transzendenz), de que ao contrario ¢ uma outra imanéncia (eine ganz andere
Immanenz), a saber a presenca absoluta e clara, a presenca-em-pessoa (Selbstgegebenheit) em
sentido absoluto” (Huss. 11, 1950b, p. 35, tradug@o nossa).

As incongruéncias se acentuarao mais ainda com “Idées I’ (1950a), em que teremos a
oportunidade de averiguar sua natureza. O importante € percebermos no trabalho de 1907, de
forma clara, essa primeira conceituagao de imanéncia, como investigacao fenomenologica de
objetos puros (reell), “Em seu primeiro grau, a meditacio fenomenologica se limita a
circunscrever a imanéncia real (reelle Immanenz) contra a ideia psicologista de uma
imanéncia natural (reale Immanenz)” (BOEHM, 1959b, p. 486, tradugdo nossa). Sendo a
reelle o que € tomado em sua singularidade no interior das vivéncias, mas que necessita ainda
alcangar a sua plena pureza, que se anunciard pela imanéncia intencional. Essas consideragdes
preliminares sdo importantes para o estabelecimento de modo mais nitido, do campo do qual

parte a fenomenologia para estabelecer seus objetos de conhecimento puros. Ela possibilita

*No aleméo, se traduz “Selbsgegebenheit” por presenga-em-pessoa, para designar o objeto em si mesmo.

% Boehm (1959b, p. 490, tradugio nossa) afirma que o Eu, como Imanéncia intencional, estabelece esferas
distintas de analise fenomenologica. Em um primeiro nivel, estariam a Imanéncia ‘reelle’ e a transcendéncia
‘reelle’, a partir destas se constituirem a Imanéncia pura e a transcendéncia pura. Sendo a transcendéncia, o fato
de que um objeto do conhecimento ndo esta contido nos atos cognitivos do conhecimento.

92



estabelecer o campo em que deve partir e se assentar toda critica do conhecimento que deseja
se fundamentar em evidéncias puras.

3.1.1 Ordem de validade dos objetos imanentes

Comeca-se, a partir da duvida cartesiana, a se fazer uma série de distingdes de
conceitos importantes, que assumem significados diferentes, ora para as ciéncias empiricas,
ora para a fenomenologia. Para os conceitos que serdo utilizados, visaremos ja seu significado
tendo em vista o projeto de “suspensao do mundo natural”, da epoché fenomenologica, e das
questdes a que elas estdo envolvidas.

Um dos conceitos que evoluiu e se transformou em conformidade com a evolugdo do
pensamento husserliano ¢ o da propria imanéncia. Conceitos diferentes de transcendéncia
exigem conceitos respectivamente opostos de imanéncia, como vimos acima (Huss. 11, 1950b,
p. 35). O sentido estrito de imanéncia esta relacionado a redugdo fenomenoldgica, ou, ao que
permite que esta chegue a seu pleno cumprimento como suspensao da tese do mundo.

A imanéncia, como lugar de manifestacdo possivel do transcendental, esta assim
relacionado com o que permite captar, em seu sentido absoluto, o objeto de forma clara e
distinta, com a “presenga-em-pessoa’” deste mesmo objeto, o que nas ciéncias empiricas,
diferentemente, ¢ dado de forma enigmatica e obscura. No ato de conhecer, na cogitatio mais

exatamente, o fendmeno cognitivo esta livre do enigma da transcendéncia.

Também é claro que as ‘cogitationes’ representam uma esfera de dados imanentes
absolutos, em qualquer sentido que nods interpretamos a imanéncia. Em uma visada
(Im Schauen), portanto, sobre os fenomenos puros (reinen Phdnomens), o objeto ndo
se encontra fora do conhecimento, fora da consciéncia (Bewuftsein), € a0 mesmo
tempo ele se encontra dado em sentido absoluto presenga-em-pessoa que caracteriza
0 que € o objeto de uma pura visada. (p. 43, tradugdo nossa)

A partir disso, a questdo que era colocada pelas ciéncias naturais e pelo psicologismo,
de como alcancamos os objetos transcendentes pelo conhecimento, ndo possui na
fenomenologia qualquer sentido, pois estamos na esfera onde os objetos nos sao dados como
fenomenos de significacdo, circunscritos ao ambiente de dominio das cogitationes. Essa
esfera e este ambiente exigem que seja dado um outro tratamento aos objetos, que
essencialmente ndo possuem qualquer resquicio do mundo empirico.

A reducdo fenomenoldgica, ou teoria cognoscitiva, como trata por vezes Husserl, ndo
¢ propriamente o resultado final das cogitationes, mas ¢ o ato pelo qual as torna realizavel,

assegurando sua fundamentacdo na imanéncia, pelos atos psiquicos puros. Entendendo a

93



natureza metodoldgica desta redugdo, ¢ possivel compreender de modo mais satisfatorio seu
alcance epistemologico e as diferencas que se colocam entre fenomenologia e psicologismo.
O primeiro passo na constituicdo deste método ¢ afastar de modo critico todas as
terminologias, conceitos e objetos que tenham relagdo direta na defini¢do das ciéncias
psicolégicas e que, pela redugio, passam a assumir outro significado para a fenomenologia. E

(13

necessario dar atencdo a diferenca de significagdo de termos como “ser”, “percepcao”,
“fendmeno”, “objeto”, “imanéncia”, “transcendéncia”, pois sdo termos que duplicam seu
significado, ao que pertence a esfera da transcendéncia, do que pertence a esfera de objetos
ideais. A epoche, assim, nos possibilita alcangar e estruturar metodologicamente, a partir de
uma terminologia especifica, o que denominamos de fendmenos puros, € a tudo o que ele esta
envolvido pela critica do conhecimento.

O fendmeno puro se manifesta a partir da suspensdo de toda ordem natural. Husserl
apresenta, dois acessos para alcangar a reducdo. O primeiro seria por entre “parénteses” tudo

0 que ¢ transcendente, no que estaria envolvido o “eu” e o “mundo”, e a segunda via, que

tomaria diretamente a percep¢ao visada.

Neste caso, para obter o fenomeno puro, me € necessario novamente por em questao
o eu (Ich), igualmente o tempo (ebenso Zeit), o mundo (Welt), e fazer assim sair o
fendmeno puro, a cogitatio pura. Mas eu posso também, ao passo que percebo, levar
sobre a percepcdo o olhar de uma pura visada: sobre a percepg¢do em si mesma tal
que ela ¢, e deixar a relacdo ao eu de lado, ou fazendo abstracdo: entdo a percepgdo
tomada e delimitada em uma tal visada ¢ uma percep¢do absoluta, desprovida de
toda transcendéncia, dada como fendmeno puro no sentido da fenomenologia (im
Sinne der Phénomenologie). (p. 44, traducdo nossa)

Deste modo, o que Husserl deseja salientar, e o proprio método deseja evidenciar, ¢
que para cada ato perceptivo, seja ele de qualquer ordem, que segue a vivéncia psiquica, ha de
modo correspondente, pela via da redugdo, um fendmeno puro e uma vivéncia desta ordem.
Obviamente, como ja mencionado, a ordem de validade dos objetos puros ndo estd na
confirmacdo e adequacdo de sua existéncia transcendente, mas tdo somente, em sua validade

significativa e ideal®®,

Aparentemente, até mesmo por uma questdo metodolodgica, é importante salientar,
Husserl cria uma espécie de oposicao terminoldgica, conceitual, € mesmo estrutural, para
distinguir os campos que envolvem a natureza e o psiquico, do fenomenoldgico. Esse

oposicionismo acompanhara praticamente toda “Die Idee der Phdnomenologie”, o que

% Como nos diz Benoist (1994, p. 13, tradugio nossa), “A consciéncia é perpétua apropriagio. Ou seja, que ela é
perpétuo reencontro da vida consigo mesma. A vida se arranca de si mesma apenas para voltar a si. E desta
centralizagdo da consciéncia que provem a necessidade de falar do eu transcendental”.

94



devera, evidentemente, ser tomado como recurso metodologico, pela propria natureza da obra,
e ser superado por uma visdo mais abrangente e totalizante do método fenomenologico, de
modo que a reflexdo decorra, exclusivamente, a partir e dentro desta esfera de problemas.

Com essas consideracdes, o campo de oposi¢des fica assim estabelecido: de um lado,
temos o campo do transcendente e seu referente, os fendmenos psiquico, que possuem o
carater duvidoso e obscuro do conhecimento, a que pertencente a ciéncia da natureza e o
psicologismo; do outro lado, temos o campo da imanéncia e seu referente, os fendmenos
puros, que possuem o carater de evidéncia pura, a presenga-em-pessoa do objeto intuido,
pertencente a fenomenologia. A reducdo visa constituir, fenomenologicamente, a passagem
obrigatoria dos dados do primeiro campo ao segundo. Do ponto de vista epistemologico, o
primeiro campo ndo diz nada ao segundo, j& este, por suas intuicdes puras, pode servir de
fundamento a psicologia e as ciéncias da natureza.

A metafisica cartesiana e kantiana ousou fundamentar conhecimentos puros, mas nao
conseguiu superar as fronteiras do psicologismo (Huss. 11, 1950b, p. 48). Ja a fenomenologia,
como teoria do conhecimento, como doutrina estabelecida, deseja alcancar a esséncia dos
fendmenos cognitivos puros. Para que isso acontega, ¢ necessario, além de estabelecer suas
leis e normas internas, por em suspensdao tudo o que ndo diz respeito a esta idealidade
signitiva dos objetos’’.

O campo, ou este fluxo de consciéncia, ao qual se refere a imanéncia fenomenoldgica,
langa-nos, a0 mesmo tempo, na esteira da percep¢ao reflexiva, através das suas cogitationes.
O estatuto da imanéncia que baliza nosso objeto de pesquisa ¢é ele proprio o fundamento que
possibilita uma anélise fenomenologica da percepgao reflexiva, em sua idealidade e forma
propria, atingindo o que hd de mais puro e genuino em um fendmeno. Assim, a
fenomenologia tem como pressuposto, como dado a priori, as ideias mais gerais acerca dos
objetos, visando alcangar e analisar sua essencialidade. Neste item especifico, sem levar em
conta desdobramentos posteriores, a fenomenologia se define como ciéncia ¢ método do
conhecimento, que se especifica no quadro da imanéncia pura.

Como ciéncia do conhecimento, a fenomenologia se define como critica da razdo. Ela
procura estabelecer o “como” que os objetos podem ser dados em si mesmos, seus principios

e as formas de doacdo na consciéncia, distinguindo, analiticamente, os multiplos tipos de

7 Como afirma Husserl, acerca do duvidoso e do evidente numa percepgio, “Nos nido compreendemos como a
percepgdo pode atingir isto que ¢ transcendente; mas noés compreendemos como a percepgdo pode atingir isto
que ¢ imanente, sob a forma de percepgdo reflexiva e puramente imanente, sob a forma de percep¢do reduzida”
(Huss. II, 1950b, p. 49, traducio nossa).

95



fendmenos no que se refere a sua estrutura perceptiva. Nao se trata de qualquer imanéncia,
mas distintamente, do sentido intencional a que ela esté referida.

Husserl visa, assim, estruturar tanto quanto o “como conhecemos”, pela critica da
razdo, quanto o “que conhecemos’, pela analise das vivéncias intencionais. Trata-se, do que ja
nos referimos anteriormente, de estabelecer o a priori da correlacdo, pela via da analise da
esséncia do conhecimento, especificamente no que se refere aos fenomenos. O objeto
reduzido, ou a cogitatio reduzida, se apresenta como dado absoluto, ndo como ser singular,
mas como fenomeno de qualquer coisa que se doa em sua essencialidade. Pode-se utilizar,
para ilustrar esta passagem do individual ao fenomenal, do concreto a esséncia, percepcdes

simples.

Eu tenho uma intuigdo singular (Einzelanschauung), ou vérias intuigdes singulares,
do vermelho, eu mantenho a imanéncia pura, eu me atenho na redugdo
fenomenolodgica. Eu subtraio isto que o vermelho significa de outro modo, como o
que ele pode ser apreendido aqui de modo transcendente, por exemplo, como o
vermelho de um mata-borrdo sobre minha mesa, ou outras coisas semelhantes, ¢
agora eu realizo, de modo puramente intuitivo, o sentido do pensamento: vermelho
em geral, vermelho em espécie, digamos o universal idéntico que o visado disto e
daquilo 14; este nao ¢ mais agora o objeto singular enquanto tal que é visado, ndo
mais este ou aquele, mas o vermelho em geral. (Huss. I, 1950b, pp. 56-57, tradugdo
nossa)

Alcangar o essencial e o mais geral dos objetos dados por meio de uma percepgao ¢ a
grande tarefa que a fenomenologia se pde a realizar. O que se constata ¢ que, de toda coisa
singular ou reell, pode-se chegar, pela aplicacdo correta de um procedimento, a sua esséncia e
a sua caracteristica mais geral.

Ao percorrer esta via do esclarecimento de esséncias intuitivas gerais, Husserl deseja
chegar a um nivel de complexdo maior na fenomenologia, que ¢ o esclarecimento do proprio
encadeamento teleoldgico do conhecimento. A esséncia dos fenomenos constitui a base dos
objetos individuais, que se revelam pela reducdo fenomenoldgica. No ponto ultimo deste
método, estd a propria esfera de evidéncia pura que deve envolver toda teoria do
conhecimento. Assim, o interesse da pesquisa fenomenoldgica ndo se reduz apenas a
descrever os momentos pelos quais se submete a ideagdo os fendmenos e os momentos em
que um objeto se doa a consciéncia, mas de descrever a génese e os principios teleoldgicos em
que o fendmeno no conhecimento acontece, como dado mais intimo do ser.

Isso vale para todo ato de percepcdo, como vale para todo ato de imaginacdo, o
principio de suspensdo ¢ o mesmo. E possivel, por meio de uma imaginagio qualquer,
alcangar a consciéncia geral desta imaginacdo, seu contetido intuitivo ou sua esséncia

96



singular. O objeto deste modo, tanto na percep¢ao como na imaginagao, nao sao propriamente
os atos de pensamento, mas necessariamente, se constitui ¢ depende deles. Por meio deles, o

objeto vem a evidéncia pura.

Esta casa é uma transcendéncia (Transzendenz) e cai, quanto a sua existéncia
(Existenz), sob a redu¢do fenomenoldgica (phdnomenologischen Reduktion). O que
¢ verdadeiramente doado com evidéncia é o aparecer da casa, esta cogitatio,
emergindo e se escoando no fluxo de consciéncia. Neste fenomeno da casa, nds
encontramos um fendmeno do vermelho, um fendmeno da extensao, etc. Estes sdo
dados da evidéncia (Das sind evidente Gegebenheiten). (Huss. II, 1950b, p. 72,
tradug@o nossa)

O que estamos vendo agora ¢ uma passagem importante da descri¢do fenomenologica,
do “como” conhecemos para “o que” conhecemos, o estatuto de constituicdo do proprio
objeto intuido. O carater de evidéncia e o carater de verdade implicito aqui possui 0 mesmo
principio originario. Assim, o existir que esta implicado no objeto transcendente, também esté
no imanente puro. Porém, o objeto vivenciado existe numa outra condi¢do, de modo ideal,
sendo dado na propria teia do fluxo de consciéncia.

Husserl usa varios exemplos para mostrar esse carater de doagdo pura do objeto
intencional, pertinente tanto a percepc¢do, a imaginacdo e mesmo a fantasia. Seja que eu
imagine “Sao Jorge lutando contra um dragdo”, seja na formula simbolica 2 x 2=4, seja numa
expressdo “quadrado redondo”, embora por atos diferentes, na descri¢do fenoménica destes
atos, temos uma evidéncia intuitiva pura de suas diferentes constituicdes essenciais (Huss. 11,
1950b, p. 73, traducdo nossa). A fenomenologia visa, de modo intuitivo, deixar inteligivel a
esséncia da constitui¢do dos objetos, que € seu proprio carater intencional.

O que acabamos de ver, mais do que um conjunto final de solugdes, sdo situagdes
fenomenoldgicas emblematicas que exigem seu pleno esclarecimento e aprofundamento.
Estamos, de modo processual, na esteira das determinagdes gerais do pensamento
fenomenoldgico, que ¢ marcado por um carater evolutivo de seus conceitos centrais. A “Ideia
de fenomenologia”, como formulagdo epistemoldgica, exige outros elementos de critica para
sua fundamentagdo plena e radical, em oposig@o as ciéncias da natureza. O que pretendemos

fazer daqui em diante tomando a dire¢ao das descri¢des ideais e puras.

3.2 Critica ao idealismo husserliano

Hé um descompasso de compreensdo e de sistematizacao da proposta fenomenologica

na passagem de “Logische Untersuchungen” a “Die Idee der Phdnomenologie”, assumida e
97



expressa por Husserl como um ‘novo recomego’, que tera apenas sua plena configuracdo em
“Idées I’. Essa nova proposta ndo foi bem acolhida pelo grupo de alunos que acompanhavam
seus cursos a partir de 1912, em Géttingen®. Nao serd nosso objetivo estabelecer a métrica da
critica deste grupo ao que se convencionou chamar de “virada transcendental de Husserl”,
tendo em vista a variedade de perspectivas que elas tomam, trilhando por vezes caminhos nao
so diferentes, mas totalmente opostos, embora partindo de uma mesma perspectiva
husserliana®.

Apés termos visto, a partir da prospectiva da imanéncia, as ideias gerais que
circunscrevem “Die Idee der Phdinomenologie”, e as bases em que devera se assentar o
idealismo que ali se configura, apresentaremos, aqui, especificamente, uma critica, dirigida
por Roman Ingarden a este mesmo idealismo que de modo geral, consegue estabelecer as
questdes mais relevantes relativas as davidas suscitadas por esta viragem.

Embora consideremos que a abordagem critica de Ingarden, estabelecida numa
controversa quase que dualista entre realismo e idealismo, sempre feita em defesa do
primeiro, ndo seja a mais original dentro da fenomenologia; ela tem o mérito de estabelecer
claramente uma oposi¢do que parte intrinsecamente de uma interpretacdo de “Logische
Untersuchungen” em relagdo as obras posteriores. O afa de se contrapor ao idealismo acaba
reforgando os tracos mais marcantes das novas ideias de Husserl, contribuindo, assim, para
uma melhor compreensdo e qual direcdo que ruma a fenomenologia ap6s 1907, a contragosto

. s 100
de muitos de seus discipulos .

% Destacamos aqui um grupo significativo de alunos, como: M. Heidegger, R. Ingarden, E. Fink, J. Patocka, L.
Landgrebe, todos absorvidos pelas ideias langada por Husserl em “Logische Untersuchungen”. Ou pelos cursos
dados por Adolf Reinach, tendo por referéncia a mesma obra de Husserl, entre os quais tinha como alunos, J.
Hering, A. Koyré, A. Rosemblus, E. Stein, R. Clements, H. Lipps, como descreve Limido-Heulot na introdugéo
de “Husserl, La controverse Idéalisme-Réalisme”, “De fato, depois da publicagdo de ‘Idees I’ em 1913, os
discipulos de Husserl, convencidos pelas perspectivas realistas (ou interpretadas como tal) de “Logische
Untersuchungen”, estdo agitados, desorientados por este texto que eles ndo entendiam e que lhes parece
constituir uma reviravolta doutrinal injustificavel, um golpe metafisico” (INGARDEN, 2001, p. 18, tradugao
nossa).
* Como P. Limido-Heumot, citando um artigo de L. Brogowski, demonstra, “Para o circulo de Géttingen, a
fenomenologia significava pois um modo de teoria geral dos objetos ideais ou esséncias [...] Assim Adolf
Reinach estudava a esséncia das ‘entidades’ juridicas, Edith Stein a esséncia das comunidades e do Estado,
Hedwig Conrad-Martius a esséncia das cores e dos sons, Fritz Kaufmann a esséncia do conflito, Roman Ingarden
a esséncia da obra de arte literaria e assim sucessivamente” (p. 22, tradugdo nossa).
1% A receptividade que Husserl concedeu a Ingarden, ndo so para seu estudo de doutorado sobre Bergson, mas
pelas iniimeras correspondéncias que ambos trocaram, mostra a atengdo e o respeito as ideias do segundo,
mesmo que por vezes, elas fossem contra as novas ideias que Husserl estava estabelecendo para a fenomenologia
(HUSSERL, 1968).

98



De onde parte exatamente Ingarden, na leitura de Husserl, para sua interpretacao
“realista” de “Logische Untersuchungen”? O texto husserliano prometia, pela fenomenologia,
através das descricdes da logicidade pura dos atos de consciéncia, um “retorno as coisas
mesmas”, a realidade das coisas, como vimos anteriormente. Esse principio da
fenomenologia, tomado como uma férmula radical contra o psicologismo e as ciéncias da
natureza, fundamentado pelas criticas que Husserl fez a estas disciplinas, fora assumido numa
condigdo realista, € mesmo duplamente realista (INGARDEN, 2001, p. 19). Ela prometia
tomar ndo so6 a realidade do mundo e as coisas sensiveis como verdades em si, mas a propria
realidade pertencente ao “mundo das ideias” como sendo tomadas como verdades autdbnomas.
E a partir destas realidades absolutas de “mundo” e “consciéncia” que se poderia chegar, pela
correlacdo intencional, as descricdes de esséncias, ou a ‘“simesmidade” de cada ser
fenoménico'”'. Qualquer absorc¢io do primeiro pelo segundo, e sua completa “reducio”, o que
Ingarden observa a partir de 1907, ndo acontecem sem prejuizos as realidades do correlato, o
que precisa ser evitado, de modo que o projeto original da fenomenologia alcance seus

. 102
verdadeiros fins .

E sobre esta trama que Ingarden estabelece as controversas entre
idealismo e realismo, que ele mesmo considera insuficiente para o devido aprofundamento e
clarificacdo das questdes mais urgentes que envolvem a fenomenologia'®.

O que se percebe ¢ que estamos diante de projetos epistemoldgicos totalmente
distintos'®. Husserl deseja levar a investigagio estritamente para o campo epistemologico de
atos puros da correlacdo intencional. Ingarden, ao contrario, pretende manter a objetividade e
imparcialidade de qualquer descricdo essencial, independente do “ente” a que esteja se
referindo. E importante afastar qualquer ideia simplista, na qual Ingarden, por sua defesa do
“realismo” ontologico, quisesse se referir somente a existéncia efetiva das coisas. O que ele

defende realmente, ¢ que qualquer descricdo de esséncia pura, s6 pode se realizar a partir do

solo onde estes “entes” se apresentam como “coisas em si”, € que sua esséncia revela as

' Para uma critica mais geral e elaborada da ideia de “realismo™, conferir BENOIST (2011).

12 Assim como interpreta Levinas (2001, p. 87, tradugdo nossa), em “Théorie de L'Intuition dans la
Phénoménologie de Husserl”, quanto ao realismo de “Investigagdes Logicas”, “A atitude de Investigagdes
Logicas ¢ realista. Ainda que a consciéncia se compreenda como consciéncia de qualquer coisa — este ‘qualquer
coisa’ ¢ concebida fora da consciéncia. Assim, a analise imanente da consciéncia, encontra apenas os dados
hyléticos (sensa¢des — Empfindungen — na terminologia de ‘Log. Unt.”), e os atos, as intengdes, enquanto que 0s
correlatos deste atos ndo pertencem a consciéncia, mas ao mundo dos objetos”.

1% Assim Ingarden (2001) sustenta uma posigdo ontologica, tanto na defesa do ser da consciéncia, como da
autonomia do ser do mundo, neste sentido, s6 que por uma perspectiva totalmente diferente, se assemelha a
critica que Sartre faz ao idealismo husserliano, em “La transcendence de I’Ego” e em “L *Etre et le Néant”, em
que as realidades do “ente consciente” ¢ do “mundo”, ndo se reduzem ao abstracionismo das ideias puras.

1% Isso levara Ingarden (1983) a uma flexdo em dire¢@o a analise puramente intencional sobre a arte literaria,
analise que acompanhara praticamente toda sua vida.

99



propriedades mais originais de sua factualidade, ou seja, que o ser-em-si (existéncia) antecede

. . . 105 . , A ~ ~ N
seu ser para mim (intencional) . Assim, o que ¢ da ordem da esséncia, ndo se contrapde a
existéncia, mas ¢ sua propria condicdo de ser, o que se mostra por sua equivaléncia
ontologica.

’

Em um texto de 1929, “Remarques sur le probleme ‘idealismo-réalisme’”, periodo em

que mantinha forte proximidade com Husserl, Ingarden (2001, p. 169) sistematiza de modo
breve a partir do material que tinha acesso, tendo em vista as poucos obras publicadas de
Husserl, sua compreensdo da fenomenologia e os fundamentos de sua controversa com o
idealismo husserliano'®. Apresentaremos algumas ideias principais deste texto, de modo a
reforgar nosso objetivo no que toca ao resultado desta controversa, e o que ela contribui no
aprofundamento de nossa pesquisa.

Ingarden comeca este texto estabelecendo a composi¢do dos campos ontoldgicos,
como havia feito Husserl, em suas diferencas fundamentais, principalmente, no tocante as

suas propriedades epistemoldgicas regionais.

Como toda polémica, a nossa resulta também de uma série de pressuposi¢des. Eu
quero me delimitar aqui aquelas que correspondem a situagdo atual do problema, tal
qual ela se desenvolve das pesquisas de Husserl. Estas sdo as seguintes: 1. E
necessario primeiramente distinguir duas esferas ontologicas (Seinssphéren) de
objetos individuais: a) a esfera da ‘consciéncia pura’ no sentido determinado por
Husserl, e b) aquela do ‘mundo real’. Os objetos reais pertencem ao mundo real, sdo
dados originalmente em pessoa nos atos de consciéncia da ‘experiéncia’ - na
verdade, na atitude natural — enquanto que presente e dotado de tais e tais
propriedades. Estes objetos, do mesmo modo que o mundo real em sua totalidade,
sdo ‘transcendentes’ em face dos atos de consciéncia pura nos quais eles sdo dados.
(...) Por razdes particulares, que ndo se tem necessidade de se discutir aqui em
detalhe, o ser da consciéncia pura ¢ indubitavel e absoluto. Ao contrario, o ser do
mundo real, e por conseguinte, seus elementos, é por principio duvidoso a despeito
de sua doag@o original em pessoa nos atos da experiéncia. (INGARDEN, 2001, pp.
169-170, tradugdo nossa)

Ingarden estabelece, assim, sua polémica, sobre estes dois planos ontoldgicos
distintos, “consciéncia e mundo”, ¢ a esfera de verdades que sdo atribuidas essencialmente a

elas, um como “indubitavel e absoluto”, e o outro como “duvidoso e relativo”. O suporte de

19 Breda (1959b, p. 310) expressa muito bem esta antecedéncia existencial do ser em-si em relagdo ao ato
intencional da consciéncia, “Ele me escapa, na verdade, apenas quando eu lhe concedo o direito de ser um em-si
bruto, independente de minha consciéncia; quando lhe atribuo a existéncia, tal como eu a concebo na atitude
natural; quando, proclamando presente no ¢ em meu Cogito, eu lhe concedo mesmo um estatuto ontoldgico de
existéncia independente. Sobretudo, ainda, quando penso este em-si, material ou ideal, como ontologicamente
anterior a seu ser-para-mim, em seu ser intencional, na cogitatio”.

1% Breda (1959b, p. 312), em “La réduction phénoménologique”, com protesto do proprio Ingarden, como atesta
sua interpelagdo, qualifica os ‘discipulos de Géttingen’, de fazerem uma leitura platonica de Husserl, ao
considerarem a “existéncia ideal” dos objetos no interior da consciéncia, a0 mesmo tempo em que estes objetos
do cogitatum, possuiriam um eidos, uma esséncia de carater espiritual.

100



sua controversa entre realismo e idealismo, tem como mote principal, a sua critica a negacao e
subordina¢ao do mundo “real” ao ideal e abstrato.

Qual a compreensdo de Ingarden da ontologia para fundamentar, na dualidade dos
entes, sua autonomia? E qual ¢ sua relevancia epistemologica?

Para dar conta de tais questdes, Ingarden entrecruza trés ordens de problemas. Elas se
referem especificamente a uma espécie de “jurisprudéncia” teorica de fundamentos, que
determinard o enquadramento epistemologico do realismo e do idealismo. Os problemas a se
esclarecerem sdo de trés ordens: ontologica, metafisica e de teoria do conhecimento. A
acusacao feita é a de que Husserl ndo deixa suficientemente claro o entrelacamento destas
questdes no percurso de sua fenomenologia, o que o faria cair no idealismo.

Por ontologia, num sentido lato, Ingarden compreende “[...] toda investigacdo
apriorica acerca do estatuto das ideias que pertencem a um dominio unificado por uma ideia
regional e que sdo as ideias de ‘entidades de ser’” (2001, p. 172, traducdo nossa). Essa
concepgao ontoldgica se coloca na égide, como na fenomenologia, da investigacdo de
esséncias puras, garantida pelo seu carater a priori, que fundamenta as ideias em questao.
Assim, toda ordem de ser, seja a consciéncia ou o mundo, por meio de uma investigagao
apriorica de suas ideias essenciais, compde um campo de investigacdo ontoldgico especifico.

Os problemas gerais da ontologia, segundo Ingarden, se subdividem em trés partes:
existencial, formal e material INGARDEN, 2001, p. 172). As questdes ligadas a ontologia
existencial se colocam como meio de se aprofundar o dado real dos véarios entes que
compdem um campo a priori de investigagdo, ¢ nao se limita a forma dualista, em que se
estabelece por vezes, no confronto entre consciéncia e mundo. Ingarden ainda estabelece um
quadro de oposicdes, para dar sustentabilidade e autonomia a cada regido especifica,
brevemente, elas se configuram do seguinte modo: 1. Autonomia e heteronomia ontologica
(seins-autonomie — seins-heteronomie); 2. Originalidade e derivacdo ontologica (seins-
urspriinglichkeit — seins-abgeleitetheit); 3. Separabilidade e nao-separabilidade ontoldgica
(seins-selbstdindigkeit — seins-unselbstdindigkeit); 4. Independéncia e dependéncia ontoldgica
(seins-unabhdngigkeit — seins-abhdgigkeit) (p. 174).

Nao ¢ necessario, entrar na especificidade de cada oposi¢do, basta reforgar que o
primeiro dado que compdem cada um dos quatro casos, a autonomia, a originalidade, a

separabilidade e a independéncia, constituem elementos reais de cada regido de ser, que ndo

101



podem ser diluidas numa analise puramente intencional'”’. O puro dado intencional, por seu

carater ideal e evasivo, ndo possui fundamento ontolédgico.

A pura objetidade intencional em si-mesmo € propriamente Nada; no sentido estrito, ela ndo
tem nenhuma esséncia propria, assim, como afirma exatamente Husserl em /deen. Todas as
determinagdes existenciais, formais e materiais sdo ‘simples visadas’, elas ndo sdo
verdadeiramente imanentes. A pura objetividade intencional reflete apenas sua imanéncia
gragas a visada intencional: ela ndo tem fundamento ontoldgico em si. (p. 175, traduc@o nossa)

O que Ingarden deseja na verdade com esta distingdo ontoldgica que compde toda
realidade existencial, ¢ criar um estatuto que vincule toda analise essencial a um componente
real, de modo a estabelecer permanentemente uma correlacdo de todo objeto ideal a seu
referente, assim como sustentar que o ser do mundo ¢ insuprimivel diante de qualquer objeto
intencional, e que sem aquele, esse nem mesmo existiria. O vinculo que se estabelece, pelo
proprio carater ontologico dos objetos descritos essencialmente, entre consciéncia ¢ mundo, ¢
permanente, ndo tempordrio, a correlagdo ¢ de identidade mutua, e ndo passageira.

Uma ontologia de objetos puros necessita, imprescindivelmente, de seu dado real
como condi¢do de seu aparecimento. Assim, ndo s6 a esfera de objetos puros referidos pela
consciéncia sdo absolutos, os objetos, com as caracteristicas ontologicas descritas acima,
também o sdo. Nesta posicao realista, consciéncia e mundo apresentam-se em igual equilibrio
de for¢as, nem mais nem menos.

Em conexdo com a estrutura existencial estd a problematica da ontologia formal e
material. A ontologia formal vincula-se a necessidade de um ser possivel e de um mundo que
¢ necessario fundamentar, assim como fundamentar sua existéncia, com sua estrutura de ser
particular em meio a outros entes. Todas as caracteristicas que vimos logo acima, de
autonomia, originalidade, separabilidade e independéncia compde a propria estrutura formal
de um ente que se fundamenta unicamente em si mesmo, ndo dependendo de uma
“consciéncia absoluta” para se fazer existir. Trata-se, a partir disso, de tragar a estrutura real
de um ser necessario, independente de qualquer outra estrutura ideal.

Tanto a ontologia existencial quanto a formal sdo dependentes de uma estrutura

material que compde cada parte do mundo real, sendo possivel separar as diversas regides de

"No texto “Des motifs qui ont conduit Husserl a I’idéalisme Transcendental”, Ingarden (1973, p. 204, tradugdo
nossa) atribui também, a uma nova concepgdo de método a ciéncia filosofica, surgida a partir de 1910, um dos
motivos que levou Husserl ao Idealismo Transcendental: “Em um certo sentido, a ideia puramente metodologica
da filosofia como ciéncia rigorosa preparou o caminho para a decisdo de fundo metafisica em favor do idealismo
transcendental. Na mesma época se formou um novo modelo metodologico de considerar os objetos dados na
percepgdo externa, consistindo ndo em uma atitude direta em face destes objetos, mas fazendo uma volta para
uma analise particular dos estados de consciéncia correspondente”.

102



ser a partir de seus modos de doagdo a experiéncia. Descobre-se, pela estrutura formal do ser,
que abitamos um mundo de entes que se doam a nds pelo simples fato de sua presenca. A
materialidade trata também da contigencialiadade de cada ser. “A manifestacdo factual da
concretizacdo de uma essencialidade, segundo um certo modo de ser autorizado pela
essencialidade, tem pois sempre qualquer coisa de contingente em si” (p. 184). Assim, a
propria esséncia das coisas estd vinculada a uma factualidade, intrinseca a seu modo de
existir, e que a ontologia procura estabelecer a descri¢do de seus limites e possibilidades.

Ao lado dos problemas levantados pela questdo ontoldgica, existem as questdes de
ordem metafisica, que necessitam de um posicionamento mais claro, segundo Ingarden,
dentro da fenomenologia. A metafisica buscard as provas argumentativas e plausiveis da
existéncia factual de um mundo real, independente de sua estrutura ontologica. A metafisica

estad assim, estreitamente vinculada a problematica relativa ao ser.

Particularmente, ela ndo pode ser privada da investigacdo ontologica, ndo somente
se se trata simplesmente de estabelecer de fato que existe ou ndo um mundo real,
mais ainda para saber se sua existéncia ou sua inexisténcia (que compreende
segundo tal e tal sentido), bem como que suas relagdes existenciais na consciéncia
pura, se devem ser e se sdo exatamente factuais, pois esta estd fundada em sua
esséncia e portanto, no final das contas, em sua ideia. Por conseguinte os dois sdo
indispensaveis, tanto uma analise ontologica que uma decisdo metafisica. (p. 188,
traducdo nossa)

Essas duas ordens de problemas, ontologica e metafisica entrecruzam-se com uma
terceira, tdo importante quanto as anteriores, ela se refere, especificamente, a teoria do
conhecimento. E evidente, pelo que se pode perceber destas discussdes, que o pano de fundo
que guia toda esta problematica ¢ de ordem epistemologica, trata-se de saber do que ¢
possivel conhecer exatamente, ou qual relagdo de conhecimento que se estabelece entre
consciéncia ¢ mundo. As ciéncias empiricas, assim como a psicologia, procuram estabelecer
seu método de verdade acerca do mundo real. A fenomenologia, do mesmo modo, por sua
investigacdo de esséncia, deve oferecer sua palavra acerca da realidade do mundo e seus
fundamentos ideais ultimos.

Para Ingarden (2001), a consciéncia transcendental ndo ¢ suficiente para dar conta da
ordem de problemas envolvidos em tais questdes. Segundo ele, por uma petitio principii, ou
seja, de temas e problemas que ndo pertencem a esfera transcendental, fez com que muitos
filosofos se refugiassem no mundo das ideias puras, tomando-as como absolutas, deixando de

lado a investigag¢ao dos fundamentos do mundo real que as sustenta.

103



E exatamente esta circunstancia que tem constrangido os pesquisadores a deslocar o
conjunto de analises sobre o terreno da ‘consciéncia transcendental’ — deslocamento
que, sem nenhuma davida estd fundado juridicamente e significa um avango
decisivo para a teoria do conhecimento. Ndo obstante este avango levou com ele
uma grande ameaga a nossa polémica. Ou seja, que ap6s ter conquistado o terreno
transcendental, se acreditou que todos os problemas filosoficos seriam postos e
resolvidos sobre este Unico terreno, de modo que a especificidade das diversas
esferas de problemas deveriam ser distanciados. (p. 191, tradugdo nossa)

E justamente contra este “distanciamento” que Ingarden levanta a polémica entre
realismo e idealismo. O terreno transcendental pode ter sua jurisdi¢cao propria e sua autonomia
epistemologica, isso nao € suficiente para afastar toda e qualquer discussao acerca do mundo
real, de seu total afastamento e desconsideracdo em detrimento das questdes transcendentais
puras. O justo tratamento das questdes requer o envolvimento das trés ordens de problemas
levantados acima: a ontologica, a metafisica e a epistemologica. Caso contrario, realismo e
idealismo se apresentardo insuficiente para darem conta de tal grau de profundidade das
questoes relativas a esséncia e a existéncia das coisas puras e das coisas em-si.

E por isso que o idealismo husserliano, aos olhos de Ingarden, apresenta-se por ora
insuficiente, ao abandonar as questdes relativas ao ser do mundo. O idealismo seria antes,
mais uma analise introspectiva de objetos, que a descricdo de vivéncias intencionais puras,
insuficiente deste modo, para dar conta do ser do mundo, como problema epistemolégico e

filoso6fico que reclama sua fundamentagdo.

3.3 Filosofia e rigor cientifico*®

Apos termos visto a preocupacdo de Husserl em estabelecer um método para filosofia,

de modo que ela alcance uma essencialidade ideal, e a critica de Ingarden a esta iniciativa,

1% Fink (1966, p. 122, tradugdo nossa) faz uma importante distingdo entre a ciéncia da natureza e a ciéncia
fenomenoldgica, a partir de seus proprios objetos de estudo, que ¢ importante termos em consideragdo, “Quando
a fenomenologia quer dizer ‘ciéncia’, isto ndo tem ainda o sentido formal de uma tentativa de conex@o teoricas
de seu ‘saber’, mas isso significa, primeiramente, uma transformagdo da ideia de ciéncia, ja que, no
conhecimento do mundo a partir de sua origem, a fenomenologia realiza um saber que transcende em seu
principio toda a forma mundana (compreendendo o conhecimento da esfera de sentido anterior a toda
experiéncia) e produz um novo conceito de ciéncia. Enquanto que o conceito ‘geral’, tradicional de ciéncia esta
fundamentalmente ligado ao conhecimento ‘imanente do mundo’, a fenomenologia ‘estende’ o conceito de
ciéncia realizando um conhecimento ‘transcendente ao mundo’. O conhecimento fenomenoldgico da ‘origem’
nao toma lugar ao lado das ciéncias mundanas, caindo assim sob um ‘super conceito’ comum de ‘ciéncia em
geral’, mas em um sentido determinado que precede todo conhecimento mundano. Na medida onde o
conhecimento transcendente ao mundo, do ‘fundamento’ absoluto, de tudo isso que é conhecido nas ciéncias
imanentes ao mundo pela experiéncia (ci€ncias positivas) ou ‘construcdo’ (filosofia transcendental criticista por
exemplo) constitui o campo tematico de uma experiéncia legisladora e justificadora, a ciéncia rigorosa da
fenomenologia ‘funda’ todas as ciéncias mundanas em geral, isto em um sentido radical que ndo se regra sob as
relagdes mundanas de fundamentagao entra as ciéncias”.

104



faz-se necessario apresentar as insuficiéncias metodologicas das ciéncias naturais, o que acaba
impondo a fenomenologia, a um s6 tempo, um caminho idealista, em oposicdo a todo
realismo e empirismo como formas do conhecimento.

O método que tomou a dire¢do de um idealismo, sob certos aspectos, foi criticado por
Ingarden e o ciclo de Gottinguen, que sustentavam, ao mesmo tempo, a presenca absoluta da
consciéncia e a autonomia do mundo. Como contra-argumento aos criticos do idealismo, pois
Husserl ndo visava especificamente este fim, serd necessario explicar o motivo pelo qual,
neste novo idealismo em que se engendra a fenomenologia, ndo hé espaco para os métodos de
conhecimento vindos, tanto do naturalismo como do historicismo, em que a realidade se pde
como um dado absoluto, o que acaba contrapondo a fenomenologia a toda concepgao de

cnA . .. 109
ciéncia tradicional

. O objeto com que se ocupa Husserl ndo so6 ¢ distinto, mas o método que
langa mio, do mesmo modo, é totalmente diferente''’. A distin¢io entre estas ciéncias, para o
proprio bem da investigacdo fenomenologica, deve ficar o mais claro possivel, de modo a
evitar confusdes e interferéncias danosas ao prejuizo desta, pelas ideologias que
representavam, segundo Husserl, as ciéncias logo apds a virada do século XX.

A distingdo metodolédgica ¢ fundamental para nosso objeto de pesquisa, tendo em vista
que, a investigagdo dos objetos doados nos atos de conhecimento puro, recai diretamente sob
a andlise da imanéncia, e ¢ a partir da configuragdo desta que se define a cientificidade da
filosofia. A rigorosidade do conhecimento, como veremos, seguindo o percurso de Husserl,
estd no modo de apreensdo dos objetos pelo método utilizado, o que se verd também, por
meio dos equivocos tanto do naturalismo, como do historicismo.

Husserl (2009c) se acerca destas preocupagdes em um curso de 1911, que intitula
“Philosophie als strenge Wissenschaft”, esclarecendo, pelo método de abordagem, o que
distingue a filosofia fenomenoldgica das outras ciéncias, como o naturalismo, incluindo ai o
psicologismo, e o historicismo. O trabalho de Husserl requer uma série de cuidados no seu
manuseio, principalmente, com relacao a propria andlise que Husserl faz ali das ciéncias, ao
classifica-las mais como referéncia a ideologias, como vé a filosofia classica e o idealismo

alemao, que ao conhecimento rigoroso. A leitura de Husserl ndo deixa de ser também uma

1% Como atesta Kuypers (1959, p. 73, tradugio nossa), em seu texto “La conception de la philosophie comme
science rigoureuseer les fondements des sciences chez Husserl”, “A concep¢ao de ciéncia da qual parte Husserl ¢
efetivamente rigorosa. E um conceito da ciéncia de Platio, de Descartes e do racionalismo do sec. XVII em
geral. Este conceito, orientado verso a verdade absoluta e as normas incondicionadas, difere profundamente do
conceito moderno da ciéncia experimental, ¢ se poderia mesmo dizer do conceito moderno de ciéncia em geral”.
% Continua Kuypers (1959, p. 81) “E por esta via que a filosofia ndo é somente o fundamento teorético de todas
as ciéncias, mas elucida também a via pela qual a transicdo tem lugar da doxa a episteme, da experiéncia
cotidiana com seus horizontes restritos e relativos a experiéncia cientifica e objetivante”.

105



leitura ideologica'''. Entrevé desta forma, um percurso que consolide uma ciéncia de rigor,
como observa Boehm, “1. [...] O que em ‘Filosofia como ciéncia rigorosa’ ¢ posto como
valor para Husserl, ¢ de fato uma tal ideologia preliminar a uma filosofia cientifica. 2.
Somente a efetivagdo de uma filosofia como ciéncia rigorosa pode legitimar as ideias de uma
ideologia que pretendia se promover como tal” (1959a, p. 366, traducdo nossa). O texto
assume, assim, mais um carater pratico que, propriamente, epistemologico e cientifico, até
mesmo porque falta a Husserl uma critica da razdo, que se consolidard somente com “Idées I”.

Embora ndo se deva absolutizar a proposta metodoldgica implicita na andlise
fenomenoldgica, que no conjunto da reflexdo se constitui como um momento, deve-se

112

reconhecer sua importancia na propria defini¢ao do seu objeto °, pois o acesso as verdades

absolutas, depende exclusivamente dos instrumentais utilizados por este mesmo método'".

O escrito deve ser lido na interseccdo do conjunto dos trabalhos a que se dedica
Husserl nesse periodo, envolvendo “Investigacdes Logicas” e “Idées I’. As distingdes
metodologicas ali tratadas tem a incumbéncia, e ai estd uma de suas importantes
contribuicoes, de fazer uma conexdo tematica e de método, entre as analises criticas das
investigagcdes logicas, como dados puros da consciéncia, ao conjunto de descri¢des da
consciéncia em suas idealidades imanentes absolutas. Far-se-a isso, pela via negativa, do que
ndo ¢ da ordem fenomenoldgica, contrapondo, essencialidade e natureza. E sob este angulo de
acuidade metodologica, visando objetos especificos, distinto das outras ciéncias, que a
filosofia se coloca como ciéncia rigorosa. O mesmo percurso servira para o estabelecimento

das bases de uma critica da razdo e, ao mesmo tempo, dos fundamentos de uma nova

epistemologia. Veremos alguns pontos mais importantes desse percurso.

"1 Como confirma Boehm (1959a, pp. 363-364, tradugdo nossa), “De fato, em ‘Filosofia como ciéncia rigorosa’,
a posicdo tomada por Husserl em relagdo a Hegel, de uma parte, e a uma filosofia de carater puramente
ideoldgico em geral, de outra parte, ndo ¢ sem ambiguidade. [...] A filosofia hegeliana permanece, pois, uma
simples ideologia, ainda que ela aspire a uma verdade absoluta, de seu método e de sua doutrina; e ela insiste
sobre a validade de um pretenso saber absoluto, se bem que ela possa ser em si mesma apenas uma ideologia, e
ndo uma filosofia verdadeiramente cientifica. Ela serd, portanto, a ideologia de uma filosofia rigorosa”.

"2 Como percebe muito bem Boehm (1959a, p. 390, tradugio nossa), ao relacionar a importancia do método a
fundacdo do idealismo husserliano, “Com efeito, Husserl reprova na filosofia do racionalismo e do idealismo
classico em primeiro lugar que ‘eles ndo percebem o método exigido para uma ciéncia transcendental auténtica’.
[...] E portando este método de uma redugdo fenomenoldgica que se assentara uma fenomenologia husserliana,
sera ela que permitira a constitui¢do, sob o fundamento de uma fenomenologia pura, de uma filosofia como
ciéncia rigorosa, e ¢ ela ainda que conduzird Husserl a estabelecer, sobre bases cientificas, e ndo mais
simplesmente ideoldgicas, um novo idealismo. O idealismo fenomenoldgico de Husserl, com efeito, se funda na
implementagdo de um método de reducdo fenomenoldgica”.

'3 Como confirma Husserl (1970b, pp. 5-6, tradugio nossa), quanto ao papel da fenomenologia como “Ph. P. I”,
em que deve acima de tudo lancar as bases do conhecimento verdadeiro e indubitavel, assim as criticas ao
naturalismo e ao historicismo se da, fundamentalmente, pela auséncia destes pressuposto cientificos, “Por uma
necessidade intrinseca e irremediavel, esta disciplina precederia todas as outras disciplinas filosoficas e devera
assumir a fundagdo metddica e tedrica”.

106



3.3.1 Insuficiéncias da analise naturalista

A contraposi¢do que se faz ao naturalismo envolve, de modo geral, sua factualidade e
sua referéncia a unidade espago-temporal. H4, nesta concepg¢do cientifica, uma determinagao
interna de ordem natural, seja tanto do mundo, como conjunto concreto de seres objetivos,
seja da consciéncia, como elemento factual revelador do ser psiquico como um dado da

natureza.

O que caracteriza todas as formas do naturalismo extremo e radical, do materialismo
vulgar a0 monismo sensualista e no energetismo atuais, ¢, de uma parte, que eles
reduzem a um fato de natureza a consciéncia ¢ todos seus dados imanentes na
intencionalidade, e, de outra parte, que eles reduzem a fatos de natureza as ideias,
portanto todas as normas e todas as ideias absolutas (aller absoluten Ideale und
Normen). (HUSSERL, 2009c, p. 10, traducdo nossa)

O naturalismo torna objeto, ou seja, componente de um ser factual, de ordem
psicofisica, tanto a consciéncia, como as ideias, € ao que a elas sdo correspondestes. Esta
posicdo naturalista estd nos antipoda da posicdo descritiva fenomenolégica''*. Se a logica
formal ¢ o prototipo de tudo o que se refere ao ideal e absoluto nas descri¢gdes dos objetos
intencionais, no naturalismo, estas mesmas leis do pensamento, sdo tomados como
componentes psicofisicos de sua unidade de ser, transformando a razdo em um objeto
psiquico natural.

Os exemplos mais comuns desta concepcdo naturalista, que chegou a filosofia através
da fisica e das ciéncias afins, ¢ o positivismo e o pragmatismo. Estas disciplinas filosoficas
tentaram a seu modo e no bojo do tempo que as engendrou, constituir um pensamento
filoso6fico o mais proximo possivel das ciéncias empiricas, que se rogava detentora de toda
verdade, ao se colocar diante da natureza e descrever suas manifestagoes, assim como elas
apareciam.

A concepgdo de ciéncia que se propunha seguir toda ci€ncia natural, € que chegou a
filosofia por meio da psicologia, desejava colocar neste plano de rigor, nao s6 as questdes de

ordem prética, mas também as de ordem tedrica, colocando como componente de andlise

14 A atitude natural, na reflexdo fenomenologica deve também ser causa da epoché filosofica, “Néo somente a
filosofia antes de ter feito seu inicio como ciéncia, deve se opor radicalmente e indistintamente a toda ideologia,
ainda mais estabelecendo seus pressupostos verdadeiramente cientificos, ela deve se impor esta ‘epoché
filosofica’, que lhe interdira mesmo de reconhecer, ou seja de admitir e de respeitar os valores auténticos e as
verdades contidas numa ideologia que, antecipando-a, a tera, de qualquer maneira, viabilizado” (BOEHM,
1959a, p. 370, tradugdo nossa).

107



cientifica, as questdes filosoficas mais gerais, tanto do ser, como dos valores. Engendra-se

ciéncia rigorosa com o método positivo.

“Portanto, no dominio da ciéncia rigorosa, todos os ideais teodricos, axioldgicos e
praticos, que o naturalismo falso, interpretado equivocadamente em uma perspectiva
empirista, pertence igualmente ¢ sem contestagdo aos seus dominios”. (HUSSERL,
2009c, p. 12, tradugdo nossa)

Para combater esta concep¢do que naturaliza tanto a consciéncia como seus dados
imanentes, o método fenomenoldgico especificara qual ¢ seu dominio de objetos € o que o
distingue da analise positiva. Uma disciplina que o método da ciéncia natural influenciou
decisivamente, arrogando chegar ao grau de ciéncia exata do espirito ¢ a da psicologia. Sua
validade e verdade como ciéncia natural se da a partir de simples andlises da experiéncia
psiquica que, como dados concretos em si, sao tomados como elementos componentes de uma
natureza.

No que se refere a psicologia, ela ndo se coloca como um mundo a parte dentro da
concepcao natural; ela simplesmente coloca o eu como o dado mais concreto de seus objetos
de descri¢do, que tem no corpo sua extensao visivel. Seu rigor cientifico esta em submeter a
enquetes o dominio do psiquico, seus modos de manifestagao, contragao e dispari¢ao, sempre
a partir de suas manifestacdes empiricas perceptiveis. Nesta descricdo, um componente
psicologico estara vinculado, de modo imprescindivel, a um correlato de ordem fisioldgica.

Este rigor preterido pela psicologia, através da descrigdo de suas manifestagdes
psicofisicas, obtidos pelo método experimental, a conduz rumo a técnica experimental. Um
método ingénuo, visto a partir do método fenomenologico, se se quer alcancar o rigor
cientifico dos dados psicologicos em sua pureza ideal.

A ordem de questdes postas aqui e seu devido esclarecimento, ndo sendo diferente,
recaird sob a responsabilidade de uma teoria do conhecimento. Sera ela que devera tratar de
modo mais cientifico possivel, o problema da correlagdo entre o ser e seus modos de

manifesta¢do na consciéncia.

De mais, se uma teoria do conhecimento entende examinar os problemas da relagdo
da consciéncia ao ser (von Bewuftsein und Sein), ela percebera apenas o ser
enquanto correlato da consciéncia, enquanto que ‘isto que € visado’ segundo a
consciéncia, ou seja, como isso que ¢ percebido, rememorado, esperado,
representado por figura, imaginado, identificado, distinguido, acreditado, suposto,
avaliado, etc. (p. 18, traducdo nossa)

108



\

A ciéncia constituida pela investigagdo psicologica ndo se direciona a esséncia da
consciéncia e seu significado, mas a seu dado natural. Uma objetividade em si ndo se daria
assim pelo seu carater existencial, mas, no caso da consciéncia fenomenoldgica, que faz recair
a analise sobre si mesma, se daria pela andlise de idealidades puras. Elas se revelam nao
decorrentes de um dado natural, mas em si e por si mesmas. Sobre esta perspectiva e rigor, a
unica ciéncia capaz de chegar a tais analises de esséncias, desconsiderando todo dado de
natureza e existéncia, serd a fenomenologia. Uma ciéncia da consciéncia que ndo ¢ nem
psicologia, enquanto disciplina experimental, e nem se dobra as descri¢des factuais, como
ciéncia da natural, mas ciéncia eidética, capaz de descri¢des puras dos dados da consciéncia.

O equivoco da psicologia, aqui se referindo a psicologia experimental, estd em se
recusar a analisar os dados diretos e puros da consciéncia; consequentemente, da andlise e da
descri¢ao dos dados imanentes da percep¢ao pura. Ela limita-se, assim, a classificagdes pouco

precisas dos dados factuais.

Sua compreensao explicita, sua explicacdo efetiva € o fato apenas de uma verdadeira
ciéncia social, ou seja, uma disciplina que emerge os dados imediatos dos dados
sociais e os analisa conforme sua natureza. Como a estatistica, a psicologia
experimental ¢ um método que permite constatar os fatos psicologicos e suas
constantes, por vezes Uteis, mas que, sem uma ciéncia sistematica da consciéncia
que procederia a uma analise imanente do psiquismo, permanecem rebeldes a toda
compreensdo mais profunda assim como a toda exploracdo cientifica decisiva. (p.
21, tradugdo nossa)

O atual estagio da psicologia estd muito aquém do nivel de uma verdadeira ciéncia
rigorosa dos dados puros da consciéncia. Uma tarefa tdo arida, que requer uma analise
detalhada da riqueza de diferenciacdes internas a consciéncia, elaborada por um olhar critico,
através de um método capaz de fazer face a toda essa complexidade de descricdes imanentes,
s6 se realizard por uma fenomenologia pura e sistematica. E necessario a psicologia
estabelecer criteriosamente os conceitos que definem seu objeto, assim como o método que
sistematiza sua investigagdo, caso tenha a pretensio de ser uma ciéncia rigorosa' .

Nao se pretende negar a validade objetiva da psicologia, ao contrario; a critica
fenomenolodgica quer fazer perceber que a psicologia, até entdo, negligenciou saber como e

por qual método € possivel passar dos conceitos obtidos por julgamentos empiricos confusos,

15 A psicologia, segundo Husserl (2009¢c, p. 28, traducio nossa), herda seu método experimental, mesmo por
vezes inconscientemente, da fisica galileana, “Galileu ¢ o primeiro, como se sabe, que ultrapassou de maneira
mais nitida, a etapa decisiva para o conhecimento da natureza que conduz da experiéncia ingénua a experiéncia
cientifica — von der naiver Erfahrug zu wissenschaftlichen — das nogdes correntes e soltas aos conceitos
cientificos. Sob o terreno da consciéncia do dominio psiquico, a psicologia experimental, se vé como
complemento legitimo da fisica”.

109



a conceitos claros de validade essencial. A psicologia, segundo o olhar da fenomenologia,
negligenciou ainda a se interrogar em que medida o que ¢ da ordem psiquica, em vez de
manifestar apenas um dado de natureza, seria dotado de uma essencialidade que lhe ¢é propria
e que estaria para além de qualquer manifestacdo de natureza, faltando-lhe a prépria descrigao
do sentido e do ser de toda experiéncia psicologica.

Para a psicologia superar suas descri¢oes faticas do psiquico, ela deve abandonar, por
necessidade objetiva, o modelo metodologico de investigacdo usado pelas ciéncias da
natureza. A importacao destes modelos trouxe sérios prejuizos a investigacdo psicologica, e a
fez percorrer uma falsa direcdo, fazendo do psiquico, como o sdo os objetos espago-temporal
da natureza, um objeto de descri¢ao objetiva e factual, no estrito sentido do termo.

A questdo ¢ a de esclarecer se o psiquico possui uma objetividade semelhante aos
objetos da natureza fisica. Para a descri¢do fenomenoldgica, os objetos de descrigdo da
psicologia e da fisica habitam esferas totalmente distintas do ponto de vista descritivo. O ser
enquanto fendmeno psiquico ndo possui nenhuma unidade objetiva que pudesse ser
experimentada. Decorre disso, a manifestacdo unitaria, caracteristica de todo objeto psiquico,
“Dito de outro modo, ndo ha, na esfera psiquica nenhuma diferenga entre fendmeno e ser —
Erscheinung und Sein [...]” (p. 33, tradugdo nossa). Os fendmenos psiquicos sdo, enquanto
manifestagdo de qualquer objeto, simples fendomenos, sem uma natureza que lhes dé suporte.
Ele ndo ¢ uma unidade substancial, ndo possui propriedades reais, ao modo dos objetos da
natureza fisica. Seu ser ¢ sua simples manifestacao.

Para superar qualquer tipo de naturalizagdo, ¢ necessario tomar os objetos como eles
se dao a consciéncia, segundo a formula estrita de que toda consciéncia ¢ “consciéncia de”,
seja este objeto da imaginacdo, da fantasia ou mesmo da realidade fisica. Independente da
visada perceptiva, ¢ necessario, para nao cair no naturalismo, alcangar a pureza do objeto na
imanéncia.

A descrigao pura desses objetos nos sera fornecido pela intuicao. Por meio dela, um
objeto alcanga sua plena claridade, torna-se puro dado imanente, manifestando sua
essencialidade. “A intuigdo, como consciéncia animada de um olhar que visa qualquer coisa,
recobre exatamente as possibilidades de uma ideacdo correspondente, ou de uma visdo de
esséncia (das erschaute Wesen)” (p. 38). A intuicdo idealizadora constitui assim qualquer ato
ou estado psiquico, seja uma percep¢do, imaginagao, julgamento, vontade, etc., que coloca o
psiquico do outro lado da natureza (p. 39). Todas estas manifestagdes do psiquico envolvem

um dominio extremamente amplo de analises de consciéncia e suas essencialidades

110



correspondentes, que possuem um capitulo especial nos estudos fenomenologicos

husserlianos.

3.3.2 Incompatibilidade com o historicismo

Os mesmos limites de rigor e de critérios apresentados pelo naturalismo se apresentam
também, sob outro viés, pelo historicismo. Husserl concentra-se, a partir deste, numa certa
forma de ceticismo emergente. A fenomenologia combatera esta corrente de pensamento de
modo permanente. Ela resulta da andlise factual do conjunto da formagdo social e individual,
0 que se denomina, empiricamente, de “vida do espirito™' .

O historicismo, em sentido amplo, estaria envolvido em tudo o que corresponde a
formagao do “espirito”, como elemento constituinte da unidade social e da formagao cultural

do ser humano. Had um processo evolutivo permanente que cria € anima a coesdo interna,

fazendo com que os individuos se reconhegam como membros de um mesmo corpo social.

Por este viés, tudo o que ¢ histdrico sera, para nos, ‘compreensivel’ (verstdndlich),
explicavel’ (erkldrlich) na especificidade de seu ‘ser’, que é precisamente um ‘ser
cultural’, unidade de momentos que se concorrem interiormente para formar um
sentido, e, portanto, unidade disto que, em conformidade com este sentido, evolui e
se forma seguindo os movimentos interiores. (HUSSERL, 2009c, p. 49, traducdo
nossa)

A historia, como movimento especifico de um conjunto social, compreende um ente,
denominado cultura, que agregaria internamente suas mais variadas formas de sentido,
expressas pela arte, pela religido, pelos seus habitos, passiveis de serem apreendidos
intuitivamente. A cada uma destas, esta relacionada uma “visdo de mundo”. Quando estas
mesmas visdes de mundo almejam, revestir-se de carater cientifico e, como toda ciéncia,
postular uma objetividade, atribui-se a elas o nome de “metafisica”. E desta diversidade de
“visoes” e mesmo de posturas filosoficas que se alimenta o ceticismo, onde a ideia de verdade
perde seu valor absoluto. E frente a esta confusdo de “visdes” que deve se posicionar a

fenomenologia. “Dizer que uma ideia possui uma validade significaria que ela seria um

16 Acerca do ceticismo, Husserl (1970b, p. 10, tradugio nossa) lhe é critico sob todos os aspectos, inclusive,
historicamente, dos Sofistas, o que ndo deixe de ser uma heranga as formas atuais, “As ideias da razdo em todas
as suas formas fundamentais aparecem desvalorizadas sob o efeito da argumentacdo dos sofistas. Os sofistas
tinham apresentado como ilusdo confusa a ideia de verdade em si, em qualquer sentido em que se tome — o ser
em si, o belo, 0 bem em si — e tinham, de repente, demonstrado o carater puramente presuntivo de argumentacdes
impressionantes. Assim a filosofia, perdeu ela seu objetivo e seu sentido”.

111



produto factual do espirito, considerada como valida e determinando o pensamento nos
limites desta facticidade de valor” (HUSSERL, 2009c, p. 51, tradugao nossa).

A exemplo do psicologismo empirista que enraiza o conhecimento como elemento
natural da psique, o historicismo faz o mesmo ao enraizar qualquer validade de ideia e de
conhecimento a factualidade do espirito pela cultura, negando assim, sua validade pura e
simples. E possivel nesta perspectiva estabelecer uma critica ao historicismo, por sua falta de
critérios epistemoldgicos na demarcacdo e analise evolutiva do movimento interno do corpo
social, que sob um plano ideal, situa-se acima da analise historicista.

Husserl toma todo o cuidado para ndo desmerecer o trabalho cientifico realizado pelos
historiadores, reforcando que, “[...] penetrar na vida do espirito - Geistesleben - universal,
oferece ao filésofo um material mais original e, portanto, mais fundamental do que aquele que
lhe ¢ entregue pelo estudo da natureza”. (p. 55, tradug@o nossa). O estudo dos elementos
culturais, que anima a vida do espirito tanto individual como universal, fundadas nas ciéncias
do espirito, e tomados como fendomenos, englobaria uma teoria das esséncias, mas que nao
teve ainda sua devida atencao.

Quais os critérios internos que animam a filosofia como visdo de mundo? E qual sua
correspondéncia com uma filosofia rigorosa? Essa filosofia estaria mais vinculada, como
heranga, ao ceticismo historicista, e acordada assim com as ciéncias positivas. De modo geral,
considera todas as ciéncias particulares como detentoras de verdades objetivas. Essas
verdades possuem como base o conhecimento objetivo e seu cumprimento no plano de nossa
vida pratica. A filosofia como visdo de mundo constitui-se assim, a partir de ciéncias pré-
estabelecidas. O problema ¢ que seus fundamentos, embasados em outras ciéncias, nao sao
suficientes para garantir sua cientificidade, que necessita de uma justa adequacgdo, entre seus

problemas diretores e seu método de resolug@o correspondente.

No entanto, a compreender as coisas corretamente, a cientificidade
(Wissenschaftlichkeit) de uma disciplina ndo requer somente a cientificidade de seus
fundamentos, mas também dos problemas que ela quer resolver, do método (der
Methoden), e particularmente, uma harmonia de ordem logica entre, de uma parte,
os problemas diretores, e, de outra parte, os fundamentos ¢ métodos [...]. (p. 56,
traducdo nossa)

Husserl acaba confrontando no mesmo sujeito tematico, duas concepgdes filosoficas
totalmente distintas, uma que se reduz a seus fatos historicos de analise da experiéncia,
enquadradas na constituicdo da individualidade e de seus habitos, que tem sua referéncia nas

ciéncias positivas, e outra, a fenomenologica, que possui um papel teleoldgico na condugao da

112



vida do espirito humano, em sua investigacdo dos elementos essenciais que constituem o
conhecimento.

Como a vida do espirito estd sempre em evolugdo, com configuragdes, formacdes,
experiéncias e finalidade sempre novas, rumo a um nivel cada vez mais alto e complexo, que
alargam os horizontes da vida e do espirito, a filosofia como “visdo de mundo”, ndo possui o
componente epistemologico e metodologico ideal para tal fim, ao ndo captar a totalidade de
sutilezas envolvendo a universalidade do espirito humano. Essa teleologia ¢ de ordem idilica,
ndo pratica, intuitiva, ndo dedutiva, e que podera ser realizada somente pela fenomenologia.

Na concepgdo da filosofia como ciéncia rigorosa, a fenomenologia institui um
principio teleologico. Assim, ao colocar no interior da formagdo cultural idealidades
essenciais de conhecimento, acaba por conduzir o espirito humano um fim absoluto e
totalizante, que estaria para além dos horizontes deterministas do mundo da natureza e da
experiéncia''’. A filosofia como ciéncia e ndo como visio de mundo seria a Unica capaz de
arbitrar sobre esta teleologia, “[...] pois a influéncia que nds exercemos na historia e as
responsabilidades morais que ndés assumimos se estendem até os confins mais distantes da
idealidade ética (ethischen Ideals) e até os horizontes que esbocam a ideia de uma evolugdo
da humanidade (Menschheitsentwicklung)” (HUSSERL, 2009c¢, p. 64, traducdo nossa).

Husserl, destinando uma interpretando teleologica ao espirito humano e ao
conhecimento, aloja no interior da prépria filosofia um principio de responsabilidade, que
unifica rigor cientifico e compromisso com a humanidade. Esses valores mais essenciais que
almeja o espirito, toca, inclusive, na propria missdo do filosofo''®. Para se chegar a um nivel
cada vez mais alto de idealidades, requer-se o cumprimento mediador do conhecimento
cientifico a que se propde a fenomenologia, que se d4 por mediagdo ideal de quaisquer

conteudos, inclusive, dos que orientam a propria historia (HUSSERL, 2014).

"7 A teleologia e o conceito de ciéncia sdo de referéncia essencialmente platonica (HUSSERL, 1970b, p. 22).

"8 Husserl (2005), ao modo estritamente ideal, pela teleologia, compreende-se sua critica as filosofias como
visdo de mundo que alimenta o historicismo, faz ver que o amanha ¢ a forma mais concreta de efetivagdo de uma
idealidade fenomenoldgica, principalmente da relagio do filésofo e a historia. E inevitavel, nesse item, a abertura
da fenomenologia a reflexdes voltadas a ética e a cultura.

113



4 ESSENCIALISMO DA VIRADA TRANSCENDENTAL

O que vimos até aqui acerca das caracterizagdes gerais da imanéncia e sua
fundamentagdo logicista e realista (reell) se acentuard de modo mais evidente, apos a virada
transcendental, com o essencialismo em que se transforma a fenomenologia, principalmente
em “ldées I’ que, pela redugdo, procura se opor a qualquer vinculo com as ciéncias da
natureza. A imanéncia fenomenoldgica a que nos atemos na pesquisa exige estes pressupostos
da andlise de objetos puros como dados de manifestacio de verdades indubitaveis. A
psicologia, quando trata das “descri¢des imanentes”, esta limitada & experiéncia interna,
decorrente da abordagem fatica dos eventos da consciéncia. Inicia-se, assim, pela superagao
desses principios ligados ao psicologismo e ao empirismo, a “versdo transcendental” da
imanéncia.

Antes, porém, de entramos na analise da essencialidade proposta em “Idées I, ¢
importante situarmos as distingdes feitas até aqui acerca da imanéncia na evolugdo nos textos
husserlianos. Para isso, tomaremos em parte, o excelente texto de Boehm (1959b), “Les
ambiguites des concepts husserliens d’immanence et de ‘transcendance™. A origem dessas
ambiguidades estaria na critica feita por Husserl (2012b, p. 318) ao conceito de imanéncia
apresentando por Brentano, que define os fendomenos psiquicos como possuindo carater de
“inexisténcia intencional”. Brentano, desse modo, segundo Husserl, qualifica o “objeto
intencional” de “objeto imanente”, o que poderia fazer crer que ha uma relagdo de duas coisas
tidas como objetos reais (Real) na consciéncia (Bewuftsein): a propria “consciéncia” e a
“coisa consciente” (p. 319). “A nog¢ao de ‘objeto imanente’ tende a confundir os ‘contetdos
intencionais’ da consciéncia que sdo realmente transcendentes, com os ‘contetidos reais’ da
propria consciéncia que sdo realmente imanentes” (BOEHM, 1959b, p. 483, tradugdo nossa).
Para Husserl, a ideia de imanéncia significaria apenas uma imanéncia real (reell), objeto da
fenomenologia descritiva.

Em “Investigacdes Logicas”, a distincdo entre conteidos da consciéncia ¢
fundamental, posto que caracteriza a propria proposta fenomenologica desse periodo. Assim,
o que Husserl caracteriza pelas palavras “fenomenoldgico” e “descritivo”, visava tdo somente

o conteudo reell da consciéncia, que sdo exclusivamente imanentes''’. Husserl, ocupa-se

9 Boehm (1959b, p. 483, tradugio nossa) observa uma importante mudanca da primeira edi¢io de

“Investigacdes Logicas” em relagdo a segunda edig¢do, “Esta distingdo, foi concebida em 1901 como uma
distingdo entre conteudo reell ou fenomenologico (ou seja, dentro de uma psicologia descritiva) de um ato e do
conteudo intencional deste ato. Sera apenas em 1913, quando da primeira reedi¢do das Logische Untersuchengen
(I e II,1), que Husserl suprimira, na passagem que vamos citar, as palavras: ‘ou fenomenoldgico (ou seja, dentro

114



nesta obra, apenas com o conteudo descritivo reell da imanéncia, (o que mais tarde sera
chamado de noema), desconsiderando todo contetido referente aos objetos transcendentes. A
descricdo chamada “pura” da fenomenologia esta ligada somente ao conteudo reell da
consciéncia, visto por muitos como uma atitude “realista” da fenomenologia husserliana.

A grande mudanga ocorrida apés “Investigacdes logicas”, o que acarretara a virada
transcendental, ¢ quanto a possibilidade de outras formas de descricdo, que nao a exclusiva
reell das vivéncias, o que acontecerd em “I/dées I, pelas descri¢des intuitivas e adequadas. Se
em 1901, a fenomenologia visava a andlise descritiva da experiéncia, no que se refere a
dimensdo reell (HUSSERL, 2012b, p. 19), a partir da virada transcendental, principalmente,
em 1913, ela estard voltada a intuicdo que preenche adequadamente a percepgao.
Consequentemente, ndo se limitara, pela descri¢do intuitiva e adequada, ao que € “realmente”
(reell) imanente a consciéncia, mas volta-se ao que ¢ exclusivamente constituido como
objetos intencionais da consciéncia. “Esta descoberta deixa possivel uma ‘fenomenologia
pura’ que ¢ também uma ‘fenomenologia transcendental’” (BOEHM, 19590, p. 485, traducao
nossa). A ideia de imanéncia sofre equivalente mudanca, de uma concepgdo restritamente
reell de sua descricdo, passa-se, pela intuicdo, & sua manifestacio transcendental, o que nao
exclui a primeira, mas necessariamente a ultrapassa.

Para Boehm (1959b), as ambiguidades dos conceitos de transcendéncia e de imanéncia

decorrem basicamente de duas transformagoes.

[...] de uma parte, uma transformag@o importante da ideia de uma fenomenologia
pura dara lugar a necessidade de se atribuir um sentido novo a estes termos; de outra
parte, o uso paralelo destes mesmos termos no sentido tradicional (de imanéncia e
transcendéncia ‘reelle’) se provara indispensavel e sera conservado. (p. 486,
traducdo nossa)

Embora tenhamos levado em conta a andlise das ambiguidades oferecidas pela
interpretacao de Boehm, dos textos de 1901 a 1913, em relagdo a interpretacdo dos “objetos
intencionais”, o que acarreta, do mesmo modo, uma mudanga radical a interpretacdo da
imanéncia, cremos ndo ter sido suficiente sua andlise, por negligenciar alguns importantes
aspectos acerca da consciéncia constituinte. Sera necessario avangar um pouco mais na
interpretacao fenomenoldgica da imanéncia, de tal modo que as “possiveis contradi¢des”,

sejam devidamente interpretadas, € uma consciéncia absoluta possa de fato se estabelecer,

de uma psicologia descritiva) ’. Ao mesmo tempo, ele acrescentara ao texto a nota seguinte: ‘Na primeira edigdo
da obra, nds falavamos de ‘contetdo reell ou fenomenoldgico’. Com efeito, nesta primeira edi¢ao do livro, se
visava pelas palavras ‘fenomenoldgico’ e ‘descritivo’ tdo somente os efetivos reais da experiéncia”.

115



como condicao de superagdo dessas ambiguidades. Nao se trata propriamente de “problemas
linguisticos”, como observara Boehm (1959b, p. 486), mas, sobretudo, do que se deve levar
em conta na propria andlise da imanéncia fenomenologica em seus diversos niveis de

constitui¢do, seja da psicologia descritiva, seja da fenomenologia transcendental.

4.1 Da fenomenologia pura aos dados absolutos

A passagem que vimos acima se configura numa teoria do conhecimento que,
primeiramente, se instala em “Investigacdes Logicas”, ao buscar uma fenomenologia pura dos
objetos na consciéncia, e vai até “Idées I’, ao radicalizar o retorno a esfera de dados
absolutos, caracterizando seu essencialismo idealista. A partir desse nivel de descri¢des, de
“Idées I’, a fenomenologia, erigida como ciéncia pura ou transcendental, se voltara a
essencialidade das vivéncias intencionais que partindo dos fendmenos psiquicos, alcanga o
puro dado da imanéncia. A reducdo dos fendmenos psiquicos a sua esséncia (eidos) ¢
realizada pela atitude livre da razdo, que no conjunto da atividade da consciéncia e sua relagao
com o mundo, denominar-se-4 reducéo eidética'*’.

A ideia de esséncia ¢ fundamental para a concepgao de imanéncia em que se assenta a
investigacdo fenomenologica, e que nosso objeto de estudo deseja especificar, como elemento
constituinte de uma ciéncia rigorosa. Para alcancar o nucleo desse conceito e explorar toda
sua potencialidade na investigagdo fenomenolédgica, Husserl faz uso do contraponto “fato” e
“esséncia”, e mesmo de “mundo externo” e “imanéncia”, para circunscrever a especificidade
das ciéncias da natureza em relacdo as ciéncias eidéticas. Ricoeur nos recorda, ao distinguir
na lingua alema, dois conceitos de realidade, a partir da oposicao “fato” e “esséncia” (eidos);
o primeiro como Realitit (realidade), referindo-se ao mundo dos objetos contingentes, € o
segundo como Wirklichkeit (realidade), restringindo sua especificidade ao campo da

. A . , . 121 , . . , .
imanéncia, do vinculo do noema a seu objeto “". Ja vimos, no terceiro capitulo desta pesquisa,

120 Segundo Fink (1966, p. 106, tradugio nossa), o eidos ¢ o que permanece mesmo diante de toda variagdo, “[...]
¢ conhecimento invariante de um ente assegurado de sua identidade a si através do fluxo de variagdo imaginaria
das transformacdes possiveis. Igualmente o termo visdo de esséncia indica o0 modo de preenchimento de uma
intencionalidade de pensamento e tem por consequéncia apenas uma significacdo analdgica, a determinacio
fenomenologica de esséncia em si mesma como objetividade de existéncia (sienden) ndo designa uma
substancialidade hipostasiada, mas visa a esséncia categorial do eidos, ou seja, seu engendramento pelos atos de
pensamento espontaneos”.

121 «Realitiit que nos traduzimos por realidade natural ou mundana designa sempre na Ideen o que é posto como
réel na atitude natural e ndo tem mais lugar depois da redugdo fenomenologica, §§ 33 sq. Ao contrario,
Wirklichkeit — realidade — conserva um sentido no interior da redug¢do, uma parte como modalidade da crenca

116



especificamente, em “insuficiéncia do naturalismo”, quais as caracteristicas gerais que
colocam a ciéncia natural em campo distinto das ciéncias eidéticas'**.

Pretendemos delimitar aqui, a partir do que vimos anteriormente, as linhas gerais em
que a fenomenologia ¢ transformada num essencialismo dos objetos puros, constituida por um
novo método de investigagdo e uma nova concepcao de imanéncia. Se a esséncia é o género
de objetos resultante da suspensdao do mundo na atitude fenomenoldgica, o essencialismo,
como derivante dessa atitude, constitui a propria identidade da imanéncia, como espaco
recluso ao mundo natural a que essa mesma atitude ousou, pela reflexdo, suspender, em vista
de obter verdades puras e indubitaveis.

Husserl, porém, no que se refere a fundamentacdo da diferenga do discurso da atitude
natural em relagdo a atitude fenomenologica, parece apresentar uma nova posicao em “Idées
I’. O que a principio estava devidamente estabelecido em “Philosophie als strege
Wissenschaft”, em que a posicao transcendente da analise natural estaria totalmente excluida
da analise eidética, em “Idées I, a posi¢do natural parece ter sido restabelecida uma nova
posicdo, em que a atitude fenomenoldgica, pela reducdo, deverd necessariamente se assentar
como condi¢do de sua execu¢do e ascensdo de toda forma pura de vivéncia. Veremos como o
essencialismo da andlise fenomenoldgica se posiciona em relagdo a este tema e sua
consequéncia, na analise da imanéncia.

Na passagem a essencialidade das coisas, ndo podemos nos esquecer de um principio
basico que rege a andlise fenomenologica, de que “[...] a experiéncia doadora (gebende)
originaria ¢ a percep¢do” (HUSSERL, 1950a, p. 15, tradugdo nossa). E por meio da
percepcao, desde seu estado mais natural, como percepgao das coisas, que se formalizardao os
niveis de descrigdes puras pelas quais a fenomenologia se constituird em ciéncia eidética.
Essa percep¢do tem um limite de utilidade na experiéncia fenomenoldgica, que passara ao
nivel de constitui¢do transcendental, ndo mais como percepgao, mas como intui¢do doadora,
abrindo o campo fenoménico a outra ordem de questdes, para além de qualquer facticidade,
que a principio, a percep¢ao possa se vincular.

Nao ¢ sem motivo que Husserl volta a distingdo desses termos. Na quarta licdo de

(certeza, § 103), de outra parte, mais fundamental, como relacdo do noema ao objeto, §§ 89-90 e sobretudo §§
128-153” (HUSSERL, 1950a, p. 14, traducdo nossa).

122 para as distingdes entre real e reell, destacamos a observagio feita por Boehm (1959b, p. 485, tradugdo
nossa), que vale também a gramatica portuguesa: “E real, segundo Husserl, o que existe segundo o modo de ser
proprio da coisa (res) ‘natural’. Como esta do ‘réel’ francés, a significacdo da palavra reell é mais larga e menos
precisa. E reell tudo isso que é ‘réellement’ ou ‘em réalité’ no sentido ordinario destas expressdes francesas, sem
que deva para tanto participar da ‘realité especifica e particular as ‘coisas’. Pode-se traduzir sem mais reell (que

pode ser, em alemao, adjetivo ou adverbio) por ‘réel’ ou, segundo os casos, ‘réellement’”.

117



“L’ldee der Phdnomenologie” (1950b, p.79) havia tratado acerca da analise de esséncia e, em
“Philosophie als strege Wissenschaft” (2009¢c, p.20), inicia acusando o naturalismo e o
materialismo de reduzirem a consciéncia a um dado da natureza. Nestes textos, de 1907 e de
1911, respectivamente, a preocupagdo era mais do estabelecimento da ordem metodoldgica;
careciam ainda as defini¢des acerca do objeto resultante desse novo método e do ser que
condiciona sua manifestacdo, que a analise da temporalidade, posteriormente, procurara
especificar.

Fato e esséncia ndo sdo géneros opostos da constituicdo fenomenoldgica, como se
descrevia anteriormente, mas sim, vivéncias distintas nos atos da imanéncia pura. Todo fato
seria composto por uma esséncia que atesta o lado invariante de toda experiéncia.
Distintamente, ocorre o contrario na experiéncia empirica, em que a perspectiva de toda
experiéncia ¢ variante, pelo recurso perspectivista de suas analises. O percurso estabelecido
por Husserl na descricdo das vivéncias puras e seu acesso a esséncia delimita a consciéncia
transcendental como operadora da andlise fenomenoldgica, com suas categorias extraidas
principalmente da logica.

A passagem do fato a esséncia ndo se da por recurso a uma técnica como instrumento
regulador desses dois géneros de vivéncias, mas, essencialmente, pela especificagdo da regido
e das categorias que neles se distinguem. Dessa forma, o fato nao deixa de ser um correlato do
objeto ideal na consciéncia. O que se cria no ambiente de vivéncias puras ¢ uma necessidade
constitutiva a qual todo fato estd vinculado, por necessidade, a uma esséncia, como

componente de sua propria estrutura fatica.

Quando nods dizemos, cada fato, ‘em virtude de sua propria esséncia’, podendo
existir outras, ja que expressam, por seu sentido, tudo o que ¢ contingente, implica
precisamente a possessdo de uma esséncia, e portando a possessao de um Eidos, que
significa toma-lo em sua pureza, e que por sua vez se subordina as verdades de
esséncia de diferentes graus de generalidades. (HUSSERL, 1950a, p. 17, tradugdo
nossa)

Cada objeto individual possui, em sua estrutura identitaria, elementos invariantes de
sua caracterizacdo e constituicdo, e sdo esses elementos que compreendem a descri¢do
fenomenoldgica pura. As generalidades eidéticas, acessiveis a descri¢do, sdo caracterizadas na
consciéncia pura por meio de propriedades fenomenologicas especificas, que necessitam

ainda receber sua devida atengao.

118



4.1.1 Variagoes acerca da esséncia

O que se vé no plano geral da relagdo e distingdo entre ciéncia empirica e ciéncia
fenomenoldgica, constituido pela conversao do olhar e da mudanga de atitude, se estabelece,
no plano especifico, pelo dominio de objetos distintos, uma por meio da anélise empirica do
fato, e a outra pela sua correspondente analise de esséncia (Eidos). Sendo esta esséncia o que
ha de mais intimo e singular em uma percepg¢ao, o “seu o qué” (sein Was) da coisa percebida.

Na percep¢do nds temos, pela qualidade do objeto dado, uma intui¢ao individual, que
pode ser convertida idealmente em uma visdo de esséncia que, em relagdo ao seu correlato
empirico, devido a sua constitui¢do, se apresenta fenomenologicamente com estatus superior.
Essa visdo de esséncia pode ser adequada, se ela de fato alcanga o sein Was imutavel do
correlato natural; ou inadequado, se ela necessita das variagdes laterais pelas quais o objeto ¢
tomado em sua doagdo parcial, ou por seus esbogos infinitos de apreensdo possiveis.

No processo de apreensao pura, independente da adequacao ou inadequacao de uma
percepcao, a esséncia, o Eidos, pode ser alcangado a partir de uma intui¢do individual, pelo
simples fato do carater doador de seu objeto. Havendo, inegavelmente, entre intui¢do e objeto,

uma correlacdo e correspondéncia a analise eidética.

A esséncia (Eidos) é um objeto (Gegenstand) de um novo tipo. Igualmente na
intui¢do individual ou intui¢do empirica o dado é um objeto individual, igualmente o
dado na intuicdo eidética € uma esséncia pura. Nao ha ali uma simples analogia
exterior, mas uma comunhao radical. A intui¢do de esséncia € também uma intuicao
e 0 objeto eidético ¢ também um objeto (HUSSERL, 1950a, p. 21, tradugdo nossa)

Hé correspondéncias no modo de apreensdo entre intuicdo empirica e intuicao de
esséncia, pois ambas, embora o objeto seja tomado e apreendido em niveis diferenciados e
com estatutos ontoldgicos distintos, se referem a consciéncia de um objeto doado em sua
individualidade e singularidade. A intuigdo de esséncia acaba fornecendo a propria visdo de
esséncia do objeto em sua ipseidade, em que uma intui¢ao se sobrepde a outra, passando do
nivel perceptivo ao nivel eidético.

As distingdes eidéticas entre a existéncia (Existenz) e a esséncia (Essenz) de um objeto
dado, entre Fato e Eidos, estabelecem a propria distingdo dos conceitos que operam em suas

123

relativas analises descritivas e intuitivas ~°. Uma permanecendo na operacao descritiva de um

12 Fixando essa distingdo, Breda (1959b, p. 312) relaciona em sua leitura de Husserl, o Sein e a Existenz ao dado
material de um objeto: “Para Husserl, Sein e Existenz sdo nogdes que se relacionam diretamente ao estatuto
ontolégico do mundo material da natureza em sentido amplo. Crer no ser ¢ na existéncia de um objeto, ¢ lhe

119



objeto individual, enquanto a outra avanga na apreensao invariante do objeto percebido.

Embora Husserl desenvolva a possibilidade de ilustrar o Eidos ou a pura esséncia pela
correlacdo com os dados da experiéncia, seja da percep¢do, seja da lembranga, etc., estas,
embora importantes, ndo constituem a forma mais original e pura da apreensao eidética, que
s6 seria alcancada pela ficcdo ou pela fantasia (Phantasie), as Unicas capazes revelar
diretamente a verdadeira esséncia de um ato. A fantasia permite, assim, por seu carater
proprio, alcancar seu nucleo invariante eidético, independentemente de sua experiéncia
anterior. “E, portanto, indiferente que uma esséncia desse género seja efetivamente dada ou
nao em uma experiéncia” (1950a, p. 25, tradugdo nossa).

Assim, os dados que alimentam a fantasia jamais terdo como ponto de referéncia e
sustentabilidade os dados reais (Wirkliche), ou mesmo da existéncia ou ndo do objeto referido
eideticamente. A verdade pura de esséncia ndo tem, desse modo, a menor referéncia para sua
composi¢ao eidética nos dados oriundos dos fatos. O acesso a esséncia pura depende unica e
exclusivamente da visdo de esséncia de uma percepg¢ao, sendo o eidos seu unico fundamento.

Para alcangar a visdo de esséncia, Husserl faz uma distingdo sutil, mas importante, nas
especificacdes das analises acerca da esséncia. As diferencas estdo relacionadas a juizos sobre
esséncias, que os transformam em objetos, ¢ juizos dotados de validade universal,
transformados em conhecimento de validade eidética. As esséncias se referem a
conhecimento constituido ndo a partir de objetos especificos, individualizados, mas a
essencialidades universais indeterminadas.

Os juizos dotados de validade universal tém primazia na analise eidética, por nio
partir de nenhum caso particular ou individual para ascender a seu Eidos. As intuigdes de
esséncia, por mais validas que sejam, estardo sempre, por sua referéncia a um objeto,
vinculadas a uma experiéncia. J& os juizos de validade universal estdo sempre referidos ao
“geral”. “Assim, em geometria pura, nos nao julgamos geralmente sobre o Eidos da reta, do
angulo, do triangulo, da secdo conica, etc., mas sobre a reta e o angulo em geral [...]” (p. 26,
traducdo nossa). Estes exemplos tirados da geometria, ilustram a esséncia de modo mais geral
e pura, ou no dizer de Husserl, a esséncia mais “rigorosa” e “absolutamente incondicional” (p.
26). Valor eidético semelhante reporta-se sobre a Phantasie, como vimos acima, por nunca se

referir a um objeto contingente.

atribuir um modo de ser semelhante e analogo aquele da coisa material. E isso que faz o homem na atitude
natural; é ali que, como tese universal, vicia radicalmente esta atitude. [...] A existéncia nessa visdo ¢ antes de
tudo o fato de estar ai, de ser disponivel (vorhanden-Sein) a cada momento na sua totalidade material, de poder
ser abordado a vontade; em uma palavra, de possuir todas as qualidades que Husserl atribui ao ser material, uma
vez constituida”.

120



Essas situagdes sdo suficientes para termos um ponto de referéncia acerca do Eidos e
do conhecimento de esséncias a que se refere a fenomenologia ao tratar de uma caracteristica

especifica da imanéncia.

4.1.2 Correlacao entre ciéncias faticas e eidéticas

A partir do que vimos acima, pode-se estabelecer uma correlagdo de dependéncia entre
ciéncias faticas e ciéncias eidéticas. Tal correlacdo sera fundamental para a pesquisa
fenomenoldgica, ao se determinar que as ciéncias empiricas podem se beneficiar das
pesquisas em fenomenologia para estabelecer e aprofundar seus objetos de estudo.

Em que medida isso ocorre? Ha duas maneiras de se evidenciar a essencialidade
fenomenoldgica: uma que ¢ apreendida a partir dos proprios objetos faticos, e uma outra
essencialidade, que ¢ apreendida a partir de ciéncias puras de esséncias. Pela propria natureza
da pesquisa fenomenologica, hd uma relacdo de necessidade, em que todo objeto individual
esta implicado a um eidos, a uma esséncia, que o singulariza em meio a diversidade de coisas,
sendo sua incerteza, apenas o caréter inacabado da percepc¢io'**. E outra, inversa a esta, que
toda esséncia pode ser vinculada a uma individualidade contingente, como visto acima.

O que ja foi mostrado por Husserl desde “Investigacdes Logicas”, e que se evidencia
aqui pela implicacdo de esséncia em que estdo envolvidos os objetos de estudos da
fenomenologia, ¢ que ha ciéncias diretamente relacionadas a fenomenologia que sdo, pelo seu
dominio, ciéncias puras de esséncias. Estas ndo possuem quaisquer vinculos ou referéncias a
objetos contingentes. Elas provam a essencialidade a que estd voltada a ciéncia
fenomenologica.

O vinculo de Husserl com as ciéncias ditas exatas, como a matematica, na obra como
“Philosophie de [’arithmétique”, em logica, com “Investigagdes Logicas”, assim como na
geometria, com “L ‘origine de la géométrie”, mostra a heranca que recebe dessas ciéncias, e o

natural vinculo que possuem com a fenomenologia pelos objetos ideais a que se

133

124 Como expressa Levinas (1959, p. 97, tradugio nossa), “‘porque’ a sintese da percepgio sensivel ndo termina
jamais, a existéncia do mundo exterior € relativa e incerta. Mas a relatividade e a incerteza do mundo exterior
significam apenas o carater inacabado da sintese ou da percepcdo sensivel. [...] A ideia de existéncia absoluta em
relacdo a qual a existéncia do mundo se pde como relativa é, por sua vez, tomada, na descrigdo do
‘preenchimento’ de uma inteng@o ‘signitiva’ por uma intui¢ao”.

121



direcionam'”. O que essas ciéncias acabam fundando, como possibilidades ideais, sdo as
vivéncias puras das realidades idealizadas, que “Investigacdes Ldgicas” procurou, de certo
modo, estabelecer as fronteiras.

Ha, por esse viés, no plano geral, uma dependéncia das ciéncias empiricas em relagao
as ciéncias eidéticas, o que ndo ocorre no seu oposto. Nao ha, por principio, nenhuma ciéncia
empirica, que ao atingir seu pleno desenvolvimento, ndo tenha se utilizado de dominios das
ciéncias ideais formais e materiais, como por exemplo, da légica formal, da matematica etc.,

ao pleno desenvolvimento de suas pesquisas.

“[...] todo fato inclui um fundo eidético (Bestand) de ordem material, ¢ toda verdade
eidética ligada as esséncias puras envolvidas nesta estrutura, deve engendrar uma lei
que regulam os casos empiricos dados, e qualquer caso em geral”. (HUSSERL,
1950a, pp. 34-35, tradugdo nossa)

O que vimos ¢ suficiente para mostrar a inter-relacdo que pode haver entre ciéncias
dos fatos e ciéncia eidética e, ao mesmo tempo, a independéncia desta ultima em relagdo a
primeira, das quais a fenomenologia procura estabelecer sua autonomia, e a partir disso,

demarcar seus fundamentos epistemologicos de apreensdo dos objetos puros.

4.1.3 Esséncia especifica de uma regiao

A ideia de esséncia que prescreve a analise fenomenologica husserliana conjuga-se, a
certa altura, com a especificagdo do conceito de regido ontoldgica, constituida por uma
hierarquia de esséncias'*®. Para as ciéncias empiricas, com sua essencialidade material,
corresponde uma regido de objetos empiricos, ou mesmo, uma ontologia regional de anélise
dos objetos destas ciéncias. A regido, no sentido amplo do termo, especifica as propriedades

dos objetos pelos quais a analise fenomenoldgica constitui sua hierarquia e niveis de esséncia,

125 Com relagio a esse dominio de objetos essenciais, que esta vinculado as ciéncias exatas, Husserl (1950a) o
demonstra a partir da geometria, confirmando, assim, a total autonomia da essencialidade da pesquisa
fenomenolodgica em relagdo as experiéncias faticas, “A geometria, quando tracam no quadro suas figuras,
formam os tragos que existem pelo simples fato de fazer sobre o quadro. Mas nido mais que o gesto fisico de
desenhar, a experiéncia da figura desenhada, enquanto experiéncia, ndo funda nenhuma intui¢do e o pensamento
que conduz sobre a esséncia geométrica” (p. 31, tradugdo nossa).

126 A discussdo que envolve um campo especifico de essenciais regionais ultrapassa os limites de “Idées 1",
sendo necessario retornar aos seus fundamentos, que foram mais bem elaborados em “Investigagcdes Logicas”.
Nao ¢ do nosso interesse, nesta parte de nosso trabalho, adentrar nesta longa e complexa descri¢do. Nos
limitaremos apenas a esbogar o que Husserl especifica por “regido ontologica” e sua importancia na descrigdo e
especificacdo da esséncia fenomenologica.

122



ou mesmo, a unidade genérica e suprema que pertence ao objeto concreto'?’. Ela ndo esta
vinculada a uma regido especifica de objetos, mas possui 0 mundo e sua contingéncia como
objeto. Para as ciéncias fisicas, corresponde, em sentido geral, uma ciéncia eidética da

natureza.

E assim, por exemplo, que em todas as disciplinas resultantes das ciéncias da
natureza corresponde a ciéncia eidética da ciéncia fisica em geral (ontologia da
natureza), na medida onde a natureza de fato corresponde um Eidos suscetivel de ser
apreendido na sua pureza, a ‘esséncia’ da natureza em geral e, incluso nesta
esséncia, uma riqueza inesgotavel de estados de coisas eidéticas (HUSSERL, 1950a,
p. 36)

A eidética regional das ciéncias empiricas, que especifica as propriedades essenciais
de seus objetos fisicos, a partir de seu eidos prdoprio, ndo se sustentaria, se nao estivesse
vinculada a uma “regido formal”, ou ontologia formal de objetos puros. Do ponto de vista
analitico, ha uma subordina¢do do material ao formal, na medida em que na ontologia formal,
compreendida como légica pura, como a descrita em “Investigagdes Logicas”, estdo contidas
todas as formas de todas as ontologias possiveis'*®.

Passa-se, assim, da ontologia material, referidas as ciéncias empiricas e sua idealidade,
a seus fundamentos ultimos, que se apoiam numa ontologia formal constituidas pelas ciéncias
eidéticas. Para que se chegue a este ultimo nivel, o extrato mais puro da analise
fenomenolodgica, € necessario recorrer, para sustentar esta regido analitica de esséncias, sejam
materiais, sejam formais, as categorias logicas como: de propriedade, de qualidade, de
relacdo, de identidade etc. As proprias categorias acabam especificando as propriedades

signitivas dos objetos.

Observamos ainda aqui que nds podemos entender por categorias de uma parte os
conceitos entendidos como significacdes, e mais especificamente, as esséncias
formais em si-mesmas que se exprimem nestas significacdes. Por exemplo, as
‘categorias’ de estado de coisa, de pluralidade, etc., designam no segundo sentido, o
Eidos formal do estado de coisas em geral, da pluralidade em geral, etc. (p. 42)

As descri¢oes da regido formal e material da andlise de esséncias estdo referidas, no

inicio de “Idées I’, a analitica logica, que passara posteriormente, como momento transitorio a

127 Como define Paul Ricoeur, em nota de rodapé de “Idées I” (1950a, p. 57, traduc@o nossa), “A regido &,
portanto, o feixe de géneros supremos que regem as singularidades abstratas inclusas nas singularidades
concretas”.
128 . o .

Para se compreender melhor a passagem que se faz da ontologia material a ontologia formal, como
racionalizagdo da natureza, Husserl da o exemplo do desenvolvimento da fisica, como ciéncia material, a partir
dos resultados e da contribui¢do da geometria, como ciéncia eidética pura.

123



analise da regido consciéncia e mundo, como entes em geral, de objetos submetidos a époché
fenomenoldgica. Para alcancar o nivel de essencialidade pertencente ao Estatuto da
Imanéncia, objeto de nosso estudo, teremos que aprofundar outros elementos que compdem o

quadro estritamente fenomenoldgicos da ideia de esséncia e suas vivéncias correspondentes.

4.1.4 Pressupostos da analise eidética

A segunda sessdo de “Idées I’ apresenta como ‘“‘consideracdes fundamentais” os
elementos da analise eidética, que especifica com maior propriedade num viés propriamente
fenomenoldgico as caracteristicas transcendentais da imanéncia, chegando-se, assim, nas
fronteiras da redugdo fenomenolégicalzg. Esses componentes que introduzem a andlise
eidética se fazem por sua oposicdo a atitude natural, que necessita, para se chegar a seus
elementos puros, da suspensao de sua referéncia empirica.

Husserl elabora suas consideragdes negativas acerca dos objetos espago-temporais, nos
dados imediatos do mundo natural, como passo metodoldgico de liberagdo da redugao
eidética. Comeca-se assim, a se esbogar a versao transcendental da consciéncia.

A essa altura da descricdo da consciéncia como regido eidética dos objetos puros,
Husserl inicia um processo de distingdo do “outro” que constitui tudo o que ndo se refere aos
componentes da redugdo eidética, ou seja, o que deve ser posto “fora de circuito”. Esta
expressao “fora de circuito” tem um peso capital na analise husserliana. Ela esta referida nao
propriamente a objetos, mas a atos de consciéncia dados na intuicdo imediata, ou seja,
revelados a partir da experiéncia, e que sdo postos em suspensao.

Estes dados imediatos da percepgdo estdo sempre referidos ao ambiente em que esta
imerso o eu empirico. Eles possuem, assim, dois horizontes faticos, o espago ¢ o tempo. O
primeiro pela extensao que o mundo apresenta na sua doagdo a consciéncia, e o segundo pelo
seu prolongamento temporal. Ambos os principios se referem a tese do mundo natural, em
que a redugdo eidética procurara ultrapassar.

A condicao de se chegar a esséncia das vivéncias € que este mundo imediato dado em

2 A redugdo fenomenoldgica, se podemos estabelecer essa diferenga, do ponto de vista do seu fim, é o
“resultado” que se chega pela aplicagdo de um método a analise da consciéncia e suas vivéncias intencionais; do
ponto de vista tedrico, ¢ a “aplica¢do” de um conjunto de analises resultantes deste mesmo método, levando-se
em conta a correlagdo entre o “agente do conhecimento” e “objeto conhecido”. Averiguagdo nada simples de se
conquistar. O que leva Ricoeur, com muita propriedade a afirmar na Introdug@o de “Idées I”’, “O que desconcerta
muito leitores de Ideen, é o mal-estar de dizer em qual momento se exerce efetivamente a famosa redugéo
fenomenologica”. (p. XV, tradugdo nossa)

124



nossa experiéncia seja posto “fora de circuito”. O mundo revelado pela percepgao esta sempre
“ai”, a disposicao do eu empirico, como horizonte sempre presente, com suas caracteristicas

marcantes de indeterminacao e obscuridade.

O que vem a ser dito mundo, considerado como a ordem dos seres em sua presenga
espacial, se aplica ao mundo considerado como a ordem dos seres na sucessdo
temporal. Este mundo estd presente para mim agora — e igualmente esta presente
para todos no estado de vigilancia — tem seu horizonte temporal infinito nos dois
sentidos, seu passado e seu futuro, conhecido e desconhecido, imediatamente
vividos ou privados de vida. Na atividade livre posta pela experiéncia e que faz
emergir na intuicdo o que me € presente, eu posso acompanhar estas relagdes no seio
da realidade que me rodeia imediatamente. Eu posso mudar de ponto de vista no
espago e no tempo, conduzir o olhar aqui ou ali, para tras e para frente no tempo; eu
posso fazer nascerem em mim as percepgdes e presentificagdes sempre novas e mais
ou menos claras e ricas de contetido, ou ainda, imagens mais ou menos claras, pelas
quais eu dou a riqueza de intui¢do a tudo isso que ¢é possivel e pode ser conjecturado
nas formas estaveis do mundo espacial e temporal. (HUSSERL, 1950a, p. 90,
traducdo nossa)

O mundo captado a nossa volta ¢ o mundo da consciéncia vigilante, que estd imersa e
compoe o conjunto de coisas dados no espaco e no tempo. A caracteristica desse mundo € sua
utilidade e presteza imediata; ele estd “ai” significa, antes de tudo, que ele estd a nossa
disposi¢ao como realidade (Wirklichkeif) dada. Trata-se de superar esse mundo descoberto
pela experiéncia, que nos chega através dos atos imediatos da consciéncia, vivenciados de
modo espontaneo, antes da descri¢do eidética'™’.

Ao constatar essa disposi¢do da consciéncia de se engajar na vida natural, em sua
modalidade espontanea e imediata, Husserl faz mencdo ao cogito pré-reflexivo, como
disposicao primeira da consciéncia em sua espontaneidade natural na vivéncia do mundo ao
seu redor. E quando se volta sobre si mesma, que a consciéncia realiza a autorreflexdo de suas
vivéncias e as toma como seu objeto. Esse gesto de voltar-se sobre si € o primeiro passo dado
em direcdo a redugdo. Até entdo, por impulso espontaneo de necessidade, se estd imerso no
mundo natural.

A posigao da atitude natural se desenvolve sob uma concepgao da realidade em que se
formula tal atitude como “tese” de existéncia. Nessa, a realidade se apresenta faticamente,
como algo dado de modo objetivo. “A realidade (Wirklichkeit), esta palavra ja diz muito, eu a

descubro como existindo e eu a acolho, como ela se doa a mim, igualmente como existindo”

(p. 95).

130" A atividade espontinea da consciéncia, segundo Husserl (1950a), se da de diferentes modos, seja a “[...]
observacdo dos objetivos cientificos, a explicacdo e a elaboragdo dos conceitos aplicados na descrigdo, a
comparagdo ¢ a distingdo, a coligacdo e a numeragdo, as hipdtese e as conclusdes, ou seja, a consciéncia no
estado tedrico, sob suas formas e graus mais variados” (p. 91, tradugdo nossa).

125



A “tese” da atitude natural, da qual se diferencia a posi¢ao da atitude fenomenolodgica,
parte do pressuposto de que estamos face a face ao mundo dos objetos. Essa imposicao de
existéncia do mundo implica ser portador de resisténcias que nos impedem o acesso
indubitavel e absoluto a sua esséncia, que como tal, permanece impenetravel. Nesta realidade
obscura a que se refere sempre a crenca da posi¢ao naif, o mundo é compreendido, de modo
simples, pelo que nos ¢ dado pela percepcdao imediata. A fenomenologia, pela redugdo,
procurard superar esta posicao, através da especificacdo do poder constituinte da consciéncia

transcendental, em que o mundo vale pela constituicao de seu sentido para nos.

4.1.5 A necessidade de ultrapassar a tese natural

Uma das condigdes para que se realize a reducao eidética € a de que a tese natural seja
ultrapassada, ou que sofra uma alteragao radical. O primeiro passo a ser dado nessa diregdo ¢
a tomada de consciéncia de que nossa percepg¢ao realiza seu primeiro movimento intencional,
ao se dirigir ao ambiente onde nos encontramos inseridos. A vida da consciéncia,
primariamente, vive a imediaticidade dos julgamentos sobre a existéncia. Nesse ambiente,
tudo o que acede a consciéncia nos é dado de forma clara ou evidente pela experiéncia''.
Dessa forma, a tese de existéncia € um correlato da consciéncia, como afirma Ricoeur, “Este
carater de presenca ¢ a tese geral do mundo ou mais exatamente seu correlato: € uma crenga
implicita que, tematizada, toma forma do juizo de existéncia e de crenga propriamente dita”,
(HUSSERL, 1950a, p. 96, tradugao nossa).

A impostagdo da consciéncia e seu vinculo direto com o mundo representa o que hé de
mais genuino na tese natural, na qual a experiéncia oferece os elementos pertencentes ao
mundo natural de modo espontaneo a consciéncia. Nessa altura, rumo a descrigdo eidética,
Husserl se aproxima do método da duvida cartesiana ao submeter a tese da atitude natural a
duvida universal. O objetivo de tal método, mesmo partindo da atitude natural, ¢ fazer emergir
uma regido ontologica subtraida de toda duvida.

A epoché aparece aos poucos, como a radicalizacdo da duvida cartesiana, como

elemento mais primitivo e original no alcance dos objetos puros indubitaveis, condicdo da

31 A esse respeito sintetiza Levinas (1959, p. 97, tradugdo nossa), “A experiéncia dos fatos da consciéncia é a
origem de todas as nog¢des que se pode legitimamente empregar”.

126



superacio da tese natural'’’. Porém, Husserl nos faz ver que essa colocagdo entre
“parénteses”, ou mesmo, por “fora de circuito” da tese natural, ndo significa que passamos
imediatamente a outro plano de investiga¢do, mas tdo somente especifica os campos a dos

quais se referem a atitude natural e a atitude fenomenologica.

Portanto a tese sofre uma modificagdo: enquanto que ela reside nela mesma isto que
ela é, nds a colocamos por assim dizer ‘fora de jogo’ (ausser Aktion), ‘fora de
circuito’, ‘entre parénteses’. Ela esta ainda ali, como esté ainda ali entre parénteses o
que noés fechamos, e como estd ali, fora das conexdes de circuito, o que nods
excluimos. (p. 99, tradugdo nossa)

No processo de reducdo eidética, quando ‘“‘suspendemos” e “colocamos entre
parénteses”, ambos os atos preservam aquilo que pretendem superar ou, como afirma Levinas
(1959, p. 95), “A reducdo fenomenoldgica abre por detras da visdo naive das coisas, o campo
de uma experiéncia radical — deixando aparecer a realidade em sua estrutura tltima”. O objeto
da tese natural ndo desapareceu; ele simplesmente sofreu uma modificagdo de valor, operada
por uma consciéncia que momentaneamente suspendeu a contingéncia do mundo, mas a
consciéncia, propriamente, em sua pureza, ndo ¢ nada de contingente.

Somente com a operacdo da epoché podemos suspender os julgamentos da atitude
natural, e compor como seu elemento proprio a verdade e a evidéncia que resultam desse ato
original. As expressoes “entre paréntese” e “por fora de circuito”, embora apontem numa
mesma dire¢do, possuem significados distintos, “Um exame mais detalhado, a imagem de
parénteses convém alias melhor dede o inicio ao plano dos objetos, € a expressdo ‘por fora de
jogo’ ao plano dos atos da consciéncia” (p. 101, traducdo nossa).

Preliminarmente, a epoché esta referida somente ao dado imanente da suspensao da
atitude natural, ou a reducgdo da transcendéncia de tudo aquilo que ¢ outro que a consciéncia, e
que, ao mesmo tempo, depende dela para sua manifestagdo. Nesse sentido, com a redugdo, a
consciéncia aparece como residuo do mundo que ela pde em suspensdo, se constituindo,
assim, como regiao ontoldgica. Nao se nega, nem se coloca em duavida o mundo, como fazem
os sofistas e os céticos, mas tdo somente, pela epoché fenomenologica, se interdita de julgar o
mundo a partir de sua existéncia espaco-temporal, se detendo somente no que € posto entre
parénteses ou fora de circuito pela consciéncia transcendental.

Na atitude natural, o mundo possui uma validade, um valor do qual constitui um

132 Como afirmara Husserl (1950a, p. 151, tradugdo nossa) mais adiante: “A ‘tese’ do mundo, que ¢ uma tese
‘contingente’, se opde a tese do meu eu puro e de minha vivéncia pessoal, que é necessariamente ¢
absolutamente indubitavel”.

127



sentido no interior do proprio mundo, mas que na analise da reducdo fenomenoldgica devera
ser superada para que se alcance sua esséncia. Essa crenca e essa validade se constituem a
partir da propria experiéncia que o ‘eu’ faz do mundo. A epoché se constitui como a nao
participagdo nessa crenga e seus valores correspondentes, pois tal vinculo com o mundo
comporta uma espécie de atitude ndif a que a redugdo procurara superar como aquilo que ¢

especifico da atitude transcendental.

4.2 A consciéncia transcendental como residuo fenomenolégico

Ao se exercitarem as primeiras formulacdes da reducdo fenomenoldgica, pondo entre
parénteses ou fora de circuito a realidade transcendente, o que se destaca, como dado
preponderante, ¢ a consciéncia livre de qualquer contaminagdo do mundo ambiente. Esses
primeiros caracteres liberados pela redugao tornam a consciéncia um dado transcendental da
vida da imanéncia, assim como, de tudo o que ela intenciona como objeto de sua vivéncia.

Liberados, assim, pela reducdo, a regido do eidos puro, da pura vivéncia ou mesmo da
consciéncia pura, cabe agora, voltar-se exclusivamente para esses dados apreendidos
intencionalmente, que estabelecem um recorte regional, ao que se refere a consciéncia e o seu
oposto. A consciéncia estd submetida a uma andlise eidética de suas vivéncias, e que

permanece, como dado mais intimo, um residuo fenomenolégico intransponivel.

O que nos ¢ necessario absolutamente adquirir, ¢ uma certa evidéncia universal
aplicada a esséncia da consciéncia em geral, esta consciéncia nos interessa
particularmente na medida onde ¢ nela e em virtude de sua esséncia, que a realidade
acede a consciéncia. [...] a saber que a consciéncia tem em si mesma um ser proprio
(Eigensein) que, em sua absoluta especificidade eidética, ndo ¢ afetada pela exclusao
fenomenologica. (HUSSERL, 1950a, pp. 107-108, tradugdo nossa)

Estamos no nivel da transi¢do descritiva de uma psicologia intencional, como objetos
componentes de uma consciéncia, ao da fenomenologia transcendental, que pela mudanga de
olhar, tornam esses objetos (Gegenstand) da consciéncia, vivéncias puras. Sera, assim, a
epoché que fornecerd, ja pelo exercicio da redugdo permanente, o acesso aos dados puros
fenomenoldgicos, constituidos pela consciéncia transcendental.

As distingdes terminoldgicas especificas, entre epoché e reducdo, que dao acesso a

esse residuo fenomenologico em que € caracterizada a consciéncia, sdo importantes na

especificagdo do método fenomenologico. Husserl estabelece suas diferencas, mas

128



principalmente, o vinculo desses conceitos, ao longo do processo metodoldgico, que partindo
da percepcao empirica, chega ao nivel transcendental de toda vivéncia.

No nivel da consciéncia pura, ¢ a epoché que nos oferece o acesso descritivo
transcendental. A epoché ndo deixa de ser, como a raiz da propria palavra diz, uma reducao,
mas ela estaria vinculada ao ltimo nivel de descrigdo pura, que daria acesso a consciéncia e
ao que nela estaria vinculado transcendentalmente. A redugdo, no nivel mais elementar, parte
dos proprios dados da experiéncia espontanea natural, até, por diversos recursos, chegar ao
nivel puro das vivéncias. Pela epoché transcendental, a consciéncia ¢ constituinte de toda
realidade perceptiva, seja imanente, seja transcendente. A essa altura, a esséncia da
consciéncia liberada pela epoché, ¢é tematizada, como o dado mais puro e original da pesquisa

fenomenoldgica.

4.3 Distingao entre percepgao imanente e transcendente

As “consideragdes fenomenoldgicas fundamentais”, prometidas no titulo da segunda
sessdo de “Idées I”, serdo aprofundadas por meio das especificagdes perceptivas acerca do
imanente e do transcendente. Do que foi estabelecido pela tentativa reflexiva de superacao da
atitude natural, o0 método implicado e os campos distintos que se estabeleceram ora da atitude
natural, ora da atitude fenomenoldgica, faz-se necessario distinguir, de modo mais claro, o
que se refere especificamente neste nivel da investiga¢do, quando utilizamos a terminologia
fenomenoldgica, imanente e transcendente.

A distingdo ¢ recorrente na fenomenologia husserliana, porém, com o recurso
metodologico da redugdo e da epoché, esses conceitos assumem importancia capital na
estruturacao da reflexdo propriamente fenomenologica, pois implica a definicdo nuclear do
que corresponde a subjetividade transcendental. Levando-se em conta o que ja vimos, o ponto
de partida dessa distin¢do tem como referéncia, agora, o cogito, o “eu penso” cartesiano,
como recurso ao que ¢ mais absoluto da imanéncia fenomenologica.

Na atitude natural, o ato de pensamento, a cogitatio, esta irrefletidamente voltada para
o mundo, vivendo a instantaneidade do momento. Uma das consequéncias da redugdo ¢ o
olhar reflexivo de volta-se sobre a cogitatio para apreender as cogitationes das vivéncias da
consciéncia. Toda cogitatio pode, assim, tornar-se objeto de uma percep¢do interna, ou

mesmo de uma apreensao reflexiva.

129



E importante notarmos que mesmo se tratando de objetos apreendidos em dominios
diferentes de conhecimento, ora se tratando de imanentes, ora de transcendentes, ambos se
referem a percepgdes. SO que uma permanecera na atitude ingénua de apreensdo, com seus
valores de crenca e de conhecimentos sempre dubitaveis. A outra, pela propriedade pura que
os objetos assumem, serd remitida a valores absolutos, inquestiondveis do ponto de vista
epistemologico.

Assim, os atos que sdo apreendidos de modo imanente, constituem um unico dado no

fluxo de consciéncia.

Por atos dirigidos de modo imanente (immanent gerichteten), ou de modo mais
geral, por experiéncias dirigidas intencionalmente de modo imanente sobre seus
objetos, nds entendemos as experiéncias das quais a esséncia envolve seus objetos
intencionais, mesmo que ecles ndo existam, pertencem ao mesmo fluxo de
experiéncias em si mesmas. (HUSSERL, 1950a, p. 122, traducao nossa)

Vemos, aqui, uma distingdo de um nivel mais elevado de imanéncia ¢ mesmo de
transcendéncia, em ralacdo as ligdes 1907, quando foram definidas como reell, em que o
objeto compde a experiéncia cognitiva, sendo a transcendéncia retida dessa mesma
experiéncia, ndo possuindo “cardter de intencionalidade”, como consciéncia de qualquer
coisa'>®. Nessa descri¢do, a imanéncia nio ¢ mais reell, mas pura, a partir do momento em que
¢ suspensa seu vinculo com qualquer referéncia transcendente.

H4, como ja observou Boehm (1959b, p. 494), neste texto de “Idées I”’, certo carater de
ambiguidade na defini¢do de experiéncia como atos dirigidos sobre a imanéncia. Primeiro, ela
necessitaria, para se sustentar, de uma defini¢do o mais geral possivel, como dado no
paragrafo 36, e nio simplesmente como os atos que envolvem os objetos intencionais'**. Em
algumas circunstancias, esta experiéncia envolve o momento reell da vivéncia e, em outras, a
experiéncia parece envolver somente 0 momento intencional. A imanéncia fica, assim, ao
jugo de duas possibilidades, de seu momento reel/, como transcendéncia, mas também de seu
momento intencional imanente, como vivéncia pura, vendo-se que, para o conhecimento

indubitavel de objetos ideais, necessita-se somente da segunda vivéncia de objetos, questdes

133 Como afirma Husserl (1950a, p. 117) ao tratar da vivéncia intencional.
134 «A0 numero de vivéncias, no sentido mais amplo do termo, nés compreendemos tudo o que se encontra no
fluxo da experiéncia: ndo somente por consequéncia as experiéncias intencionais, as ‘cogitationes’ atuais e
potenciais tomadas em sua plenitude concreta, mas todos os momentos reais (reellen) suscetiveis de serem
descobertos no fluxo e em suas partes concretas. Se vé facilmente, com efeito, que todo momento real (relle)
incluida numa unidade concreta de uma experiéncia intencional ndo possui em si mesmo o carater fundamental
de intencionalidade, por consequéncia, a propriedade de ser ‘consciéncia de qualquer coisa’” (HUSSERL,
1950a, p. 117, tradugdo nossa).

130



que segundo Boehm, ja tinham se estabelecido em “Idee der Phéinomenologie™™.

No interior dessa distingdo capital entre imanéncia e transcendéncia, Husserl apresenta
algumas incongruéncias na fundamentacdo ontoloégica do “ser como consciéncia” e do “ser
como realidade”. A primeira, de responsabilidade da analise fenomenologica transcendental, e
a segunda, da analise natural*®. Assim, para Boehm, a discussdo sobre ‘as consideragoes
fenomenoldgicas fundamentais, a que se propde Husserl na segunda sessao de “Idées I”,
deveria partir da andlise propriamente transcendental, e ndo voltar nas distin¢cdes entre
imanéncia e transcendéncias reelle, que ja havia realizado em 1907.

Mas, ha outras implicacdes ainda. No ato dirigido sobre o imanente, a consciéncia e
seu objeto formam uma totalidade indivisivel, constituida pela apreensdo “interna” dos
objetos. Ja nos atos dirigidos a transcendéncia, as vivéncias intencionais ndo estdo voltadas
sobre as proprias cogitationes, mas a outros “eus” e a outros objetos que nao correspondem a
mesma cogitatio. Se na percep¢do imanente ha uma unidade entre a consciéncia e seu fluxo,
na transcendente, ocorre uma separacao entre a vivéncia e o objeto vivenciado. Embora possa
estar referida a um objeto, a percepcdo da coisa ndo estd identificada diretamente em sua
composicao real (reell), ao objeto em si. Nesse particular, a composi¢ao reelle, possui unidade
de esséncia com seu objeto transcendente, o que segundo Boehm, seria uma descri¢ao
desnecessaria ao nivel do transcendental a que deseja chegar “Idées I

Com relagdo a constitui¢do do reell, para Husserl, numa perspectiva transcendental,
todo objeto percebido, seja qual for sua natureza, ¢ resultado de uma percepgao. O reell €,
assim, especificamente o resultado material de uma percepgao, em sua composicao subjetiva e
imanente, denominando-se esse componente material na cogitatio, que ¢ oposto a
transcendéncia, de hylé.

A percepcdo ndo consegue oferecer mais que um conjunto fragmentado, decomposto
em vdrias partes de um objeto. A consciéncia perceptiva tem a fun¢do de unificar as varias
percepcdes de um objeto transcendente que, por sua natureza, nao se oferece se nao dessa
forma, decomposto em suas varias partes que necessitam ser unificados. Os dados, reell e a

hylé, sao o resultado material de uma percepcao operada pela consciéncia empirica.

133 Para Boehm (1959b, p. 496, tradugdo nossa), “[...] pode-se duvidar se é verdadeiramente necessario conceber
esta ‘inclusdo reelle’ como um ‘caso particular’ da imanéncia em geral, ou se se trata somente de um modo
particular de ‘inclusdo reelle’ em si-mesma e seria propria a percep¢ao imanente”.

136 Segundo Boehm (1959b, p. 498, tradugdo nossa), “De fato, ndo somente a distingio ‘ontoldgica’ entre
consciéncia e realidade repousa sobre a distingdo ‘fenomenologica’ entre os modos de presenca propria a
‘imanéncia’, de uma parte, ¢ a ‘transcendéncia’ de outra, mas estas ultimas ideias ndo designam em si mesmas,
ao velas mais de perto, que dois momentos da presenca”.

131



Em virtude de uma necessidade eidética, uma consciéncia empirica de uma mesma
coisa percebida sob ‘todas as suas faces’, e que se confirmam continuamente nela
mesma, de maneira a fornecer apenas uma unica percep¢io, comporta um sistema
complexo formado por uma diversidade ininterrupta de perfis e esbogos; nesta
diversidade vem se esbocar, através de uma continuidade determinada, todos os
momentos do objeto que se oferecem na percepcdo com os caracteres de se dar em si
em carne e osso. (HUSSERL, 1950a, pp. 132-133, tradug&o nossa)

A composicao reell de uma percepcao ¢ a consciéncia de um objeto constituido a
partir da unificacdo dos dados tomados nesta mesma percepgao. O dado material ¢ a unidade
intencional, o termo que unifica as diversas percepgdes, ou esbocos de objeto numa mesma
consciéncia. O dado hyletico e reell, a composicdo desses perfis, embora tenham relagao de
constitui¢do, sdo outra coisa dos objetos tomados pela consciéncia empirica. A vivéncia s se
constitui como tal, numa esfera atemporal, enquanto que o objeto percebido s6 se define
assim, por sua necessaria composi¢do temporal e espacial. E a partir deles que se inicia uma
reflexd@o eidética dos objetos da consciéncia.

Dentro desse enquadramento ontolégico, em que a percepcao transcendente se doa por
esboco e se constitui como inadequada e duvidosa, enquanto a percep¢do imanente, por seu
carater de essencialidade, ¢ adequada e absoluta, a redugdo transcendental, nas duas primeiras
sessoes de “Idées I’, ¢ apenas entrevista, tendo, para sua andlise constitutiva, um longo
caminho pela frente'”’. Af esta o carater propriamente transitério na analise fenomenolégica, e
que Boehm observa na sua critica a Husserl acerca da imanéncia. Mesmo sendo perceptiveis,
tais incongruéncias devem ser relativizadas, por serem circunstanciais, € seriam somente
passiveis de criticas, se tais incongruéncias envolvessem obras posteriores, como “Logica
Formal e Logica Transcendental”, o que nao € o caso.

Uma inconsisténcia muito bem observado por Boehm (1959b, p. 509), a partir de
anotagdes posteriores de Husserl em “Idées I”’, e observado também por Ricoeur em seus
comentarios ao texto, ¢ quanto ao plano pré-fenomenologico sob o qual viria se constituir a
analise transcendental, “Revela-se ao contrario, uma necessidade essencial e fundamental:
uma fenomenologia ndo pode se fundamentar que a partir de um ‘nivel’ pré-fenomenoldgico;
ou seja, ela deve se fundar mesmo sobre o terreno da ‘atitude natural’” (BOEHM, 1959b, p.
509, traducdo nossa). Em se tratando que a atitude natural deve ser superada pela andlise

transcendental ao se colocar como seu ponto de partida, converter-se-ia de fato num paradoxo,

137 Como atesta Ricoeur (1950a, p. 102, tradugio nossa) no comentéario da sessdo, “Esta separagdo da imanéncia
¢ apenas um meio pedagogico, de tom cartesiano, para familiarizar o leitor com a ideia de que a consciéncia ndo
estd no mundo, mas que o mundo esta para a consciéncia. Esta correlagdo é o fruto de reducdo limitada, mas que
¢ uma preparagdo a reducéo radical que ¢ ainda apenas sugerida em Idées I”.

132



como ja observava Fink (1966, p. 130).
Ricoeur ilustra tal posi¢ao de Husserl em comentario de “Idées I’, como uma atitude

ascendente da propria andlise fenomenologica.

“As Ideen desenham um caminho de ascendéncia nisto que Husserl chama de
reduc¢do ou melhor ‘suspensdo’ da tese natural do mundo (thése = position) e que
ainda é apenas o contrario, o negativo de um trabalho formativo, mesmo criador de
consciéncia, chamado consciéncia transcendental” (HUSSERL, 1950a, p. XV,
traducdo nossa).

As interpretagdes de Ricoeur e de Boehm sobre o texto de Husserl se diferenciam,
respectivamente, pela medida de valor que ambos ddo, ora para o “ponto de chegada™ da
analise fenomenoldgica, ora para o “ponto de partida” em que se constitui a mesma analise. O
primeiro evoca um caminho de ascendéncia em que conta todo o processo de constituicao; o
segundo, dadas as diferencas de gradacdo e constitui¢do, leva em conta somente a analise
constituida no ultimo nivel. Essa problematica evidencia a possibilidade de se mostrar dois
caminhos que podem levar ao transcendental, o proprio Husserl tratou de especificar tais
questdes em suas obras posteriores. Tais caminhos possiveis podem ser assim estabelecidos:
a) o caminho que conduz a filosofia fenomenoldgica transcendental, que parte de uma
reflexd@o do mundo pré-dado da vida (cartesiano); e b) o caminho que conduz a fenomenologia

38 Trata-se de

transcendental, mas que parte da psicologia fenomenologica (atitude natural)
saber, em relacdo a imanéncia, o que se ganha e o que se perde na escolha de um desses

caminhos.

4.4 Designacao da regiéo transcendental

As pretensdes de Husserl ao designar uma regido especifica, em que operaria a
redu¢do fenomenolodgica, ndo sao nada modestas. A tese de por “fora de jogo” toda realidade
transcendente ganha forga, pela opcao radical de voltar-se exclusivamente a consciéncia, em
seu proprio ser absoluto. Resta, assim, pela redug¢do, a consciéncia como um residuo
fenomenoldgico em que tudo se reconstitui em um nivel mais elevado e absoluto, conforme

aponta Husserl (1950a, p. 167, traducdo nossa): “Nos nao perdemos nada, mas ganhamos a

"8 O que levou o proprio Husserl, para evitar mal-entendidos, a escrever uma “Teoria da reducio
fenomenoldgica”, para esclarecer seu “caminho” cartesiano, em “Philosophie Premiére 17 (BOEHM, 1959b, pp.
515-516, tradugdo nossa).

133



totalidade do ser absoluto, ao qual, se se entende corretamente, contém (birgt) em si todas as
transcendéncias do mundo, as ‘constitui’ em seu ser”.

Como se constitui a imanéncia do ser absoluto de modo a conter todas as
transcendéncias do mundo? Boehm problematiza essa designagdo que Husserl faz do ser

absoluto, que segundo ele, ao contrario, ndo seriam mais que momentos.

“A consciéncia ndo pode conter em sua imanéncia réelle ‘todas as transcendéncias
do mundo’. Ao contrario, a imanéncia réelle, em si mesma, se define por oposicao a
toda ‘imanéncia’ que comportaria, ndo obstante nela, momentos transcendentes”
(BOEHM, 1959, p. 519, tradugdo nossa).

Se Boehm identifica a consciéncia pura, referida aqui ao ser absoluto, com a
consciéncia réelle do paragrafo 38, de fato Husserl apresentaria incongruéncias, pois 14, reelle
designa a composi¢ao imanente do Cogito, tanto da matéria na cogitatio, como desta no fluxo
de vivéncias (RICOEUR, 1950a, p. 123). A definicdo de imanéncia aqui esta intimamente
ligada a especificagcdo da regido pura, e a correspondente destruicdo do mundo pela epoché. A
imanéncia ndo seria, assim, somente o espago da correlagdo do mundo a consciéncia, mas o
gesto livre da consciéncia transcendental em sua constitui¢do absoluta, ou no dizer de
Ricoeur, “[...] a passagem a um ‘eu’ espectador que nao coopera mais com a crenca (atitude
natural)” (1950a, p. 165). Esse poder constituinte recebera seus contornos eidéticos na terceira
sessdo, ao se especificar o método e os problemas que envolvem a consciéncia pura.

A consagracdo da consciéncia transcendental ndo s6 como distinta, mas como outra
que a realidade do mundo, se determina com a especificagdo da consciéncia pura, como area
limitrofe, designando-se como regido. A partir dessa regido, que se diferencia da regido
mundo, a consciéncia ndo s6 se impde a realidade contingente, mas por seus caracteres
proprios, que a tornam absoluta, transforma o referente pelo qual toda transcendéncia ¢
designada como correlato. Estamos nos limites da ‘destrui¢do do mundo’, como o proprio
Husserl se referira posteriormente (p. 160), e o inicio da descri¢ao transcendental constituinte
em que recuperard o mundo pela reconstituicao de seu sentido puro.

Nao ¢ suficiente, porém, deter a descricdo fenomenologica na critica ao conhecimento
pré-cientifico e cientifico das descricdes das experiéncias empiricas, estabelecendo suas
verdades relativas. A “destruicdo” do mundo implica a constituicdo de outra ordem de
verdades que a estabelecida pela experiéncia empirica (Erfahrung) e sua pretensa
objetividade. As coisas da experiéncia sdo enquanto tais, apenas um encadeamento empirico

que nos ¢ oferecido de modo determinado. Assim, a ideia de transcendéncia subscreve apenas

134



o correlato eidético de uma experiéncia pura, o que atesta sua submissao em relagdo a esta
ultima.
[...] por conseguinte surge que o correlato de nossa experiéncia fatica que nos
nomeamos o ‘mundo real’ é somente um caso particular entre diversos mundos e
ndo-mundos possiveis, os quais, do seu lado, sdo apenas os correlatos das
modifica¢des eidéticas possiveis dirigidas sobre a ideia de ‘consciéncia empirica’,

com seus encadeamentos empiricos mais ou menos ordenados. (p. 156, tradugdo
nossa)

O polémico paragrafo 49 de “Idées I’ procura destrinchar melhor a andlise
fenomenoldgica dos dados da experiéncia convertidos em correlatos da consciéncia, que ao
especificar a regido pura e seu oposto; constitui, assim, um capitulo central na compreensao
do idealismo husserliano. Ele parte do pressuposto de que a consciéncia ¢ um residuo de
nossa experiéncia fatica, consequéncia da radicalizagdo da epoché negagio do mundo'”’.

De que trata propriamente o aniquilamento do mundo e qual sua consequéncia na
compreensdo da consciéncia na virada transcendental?

A configuragdo da consciéncia pura como uma regido de ser exige certa radicalizagdo
do idealismo husserliano, que coloca a realidade das coisas mundanas como correlatas da
consciéncia. Como consequéncia, a ordem do transcendente ¢ suspensa pela ordem das
vivéncias, ¢ uma realidade pura surge pela superacdo da experiéncia empirica. A
consequéncia dessa analise decorre porque as diferentes experiéncias da vida fatica ndo
conseguem fornecer uma verdade mais profunda, mas apenas a existéncia de um mundo
apreendido pela diversidade correlatados a consciéncia empirica. Ao final da andlise, pelos
conflitos no interior da experiéncia, ndo se obtém a certeza da existéncia do mundo, mas ao
contrario, ele ¢ posto em duvida pela propria ordenacdo de seu contetdo real.

O aniquilamento do mundo assume propriedades bem particulares, quando evoca a
possibilidade do ndo-ser na esséncia de toda transcendéncia do objeto; consequentemente,
ocorre uma modificagdo no interior das vivéncias da consciéncia, sem atingir suas
propriedades especificas. Isso porque, o que ¢ da ordem do absoluto e verdadeiro, ndao pode
ser atingido e transformado pelo que ¢ da ordem do relativo e duvidoso. O aniquilamento do
mundo significa que nenhum ser real, do ponto de vista fenomenoldgico, ¢ equivalente ao ser

da consciéncia absoluta.

13 Segundo Ricoeur (1950a, p. 155, tradugdo nossa), ha a principio duas formas de destrui¢do do mundo, “A
destruicdo do mundo é provada a partir de dois tempos: se mostrard primeiramente que ¢ a experiéncia intuitiva
que ‘motiva’ a verdade cientifica [...], em seguida, que a esséncia da consciéncia empirica segue a destruicdo das
unidades intencionais que sdo as coisas”.

135



Unicamente isto: em cada fluxo de vivéncia (o fluxo de vivéncias de um eu tomado
na sua totalidade, infinito nos dois sentidos) se encontrariam excluidas certas
conexdes empiricas ordenadas; esta exclusdo envolveria igualmente outras conexdes
instituidas pela sistematizacdo teorética da razdo e regradas por elas. Ao contrario,
esta exclusdo ndo implicaria outras vivéncias e outras conexdes entre as vivéncias.
Por consequéncia nenhum ser real, nenhum ser que para a consciéncia se figura e se
legitima pela sua aparicéo a ela, ndo € necessario para o ser da consciéncia mesma
(entendida em seu sentido mais vasto de fluxo de vivéncias). (pp. 161-162, tradugdo
nossa)

A consequéncia dessa posicdo de aniquilamento do mundo ¢ a evidenciacdo da
imanéncia como reflexo de um ser absoluto, que nido necessita estar referida a qualquer
realidade contingente. Ao contrario, o mundo das coisas contingentes sO existe por estar
referido a uma consciéncia, o ser transcendente ¢ sempre um ser correlativo. O aniquilamento
do mundo resultaria, assim, do caos provocado pelas vivéncias da consciéncia intencional,
como se o surgimento do mundo como sentido dependesse de seu aniquilamento enquanto
vivéncia intencional de uma experiéncia contingente.

Do ponto de vista fenomenologico, como Husserl mesmo afirma, nao ha qualquer
dependéncia de existéncia signitiva entre consciéncia e realidade, “Entre a consciéncia e a
realidade se abre um verdadeiro abismo de sentido” (p. 163). Isso porque Husserl concebe a
consciéncia, em sua pureza, um ser fechado sobre si mesmo, do qual nada pode penetrar e
nada pode sair, mantendo distancia de qualquer vinculo espago-temporal de causalidade. Esse
mundo espaco-temporal a que estamos vinculados diretamente, tem validade puramente
intencional, como realidade correlativa a consciéncia em seus diversos modos de se doar a
ela'*’. Para além disso, ela ndo ¢ nada, e com esses pressupostos a fenomenologia husserliana

vai tomando, aos poucos, sua plataforma idealista'*'.

140 A partir desde aniquilamento do mundo, é possivel realizar a redugdo fenomenoldgica, como analisa Ricoeur
(1950a, p. 165, tradugdo nossa): “A reversdo das relagdes entre consciéncia e realidade deixam possivel a
epoché. Em que sentido? Compreender que o mundo ¢ o correlato da atitude natural é estar pronto a suspender a
crenca que sustenta esta atitude. Nesse sentido, a hipotese da destruicdo do mundo é um dos caminhos em
diregdo a epoché: imaginar o ndo-mundo, € ja nos subtrair ao prestigio da ordem que esta ai. Mas a epoché é
mais que esta subordinagdo da realidade a consciéncia, é a passagem ao ‘eu’ espectador que ndo coopera mais
com a crenc¢a; na compreenso da atitude natural em seu proprio terreno, ela adiciona um gesto livre de retirada”.
"I A partir do que vimos, ao se especificar a regido da consciéncia pura, Husserl (1950a, pp. 180-181, tradugdo
nossa) nos chama a atengdo para o processo que constitui da atitude fenomenologica, que parte da atitude
natural, passando pela psicologica até chegar a transcendental, “Portanto, nos temos em nosso caso de um lado a
atitude psicologica onde o olhar, por exemplo, a vivéncia da alegria, enquanto que estado de consciéncia
vivenciada por um homem ou animal. De outro lado, nés temos a atitude fenomenologica implicada na
precedente a titulo de possibilidade eidética: por reflexdo, e por exclusdo de posi¢des transcendentes o olhar se
volta em diregdo a consciéncia pura absoluta e descobre entdo a apercepgdo propria aos estados de consciéncia,
aplicada a uma vivéncia absoluta: é o caso no exemplo acima, para a vivéncia afetiva da alegria, considerada
como dado fenomenoldgico absoluto, mas pela intermediagdo de uma fungdo de apreensdo que a anima; esta
fungdo consiste precisamente em ‘anunciar’ os estados de consciéncia de um sujeito individual humano em seu
vinculo com o corpo que aparece. A vivéncia ‘pura’ ‘reside’ em um certo sentido nisto que ¢ apercebido de um
modo psicoldgico, na vivéncia enquanto que estado de consciéncia de um homem; mantendo sua propria

136



Com a redugdo, a consciéncia assume o que no idealismo ¢ o &pice de sua designacao,
a funcdo de “constituicao”. Toda realidade dada a uma consciéncia s6 ¢ como tal, por sua
unidade de sentido. Essa designacdo que Husserl concebe a consciéncia como constituinte,
vird em obras posteriores, com suas especificagdes oferecidas principalmente em “Logica
Formal e Logica Transcendental” e “Meditacdes Cartesianas”.

A investigacdo fenomenoldgica opera, assim, ndo s6 no nivel da imanéncia, mas
também da transcendéncia, em que todos os atos cognitivos de apreensdo de objetos sejam

puros ou reell, t€m sua referéncia ltima, pela reducdo, na consciéncia constituinte.

Nos constatamos, portanto: a operacdo da redugdo ndo limita o dominio de
investigagdo de uma fenomenologia pura somente a esfera da imanéncia reelle; ao
contrario, a elucidagdo da constituicdo de objetos realmente transcendentes revela-se
como central na fenomenologia. (BOEHM, 1959b, p. 521, traduc@o nossa)

As consideragdes feitas na especificagdao da regido em que se constitui o “ser absoluto”
da consciéncia pura abre-nos a tematica do papel constitutivo da consciéncia no idealismo
husserliano.

Até aqui, como vimos, a imanéncia se formou basicamente em dois niveis distintos, o
primeiro como imanéncia reell se opondo a uma ideia de psicologia natural; e a partir de
1907, com o transcendentalismo husserliano, se concebe uma imanéncia em que se alcanga os
dados absolutos da consciéncia, sem recorrer a uma divisdo com a transcendéncia no interior
da propria imanéncia. No idealismo de 1913, imanéncia e transcendéncia, salvaguardado o
que ndo constitui uma percep¢ao auténtica, compdem uma mesma face do essencialismo
epistemologico, e que a fenomenologia a partir de agora procurara se estabelecer.

Da imanéncia reelle a imanéncia pura, Boehm (1959b, p. 492) destaca o terceiro nivel
da investigacdo fenomenologica que viria a ultrapassar os dois anteriores, e que ainda, por
contrapartida, permitiria analisar e resolver os problemas da constitui¢do fenomenologica.
Esse nivel pressuporia, como ponto de partida da analise fenomenologica, a natureza, ou o
mundo que, ultrapassado pela epoché fenomenoldgica, permitiria esclarecer o nivel mais alto
de sua correlacdo. Nas incongruéncias que Boehm sinaliza as concepc¢des de imanéncia e
transcendéncia, a bem da verdade, se limitando apenas a analise de “Idées I’, ndo menciona o

papel preponderante que possui o tempo fenomenologico as distingdes correlativas da

esséncia ele toma a forma de um estado de consciéncia, € a0 mesmo tempo, a relagdo intencional a um eu
humano e a uma corporeidade humana. Se a vivéncia considerada, no nosso exemplo, o sentimento da alegria,
perder esta forma intencional (e isso ¢ totalmente possivel) ela sofre sem divida uma alteragdo, mas esta pode
ser apenas, um retorno simples a consciéncia pura que pde fim a sua significagdo como acontecimento natural”.

137



consciéncia e do mundo, e mesmo, da imanéncia e da transcendéncia. Somente uma analise
sobre o tempo fenomenologico poderia eliminar essas ambiguidades e estabelecer em que
medida a consciéncia se pde como constituinte de toda realidade fenomenoldgica. Subtrair o
tempo na concepcao da imanéncia € deixa-la a mercé de suas ambiguidades, ao ndo alcangar o
nivel mais alto da elaboragdo fenomenoldgica transcendental. Porém, para chegarmos ao tema
da temporalidade, sdo necessarios ainda algumas especificagdes essenciais acerca da

imanéncia.

45 A sobreposicdo na imanéncia entre psicologia eidética e a fenomenoldgica

transcendental

A concepcdo de imanéncia em “Idées I’, apesar do percurso ja realizado de
purificacao e suspensao dos objetos transcendentes, ndo estd totalmente livre dos vinculos de
certa concep¢do de psicologia, que impede a realizagdo plena do projeto da epoché
fenomenoldgica, em que todo fenomeno ¢ tomado e considerado a partir das estruturas a
priori da consciéncia intencional.

O essencialismo de principio da reflexao fenomenologica, como vimos até aqui, nao ¢
suficiente para livrd-la dessa heranga psicologista, que apesar de ter tido o mérito de
estabelecer um percurso metodolégico em que se alcancam os dados puros da vivéncia da
consciéncia, ndo conseguiu se desvincular totalmente de seu realismo (reell) psicoldgico,
impedindo a consciéncia de se elevar a seu nivel mais alto de elaboragao, estabelecendo-se
como constituinte, tanto de si como do mundo.

A imanéncia como regido agregadora de toda ordem de correlagdo intencional, em
“Ideées I’, sofre uma dupla identificagdo, ora com a psicologia eidética, ora com a filosofia
transcendental. Isso se torna evidente, quando Husserl se propde, nas duas primeiras partes da
obra a realizar a separagdo, que ja havia iniciado uma década atras, das duas regides de ser,
consciéncia e mundo, estabelecendo seus fundamentos Ultimos, uma como objeto da ciéncia
eidética, a outra como objeto das ciéncias da natureza. As especificacdes conceituais e
estruturais da primeira regido sdo fundamentais a realizagdo dessa transi¢cao, sempre em vias
de acontecer, entre fenomenologia eidética e filosofia transcendental.

Isso justifica a postura meticulosa, do ponto de vista da descricdo, em que Husserl

(1950a, p. 102) estabelece, antes de operar a reducdo fenomenologica, entre os componentes

138



que se contrapdem ou que sao postos entre parénteses na realizacdo da epoché, porém, como
observa, “[...] submetida, ainda, a uma limitacdo determinada” (p. 187, traducao nossa), do
fato e esséncia, do transcendente e do imanente, da natureza e da consciéncia, de modo a
alcangar a essencialidade de toda operagdo realizada pela consciéncia transcendental.

Nao se trata mais, como se viu em “Investigagdes Logicas”, de uma psicologia
descritiva; essa ja havia sido superada com a subordinacdo do realismo fenomenologico a
ordem de vivéncias puras da consciéncia, em que se submete a suspensdo at¢ mesmo os dados
do psiquico pela intuigdo da fenomenologia, sistematizadas na passagem, ndo sem
controversas, do realismo ontoldgico ao idealismo transcendental. Porém, trata-se, ainda, de
uma psicologia, mesmo eidética, pois toma como ponto de partida da analise fenomenolégica,
os dados do psiquico submetidos a égide da abstragdo, até reduzi-los a vivéncias puras.

O alcance do eidos parte sempre de um dado da natureza, como realidade (reell), ndo
so da parte ativa, o psiquico, mas também da passiva, o objeto reduzido. A redugdo, ponto
central da andlise fenomenologica em vias de constituicdo, se pde assim, como condi¢ao de
sua realizagdo, a presenca da natureza como elemento de uma realidade constituida, que
precisa ser transcendida a fim de manifestar sua esséncia como componente da consciéncia
pura.

Sao, a partir dessas consideragdes, elaboradas como ideias de psicologia que visa
submeter o0 mundo, como regido autdnoma, ao eidos da consciéncia, que Husserl inicia a
transicdo a filosofia transcendental. Até entdo, imanéncia ¢ imanéncia psicoldgica, pois se

subtrai pela relacdo de subordinagdo ao reell, e ndo pela correlagdo com o transcendental.

4.5.1 Consideragdes metodologicas fundamentais

A consolidacao da passagem de uma psicologia eidética a uma filosofia transcendental
requer que o exercicio metodolégico em que essa passagem se consolida, pela andlise
intuitiva dos objetos puros, seja apropriada como caracteres da intencionalidade constituinte
do conhecimento. Vimos, no segundo e terceiro capitulos, que o recurso metodologico a que
se utilizava a fenomenologia, pelo viés negativo, se consolidava por sua diferenciagdo e
critica as ciéncias da natureza, em que o dominio de objetos se estabelecia em campos
diferentes, um pelo empirismo e deducdo, o outro pela intencionalidade e intuigao.

Para a ascensdo de uma filosofia transcendental, essa diferenciacdo metodologica

139



preliminar ndo ¢ mais suficiente, sendo necessario estabelecer a consciéncia constituinte como
fundamentacio da propria ascensio do transcendental'*. Essa ascensdo ndo ¢, de todo,
evidente, e sua consolidacdo comeca pelo estabelecimento da consciéncia como um campo a
priori de investigacdo de objetos puros (HUSSERL, 1950a, p. 211). Nao se trata mais, porém,
da ‘suspensdo’ de objetos e de sua redugdo a vivéncia da consciéncia, mas de investigar a
propria consciéncia e sua condi¢ao de possibilidade de que tais objetos puros tenham nela a

condicdo e a garantia de sua manifestacao.

“Se ela (a fenomenologia) quer ser uma ciéncia no quadro da pura intuicdo imediata,
uma ciéncia eidética puramente ‘descritiva’, seus procedimentos mais gerais sdo
dados como emergindo plenamente de si” (p. 241, tradugdo nossa).

A diferenga metodoldgica da fenomenologia em relagdo as ciéncias da natureza revela-
se ja na sua pratica e execugdo de seu procedimento investigativo, no exercicio meticuloso em
que, colocando fora de circuito a si mesma, faz emergir os dados da consciéncia pura. Essas
vivéncias sdo objetos da analise fenomenoldgica que, por sua retroreferéncia a si, atingem nao
s6 a idealidade dos objetos a que se propdem investigar, mas a propria idealidade da
consciéncia e suas condi¢des de possibilidades ideadoras.

Somente a partir dessas condi¢des a priori de manifestagdo da consciéncia que se pode
falar de objetos puros da vivéncia como dados indubitaveis e verdadeiros, numa clarividéncia
que se fundamenta pelo exercicio metddico em que todo dado s6 pode ser garantido em sua
manifestagdo pura, se as condi¢des a priori da consciéncia estiverem contidas na execugao
desse exercicio e da inflexdo do olhar a sua manifestacdo pura. No entanto, a redugdo, que
garante o acesso as vivéncias puras da consciéncia, como observa Fink (1966), ndo se reduz

simplesmente a aplicagdo de uma técnica.

“A reducdo ndo ¢ a instalagdo técnica de uma atitude de conhecimento, que
estabelecida, o ¢ uma vez por todas, e que ¢ suficiente adotar para percorrer em
seguida um dominio que se estende a um Unico e mesmo nivel. A reducdo ¢ ao
contrario, tema permanente, incessante da filosofia fenomenologica”. (p. 155,
traducdo nossa)

"2 Em relagdo & parte metodologica, para Husserl, pelo proprio carater do objeto da fenomenologia, ela ndo pode
contar em nada com o método das ciéncias da natureza, “[...] uma experiéncia ininterrupta, o exercicio milenar
do pensamento nos deixou familiar, segundo suas multiplas propriedades, seus elementos e sus leis. Tudo o que
¢ desconhecido constitui horizonte de conhecimento. Todo esfor¢o de método se aplica a seus dados, todo
aperfeigoamento de método em seu método ja praticado; em geral trata-se simplesmente de desenvolver métodos
especiais que se seguem as exigéncias preliminares e imperiosas de um método cientifico ja aprovado e
encontrar um fio condutor para seu trabalho de descoberta” (HUSSERL, 1950a, p. 210, tradugdo nossa).

140



A essencialidade de toda vivéncia, como “proximidade absoluta” do objeto no ser de
sua manifestagdo, ndo ¢ garantida, assim, pelo simples exercicio progressivo do método, mas
pelas condi¢des que se antecipam de toda experiéncia empirica e objetiva da consciéncia.

Pela disposicao gradual e metodologica do exercicio da reducdo, € possivel alcancar
uma apreensdo perfeitamente clara, em que a esséncia seja dada com uma certeza absoluta.
Estamos nos referindo, principalmente, a atos da percep¢do, em que a intuicdo, mesmo se
referida a um objeto individual, pelo correto percurso metodologico, pode atingir sua eidética
pura. Husserl faz, porém, uma distingdo importante entre as percepgdes, aquelas que estdo
referidas a objetos externos que, embora sejam um modo de presentificacdo, sao inadequadas
pelo carater de obscuridade que ainda persiste em sua manifestacao, e aquelas produzidas pela
“imaginacao livre” que, embora sendo uma percep¢do, possuem o mérito de ultrapassar toda
posicao presentificadora do mundo dos objetos (HUSSERL, 1950a, p. 225).

Mas, a “imaginagdo livre” como recurso perceptivo de acesso a objetos puros, ndo ¢
somente mérito da fenomenologia; outras ciéncias se valem de seu uso para se apropriarem do
objeto de seus dominios. O primeiro exemplo dado ¢ do gedmetra, “[...] no percurso de suas
investigagdes, recorre incomparavelmente mais a imaginacdo que a percepcdo quando

95143

considera um a figura ou um modelo (p. 225, tradugdo nossa). Valem-se do mesmo

recurso da “imaginacao livre” a arte e a poesia, o que se determina pela ficcdo no exercicio da
imaginacdo artistica como poética. Husserl chega a afirmar mesmo que a ficgdo constitui

elemento vital da fenomenologia.

Podemos tirar uma parte extraordinaria de exemplos fornecidos pela histéria e, em
uma medida mais ampla, pela arte e em particular pela poesia; sem davida sdo
ficcdes; mas a originalidade na invencdo das formas, a riqueza dos detalhes o
desenvolvimento sem lacuna da motivacdo, as leva muito acima das criagdes de
nossa propria imaginagdo; a poténcia sugestiva dos meios de representagdo do qual
dispde o artista lhe permite de se transpor com um particular deleite nas imagens
perfeitamente claras a partir de que as toma e as compreende. [...] a ‘ficgdo’ constitui
elemento vital da fenomenologia como todas as outras ciéncias eidéticas; a ficgdo € a
fonte onde se alimenta o conhecimento das verdades eternas”. (p. 227, traducdo
nossa)

Mais que uma comparagdo entre essas diferentes ciéncias e suas similaridades ao
recurso ficcional, o que Husserl deseja ¢ estabelecer a possibilidade do acesso a

essencialidade de vivéncias, em que a ficgdo, como recurso cognitivo da abstragdo, pode se

'3 £ importante levar em consideragio, que embora as anélises de Husserl tenham por pressuposto os resultados
obtidos pela matematica e pela logica, que sdo objetos das ciéncias eidéticas formais, a fenomenologia leva em
conta as ciéncias eidéticas materiais, que conduz ao problema da regido, como problema primeiro da analise
fenomenoldgica, pelo retorno ao ser que realiza a intuigdo ideadora (HUSSERL, 1950a, p. 42 ¢ 231).

141



tornar um dado fenoménico a analise das ciéncias eidéticas. Em que pesem as diferencas, a
ficcdo € para a literatura e para a arte a condi¢do de sua realizagdo; ja para a fenomenologia, ¢
a condi¢do de sua compreensao e de sua constituicao.

No que toca ainda a questdo do método e do objeto da ciéncia fenomenologica,
fundamental na constitui¢do de sua imanéncia especifica, embora ela mantenha certa
familiaridade com outras ciéncias eidéticas, como as ciéncias eidéticas formais, sejam a
matematica ou outras disciplinas exatas, mesmo regidas pela busca e fundamentagdo do
‘eidos’, essa eidética € constituida pelas esséncias materiais, totalmente distintas das esséncias
formais, como ocorre com a anterior. Onde uma pode ser regida pelo sistema definido de
axiomas, a outra ¢ regida pelo género supremo de objetos de uma regido especifica de ser que
independe de axiomas de verdade para ter sua validade constituida.

Nos quadros da atitude fenomenolégica, a ciéncia eidética material pretende ser uma
teoria descritiva de esséncia das vivéncias puras da consciéncia; a matematica, embora possa
alcancar, do mesmo modo, certo eidos, ¢ totalmente distinta do eidos material da

fenomenologia.

E um prejuizo sem fim acreditar que os métodos aplicados pelas ciéncias a priori
historicamente conhecidas e que sdo exclusivamente as ciéncias exatas conduzidas sob objetos
ideais, devam servir sem outro exame a todas as novas ciéncias a priori ¢ sobretudo a
fenomenologia transcendental — como se pudesse ter, do ponto de vista do método apenas um
tipo de ciéncias eidéticas, aquelas das ‘exatas’. A fenomenologia transcendental, concebida
como ciéncia descritiva de esséncias, pertence a uma classe de ciéncias eidéticas que difere
totalmente das ciéncias matematicas. (p. 241, traduc@o nossa)

A palavra “descritiva” aqui, aplicada a fenomenologia, ndo pode assumir o mesmo
significado de “descritiva”, de “Investigagdes Logicas”. Nesta, estava referida diretamente as
ciéncias logicas de objetos apreendidos realmente (reell) na consciéncia imanente. Aqui,
aplicada a reducdo ou a suspensao de toda a realidade, trata de descrever os objetos puros pelo
retorno a intui¢do ideadora que torna possiveis esses mesmos objetos. Constitui-se, assim,
uma diferenca fundamental na concepcao da imanéncia, que permite a realiza¢ao da passagem

de uma psicologia fenomenologica a uma filosofia transcendental.

4.5.2 Retorno a subjetividade e consolidacao da filosofia transcendental

Algumas consideragdes sdao ainda importantes, no que toca as novas determinagdes

fenomenoldgicas, de modo que se consolide o percurso trilhado pela reflexdo filosofica até a
142



consolidagdao da consciéncia transcendental. A ideia de redugdo possibilitou a superagao de
certa forma de realismo que estava ligada a psicologia eidética, para doar progressivamente,
por meio de um método especifico, o “ser absoluto” correlativo a consciéncia transcendental.
Porém, a garantia do acesso ao ‘ser absoluto’ ndo estd totalmente resolvida, faltam ainda
alguns instrumentais de analise dos quais se dispde a consciéncia absoluta, para que esse nivel
mais alto da reflexdo pura possa ter sua manifestacdo consolidada a partir de uma eidética
material.

A consolidagdo dessa mudanca de plano ocorrera pela aplicagdo da andlise
fenomenoldgica em trés pilares de sustentacdo da consciéncia transcendental: a “reflexdo”, o
“eu puro” e a “intencionalidade”, reconfigurados e resignificados em vistas de sua
fundamenta¢do pura. A andlise da imanéncia, nesse nivel de configuracdo transcendental,
ensaia um retorno, ndo explicitamente assumido por Husserl, da fenomenologia a
subjetividade. Sabe-se, em vista da tradicao, dos riscos de confusdo e ma interpretagdo que
esse conceito pode trazer, o proprio Husserl evitava seu uso indistintamente. Porém, a ideia de
subjetividade pode ser usada e assumida de modo a tornar o mais claro possivel as defini¢des
que a imanéncia vai assumindo, conforme progride a reflexdo fenomenolégica.

De imediato, na analise fenomenoldgica, o retorno a subjetividade ndo estd vinculado
a nenhuma interpretagdo antropoldgica ou existencial do ser (Dasein), como operador do
conhecimento e da razdo do retorno a si e de sua desvinculagdo total com o mundo. Essa
justificacdo contraria a propria defini¢do conceitual de Dasein. A reflexdo do retorno a
subjetividade se propde como paradigma de analise da eidética material, que legitima a regido
da consciéncia como género supremo da meditagdo fenomenoldgica. Nao se pretende
desconsiderar ou anular a importancia da eidética formal, os primeiros capitulos deste nosso
trabalho mostraram sua importancia a origem e sustentacdo da analise pré-fenomenoldgica.
Ela pode ser pensanda, como o apridrico da verdade, a partir das condi¢des a priori de todo
conhecimento subjetivo possivel.

As analises sobre a “reflexdo”, o “eu puro” e a “intencionalidade” representam, na
eidética material, a realizacdo dessas condi¢des de possibilidade antevistas pela eidética
formal. E a partir dessas reflexdes, abrindo as portas ao transcendental, que podemos falar de
imanéncia e de subjetividade na fenomenologia. A primeira, como encruzilhada
epistemologica que desvela a origem de todo ser; a segunda, como concretizagdo ideal de

manifestagdo desse ser.

143



4.5.4 A reflexdo fenomenologica

A reflexdo surge na andlise fenomenoldgica como uma caracteristica indistinta da
esfera de vivéncias puras, ou do ser “absoluto” da consciéncia transcendental. Da dindmica
metodoldgica a realizacdo da reducdo, a reflexdo assume papel fundamental de pér em
movimento o método em que se opera a passagem da psicologia eidética a filosofia
transcendental.

A primeira caracteristica da reflexdo fenomenolégica ¢ a sua identidade com o método
em que se visam alcancar as vivéncias puras da consciéncia. Nela, conjugam-se dois
elementos distintos: o da vontade, pois a operagdo reflexiva ndo emerge espontaneamente de
um dado de natureza, mas da liberdade e da autodetermina¢do da razdo em voltar-se sobre si
numa atitude investigativa de seus atos intencionais, mas também da técnica, no sentido da
determinagdo logica e sistematica em que se configura a reflexdo fenomenologica
transcendental dos atos puros da consciéncia.

As operagoes reflexivas sdo, nesse sentido, as proprias vivéncias, em que os objetos

tomados na imanéncia do eu sdo descritos em sua pura idealidade.

“Depois da analise precedente, a reflexdo ¢ o titulo que convém a certos atos em
que o fluxo de vivéncias pode ser tomado e analisado de modo evidente, assim como
todos os eventos variados que ele comporta”. (HUSSERL, 1950a, p. 252, tradugdo
nossa)

Para a analise da reflexdo na fenomenologia, na busca do gesto livre que desencadeia a
reducdo, Husserl observa que nem toda vivéncia ¢ em si reflexiva. H4 vivéncias, por sua
colocag@o marginal ao olhar da apreensao reflexiva, que sdo intituladas de irrefletidas, ou nao
refletidas.

E possivel, mesmo em atos com dados nio refletidos, alcangar a esséncia pura de
vivéncia. As vivéncias que se antecipam ao olhar reflexivo sofrem, portanto, uma
modificacdo. A apreensdo da essencialidade requer que, num ato de vivéncia, que o presente
do objeto apreendido reflexivamente seja distinto, tanto do passado como do futuro. O tempo
fenomenoldgico que veremos no proximo capitulo procura esclarecer essas modalidades
temporais em que os objetos se dao no fluxo da consciéncia e suas referéncias especificas.

Por meio da reflexdo, desvenda-se o mundo da consciéncia como manifestagao
possivel de dados absolutos. E necessario, porém, seguir metodologicamente a intui¢io

fenomenolodgica, como ato da reflexao voltada a percepgdo imanente.

144



Assim, por exemplo, ndés tomamos a validade absoluta da reflexdo enquanto
percepc¢do imanente, ou seja, a percepcdo imanente pura e simples; esta validade,
bem entendido, ¢ fungdo dos elementos que esta percepc¢dao leva em seu fluxo a
categoria de dado realmente originario; nds tomamos igualmente a validade absoluta
da reteng@o imanente por relagdo a isto que, a seu favor, acede a consciéncia com o
caractere do ‘ainda’ vivo e do ‘vindo exatamente’ a existir [...]. (HUSSERL, 1950a,
p. 256, tradug@do nossa)

A reflexdo fenomenologica que desvenda os dados imanentes da percepg¢do, como
dados puros da consciéncia absoluta, expde, como necessidade reflexiva, a presenca de algo
que tenha condi¢des de capitalizar no mais intimo da consciéncia toda essa estrutura
intencional, ¢ que dé suporte & composi¢io imanente das vivéncias puras. E a partir dessas
condicdes reflexivas que Husserl fard emergir o “eu puro” em sua conectividade com o

proprio fluxo de consciéncia.

4.5.4 O “Eu puro” como presenga absoluta

A consequéncia imediata que provoca a reflexao fenomenologica de vivéncias puras ¢
o surgimento de um “eu”, como representante ultimo dessa reflexdo, que possui a mesma
qualidade do objeto vivenciado idealmente. Para objetos puros, hd, como correspondente, um
“eu puro” como condicdo de sua possibilidade. O “eu puro”, num certo sentido, personifica a
estrutura da consciéncia pura. Caso contrario, teriamos a consciéncia com uma qualificagdo
abstrata e uma forma de manifestacdo impessoal dos objetos puros.

Para a problematizacdo do eu na esfera pura de vivéncias intencionais, trilharemos o
estrito caminho de sua fundamentagdo e correlagdo com a consciéncia transcendental. A
questdo do tempo que a acompanha, nds a veremos posteriormente.

A “pureza” a que se refere esse eu, assim como dos objetos a ele correlacionados,
dizem respeito a um dominio de objetos a que se opdem os objetos das ciéncias empiricas e
seu método dedutivo de investigacdo. Tanto o “eu puro” como os “objetos puros” sdo
decorrentes exclusivamente da andalise fenomenologica transcendental e seu método de
conhecimento intuitivo.

A reflexdo que faz emergir a vivéncia pura ¢ decorrente do ato operado por um eu de
uma mesma intensidade e condic¢do ideadora. Para cada ato, esta vinculado um eu responsavel
pelas cogitationes. “Cada ‘cogito’, cada ato em um sentido especial, se caracteriza como um
ato do eu, ele procede (geht hervor) do eu, nele o eu vive atualmente” (HUSSERL, 1950a, p.

269, tradugdo nossa).
145



Para cada ato, ha, necessariamente, a vinculacdo de um eu que o possibilita. Assim, o
“eu puro” emerge pelo exercicio auto reflexivo do cogito como sujeito reflexivo da

consciéncia pura, que toma a si mesmo, pela introspec¢do, como objeto de sua andlise.

[...] de outra parte, nada do que ¢é posto fora de circuito pode abolir do cogito e
suprimir em um instante o ‘eu’ sujeito do ato: o fato ‘de ser dirigido sobre’, ‘de ser
ocupado em’, ‘de tomar posi¢do em relagdo a’, ‘de fazer experiéncia de’, de ‘sofrer
de’, esconde necessariamente em sua esséncia, de ser precisamente um raio que
‘emana do eu’, ou, no sentido inverso, em ‘dire¢do ao eu’; esse eu ¢ o puro eu; da
qual nenhuma redug@o pode mais se realizar sobre ele. (HUSSERL, 1950a, p. 270,
tradug@o nossa)

O “eu puro” ¢ o “absoluto” da consciéncia transcendental. Como nucleo central de
onde emerge toda reflexdo transcendental, ele ¢ o responsavel pela redugdo que caracteriza
todo ato fenomenologico. Porém, o “eu puro” ndo emerge como objeto direto da investigacao
fenomenolodgica. Ele pode, como resultado de sua esséncia, ser apenas antevisto como
operador da consciéncia pura, ou, ser o resultado mais logico de uma ‘“centralizacdo”
operativa ao nivel transcendental. O agente que reduz nao pode ser reduzido. Ele aparece nao
mais que uma miragem por detrds de toda reducdo, “[...] ele € em si e por si indispensavel: eu
puro e nada mais” (p. 271). Sua pureza o acomete de certa invisibilidade descritiva, o que faz

aparecer somente como resultante tltimo de toda operagdo ideadora de objetos.

4.5.5 A intencionalidade fenomenologica

A tematizagdo da intencionalidade como questdo propriamente fenomenoldgica
apareceu pela primeira vez em Husserl, como ja tivemos oportunidade de ver, em
“Investigacdes Logicas”, ao caracterizar a consciéncia, por meio dos atos psiquicos, de
vivéncias intencionais. Isso se p0s apos algumas distingdes fundamentais estabelecidas em
relagdo a concepcdo brentaniana, que carregava em si certa heranga psicologista da qual
Husserl tentava se desvencilhar.

A mudanga em relacao a “Idées I’ ocorre, fundamentalmente, por uma mudanca de
perspectiva em relagdo a funcdo que a intencionalidade assume, num primeiro momento, pela
psicologia fenomenoldgica; e posteriormente, pela filosofia transcendental. O que vimos
anteriormente, em relacdo a “reflexdo” e ao “eu puro”, se poe do mesmo modo a
intencionalidade, ¢ sua fun¢do determinante a constituicdo de uma filosofia transcendental ¢

superagao de toda espécie de psicologismo.
146



A intencionalidade caracteriza a consciéncia em sua estrutura fundamental. Todo ato
de consciéncia, toda vivéncia pura sé se determina como tal, pela propriedade que possuem as
vivéncias de serem “consciéncia de qualquer coisa”. Nesse sentido, h4 uma mudanga
significativa em relacdo a sua defini¢do em “Investigacdes Logicas”. O que se caracterizava
anteriormente por ato psiquico, em vista da descri¢do reell das vivéncias, passa-se agora a
vivéncia intencional, ndo no sentido descritivo (reell) da consciéncia, mas no seu sentido
constituinte (puro). A consciéncia, que possuia outrora um sentido mais passivo em relagdo as
suas vivéncias, ¢ elevada, pela reducdo, a seu nivel mais alto de elabora¢do, como operadora
de toda constitui¢cdo, assumindo um sentido mais ativo sobre as vivéncias da consciéncia.

A intencionalidade evidencia esse sentido constituinte que se abre a consciéncia, que
tem seu pleno significado no Capitulo III de “/dées I” ao se tratar ali das noeses e dos noemas
e da sua relacdo com a imanéncia, como explicitagdo de uma regido pura de objetos
constituidos. Do mesmo modo que em “Investigacdes Logicas”, toda consciéncia continua a
se definir, identitariamente, por sua intencionalidade. Porém, diferentemente da concepcao
anterior, em decorréncia da correlacdo com o objeto, alcangava-se uma imanéncia reell; aqui,
pela nova eidética, a intencionalidade constitui tudo o que em sua relagdo torna-se vivéncia
pura da consciéncia.

Nao ¢ sem motivo, que diante de sua nova identidade, a intencionalidade ¢ elevada,

por Husserl, a um carater de universalidade.

“[...] caracterizando o fluxo de vivéncia como unidade de uma consciéncia, que a
intencionalidade, feita a abstracdo de suas formas e de seus graus enigmaticos, se
assemelha a um meio universal, que finalmente carrega consigo todas as vivéncias”.
(1950a, pp. 287-288, traducdo nossa)

A intencionalidade assume uma identidade mais forte, em que a analise do papel da
consciéncia € vista a partir do seu proprio nucleo, em sua manifestacdo mais intima e pura. Se
anteriormente a intencionalidade surgia como uma roupagem na qual a consciéncia desvelava
a unidade reell de todo objeto na imanéncia, agora, ela habita o proprio nucleo da consciéncia,
em que seu ser ¢ ser intencional, em que essa caracteristica passa a ser sua propria identidade.
A intencionalidade nessa defini¢do ndo s6 anima, mas € a propria vida da consciéncia.

A analise intencional que parte do mais intimo da consciéncia exige uma redefinicao
de termos e conceitos que sejam condizentes com a nova realidade que emerge do ntcleo puro
da consciéncia. A psique concebida no sentido intencional ¢, assim, distinta, como ndo

poderia ser diferente, da psique psicologista; a grosso modo, a primeira é representante do

147



idealismo, a segundo, de todo realismo fenomenologico.

Encontramo-nos assim, nos limites da analise transcendental, e perguntamo-nos, o que
resta apos a reducdo? As novas defini¢des visam, explicitamente, reconfigurar a realidade que
segue a epoché fenomenologica, pois tudo o que tratamos até aqui, era em vista de evidenciar
as condi¢des de sua realizagdo. A hylé, a noese e os noemas sao as consequéncias da
exposicao das condi¢des de possibilidades ideais a que toda consciéncia esta vinculada. O
transcendental, como consequéncia da redu¢do, tem nessas novas expressoes da linguagem
fenomenoldgica, seu nivel mais alto de elaboracdo conceitual pura. Ao que interessa as novas
configuracdes da imanéncia, nos basta chegar até essas condi¢cdes de possibilidade do
transcendental, caminho feito neste quarto capitulo. Ja a partir dessas, onde se trata das
constituigdes proprias dos objetos, como bem ressalta Ricoeur (1950a, p. 300), avanca-se para
um outro patamar de reflexdo que, no momento, por mais importante que sejam, nao
configuram diretamente interesse de nossa pesquisa. Tratamos de ver somente em que nivel se
configura o sujeito transcendental que, na correlagcdo, envolve a consciéncia intencional € ndo
propriamente os objetos constituidos.

Vimos que o fluxo de consciéncia em que se assentava a intencionalidade estava
subordinado a ideia de tempo na fenomenologia. Voltar-nos-emos a tematica do tempo como
ultimo elemento estatutario da imanéncia fenomenoldgica, o que de modo bastante breve, ou
implicitamente, ja fora mencionado por Husserl em “/dées I’ O que faremos ¢ tdo somente
fazer algumas precisdes de modo a esclarecer sua fun¢do no interior da consciéncia

constituinte.

148



5 TEMPO FENOMENOLOGICO E IMANENCIA

A andlise da temporalidade na fenomenologia requer uma compreensdo preliminar de
como se esboga o pensamento fenomenoldgico, em suas linhas gerais, como teoria do
conhecimento que se opde as ciéncias da natureza e sua autoafirmacdo de conhecimentos
puros. Nao ¢ sem motivo que as reflexdes de Husserl sobre o tempo, a0 menos, as mais
elaboradas, advém com seus escritos fenomenologicos tardios, consequéncia da virada
transcendental, em que se exigiu um posicionamento acerca de como se constitui o tempo nas
vivéncias puras da consciéncia e de como a propria consciéncia se constitui temporalmente.

Dado que a dimensao temporal envolve toda estrutura intencional da consciéncia, ela
acaba incidindo diretamente na tematica da imanéncia. A ideia de imanéncia, como campo
operatorio da reflexdo transcendental que ultrapassa todo dado objetivo, envolve uma
concepgdo de tempo para além do dado factual, fundamentando a prépria intencionalidade da
consciéncia fenomenoldgica. Assim, para o que nos interessa, adotaremos a perspectiva em
que a intencionalidade da consciéncia do tempo, como teremos oportunidade de confirmar,
compde e interage em todos os atos de conhecimento, fundamentando a reflexdo
fenomenolodgica pura.

Embora “Idées I’ faga apenas breves mengdes sem maiores aprofundamentos ao
tempo fenomenoldgico, esta obra ¢ fundamental no estabelecimento do papel que a dimensao
temporal assume na defini¢do constituinte de toda consciéncia. H4, nesse sentido, uma estreita
interdependéncia conceitual entre consciéncia, o transcendental ¢ o tempo, como operadores
da anélise constituinte fenomenologica.

A primeira men¢do em “Idées I’ a temdtica do tempo ocorre na terceira sessdo,
“Meétodos e Problemas da Fenomenologia Pura”, na qual Husserl faz um aceno a
problematica do tempo na especificagdo da consciéncia pura, como elemento de unidade das

vivéncias, ao fazer uma contraposi¢do ao tempo objetivo.

“E necessario cuidadosamente respeitar a diferenca que separa o tempo
fenomenologico, esta forma unitaria de todas as vivéncias em um unico fluxo de
vivéncias (um unico eu puro) ¢ o tempo ‘objetivo’ (objektiven), ou seja, cosmico”
(HUSSERL, 1950a, p. 272, tradugdo nossa).

A definicdo de consciéncia como fluxo ¢ somente mencionada, sem maiores

detalhamentos, mas sua especificacdo ¢ fundamental para se compreender o papel que a

149



intencionalidade assume na virada transcendental, ¢ sua relacio com uma certa ordem de
tempo que lhe ¢é propria.

O recurso utilizado por Husserl para distinguir as diferentes situagdes temporais, ideais
ou empiricas, se assemelha as distingdes estabelecidas em “Philosophie als strege
Wissenschaft”, entre o método utilizado pela ciéncia da natureza e pela ciéncia
fenomenoldgica, na definicdo de seus respectivos objetos de estudo. Como tivemos
oportunidade ver no terceiro capitulo, esse método se elabora a partir de uma percepgdo em
que se contrapdem um dado natural e outro fenomenoldgico da vivéncia da consciéncia,
exigindo uma “mudanc¢a de olhar” a andlise transcendental, implicando, concomitantemente,
uma mudang¢a de método.

A segunda mencao do tempo em “Idées I’ aparece no fim da mesma sessdo, evocando
no paragrafo 118, de modo ainda preliminar, a analise sintatica da consciéncia, ndo sob uma
base do tempo fenomenoldgico, mas tdo somente como dado descritivo, visando a consciéncia
como unidade que envolve todas as vivéncias do fluxo de consciéncia'*. A unidade da
consciéncia se d4 no fluxo permanente que une uma consciéncia a outra, sem, porém,
especificar suas modalidades, que unifica passado e futuro a uma mesma experiéncia
perceptiva. “Idées I’ ndo estrutura, assim, o detalhamento de uma andlise retencional,
componente essencial da nova definicio de consciéncia intencional fundamentada
temporalmente.

Em que incide a analise da temporalidade na fenomenologia e quais os elementos
marcantes a especificagdo do campo da imanéncia? Tem-se uma série de consequéncias. A
mais importante, cremos, estd no fato de Husserl, ao integrar o tempo no centro da
constitui¢do intima da consciéncia, acaba por instalar uma nova ordem de correlacdo entre
consciéncia e objeto. Internamente, a analise fenomenoldgica do tempo se fundard no seio
estrito da interioridade psiquica, circunscrevendo o campo da imanéncia em dois dados
complementares: temporal e transcendental. E evidente que as contraposi¢des sobre o tempo,
ora como fluxo, ora como objeto, na andlise fenomenoldgica, ndo se limita a um dado

metodologico, mas se abrem a uma ordem maior de problemas.

144 Embora Husserl (1950a, p. 403, traducio nossa), neste paragrafo, esteja mais preocupado com as formas
sintaticas da consciéncia, em sua manifestagdo noética ¢ noematica, que compdem, do mesmo modo, uma
unidade da duracdo de uma vivéncia, ndo deixa de mencionar a base temporal em que se assenta esta mesma
analise sintatica: “O que ¢ verdade de uma vivéncia isolada o € de todo fluxo de vivéncias. As vivéncias podem
ser, assim, distintas no que se refere uma a outra em sua esséncia, se constituem em seu conjunto em um Gnico
fluxo temporal, enquanto que membro de um tnico tempo fenomenologico”.

150



A primeira delas ¢ a de que ao interligar tempo e intencionalidade, um dado
transcendental que aparece € a ndo objetivagao do fluxo da consciéncia, e a necessidade de se
especificar sua relagdo com o objeto perceptivo'*. A segunda, interligada a primeira, se refere
a dimensdo constitutiva. A ordem da transcendéncia que se anuncia na imanéncia, como se
refere Ricoeur em nota de rodapé (HUSSERL, 1950a, p. 272), “a face-objeto da vivéncia”,
assim como da constituicdo do eu, em sua “face-sujeito” da mesma vivéncia, requer
detalhamento especifico da dimensdo temporal que envolve estas respectivas distingdes na
imanéncia. Tais ordens de questdes levam a uma necessaria especificacdo da estrutura
intencional em que se constituem as vivéncias no tempo fenomenoldgico, ¢ de como se
articula o eu nesta nova modalidade transcendental.

Assim, “Idées I’ faz apenas o levantamento prévio das questdes de ordem constitutiva
em que o tempo indiretamente estd envolvido, compondo um dado intrinseco a redugdo
fenomenoldgica, sem, contudo, entrar nos meandros do fluxo da consciéncia, detendo-se
apenas no dado presente original. Com a reducao transcendental, a consciéncia ja havia
perdido seu vinculo com toda realidade material e cdsmica (o mundo), em que se da a
sucessdo do objeto perceptivo, mensuravel na passagem de um instante e de um objeto a
outro. O tempo da vivéncia, ao contrario, como tempo imanente, em suas diversas
modalidades, seja do agora, do passado ou do futuro, ¢ essencialmente imensuravel, € por isso
ndo pode ser visto como objeto, nem como independente na andlise fenomenoldgica, mas

deve ser visto e interpretado no conjunto da apresentagdo origindria.

143 Na analise fenomenologica, o tempo esta sempre referido como fluxo, nunca como objeto ou como um ente
independente, como bem nos recorda Bernet (2003, p. 24, tradugdo nossa), em sua introdu¢do ao volume B
extraido de Husserliana X “Sur la Phénoménologie de la conscience intime du temps”, quando faz uma
contraposi¢do sobre o tempo na analise de Husserl e Aristoteles: “Nao ha, alids, mais grandes dificuldades em
por a contribui¢do de Aristdteles em relagdo com a concepgdo que Husserl faz do tempo [...]. Para estes dois, as
determinagdes temporais como, ‘mais cedo’ ou ‘mais tarde’ , como ‘o futuro’, ‘presente’, ou ‘passado’, sdo
predicados de um objeto que se pde no seio de um sistema de localizacdo espago-temporal englobante. A linha
de pontos do agora que renasce continuamente tem a fun¢do de medida deste movimento. A irreversivel sucessao
destes pontos do agora é comparavel a sériec dos nimeros que se obtém pela soma constante da unidade. O
nimero, a unidade temporal do agora, conta 0 movimento, o tempo contado e, como sucessdo de agora sempre
novos, ¢ em si contado simultaneamente. E neste ponto de vista aristotélico que destaca-se a teoria husserliana
do presente fluindo-permanecendo. Certamente, Aristoteles estd mais indeciso quanto ao modo de ser do tempo e
do agora, do que Husserl, mas todos os dois de qualquer modo se acordam de que o tempo nio é um ente
independente, ndo um objeto (presente), ainda que nenhum tempo possa ser dado sem objeto. O tempo se
encontra primeiramente na experiéncia da natureza, no movimento e na mudanca das coisas que nos rodeiam. Se
entdo o tempo em si mesmo é concebido como um género de movimento, é seguindo espontaneamente o
movimento caracteristico dos corpos fisicos . Husserl se contrapos as sedugdes de uma tal comparacdo, mas ele
ndo conseguiu no entanto, escapar totalmente a uma naturalizacdo, ou a uma subsequente objetivacdo da
consciéncia do tempo”.

151



E ilustrativo o exemplo que Husserl utiliza para distinguir o tempo césmico do
fenomenoldgico, ao estabelecer a distingdo eidética que ha entre a vivéncia perceptiva da cor

€ sua extensao.

O tempo coésmico ¢ em relagdo ao tempo fenomenoldgico de qualquer maneira
analoga ao que € a ‘extensdo’ (Ausbreitung), pertencente a esséncia imanente de um
contetdo concreto de sensagdo (por exemplo um dado visual no campo dos dados
visuais de sensagdo) em relagdo a ‘extensdo’ (Ausdehnung) espacial objetiva, a
saber, a extensdo fisica do objeto que aparece e que se ‘esboga’ visualmente neste
dado de sensacdo. Seria absurdo de situar no mesmo género eidético um momento
de sensag@o, como a cor ou a extensdo, ¢ 0 momento da coisa que se esboga através
dela, como a cor da coisa e a superficie da coisa. Acontece a mesma coisa no tempo
fenomenologico e no tempo do mundo. (HUSSERL, 1950a, p. 271, tradugdo nossa)

As reflexdes de “Idées I’ sobre a temporalidade sdo de ordem genérica. Nao diluem o
problema do tempo e suas modalidades; fazem apontar apenas para um “enigma” (p. 275)
que, ndo obstante, envolve a esfera fenomenoldgica, e que ndo estd ainda em vias de se
resolver nos limites da obra. Esse enigma aponta para algumas questdes importantes: ele
envolve uma propriedade eidética que precisa ser situada na reducdo pura, assim como das
conexoes das vivéncias entre si ¢ sua duragdo na imanéncia da consciéncia, como dado do
‘fluxo de vivéncia’, que se escoam indeterminadamente.

A vivéncia, porém, ¢ essencialmente diferente do fluxo de vivéncias: uma € transitoria;
a outra, permanente. Isso mostra a emergéncia de um “eu”, como instante concéntrico no

fluxo temporal da imanéncia pura.

“Cada vivéncia, por exemplo, uma vivéncia de alegria, assim como pode comecar,
pode terminar, e assim, delimitar sua duracdo. Mas o fluxo de vivéncia ndo pode
comegar nem terminar. Cada vivéncia enquanto ser temporal é vivéncia de seu eu
puro” (p. 275, tradugdo nossa).

O “eu” se apresenta assim como dado originario de unificagdo das vivéncias, que pode
voltar seu olhar sobre si mesmo, num gesto de autorreflexao, apanhando sua manifesta¢ao na
duragdo pura de uma presenga originaria. Como acontece esta unificagao do fluxo em torno de
um eu? Ou como se constitui o dado temporal fenomenoldgico? Husserl ndo especifica o
suficiente em “Idées I, sendo necessario o aprofundamento do tema em outros trabalhos. As
ligdes sobre o tempo retomadas apos “Idées I’ lancam algumas luzes sobre as dificuldades
que engendra o tempo na reflexdo fenomenoldgica transcendental e que precisam ser

devidamente integradas ao dado perceptivo originario. A relacdo entre ego e tempo como

152



motivacao da experiéncia intencional da consciéncia nos ajudard no esclarecimento dessas

dificuldades.

5.1 Ego, tempo e motivagao

No quarto capitulo de nosso trabalho, vimos o cardter eidético em que se reduz a
investigagdo fenomenoldgica, ao se formalizar os componentes fundamentais da imanéncia
como consequéncia de sua ruptura com as estruturas empiricas ¢ de ordem objetiva, o que
torna a analise imanente fenomenologica, um essencialismo de principio. A analise estrutural
desse essencialismo nos oferece elementos para compreender de modo mais adequado, como
a temporalidade constitui caracteristica intrinseca a consciéncia, tornando-se base da
constitui¢do propriamente transcendental.

A instalacao do ego no seio da consciéncia nos ajuda a compreender com mais nitidez,
o alcance da fundamentacdo dessa mesma consciéncia, em que o transcendental ¢ constituido
em uma dimensao temporal. Numa breve passagem da “quarta meditacdo cartesiana”, Husserl
trata da génese egologica envolvida na concepgdo do tempo fenomenoldgico. A consciéncia
do tempo ¢ marcada por um dado intrinseco a ela, da ordem de esséncia, que caracteriza seu
proprio fluxo de vivéncias, garantindo a passagem de uma consciéncia a outra, como sua
génese e origem. Husserl nomeia esse dado intrinseco da consciéncia, como prévia e garantia
de sua manifesta¢ao intencional, de motivagdo. O ego, ou 0 eu puro, como tratard em outras
passagens, capitaliza e se torna o centro irradiador dessa motivagao.

O ego transcendental ¢ constituido pelo conjunto de vivéncias, que formaliza sua
unidade a partir do fluxo permanente. A estrutura que fundamenta e anima cada vivéncia,
como elemento dinamizador, constituindo o conjunto de vivéncias em sua fluidez ¢é articulado
pela motivacdo'*’. A motivacdo, como lei de esséncia, coloca cada vivéncia como particular, e
ao mesmo tempo, como componente do fluxo de vivéncias, em que cada singularidade s6 ¢
possivel emergir, se integrada a esse fluxo. Essa motivagao articula inclusive as modalidades

temporais, principio normativo de uma génese universal das vivéncias.

¢ Husserl (1994, p. 123), em “Meditacbes Cartesianas”, prefere o conceito de motivagio em vez de
“causalidade”, devido aos grandes prejuizos que este conceito pode causar a analise fenomenologica.

153



Nos podemos também a considerar como uma normatividade formal de uma génese
universal segundo a qual passado, presente e futuro se reconstituem em unidades
continuas em uma certa estrutura formal noético-noematica dos modos fluentes de
doagdo (HUSSERL, 1994, p. 123, tradugdo nossa)

O processo que desencadeia o surgimento de uma vivéncia no seio do fluxo de
vivéncias e que caracteriza o principio formal e universal da génese do ego se assenta na ideia
de tempo como fluido. No centro desse processo, estd a propria vida da consciéncia que se
desenvolve em sua unidade temporal, como presente, passado e futuro. De modo sintético,
para a fenomenologia, este presente, o agora perceptivo, se manifesta sempre, ou como um
“tendo sido” ou como possibilidade do “devir”. A motivagdo se caracteriza por essa
mobilidade e emergéncia permanente do ego, pela unificagio das vivéncias no seio da
consciéncia, a0 mesmo tempo em que possui o carater genético de constituicdo de toda
intencionalidade nessa mesma consciéncia'*’.

Husserl acaba instalando o ego no interior da consciéncia, como elemento unificador e
estratificador de toda vivéncia, a ponto de conjeturar toda objetividade como possibilidade de
experiéncia, como lei de esséncia da consciéncia. Se o mundo ja existe antecipadamente a
consciéncia, uma estrutura formal genética é necessaria, o que permite que o mundo, mesmo
existindo antes, s6 possa assumir significado por meio da estrutura formal unificadora do ego
transcendental, conjectura indispensdvel a toda andlise fenomenoldgica eidética, em que se

pressupde uma concepcao de tempo unificadora de todas as vivéncias.

5.2 Imposi¢Oes acerca da consciéncia do tempo

Procuramos situar acima, dentro do que se propde nosso objeto de pesquisa, um
espaco minimo em que se situa e se apoia a reflexao husserliana sobre o tempo. A tematica da
temporalidade envolve, segundo Husserl (1950a, p. 274), um conjunto de problemas que
acarretam “dificuldades imensas”, e ndo seria nosso objetivo aqui dar conta de todas essas
dificuldades. Objetivamos tdo somente, para a andlise da imanéncia, evidenciar a estrutura
que envolve a consciéncia em sua fundamentagdo temporal como fluxo permanente, essencial
a constituicdo da analise fenomenoldgica de objetos puros, seja da percepgao, da fantasia, etc.

A fundamentac¢do da vida da consciéncia como fluxo, o que se vera nos textos que seguem a

"7 E nesta estrutura genética constitutiva que Husserl desenvolve as formas fundamentais elaboradas na década
de 20, a “sintese ativa” e a “sintese passiva”, como caracteristica resultante de toda consciéncia, no sentido mais
abrangente de sua relagdo com mundo.

154



especificagdo transcendental, implica uma inversao da andlise intima da consciéncia, de uma
estrutura constituida verticalmente, apoiado num formalismo 16gico, passa-se a uma estrutura,

. . o~ 148
que se constitui horizontalmente, pela mediagao temporal ™.

O tempo, embora tenha sempre chamado a atengdo de Husserl a necessidade de uma
elaboracdo fenomenologica, foi frequentemente tratado, no conjunto da obra, de forma
fragmentada e dispersa, ndo recebendo uma sistematizagdo definitiva. A orientagdo
especificamente transcendental em que estd envolvida a dimensdo temporal da consciéncia

recebe suas formulagdes mais especificas por volta de 1917'*

. O tempo abre uma nova fase
no pensamento filoséfico de Husserl, ndo somente como tematica fenomenoldgica, mas
também, do ponto de vista técnico, de sua reordenacao, pela colaboragao em seus trabalhos,
de assistentes que tém por missdo rever, recompilar e sintetizar os cursos e aulas que
ministrava sobre o mesmo tema.

Alguns desses textos, também chamados de “Manuscritos de Bernau”, aparecem apos
suas duas estadias de férias na Floresta Negra, em Bernau, e contaram com os trabalhos de
juncio e compilagio de E. Stein, e edigio, no final dos anos 20, de Fink'*’. So textos em que
retoma temas das ligoes de 1904/1905, consagrados a consciéncia do tempo, dando uma nova
entonagio e orientagdo & virada transcendental'”'.

O que nos interessa na virada transcendental e sua conexdo com a temadtica da

temporalidade estd relacionado ao problema da estrutura fundamental do tempo intimo da

8 Em “Phenomenology of Time”, Kortooms (2002, p. XIX, tradugio nossa) vé, na analise do tempo no periodo
da década de 20, intimamente ligados aos textos anteriores de Husserl, na passagem da analise do fendmeno
original & constitui¢do do ego, uma estruturagdo horizontal da consciéncia: “O ponto de partida ¢ a distingdo
entre ego e ndo-ego. Isso implica que Husserl ndo mais assume uma estrutura fundacional vertical da
consciéncia. Em tal estrutura vertical, trés niveis de consciéncia destacam-se: absoluta, imanente, e consciéncia
transcendente. Estes niveis, sdo empilhados por assim dizer. O nivel superior é fundado no nivel inferior porque
o nivel inferior constitui a unidade temporal do nivel superior. Substituida esta estrutura vertical, Husserl
emprega uma estrutura horizontal da consciéncia [...]”.
9" 0s escritos sobre 0 tempo podem ser divididos, segundo Bernet e Lohmar (HUSSERL, 2010b, p. 5-6,
tradugdo nossa), em trés fases: a primeira, compreendendo o periodo de 1905-1911, o segundo, compreendendo
os anos de 1917-1918, também denominado, Manuscritos de Bernau, e o terceiro periodo que se estabelece a
partir de 1930.
150" A revisdo dos trabalhos sobre o tempo no final da década de 20 se d4 em conjunto com a de outros
manuscritos ainda inéditos, que aprofundardo a andlise fenomenologica da individuagdo e a logica
transcendental. E o caso, por exemplo, de “Experiéncia e Juizo”, revisado por Landgrebe, ¢ de “Ldgica Formal e
Logica Transcendental”, que lhe serviria de introdug@o, e que posteriormente tornou-se uma obra a parte, assim
como de outros trabalhos, como “Conférences de Paris” e “Conférences d’Amsterdam”.
131 Est4 longe de haver consenso na interpretagio desses textos, como revela T. Kotoorms, “Na base do que lhe
disse Husserl acerca do conteido destes manuscritos (M.B.), Roman Ingarden, por exemplo, afirma que estes
eram certamente para Husserl os ‘mais profundos’ e provavelmente, também, seus ‘mais importantes’ estudos”.
Op. cit. p.108. Ja 1. Kern, segundo o mesmo autor, vé apenas generalidades nos manuscritos, “Ele aponta que,
nestes manuscritos, Husserl ndo anota o que ele conhece, mas sim, o que ele ndo conhece. Seu objetivo era o
desenvolvimento de novas percepc¢des (insights) pelo pensamento e escrita. Ao fazé-lo, os manuscritos de
pesquisa ndo oferecem mais que atalho de pensamento, como Kern observa, mesmo, atalhos errados de
pensamento” (KOTOORMS, 2002, p. 110, tradug@o nossa).

155



consciéncia. Dedicar-nos-emos, assim, para fundamentar o tempo na imanéncia, a primeira
parte dos “Manuscritos de Bernau”, “Struture fondamentale de la conscience originaire du
temps: L’enchainement fluant de la presentation originaire, de la Retention et de la
Protention”.

A nova abordagem desvelada por Husserl em suas pesquisas sobre o tempo, como
veremos nesta primeira parte, de modo geral, radicaliza a fenomenologia, com o objetivo de
alcangar uma “ontologia racional fenomenoldgica”, em conexao com o rigor cientifico em que
deseja transformar a filosofia. A andlise fenomenologica de objetos puros, no fluxo das

modalidades temporais, aproxima ontologia racional e validade objetiva.

Husserl escreve assim a A. Grimme, em 05/04/1918, ‘Isto retorna finalmente a uma
ontologia racional fenomenoldgica fundada em um conjunto com a resolucdo da
problematica transcendental mais profunda, isto enquanto ciéncia rigorosa, que
podera afirmar sempre sua validade objetiva. (HUSSERL, 2010b, p. 08, tradugdo
nossa)

A investigagdo que desperta o interesse por uma ontologia racional nao se limita a uma
simples analise da fenomenologia do tempo, como atesta a carta de Husserl a Ingarden, mas
se da por seus vinculos de identidade com a individuag¢do, “[...] da constituicdo do ser
individual (portanto ‘factual’) em geral e depois suas formas fundamentais essenciais”
(HUSSERL, 1968, p. 8, tradu¢do nossa). O tempo esta, assim, envolto pela questdo da
constitui¢do da individuagdo em seus fundamentos factuais e essenciais, exigindo uma analise
fenomenoldgica do ser onde ¢ constituida a percepgao.

Nao foi sem motivo que a abordagem fenomenologica do tempo chamou, desde o
inicio, a atengdo de Heidegger, sendo um dos primeiros a divulgar publicamente a
importancia de tais trabalhos no final dos anos 20, e que de modo particular, pavimentou um
percurso novo em sua analitica existencial do Dasein.

As primeiras incursoes de Husserl sobre a tematica do tempo partem da descricdo de
uma percepcao de objetos que contém, em sua manifestagdo, um carater temporal (o som que
dura), passando a propria duracdo da percepc¢do, “[...] a questao de saber se e como um ato no
presente pode perceber uma extensdo temporal que transborda o presente atual” (HUSSERL,
1910b, p. 16, tradugdao nossa). O tempo fenomenoldgico nesta circunstancia ¢ tdo somente
uma camada que reveste toda descricdo fenomenologica de objetos dados na duracdo de uma

percepgdo. A duragdo envolve uma dimensdo temporal no presente em que conserva em si a

156



doagdo passada, que € permanentemente atualizada, e que assegura sua possibilidade no devir
do objeto percebido.

A fundamentacdo temporal da analise fenomenoldgica realizada no periodo de 1904,
por seu carater de ensaio, levou Husserl a uma série de dificuldades nas quais ndo encontrava
uma solucdo adequada ao problema da duracdo dos objetos percebidos. Somente quando se
dedica, em Bernau, as pesquisas que configuram a toda duracdo um fendémeno de esséncia,
assentados no polo imanente, subsididrio da descricdo temporal fenomenoldgica, ¢ que
descobre estes dois movimentos intrinsecos a consciéncia intencional, que denominou,
“protensdo’ e “reten¢do’.

H4, nesse sentido uma grande diferenga na analise temporal no que se refere ao antes e

ao depois da virada transcendental.

Nos primeiros textos, Husserl chama esta consciéncia interna de sensagdo
‘consciéncia absoluta’, e nos manuscritos de Bernau ‘processo originario’ ou ‘fluxo
originario’. As sensagdes s3o designadas nos primeiros textos como ‘objetos
temporalmente imanentes’ ¢ se distinguem enquanto tais dos objetos transcendentes
pertencentes ao tempo objetivo como o som do violdo, por exemplo. Os manuscritos
de Bernau designam, geralmente, estes objetos temporais imanentes, simplesmente
como ‘eventos’ temporais, € a consciéncia interna deste, como ‘vivéncias’. (p. 18,
tradug@o nossa)

Esta mudanca de linguagem acerca das operagdes perceptivas revela uma nova
inflexdo no pensamento de Husserl, em que a temporalidade transcendental assume papel
importante para os objetos apreendidos na consciéncia absoluta. Porém, Husserl se defronta
com dificuldades em estabelecer, antes dos manuscritos de Bernau, a determinagao eidética
entre consciéncia absoluta, resultante da reducdo transcendental, e os objetos temporais
imanentes, ou perceptivos. A consequéncia disso € que por meio da consciéncia absoluta, os
dados de sensa¢do ndo pertencem mais a esta consciéncia como componente real (reelle), mas
assumem sua composicao eidética pura, o que introduz, nesta mesma consciéncia pura, um
dado de constituicdo em relagcao aos dados de sensacao.

Husserl tenta, com a descrigdo temporal da consciéncia absoluta, fugir da regressao ao
infinito em que pode recair a descricdo fenomenoldgica da impressdo original. Isso acontece
quando uma percep¢ao, em sua presenca original, se modifica a cada passagem a impressao
seguinte, sendo sua sucessdo uma sequéncia de novas impressdes, constituindo uma
consciéncia ao se formar a partir da “modificacdo da modificagdo”. As estruturas retencionais
e protensionais da consciéncia intima do tempo procuram resolver o problema da redugao ao

infinito de uma impressdo originaria, a0 mesmo tempo em que justifica sua duracdo ao

157



instala-la em um movimento de fluxo continuo da consciéncia, como dindmica de sua

estrutura e constitui¢do propria.

5.3 Estrutura fundamental da consciéncia originaria

A temporalidade compde a estrutura da consciéncia fenomenologica e envolve a
apreensao de objetos puros. A descricdo da imanéncia, em sua essencialidade, perpassa os
aspectos em que o tempo ¢ concebido como momento imprescindivel de constitui¢ao, seja da
consciéncia transcendental, seja dos objetos imanentes. A vinculagdo entre objetos imanentes
e a descricdo temporal fenomenologica da consciéncia, como condicdo de possibilidade de
tais objetos, sera fundamentada primeiramente por Husserl, a partir da composi¢ao temporal
da consciéncia, no entrecruzamento entre dois de seus elementos intencionais
interdependentes, a retencao e a protensao.

O ponto de partida da andlise fenomenoldgica pressupde que toda percepgdao envolve
uma dimensdo temporal em que um objeto se doa a consciéncia, principio de toda anélise
eidética. Nessa doagdo, em que um objeto ¢ tomado em sua constituicdo imanente, o dado
revelador do fendmeno se constitui pela apresentacdo original do objeto (o agora perceptivo,
ou a vivéncia intencional) na consciéncia'’>. O momento especifico em que ocorre a
apresentagdo originaria do objeto se da por intermédio da jun¢do dos componentes retencional
e protensional, inerente a toda consciéncia intencional.

O detalhamento tardio da consciéncia intima do tempo, sempre vislumbrada por
Husserl, ¢ essencial a descricdo fenomenoldgica e eidética dos objetos da percepcao, pois
constituem elemento intrinseco a consciéncia, sem a qual as mesmas descri¢des careceriam de
uma compreensao mais precisa da intencionalidade da consciéncia. A descrigdo eidética era,
até entdo, realizada por uma analise metodologica estatica, em que os atos de consciéncia se
configuravam de forma estratificada, sem possuir uma identificagdo continua no fluxo da

consciéncia. Com a insercdo da andlise temporal fenomenoldgica, foi possivel a passagem a

132 Como sinaliza Kortooms (2002, p. 112, tradugdo nossa), em relagio & evolugdo da terminologia husserliana
sobre o tempo, “O termo apresentagdo ‘original” substitui os termos usados anteriormente por Husserl, tais como
‘impressdo original’ e ‘sensacdo original’. [...] O termo ‘impressdo original’ indica uma mera posse de um
contetido de sensag@o na consciéncia. Ao contrario, o termo ‘apresentagdo original’ faz justica a convicgdo de
Husserl desenvolvidas nos anos seguintes as suas conferéncia de WS °04/05, a saber, a conviccdo que a
consciéncia de algo que estd presente ¢ uma consciéncia intencional. [...] Esta consciéncia traz algo no
fenémeno, e possui um papel ativo, mesmo se esta atividade nao é necessariamente uma possessdo atenta do que
aparece”.

158



um método que considera, a partir do proprio fluxo da consciéncia, tanto os objetos
imanentes, como suas vivéncias. Esse método se engendra a partir da fluidez permanente da
consciéncia. O encadeamento de seus varios momentos ndo ¢ sendo resultante do
entrecruzamento do componente retencional e protencional dos atos intencionais de toda
consciéncia.

O que a analise temporal desperta e aprofunda, a partir da adogao do fluxo como dado

intrinseco de manifestacdo dos objetos na consciéncia, ¢ que a consciéncia retencional ¢

oo

composta por uma dupla intencionalidade, uma em que se dirige aos objetos doados
imanéncia, ¢ outra, voltada a consciéncia de si mesma, em que aparece um “eu” de fundo na
sua fluidez permanente, num movimento concomitante, transversal e longitudinal, “Husserl
nomeia a primeira orientacdo da intencionalidade retencional de ‘intencionalidade transversal’
e a segunda de ‘intencionalidade longitudinal’” (HUSSERL, 2010b, p. 21).

A ideia da consciéncia como fluxo se fundamenta a partir da constituicdo da propria
percepcao, em que sua duracdo ¢ composta pela fragmentacdo em varios momentos do ato
perceptivo. Nesse caso, o eu ¢ lancado a espera sempre vigilante de um horizonte de

possibilidade no qual o ato perceptivo pode se engajar livremente.

O agora (dito de modo diferente, a presenca original) é o ponto limite de dois tipos
de atos ‘presentificantes’, as retengdes e as protensdes. Uma vez que o eu ¢
apreendido na consciéncia perceptiva ele possui continuamente o horizonte aberto
de futuro, o horizonte de uma espera atual possivel. A espera atual ¢ em si mesma a
entrada da atencdo neste horizonte. (p. 32, tradugdo nossa)

Destaca-se, neste horizonte perceptivel possivel, pela sucessio do fluxo da
consciéncia, ¢ mesmo da correlagdo dos atos de consciéncia, retengdo e protensdo, com 0s
objetos imanentes, o dado fenomenologico da atencao, como ja tivemos a oportunidade de ver
no segundo capitulo. A atencdo € responsdvel agora, na sucessdo do fluxo, pela passagem de
um momento a outro de um ato de consciéncia, em que de uma espera vazia, constitui-se em
uma percepcao doadora original, que faz sobressair seus momentos, pela propria “atengdo” de
suas partes, “Mesmo que o acontecimento cesse, a atengdo pode continuar fixa nele, sem se
dirigir a novos acontecimentos” (p. 32).

Numa percepgao que se escoa no tempo, podemos, no conjunto de suas varias partes,
nos dirigir, pela retencdo vazia, a alguns desses momentos. Porém, ao retornarmos a algumas
dessas partes que estdo retidas em nossa lembranga, o dado perceptivo sofre uma modificacao.
Isso expde o fluxo permanente da consciéncia, assim como de sua capacidade intuitiva, tanto

na atualizacdo de uma percep¢do passada, como da alteracdo do dado perceptivo. “Mas o

159



apreendido de cada vez pode se tornar intuitivo apenas se se preencher na direcdo do fluxo
temporal, na constitui¢ado novamente” (p. 33).

Como se dd o entrelacamento, no interior da consciéncia origindria, da
intencionalidade retencional e protensional? Deve-se afirmar seu principio intencional, ou
seja, ela ¢ efetivamente um processo consciente. O dado perceptivo que se escoa no fluxo da
consciéncia, por determinagao desta, possui também a caracteristica de fluidez. A atencao tem
a funcdo de apreender certos momentos da percep¢do no fluxo da consciéncia; quando isso
ndo acontece, s6 temos o fluxo, consequentemente, o eu puro ndo se posiciona em nenhuma
parte da percep¢ao doadora. A atengdo, assim, expressa uma dupla fungdo, evidencia um dado
perceptivo, a0 mesmo tempo em que coloca o eu puro como corresponsavel pela retencdo dos

eventos constituidos nessa mesma percepcao.

5.3.1 Retencgao e protensao na constitui¢ao do tempo fenomenoldgico

O ponto de partida da andlise do tempo fenomenoldgico se constitui sempre a partir da
percepgdo originaria, ou simplesmente, de um “agora” perceptivo, propiciado por uma
estrutura organizativa intrinseca a vida da consciéncia. Por outro lado, temos a materialidade
do ato, ou os “data” (dados) hyléticos, objeto resultante da intencionalidade da consciéncia,
que anima e compde sua vivéncia sensivel, constituindo toda consciéncia como consciéncia
de qualquer coisa. O proprio fluxo se constitui, do mesmo modo, por um dado hylético nao
retido ainda pela atengao.

O tempo fenomenoldgico se mede assim pelo entrecruzamento prévio inerente a
consciéncia de um dado e a consciéncia propriamente dita, que se configura como resultante
da percepcdo originaria. O que permite constituir o tempo intimo a consciéncia ¢ justamente
sua dupla conformacao intencional, protensao e retengdo, que se configura instantaneamente
ao fluxo da consciéncia.

Num evento perceptivo qualquer, em que, pelo dado hylético, se constitui a percep¢ao
originaria, pode-se estabelecer, no percurso do fluxo de consciéncia, varios momentos em que
esse fluxo sofre uma fragmentacdo a partir dos novos ‘data’ que se apresentam no campo
perceptivo. Na linha vertical, eles seriam compostos pela sequéncia de momentos dentro do
proprio fluxo, my...m;...my. Para cada um desses momentos, entrecruzam-se retencdo e

protensdo, que permitem a apreensdo de alguns desses momentos da vivéncia perceptiva

160



origindria. Temos, desta forma, uma dupla intencionalidade, uma que se realiza na doagdo
intuitiva do fluxo atemporal da consciéncia absoluta, na passagem da impressao original do
mp a mj, € assim sucessivamente; € a outra intencionalidade, na sucessao temporal dos objetos
imanentes, no fluxo permanente da consciéncia retencional. Como isso ocorre e quais as
caracteristicas essenciais desses componentes intencionais da consciéncia?

Na consciéncia intima do tempo, a vivéncia ¢ uma experiéncia da consciéncia
absoluta, que se designa, assim, por sua for¢a constituinte. Vivéncia e experiéncia compdem a
propria vida da consciéncia em sua manifestacdo de fendmenos puros. Tais fendmenos puros
se constituem através da modalidade intencional da consciéncia, no horizonte de mundo
possiveis de uma percep¢ao originaria.

Os “data” hyléticos tornam-se, assim, o centro de toda experiéncia vivenciada pela
consciéncia absoluta, a0 mesmo tempo em que centraliza toda aten¢ao da reten¢do no fluxo da
consciéncia. A propria possibilidade da manifestacdo do dado hylético configura-se, em
ultima instancia, como propriedade de retengdo que possui todo ato intencional no interior da
consciéncia absoluta. Assim, vivenciar e experienciar compde a intencionalidade retencional
da consciéncia, que ¢ transversal a todo ato, ou seja, voltada aos objetos constituidos na
imanéncia. O ato retencional permite a consciéncia uma abertura de mundo em que toda
experiéncia ¢ possivel a uma consciéncia em sua apreensdo originaria'>>. Ela permite, pela
descri¢do fenomenologica, circunscrever, ndo somente o objeto que se doa a consciéncia em
suas mais variadas manifestagdes, mas também, o de circunscrever o eu que possibilita essa
experiéncia.

Se a retengdo permite a captagdo instantanea de qualquer dado perceptivo e garante
sua fluidez como consciéncia absoluta, o ato horizontal desse entrecruzamento é sustentado
por outro ato intencional da consciéncia, a protensdo. O dado intencional longitudinal ¢ uma
estrutura prévia da consciéncia que permite que todo “agora” perceptivo se estenda na
consciéncia intima do tempo. Nesse entrecruzamento intencional, a consciéncia ¢ ainda
motivada internamente pela espera, em sua permanente vigilia, fendmeno intrinseco de toda
consciéncia, que a caracteriza, no seu movimento interno, como consciéncia “de” qualquer
coisa, ou seja, mais do que o presente, o que constitui a consciéncia € seu “devir”, como fluxo

permanente de experiéncias perceptivas. A espera impulsiona a consciéncia a langar-se ao

153 Bernet (2003, pp. 42-43, tradugio nossa) faz uma distingdo de esséncia entre retengio e recordagdo, embora
ambas estejam referidas de alguma maneira ao passado, “Na recordag@o, o passado ndo permanece, contudo,
unicamente consciente e apreensivel, apenas na retengdo, ele ¢ ao contrario, expressamente presente ‘de novo’,
‘mais uma vez’. Certamente, ndo presente enquanto que presente (como na apreensao original) mas presente

enquanto presente passado. Esta ali também o sentido da defini¢do de recordacéo como ato de ‘presentificagdo’”.

161



futuro, num preenchimento constante, em busca de um novo “datum” original presente. “Dir-
se-4, em seguida, que uma espera que se preenche permanentemente, procede continuamente
em cadeia, ou seja, de fase em fase” (HUSSERL, 1910b, p. 35, traducdo nossa).

Segundo Husserl, a defini¢do de protensdo se caracteriza por sua mutagdo constante
em relagdo ao ato perceptivo anterior, o que a faz vincular-se sempre ao futuro, e a retengao,

ao contrario, se conectando sempre ao passado.

Toda protensdo que precede se comporta em dire¢do a cada uma das seguintes no
continuum protencional, do mesmo modo que toda retengdo segue o fato em diregdo
a precedente da mesma série. A protensdo que precede contém intencionalmente em
si todas (aquelas) ulteriores (as implica), a retengdo que segue implica
intencionalmente todas (aquelas) anteriores. (p. 36, tradugdo nossa )

A protensdo alimenta e constitui uma cadeia, interligando o fluxo das vivéncias em
seus varios “agora” origindrios, o que permite a intencionalidade protensional estruturar o
fluxo numa extensdo longitudinal, se conectando tanto com o ato perceptivo anterior como
com o posterior. A caracteristica tanto da reten¢do quanto da protensdo ¢ sua presenca
continua no fluxo da consciéncia, como garantia de sua atualidade e continuidade'>*. Um
agora perceptivo s6 pode permanecer como vivéncia que flui no intimo da consciéncia, se se
apresentar na modalidade em que se entrecruza o ato intencional da retencdo e da protensao,
fundando-se como consciéncia absoluta de si e dos objetos imanentes. Sua condicdo de

aparecimento e de existéncia depende de sua permanente mutagdo e passagem de uma

vivéncia pura a outra.

5.3.2 Retencdo e protensdo na constituicdo temporal do objeto fenomenoldgico

A constitui¢ao do objeto fenomenoldgico, na consciéncia absoluta, estd intimamente
ligada a constitui¢do intima do tempo. Se a reten¢do garante a presenca originaria do dado
perceptivo no fluxo da consciéncia, por sua dupla forca intencional, primeiro em relacdo ao
objeto imanente e, em seguida, por sua relacdo a si, a protensdo da suporte & manifestagao
continua dessa mesma vivéncia, como garantia da consciéncia intencional, através da

manifestagdo de sua presenca sempre atualizada. Porém, a cada processo ulterior do objeto

5Bernet (2003, p. 51, tradugdo nossa) caracteriza, do mesmo modo, distintamente estas duas formas de
intencionalidade, “Na intencionalidade retencional transversal, a consciéncia absoluta constitui igualmente os
objetos imanentes ¢ o sistema de lugares temporais e aferentes; na intencionalidade retencional longitudinal, ¢ o
fluxo de consciéncia absoluto em si mesmo que aparece, ainda que somente depois ¢ ndo enquanto objeto, mas
como fluxo da pura atualidade intencional”.

162



vivenciado, ocorre uma mutagdo na consciéncia presentificante originaria. Assim, o que
permite a passagem de uma protensao a outra, ¢ exatamente o valor flutuante, em que uma
vivéncia se preenche para logo em seguida ceder lugar a outra, numa atitude de permanente

espera e preenchimento da intencionalidade protencional.

Eu digo que no viver mesmo, todo intervento ‘de novo’ em si mesmo, toda
intervencao de contetidos originariamente presentes, ¢ caracterizada de maneira
intencionalmente variada, por uma forma consciente necessariamente mutante (a
despeito de toda comunidade de esséncia), ¢ que esta abre a uma compreensio para a
apresentagdo origindria como que constituindo uma presenga originaria do
acontecimento, uma doacdo originaria do ponto temporal objetivo enquanto que
agora e agora sempre ainda novo. (HUSSERL, 1910b, pp. 37-38, tradugdo nossa)

Desde que uma experiéncia originaria se inicia, ocorre por necessidade de esséncia um
escoamento ¢ encadeamento retencional do dado hylético. A dindmica da vida intima da
consciéncia ¢ formada por essa expectativa que anima a consciéncia a uma espera permanente
de um novo “data” hylético, que funciona como uma pulsdo de vida e abertura de mundo a
toda experiéncia possivel. A experiéncia originaria de uma vivéncia se desdobra, assim,
continuamente, no horizonte aberto de acontecimentos que, por esséncia, torna-se um
horizonte intencional de protensdo longitudinal.

Husserl procura visualizar a passagem temporal, ao constituir um diagrama acerca da
constitui¢do intima do tempo na consciéncia, fundamentado no entrecruzamento dos vetores

intencionais visto até aqui, da retencdo e da protensdo' ™

. O diagrama busca, por uma analise
grafica do fluxo da consciéncia, instalar os pontos em que ocorre o cruzamento das hastes
horizontais/verticais e longitudinais. O diagrama estabelece, ao mesmo tempo, o instante do
“agora” vivenciado e seu fluxo no tempo, o que estimula a compreensao da passagem de um
dado hylético ao outro, ou de uma vivéncia a outra. A experiéncia originaria doadora do
objeto se constitui do mesmo modo, do entrecruzamento desses vetores € seu movimento
longitudinal.

A haste vertical, assim como a horizontal, constitui a consciéncia momentanea do
objeto origindrio, com seus intervalos temporais retencionais conectados entre si, na medida
em que se da a passagem de um ponto a outro do passado. Isso ocorre igualmente com a

modalidade do presente e sua perspectiva horizontal, na medida em que permanece aberta a

toda experiéncia do devir. O continuo retencional ¢ constituido por momentos diversos, em

135 A este respeito, segundo Bernet (2003, p. 50, tradugio nossa), para esses modelos graficos, “[...] a imagem de
circulos concéntricos ou de aspirais graficas seriam bem mais apropriadas do que um conjunto de planos de linha
na figuragdo da consciéncia retencional”.

163



que o ultimo carrega consigo todos os momentos anteriores no mesmo seguimento de fluxo.
“O passado se enriquece igualmente de um presente originario que surge” (HUSSERL,
1910b, p. 40, traducao nossa).

A protensdo garante o0 movimento do objeto vivenciado na consciéncia, semelhante a
dindmica retencional, e tem também sua origem no ponto onde surge o objeto originario.
Todo esse percurso retencional e protensional garante a constitui¢do do objeto vivenciado na
consciéncia, em sua manifestacdo fenomenoldgica pura. Pelo diagrama, a consciéncia
intencional, em sua dupla haste, permanece constantemente langcada no mundo das
experiéncias possiveis, em que o presente ¢ constituido pelo passado e preenchido pela
mediacdo da retencdo, em um permanente “tendo sido” e, consequentemente, o futuro
constitui-se como expectativa de um preenchimento sempre possivel e necessario.

Esquematicamente, se percebe que a protensdo ¢ uma retengdo invertida, no sentido da
conjugacgdo de certo movimento e de sua necessaria fixagcdo. O ponto originario, porém, ¢ a
retencdo, ou, a impressao pura, que faz a vivéncia intencional emergir de modo consciente. A
protensdo descendente se introduz na série continua vertical, na passagem de um
preenchimento a outro, ndo 0s mesmos, mas como protensdo retencional modificada da
anterior.

A consciéncia protensional se caracteriza por seu movimento continuo, dirigindo-se
sempre a seu intervalo seguinte, levando sempre em conta a consciéncia retencional, como
complemento de seu movimento. O fluxo da consciéncia constitui-se, assim, na sintese

imanente e temporal de um objeto originario. O objeto € constituido pela consciéncia, na

medida em que a consciéncia € consciéncia intencional por esse mesmo objeto.

5.4 Retencdo, protensdo e consciéncia de preenchimento

O fluxo da consciéncia caracterizado pelo entrecruzamento intencional de retengao e
protensdo, simboliza a propria sintese temporal de um objeto dado originariamente, a0 mesmo
tempo em que configura sua espera como abertura ao futuro. A esséncia da consciéncia como
dado protensional e retencional, como caracteristica imanente pura, se da pela sua permanente

necessidade de preenchimento, fundamento de seu movimento e carater intencional.

164



Isto quer dizer que a nova série de ‘passado como tal’ ndo somente vem, mas vira e
deve vir’. A consciéncia ‘suporta uma modificagdo’ pela qual ela ndo é apenas
continuidade retencional, mas ao mesmo tempo, continuidade protensional. O que
significa que pertence a esséncia desta consciéncia de ser continuamente preenchida,
de modo que todo preenchimento ¢ simultaneamente intensdo para um novo
preenchimento, e assim sucessivamente. (p. 46, traducdo nossa)

Essa estrutura interna a consciéncia em sua permanente sintese temporal do antes, do
agora e do depois, como dado imanente do tempo fenomenologico, caracteriza a propria vida
da consciéncia, no sentindo mais amplo do termo. Husserl (1910b) nos faz ver que o
preenchimento da consciéncia, sua modificagcdo e apreensdo origindria de um novo objeto, se
caracteriza pelo seu proprio fluxo, como sintese temporal. Assim, o fluxo da consciéncia
segue um movimento retencional e protensional que, ao conter seu passado no seu presente,
se abre permanentemente ao futuro, como dindmica flutuante da consciéncia temporal. “Neste
sentido, o passado significa consciéncia retencional e o futuro consciéncia protensional [...]”
(p. 49).

A retengdo e a protensdo sdo consciéncias que se modificam permanentemente, ao
mesmo tempo em que sdo consciéncias dessa mesma modificacdo. Elas representam, assim,
pelo seu proprio fluxo, como j& vimos, uma dupla intencionalidade, uma que se dirige aos
objetos temporais imanentes e outra que se dirige a si mesma como consciéncia de seu fluxo.

O tempo fenomenolédgico, e por si transcendental, se constitui somente a partir da
apreensao de um processo originario, como consciéncia intuitiva, de uma vivéncia originaria
perceptiva. O tempo transcendental ocorre a partir de um triplice nivel descritivo: o primeiro,
e mais geral, ocorre como dado imanente a consciéncia de preenchimento; o segundo, como
consciéncia do objeto vivenciado; e o terceiro nivel transcendental se da na consciéncia de si
como consciéncia de apreensdo intencional (HUSSERL, 1910b, p. 49). Neste nivel de
descri¢do da consciéncia intima do tempo, consegue-se, pela unidade do fluxo da consciéncia,
alcangar seu elemento constituinte, como consciéncia intencional de um objeto.

A consciéncia ¢, assim, em seu poder constituinte, puro fluxo. Mas ndo ¢ o fluxo a
exemplo da sucessdo do tempo objetivo, como tempo corrente, mas, ao contrario, ela contém
esse tempo e toda forma de objetividade. Contendo toda ‘objetividade’ transcendental, o fluxo
que caracteriza a consciéncia intima do tempo €, por si, constituinte de todo tempo objetivo.

A vida dinamica da consciéncia esta justamente nessa transi¢do ou passagem de uma
vivéncia intencional a outra. Assim, o preenchimento de uma visada, se constitui perante o

esvanecimento de outra e assim sucessivamente. A sucessdo ¢ exatamente o proprio fluxo da

165



consciéncia, sua vivacidade esta relacionada diretamente com a permanente “modificacdo das

modificagdes” que caracteriza esse fluxo.

A consciéncia é um viver, e toda vida ¢, em suas pulsagdes vitais particulares, um
viver (Leben) no esvair (Verleben), no avangar continuo do viver, e toda vida
concreta do fluxo da vida é uma unidade de pulsacdo de vida sempre nova que, por
seu lado, ‘estdo envolvidas’ e se vdo, se perdem na distancia. (pp. 76-77, tradugao
nossa)

Husserl identifica o proprio fluxo da consciéncia a uma pulsacdo de vida, que estd
conectada com a intencionalidade da consciéncia, com seus preenchimentos e esvanecimentos
constantes. A vida da consciéncia transcendental representa o apice desse movimento, em que
a consciéncia, numa apreensdo autoreflexiva, estd consciente de si mesma, como ser “tendo-

3

sido”, e ao mesmo tempo “vindo-a-ser”’, como impulsdo e pulsacdo de vida. O final do
processo aponta, assim, para uma identificacdo entre a intencionalidade transcendental da
consciéncia com uma ontologia, em que o tempo realiza a unidade ¢ mediagdo com o ser ¢ a
existéncia do ente no mundo. Veremos, brevemente, em que sentido pode-se dar essa

identificacdo entre intencionalidade e ontologia pela mediagdo do tempo fenomenoldgico.

5.5 Imanéncia e ontologia

A investigacdo da consciéncia intima do tempo na imanéncia nos faz levantar a
questdo ontoldgica que envolve a consciéncia transcendental em sua disposi¢do temporal,
como consciéncia de qualquer coisa que permanece no tempo, que exige na justa medida, uma
correlagdo ontoldgica com o mundo. O transcendental parece, assim, pela mediacdo do tempo,
envolver uma fundamentag¢do no ser insuspeitdvel na fenomenologia. A questdo principal ¢é
saber exatamente qual é a contribui¢do que o tempo oferece a correlagdo entre consciéncia e
mundo a compreensao do proprio ser da consciéncia.

A tematica ontoldgica sempre foi, desde a origem da fenomenologia, uma questdo
controversa para os fenomenologos, conforme as paixdes de cada época, da tentagdo de se
reduzir a fenomenologia, ou numa interpretagdo da teoria da significagdo, ou volta-la,

156

radicalmente, para uma interpretagdao do ser . Nao faltam referéncias do proprio Husserl, que

13 Como observa Zahavi (2003, pp. 60-61, tradugio nossa), ao tratar dos dois modos em que se pode reduzir a
interpretacdo fenomenologica, “Contudo, se alguém aceita a interpretagdo da epoché e da redugdo que eu ofereci
acima, ¢ obvio que se deve rejeitar a afirmacdo que parece seguir da interpretacdo fregeana, isto é, que o

166



poderia sustentar ambas as posi¢des'”’. Se nos prendermos aos textos pré-fenomenoldgicos,
fica evidente sua clara manifestacio em prol da fenomenologia, como uma teoria da
significacdo. Em “Investigacdes Logicas”, repetidamente, Husserl afirma o desinteresse, por
parte da fenomenologia, pelos objetos como existentes. No seu procedimento intuitivo e puro,
ela apenas analisa e descreve objetos, numa generalidade de esséncia (HUSSERL, 2012b, p.
17, 62 ¢ 309). Em “Idées I, por vezes, Husserl aparenta repetir o mesmo discurso acerca da
abdicacdo das questdes existenciais e mundanas, por op¢do a um referente puro e
transcendental dos atos de consciéncia (1950a, p. 16, 19, 87 e 94).

O caminho que seguimos na descri¢ao estatutaria da imanéncia e a dimensao temporal
da consciéncia, nos parecem apontar para uma necessaria referéncia ontologica do ser
absoluto. Devemos levar em conta que Husserl, explicitamente, ndo exclui de sua analise a
importancia de certa concep¢ao metafisica na resolugdo do problema do ser e de sua relagao

com a fenomenologia.

Para concluir, eu gostaria, afim de ndo deixar lugar a nenhum mal entendido, indicar
que a fenomenologia, como ja dissemos, exclui apenas a metafisica ingénua,
ocupada com o absurdo das coisas em si, mas ndo a metafisica em geral, ela ndo faz
violéncia aos temas de reflexdo, impulsionados da velha tradi¢do que persiste no seu
método equivocado e de sua maneira falsa de por os problemas, e enfim, ela ndo
recusa de modo algum a abordar as questdes ultimas e supremas. (HUSSERL,
2010b, p. 207, traducdo nossa)

A problematiza¢ao da ontologia, como questdo mais geral da consciéncia origindria,

parece, de modo bem nitido, no texto que reservamos a analise da consciéncia intima do

adequado campo da fenomenologia é a caracteristica intrinseca ou a estrutura em si da consciéncia, e que a
execucdao da epoché fenomenologica, consequentemente, exige abstencdo do compromisso ontolégico ¢ da
neutralidade quando se trata da questdo referente ao ser ou a existéncia. Assim, ¢ problematico afirmar que a
fenomenologia de Husserl s6 pode ser entendida como teoria da significagdo e ndo como uma ontologia”.
" Embora nio entraremos aqui no debate com a ontologia heideggeriana, por ndo ser objeto de nosso estudo, &
importante, a0 menos, mencionar um dos pontos altos das controvérsias em relagdo a ontologia, ocorrida entre
Husserl e seu discipulo. A posicdo de Heidegger ¢ particular em relagdo a fenomenologia, o que ¢ evidenciado
em uma de suas mais famosas e conhecidas correspondéncias a seu antigo mestre, “Difficultés quant a la chose”.
A analitica existencial de Dasein envolve necessariamente um mundo em que ele se da. Dasein, em sua
constitui¢do primeira ¢ ser-no-mundo. Sendo ‘mundo’ tudo aquilo do qual o homem se ocupa e que acaba por
manifestar suas caracteristicas ontico-ontoldgicas. Na descri¢do fenoménica de ‘ser-no-mundo’ ja esta implicado
um sentido e uma ideia de ser. Uma constitui¢ao transcendental do mundo pelo ente da presenga, num viés
heideggeriano, abrange do mesmo modo um problema de natureza ontoldgica. E o que Heidegger pretende
deixar claro em sua correspondéncia, “Nos estamos de acordo no seguinte ponto, que o ente, no sentido em que
vocé o denomina mundo, ndo poderia ser esclarecido em sua constitui¢do transcendental pelo retorno a um ente
do mesmo modo de ser. Mas isso ndo significa que o que constitui o lugar do transcendental ndo seja
absolutamente nada de ente; ao contrario, o problema que se pde imediatamente é de saber qual ¢ o modo de ser
do ente no qual o mundo se constitui. Tal ¢ o problema central de Sein und Zeit, a saber, uma ontologia
fundamental de Dasein. Trata-se de mostrar que o modo de ser do Dasein humano ¢é totalmente diferente daquele
de todos os outros entes, ¢ que € precisamente em razdo deste modo de ser determinado, que é o seu, que ele
recebe em si a possibilidade da constituigdo transcendental. A constitui¢do transcendental ¢ uma possibilidade
central de existéncia do Si factual” (HEIDEGGER, 1993, p. 117, tradugdo nossa).

167



tempo, através de seu aprofundamento pelos escritos de Bernau. Principalmente, sobre dois
de seus aspectos mais relevantes: a capacidade constituinte da consciéncia temporal e a
necessaria individuagdo dos objetos a que estd referida intencionalmente. Se a dimensdo
temporal ¢ um dado intrinseco a toda forma de consciéncia, ndo estaria sob a mesma
influéncia toda analise fenomenologica de esséncias em que se constituem os objetos puros?

Em relagdo ao aspecto constituinte da consciéncia, esta serd desenvolvida em escritos
posteriores, como consequéncia dos trabalhos realizados sobre o tempo fenomenoldgico,
como acontece principalmente em “Analyses sur les synthéses Passives”. Mas o “Manuscrits
de Bernau” ja faz uma primeira referéncia a seu surgimento. Essa dimensdo constituinte se da
pela correlagdo entre a subjetividade do eu e o objeto fenoménico manifestado numa intuicao
preenchedora. A resultante dessa relagcdo ¢ o aparecimento do objeto originario que esta sob a
influéncia ja das modalidades temporais, de um presente que perpetuamente se doa na
interdependéncia do “tendo sido” e de seu “devir”, propiciado pela intencionalidade da
consciéncia em seu movimento transversal e longitudinal, modulo da unidade temporal da
consciéncia, como ja vimos anteriormente.

O aspecto constituinte da consciéncia ¢, assim, o aprofundamento da intencionalidade
sob a égide do tempo. A sintese desse processo ¢ a concepcao da consciéncia como fluxo dos
objetos dados originariamente, que mantém a consciéncia vinculada tanto ao passado, com o

“tendo-sido”, quanto ao futuro, como possibilidade de sintese de preenchimento.

Resta-nos, por exemplo, dizer que a consciéncia constituinte ultima que faz o fluxo
unitario, ¢ em cada fase (Ux +, Ux -) consciéncia de consciéncia intencional em
diregcdo a qualquer coisa (hin) e consciéncia intencional de qualquer coisa que se
distancia (weg). (HUSSERL, 2010b, p. 56, tradugdo nossa)

O diagrama referido por Husserl, resultante do entrecruzamento entre os
complementos intencionais da reten¢do e da protensdo, procuram visualizar a carga temporal
dos objetos constituidos na consciéncia absoluta, em que emerge tanto o eu em seu carater
absoluto, como a doacdo origindria do objeto retido pelas modalidades temporais na
consciéncia. O tempo acaba por criar um vinculo de dependéncia na correlagdo consciéncia-
objeto, que fundamenta a propria intencionalidade.

Em continuidade com a dimensdo constituinte da consciéncia, estd relacionado a
questdo da individuacao, tanto da parte constituinte, a consciéncia, como da parte constituida,
o objeto apreendido originariamente. O tempo fenomenologico cria um vinculo de relagao

entre a individuagdo temporal da consciéncia constituinte e a individuagdo temporal dos

168



objetos constituidos, em que cada parte ¢ “um” numa relacdo interdependente. A
temporalidade assegura a identidade do ente em geral, em qualquer uma das modalidades de

~ roos iAo 158
apreensao possivels da consciéncia .

O ‘mesmo objeto’, isto ndo quer dizer: o objeto puro e simples; pois se nos falamos
puramente e simplesmente de um objeto, nés o colocamos como efetivo, nos
visamos o objeto efetivo. Trata-se ao contrario, aqui, e em toda proposta semelhante,
de um teor que pode ser identificado como idéntico e que, como ‘sentido pleno’,
encontra-se igualmente na consciéncia que faz a experiéncia, ou seja em seu noema,
e que tem ‘efetivamente’ o carater de experiéncia (o correlato da experiéncia). E se
encontra também na consciéncia de fantasia correspondente como consciéncia quase
experiéncia e tem o carater ‘phatasmé’ (correlato da quase experiéncia: quase
efetivo). (HUSSERL, 1910b, p. 229, tradugdo nossa)

Husserl, pela mediagdo da temporalidade, procura estabelecer uma identidade do
mesmo objeto que ¢ dado numa consciéncia que vivencia uma experiéncia e na consciéncia de
“fantasia”, que ¢ uma proje¢do de uma vivéncia de experiéncia, uma possibilidade de ser.
Essa efetividade possivel da fantasia poderia ser muito bem o “contetido” de uma experiéncia
efetiva. “E a consisténcia do ser (Wesensbentand) noemético que ¢ identicamente & mesma
em uma posi¢do de experiéncia e em uma quase posicao de experiéncia” (p. 229). Ha de todo
modo, um ser comum, tanto na percep¢ao como na fantasia, que se identificam pela duracao
temporal, “Mas a duracao temporal ¢ aqui um ser idéntico, tanto quanto a coloragao etc.”, (p.
229). A temporalidade possui uma presenca permanente em qualquer ato intencional,
tornando-se um ser a quem sempre se deve estar referido, qualquer que seja o objeto
constituido na consciéncia, seja na experiéncia, seja na fantasia. Para ambas as situagdes
constituintes, hd sempre a referéncia a um ser individual do objeto apreendido, “Portanto, ¢ o
ser (Wesen) individual do objeto que engloba cada vez a dura¢do temporal [...]” (p. 229).
Husserl pretende esclarecer, desse modo, a referéncia ao ser do objeto individual, que se
constitui através de modalidades temporais.

Se no periodo pré-fenomenologico a filosofia husserliana visava aclarar os objetos
pelo retorno a sua esséncia na intuicdo ideadora, o que se considerava um idealismo légico,
agora, com a influéncia temporal na andlise transcendental da consciéncia, visa-se o retorno,
ndo a sua esséncia na intuicao ideadora, mas aos modos pelos quais sdo dados os objetos na

consciéncia constituinte.

8 Bernet (2003, p. 54, tradugdo nossa) saliente suficientemente bem esse aspecto ontologizante da individuagio,
“O tratamento destas questdes pode ser qualificado de ‘ontologizante’ nisto que Husserl aprova claramente
mesmo em suas consequéncias ontologicas o idealismo epistemoldgico que sua reflexdo sobre a constituigdo
realiza, e ndo procura nada mais que somente a individuagdo do ente em geral, mas também a separagdo em
diferentes géneros dos objetos da consciéncia transcendental constitutiva do tempo”.

169



J4

Uma questdo que desponta ainda ¢ saber se as modalidades temporais designam
também modos de existéncia, uma vez que elas estdo referidas tanto as esséncias quando aos
entes individuais de uma doagdo original'™”. Assim, de Dasein, aparentemente, poderiam

derivar géneros de esséncia e de existéncia.

Podemos certamente chamar também as modalidades temporais de modalidades de
‘existéncia’ (‘Existenz’ - Modalitditen), a saber se admite o sentido habitual mais
estrito da palavra, se entende por existéncia precisamente o ser-ai (Dasein) e a
expressdo ente-ai (Daseindes). As modalidades temporais, ou seja, presente, passado
(futuro) sdo modos do ente-ai, o ente individual como ente temporal. (p. 234,
traducdo nossa)

Husserl ndo quer, com toda certeza, ontologizar a fenomenologia, mas ao colocar a
problematiza¢ao Ontica da consciéncia intima do tempo e suas modalidades temporais, a
questdo do ser emerge naturalmente na propria consciéncia transcendental. O caminho
permanece entreaberto, em que a consciéncia originaria, ao fazer emergir os problemas
relacionados a constituicdo do objeto, permanece como fonte em que jorra toda espécie de
atos de consciéncia, sempre sob a influéncia das modalidades temporais. De tudo isso, ndo
seria o tempo um a priori indispensavel a correlagdo consciéncia-mundo, servido como

sintese de tudo que se coloca, ora como absoluto, ora como relativo nessa correlagao?

1% Husserl (2010b, p. 234, tradugio nossa) coloca essa questdo em relagdo ao Dasein: “O ser-ai (Dasein) é um
modo de existéncia ao lado do ser-esséncia (Wesens-Sein) e ndo deveremos entdo também falar aqui de uma
diferenciagdo de espécie, como se o género existéncia (Existenz) se diferencia em ser-esséncia, ‘ser o fato que’ e
assim por diante?””.

170



CONCLUSAO

Teceremos algumas consideracdes que procuram sintetizar as ideias centrais
emergentes da pesquisa e, a0 mesmo tempo contribuir, a partir da tematica da imanéncia, para
o esclarecimento da investigagcdo fenomenologica, como um projeto radical de filosofia. Elas
tocam, em primeiro lugar, em alguns aspectos gerais da fenomenologia, sua génese e
desenvolvimento; e, depois, em alguns pontos especificos que se desdobram para a atualidade
da fenomenologia, abordados, sempre, a partir de nossa tematica de estudo.

O primeiro envolve aspectos metodologicos da andlise fenomenoldgica € o que se
estabelece a partir dela, da critica as ciéncias da natureza. O desenvolvimento irregular das
obras de Husserl dificulta uma andlise linear e progressiva de seu pensamento, sendo
necessario, constantemente, voltar as questdes origindrias para retomar o horizonte e o
percurso de sua investigacdo. Essa irregularidade permite, ao mesmo tempo, fixar pontos
importantes de seu desenvolvimento e buscar seu esclarecimento a luz de suas questdes
centrais, o que faz evidenciar certas tematicas em que o projeto fenomenoldgico se concentra
e se desenvolve. Recordamos alguns conceitos como: consciéncia, reducdo, transcendéncia,
mundo, fendmeno e a propria ideia de imanéncia que, sem a sua devida atualizagdo no
progresso da pesquisa, parecem constituir temas controversos, € mesmo contraditorios, o que
exige sua recorrente reformulacao e reelaboracdo em vista do projeto fenomenoldgico de uma
ciéncia de conhecimento rigoroso.

Na investigacdo husserliana, ¢ visivel que a natureza do método ¢ do objeto acaba
determinando o conteudo da verdade e sua evidéncia. Nesse sentido, Husserl nem sempre foi
muito claro e imparcial com relacdo as suas criticas, seja concernente ao psicologismo, ao
empirismo ou as ciéncias da natureza de modo geral. Isso abre espago a parcialidade de sua
critica em relagdo a objetividade de tais ciéncias, tendo em vista que € a critica da razdo o
nucleo principal da teoria fenomenoldgica, ndo a objetividade das ciéncias naturais. Seria
suficiente observar que, ao voltar-se exclusivamente a conteidos constituidos
transcendentalmente na consciéncia, a critica, dirigida as ciéncias empiricas e objetivas, tonar-
se-lam, sendo totalmente nulas, ao menos, exporiam sua neutralidade epistemolédgica, por sua
posi¢do e vinculo, tanto no estabelecimento do objeto quanto do método fenomenologico.

Os textos pré-fenomenolodgicos, até “Investigagdes Logicas” com sua posi¢ao realista,
parecem ser mais sensiveis a critica, delimitando-se a estabelecer os critérios em que se

constituiria a nova ciéncia de objetos puros, que, segundo Husserl, até entdo, ndo haviam sido

171



abordados a contento nem pela psicologia, nem mesmo pela filosofia tradicional. A virada
transcendental, porém, radicaliza uma linguagem de contraposi¢do, o que pode dar margem a
mas interpretagdes na relagdo entre as ciéncias empiricas e fenomenoldgicas que, ao se
instalar além da critica do método, inviabiliza qualquer didlogo, tanto na mutua contribui¢ao
ao desenvolvimento de suas pesquisas, quanto ao estabelecimento das verdades em que
desejam se fundamentar. De um regime de distingdo, passa-se a um regime de negacgdo, o que
em “A crise das ciéncias europeias”, o proprio Husserl, analiticamente, aponta para seus
riscos e perigos.

Uma distingdo metodologica se faz necessario. O contetido da critica de Husserl,
prévio ao periodo da virada transcendental, se direcionava a natureza objetiva e contingente
do empirismo, em que a verdade se constituia a partir de conteidos concretos e reais
encontrados no mundo da natureza. Os estudos husserlianos voltados para a matemadtica e
para a logica procuravam ultrapassar, embora ainda de modo insuficiente, o factualismo das
ciéncias empiricas, voltando-se ao que era verdadeiro e universal, sem passar pela
objetividade das ciéncias dedutivas.

Esse periodo, que vai até a virada do século XX, foi fundamental para estabelecer ndo
s6 a “desnaturalizagdo” do objeto da fenomenologia, mas principalmente, estabelecer o
método pelo qual esse objeto ‘puro’ poderia ser investigado e descrito de forma mais precisa e
cientifica possivel. Compreende-se, aqui, a cientificidade da fenomenologia, em seu viés
idealista, por um ser absoluto, ndo contingente e relativista.

Assim, a identificacdo da fenomenologia como ciéncia, pode despontar, cremos, a toda
ordem de imprecisdao, tendo em vista, principalmente, que o conceito de ciéncia ndo ¢
equivalente e ndo possui o mesmo significado, tanto para a fenomenologia, como para o
empirismo. Husserl procura, na tentativa de demarcar suas fronteiras, estabelecer os critérios
metodoldgicos que fundamentam a ciéncia fenomenoldgica, ao identifica-la, diretamente,
como a ciéncia de objetos puros, como vimos no quarto capitulo de nosso trabalho. Esses
critérios de distincdo metodoldgica, que permitiram a virada transcendental, foram
didaticamente elaborados, principalmente em “Die idee der Phdnomenologie” e “Philosophie
als strege Wissenschaft”, e assumem valor central na defini¢do e especificagdo da
investigacdo fenomenologica.

O estudo da imanéncia revelou ser impossivel estabelecer critérios de verdade,

procurando utilizar o mesmo método de investigacdo, para a captacao de objetos que sdo de

172



naturezas totalmente distintas. Como se pode observar, a dedu¢ao nao serve como método a
ciéncia eidética, nem a intuicdo como método a ciéncia empirica.

Com a virada transcendental, em que se procura alcangar o objeto puro, fundamentado
no ser absoluto, apoiado pelo critério apriérico de verdade e universalidade, Husserl deixa
suficientemente claro, que o conhecimento empirico ndo conseguiria, por sua objetividade
implicita, se aproximar dos critérios de verdade e universalidade que a fenomenologia, a partir
de seu proprio método de investigacdo, procura alcangar e descrever, pois ambas possuem
parametros de objetividade e verdade totalmente distintos.

Husserl deixa a entender, pelo estabelecimento de critérios metodologicos proprios,
que a idealidade da fenomenologia paira de modo absoluto sob as formas constitutivas de
todo realismo e empirismo. Isso ndo significa concluir que verdades diferentes possam ser
medidas por ciéncias que, em suas investigagdes particulares, partem de pressupostos tedricos
divergentes. A ciéncia empirica s6 pode, assim, ser tomada pela fenomenologia, como
parametro de distingdo, ndo de comparacao de sua verdade e objetividade. A natureza e o
método de investigacdo acabam determinando o teor da idealidade e objetividade em que
ambas as ciéncias desejam fundamentar seus conhecimentos e as verdades que delas podem
ser descritas.

A fenomenologia pode fundamentar ou servir de auxilio a todas as outras ciéncias,
como vislumbra o inicio de “Investigacdes Logicas”. Cremos que esta poderia ser uma de
suas maiores contribuicdes, ndo s6 a filosofia de modo geral, mas a propria ciéncia
contemporanea. Possivelmente, a realizagdo dessa contribuicao, teria evitado a grave crise em
que submergiram as ciéncias europeias nas primeiras décadas do século XX, como
contextualiza Husserl em suas ultimas obras. Nessa perspectiva, o flerte da fenomenologia
com a histdria parece ndo ser s6 casual, mas inevitavel e necessario.

O critério de verdade acompanha a natureza do objeto. Quando a fenomenologia
deseja constituir um discurso cientifico, o faz com o propdsito de alcangar a verdade em seu
nivel mais alto no sentido vertical, ndo horizontal; voltado a universalidade, ndo a
factualidade. Sua condi¢do de verdade ndo anula as condi¢des de verdade das outras ciéncias,
que investigam, por métodos que lhe sdo proprios, seus objetos afins. Sendo a fenomenologia
a investigagdo pura de qualquer objeto dado num ato perceptivo, ela pode, desse modo, se
tornar referéncia para qualquer ciéncia que deseja se apropriar idealmente de seu objeto.
Somente nesse sentido, em relagdo as outras ciéncias, ela se torna um conhecimento absoluto

ideal, e se servir, a0 mesmo tempo, de suporte a quem aspira seu saber constituido.

173



Se a fenomenologia se propde a oferecer um conhecimento absoluto por meio de um
ser também absoluto, ela o faz em vista, ndo da apropriagdao objetiva do mundo, mas de seu
sentido. Nisso, como pudemos perceber na investigacdo acerca da imanéncia, estd uma das
diferencas essenciais entre as ciéncias empiricas e fenomenologicas. A primeira se volta para
o dominio imediato do mundo, com critérios estabelecidos para sua apreensdo objetiva e real.
Ela é imanente ao mundo, e os critérios decorrentes de sua analise estdo, inevitavelmente,
contaminados pelo seu meio. A radicalizagdo da fenomenologia se d4 em que o sentido e a
origem do mundo ndo se manifestam pelo relativo e factual, mas somente no que ¢ absoluto e
essencial, por um ser que ¢ a condi¢ao de possibilidade do sentido de todo ente.

Nessa direcdo, ao se aproximar da ontologia, a fenomenologia realiza ndo s6 outro tipo
de ciéncia, mas também outro tipo de saber. O mundo interessa a fenomenologia, nio
propriamente por sua objetividade, mas em sua origem, como possibilidade de ser a
consciéncia. O conhecimento que fundamenta a andlise fenomenologica transcende, por
principio, a todo conhecimento mundano, se instalando, como esfera de sentido, anterior a
toda experiéncia. Transcendente ao mundo, a fenomenologia realiza o proprio sentido do
mundo, ao reduzi-lo, como possibilidades de ser, aos fendmenos de manifestagdo de sua
esséncia.

Mas nao ha como negar nessa apropriagdo do mundo pelo conhecimento que antecede
a toda experiéncia, que um ser se revela como doador de sentido e revelador do “eidos” de
todo ente. Investigar tais idealidades resultantes da reducdo, ndo ¢€ possivel, se o ser pelo qual
se anuncia a origem do mundo ndo se revelar como Unica via de manifestacdo possivel do
mundo. E indiscutivel, assim, uma aproximagéo entre fenomenologia e ontologia.

A propria imanéncia revela pela autoapropriacdo de objetos puros na consciéncia, o
retorno a subjetividade de um ser absoluto. Somente o ser da consciéncia constituinte ¢é
intransponivel e irredutivel a realidade mundana. A suspensdo do mundo ¢ o resultado da
correlagdo entre seres que, em suas determinagdes particulares, se oferecem, um como
constituinte, outro como constituido; o primeiro como absoluto, o segundo como relativo. A
fenomenologia, assim, realiza a sintese ontologica do ser absoluto constituinte de toda
realidade, que se coloca, ou como transcendente em relagdo ao mundo, ou como imanente em
relacdo a consciéncia.

A autodeterminag¢do especulativa da imanéncia surge, na fenomenologia, em
decorréncia de sua contraposi¢do ao transcendente como condi¢do de ser. A dicotomia entre

transcendéncia e imanéncia ¢ superada pela epoché fenomenoldgica, em que o pensamento se

174



restringe a intencionalidade de objetos puros num espago recluso de manifestacao ideal, em
que o mundo se apresenta unicamente como correlato e condi¢cao de possibilidade.

O estudo da imanéncia permitiu estabelecer, a partir da analise dos textos husserlianos
e de seus comentadores, a dupla pertenca da fenomenologia, no que ha de mais propositivo
em suas posic¢des: ora como teoria do conhecimento, ora como ontologia do ser absoluto. Tal
pertenca, necessariamente, ndo se pde em contradi¢cao ou oposi¢ao, mas estabelecem o proprio
carater de exercicio permanente a que se submete a ciéncia fenomenoldgica, como
fundamento e critica do conhecimento, seja do ser absoluto, seja de todo ente intramundano.

De sua relagdo e identificagdo possivel com a ontologia, ndo ¢ algo aleatério que a
fenomenologia flerte, por mais dificil e complexa que seja essa proximidade, tanto com a
historia quanto com a ética. A condi¢do dessa possibilidade estd em que, ao ser fundamento
de toda génese de conhecimentos possiveis através da experiéncia original de um ser absoluto,
a experiéncia fundante, envolve ja, pelas infinitas possibilidades de ser do ente, uma
teleologia. A origem e manifestacdo ideal do ser estdo intimamente ligadas a seu fim ideal,
pela realiza¢do das condi¢des de possibilidade do ser intramundano, como condi¢do de sua
plenitude. O pensar fenomenologico, como antitese e negacdo do mundo, ndo se tornaria,
assim, a0 mesmo tempo, a sintese de sua origem e a expressao possivel de seu fim ultimo

como telos de um ideal ético?

175



REFERENCIAS

ALVES, Pedro M. S. A doutrina husserliana dos actos intuitivos sensiveis e 0 tema da
consciéncia do tempo (1898-1911). Lisboa: Colibri, 2000.

. Consciéncia de imagem e fantasia: Ego de observacdo e ego de devaneio. Lisboa:
Colibri, 2008.

. Consciéncia do tempo e temporalidade da consciéncia: Husserl perante Meinung ¢
Brentano. Lisboa: Colibri, 2001.

. Subjetividade e tempo na fenomenologia de Husserl. Lisboa: Centro de Filosofia
da Universidade de Lisboa, 2003.

. Tempo objetivo e a experiéncia do tempo: A fenomenologia husserliana do tempo
perante a relatividade restrita de A. Einstein. Lisboa: Colibri, 2007.

BARBARAS, Renaud. Introduction & la philosophie de Husserl. Paris: Les Editions de la
Transparence, 2004.

. Dynamique de la manifestation. Paris: J. VRIN, 2013.

BENOIST, Jocelyn. Autour de Husserl: I'ego et la raison. Paris: J. Vrin, 1994.
. Dire les phénoménes. Paris: Editions Alter, 2001a.

. Eléments de philosophie réaliste. Paris: J. VRIN, 2011.

. Entre acte et sens: recherches sur la théorie phénoménologique de la signification.
Paris: J. Vrin, 2002a.

. Husserl et Frege sur le concept. In: BRISAT, Robert (Org.). Husserl et Frege: Les
ambiguités de I’antipsychologisme. Paris: J. VRIN, 2002b.

. La découverte de I'a priori synthétique matériel: au-dela du "quelque chose", le
tout et les parties (RL 1lI). Bruxelles: Publication Bruxelles; Centre de recherches
phénoménologiques, 1995.

. L'a priori conceptuel: Bolzano, Husserl, Schlick. Paris: J. Vrin, 1999.

. L'idée de phénoménologie. Collection Le grenier a sel. Paris : Beauchesne, 2001b.

Phénoménologie, sémantique, ontologie: Husserl et la tradition logique
autrichienne. Paris: Presses Universitaires de France, 1997.

BENOIST, J.; COURTINE J. F. Husserl: La representation vide. Paris: Presses Universitaires
de France, 2003.

176



BERGER, Gaston. Phénoménologie du temps et prospective. Paris: Presses Universitaires
de France, 1964.

. The cogito in Husserl’s philosophy. Evanston: Northwestern University Press,
1972.

BERNET, Rudouf. Introdugdo. In: HUSSERL, Edmund. Sur la phénoménologie de la
conscience intime du temps. Tradug¢do de Jean-Francois Pestureau. Grenoble: Editions
Jérome Millon, 2003.

BERNET, Rudouf e LOHMAR, Dieter. Introdugdo. In : HUSSERL, Edmund. Manuscrits de
Bernau : Sur la conscience du temps (1917-1918). Tradugdo de Jean-Frangois Pestureau.
Grenoble : Millon, 2010b.

. KERN, Iso; MARBCH, Eduard. An introduction to husserlian phenomenology.
Ilinois: Northwestern University Press, 1993.

. Introdugdo. Sur la phénoménologie de la conscience intime du temps. Traducdo de
Jean-Francois Pestureau. Grenoble: Editions Jérome Millon, 2003.

BIEMEL, Walter. Les Phases décives dans le développement de la philosophie de Husserl.
In.: HUSSERL, E. Cahiers de Royaumont: Philosophie III. Paris: Les Editions de Minuit,
19590, pp. 32 - 62.

BOER, Theodore de. Development of Husserl’s thought. Hague; Boston; London: Martinus
Nijhhoff, 1978.

BOEHM, Rudolf. Husserl et i’idéalisme classique. Louvain: Editions de 1’Institut Supérieur
de Philosophie, 1959a.

. Les ambiguités des concepts husserliens d” “immanence” et de “transcendance”.
Revue Philosophique de la France et de I’Etranger. Paris: Presses Universitaires de France,
19590, pp. 481-526.

. Vom gesichitspunkt der phanomenologie. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1968.

BREDA, V. H. L. Geist und bedeutung des Husserl-Archivs. In: (Org). Edmund
Husserl 1859-1959: Recueil commemorative publié a 1’occasion du centenaire de la
naissance du philosophe. La Haye: Martinus Nijhoff, 1959a.

. La reduction phenomenologique. In.: HUSSERL, E. Cahiers de Royaumont:
Philosophie III. Paris: Les Editions de Minuit, 1959b, pp. 307-318.

. Le sauvetage de I’heritage husserlien et la fondation des archives-husserl. In:
Husserl et la pensée moderne. La Haye: Martinus Nijhoff, 1959c.

BRENTANO, Franz. Philosophie scientifique et philosophie des préjugés. Paris: Les
Editions de Minuit, 2013.

177



. Psychologie du point de vue empirique. Tradugdo de Maurice de Gandillac. Paris:
Librairie Philosophique; J. VRIN, 2008.

CAIRNS, Dorion. Conversation avec Husserl et Fink. Tradu¢dao de Jea-Marc Mouillie.
Grenoble: Editions Jérome Millon, 1997.

COBB-STEVENS, Richard. Husserl et la philosophie analytique. Paris: J. VRIN, 1998.
COSTA, Valmir de. Ontologia da negatividade em Sartre. 2009. 134 f. Dissertacdo de
mestrado (Programa de Po6s-Graduagdo em Filosofia) — Universidade Federal do Parana,

Curitiba, 2009.

DASTUR, Frangoise. Husserl: Des mathématiques a I’histoire. Paris: Presses Universitaires
de France, 1995.

. Réduction et intersubjectivité. Grenoble: Jérome Millon, 1989.
. MeditacOes metafisicas. Tradu¢do de Maria E. Galvao. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2005.

. Regras para a orientacdo do espirito. Tradugdo de Maria E. Galvao. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2007.

DESANTI, Jean-Toussaint. Ponstface. In: T.E.P [(Org.)] . Frege- Hussel: Correspondance.
Tradugdo de Gérard Granel. Mauvezin:, 1987.

ENGLISH, Jacques. Dans sa recension de la Philosophie de L’arithmetique, Frege a-t-il
vraiment compris le projet de Husserl? In: BRISAT, Robert (Org.). Husserl et Frege: Les
ambiguités de 1’antipsychologisme. Paris: J. VRIN, 2002.

. Introdugdo. In: HUSSERL, E.; TWARDOWSKI K. Sur les objets intentionnels
(1893-1901). Traducdo de Jacques English. Paris: J. VRIN, 1993c.

ESCOUBAS, Eliane; RICHIR, Marc. Dossier: historique et état des Archives Husserl. In:
(Org). Collectif sous la direction de Eliane Escoubas et Marc Richir. Grenoble:
Jérome Millon, 1989. (Collection krisis)

FARBER, Marwin. Phenomenlogy ans existence: Toward a philosophy within nature. New
York: Harper Torchbooks, 1967.

. The foundation of fenomenology. New York: Albany, 1968.

FARGES, Julien. Monde de la vie et primordialité chez Husserl. Paris: Les Editions de
Minuit, 2010.

FERNANDES, Sérgio. O triplo sentido de conteddo intencional: Breve estudo sobre a
teoria da intencionalidade de Husserl. Lisboa: Colibri, 2010.

178



FINK, Eugen. Autres rédactions des méditations cartésiennes. Tradugdo de Frangoise
Dastur etAnne Montavont. Grenoble: Jérome Millon, 1998. (Collection Krisis)

. De la phénoménologie: Avec um avant-propos d’Edmund Husserl. Traducdo de
Didier Franck. Paris: Lés Editions de Minuit, 1966a.

. Le jeu comme symbole du munde. Tradu¢do de Hans Hildenberg e Alex
Lindenberg. Paris: Lés Editions de Minuit, 1966b.

. Le statuto du phénoménologique. Grenoble: Jérome Millon, 1990.

. Les concepts opératoires dans la phénomenologie de Husserl. In: [(Les Editions
de Minuit)]. Husserl, Cahiers de Royaumont : Philosophie III. Paris: Les Editions de
Minuit, 1959, pp. 214-230.

. Proximité et distance. Tradugdo de Jean Kessler. Grenoble: Editions Jérome Millon,
1994.

. Studien zur Phanomenologie (1930-1939). Den Haag: M. Nijhoft, 1966c.

FISETTE, Denis. Husser!’s logical investigations reconsidered. Cooperation with the center
for advanced research in phenomenology. Boston: Kluwer Academic Publishers, 2003.

. Logique et philosophie chez Frege et Husserl. In: BRISAT, Robert (Org.). Husserl et
Frege: Les ambiguités de I’antipsychologisme. Paris: J. VRIN, 2002.

FISETTE, Denis; LAPOINTE, Sandra. Aux origines de la phénoménologie: Husserl et le
contexte des recherches logiques. Paris : J. VRIN, 2003. (Collection Zétésis)

FRAGATA, Julio. A fenomenologia de Husserl como fundamento da filosofia: Estudos
publicados pela Faculdade de Filosofia de Braga. Braga: Livraria Cruz, 1959.

FRANK, Didier. Chair et corps: Sur la phénoménologie de Husserl. Paris: Les Editions de
Minuit, 1981.

FREGE, Friedrich G. Les fondements de I’arithmétique: Recherche logico-mathematique
sur le concepte de nombre. Paris: Editions du Seuil, 1969.

. O pensamento: Uma investigacdo logica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro; Edufrn,
1999. (Cadernos de Historia e filosofia da Ciéncia)

. Sobre a justificacdo cientifica de uma conceitografia. Tradug¢do de Lué Henrique
dos Santos. Sao Paulo: Abril Cultural, 1983.

GALLAGHER, Shaun; ZAHAVI, Dan. The phenomenological mind: An introduction to
philosophy of mind and congnitive science. New York: Routledge, 2008.

GANDER, Hans-Helmuth. Husserl-Lexikon. Darmstadt, 2010.

GILSON, Etienne. Etudes ser le rdle de la pensée médiévale dans la formation du systéme
cartésien. Paris: J. VRIN, 1987.

179



GUEROULT, Martial. Dianoematique: Philosophie de I’histoire de la philosophie. Segundo
volume. Paris: Editions Aubier Montaigne, 1979.

HEIDEGGER, M. History of the concept of time. Indiana University: Bloomington and
Indianépolis, 1985.

. O que é metafisica? Sao Paulo: Abril Cultural, 1979.

. Ontologia: Hermenéutica de la facticidad. Versao de Jaime Aspiunza. Madrid:
Alianza Editorial, 1999.

. Phenomenology of intuition and expression. New York: Continuum, 2010.
. Ser e tempo. Petrépolis: Vozes, 1993. (Cole¢ao Pensamento Humano)
HENRY, Michel. Phénoménologie mateérielle. Paris: Presses Universitaires de France, 1990.

HUME, David. Investigacbes sobre o entendimento humano e sobre os principios da
moral. Tradugdo de José Oscar de Almeida Marques. Sdo Paulo: Unesp, 2004.

HUSSERL, Edmund. A crise das ciéncias europeias e a fenomenologia transcendental:
Uma introdugdo a filosofia fenomenologia. Tradugdo de Diogo Falcdo Ferrer. Rio de Janeiro:
Forence Universitaria/Gen, 2012a.

. Articles sur la logique. Tradugdo de Jacques English. Paris : Presses Universitaires
de France, 1975.

. Briefe an Roman Ingarden. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1968.

. Chose et space: Legons de 1907. Tradugdo de Jean-Frangois Lavigne. Paris: Presses
universitaires de France, 1989a.

. De la réduction Phénoménoloque: Textes posthumes (1926-1935). Traducdo de
Jean-Francois Pestureau. Grenoble: Millon, 2007.

. De la synthése active. Tradu¢do de Jean-Frangois Pesturcau e Marc Richir.
Grenoble: J. Millon, 2004.

. De la synthése passive. Tradu¢do de Bruce Bégout ¢ Jean Kessler. Grenoble: J.
Millon, 1998.

. Expérience et jugement. Tradugdo de Denise Souche-Dagues. Paris: Presses
Universitaires de France, 1970.

. Histoire et souvenir. Traducdo de Julien Farges. Paris: Les Editions de Minuit,
2010.

. ldées directrices pour une phénoménologie. Tradugdo de Paul Ricoeur. Paris :
Gallimard, 1950a.

180



Idées directrices pour une phenomenology et une philosophie
phénoménologique pures: La Phénoménologie et les fondements des sciences — Livre
Troisiéme. Traducao de Arion L. Kelkel. Paris : Presses Universitaires de France, 1993a.

Idées directrices pour une phenomenology et une philosophie
phénoménologique pures: Recherches phénoménologiques pour la constituition — Livre
Second. Traducao de Eliane Escoubas. Paris : Presses Universitaires de France, 1982.

. ldeias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenoldgica.
Tradu¢ao de Marcio Suzuki. Sao Paulo: Idéias e Letras, 2006.

. Introduction a la logique et théorie de la connaissance (1906-1907). Tradugéo de
Laurent Joumier. Paris : J. VRIN, 1998.

. Intiuition et re-présentation, intuition et remplissement. In: HUSSERL, E.;
TWARDOWSKI K. Sur les objets intentionnels (1893-1901). Tradugao de Jacques English.
Paris: J. VRIN, 1993c.

InvestigacOes ldgicas: Investigagdes para a Fenomenologia e a Teoria do
Conhecimento. Segundo volume — Primeira Parte. Tradugdo de Pedro M. S. Alves e Carlos
Aurélio Morujdo. Rio de Janeiro: gen/Forence Universitaria, 2012b.

InvestigacOes Logicas: Investigagdes para a Fenomenologia e a Teoria do
conhecimento. Segundo Volume - Segunda Parte. Carlos Aurélio Morujdo. Lisboa:
Phainomenon, 2007a. (Classicos de Fenomenologia)

. Investigacdes logicas: Prolegdbmenos a Logica Pura. Primeiro Volume. Tradugao de
Diogo Ferrer. Lisboa: Phainomenon, 2005. (Cléassicos da Fenomenologia)

. La Philosophie comme science rigoureuse. Tradugdo deMarc B. De Launay. Paris:
Presses Universitaires de France, 1989b.

. La terra ne se meut pas. Tradugdo de D. Franck, D. Pradelle e J. F. Lavigne. Paris:
Lés Editions de Minuit, 1989c.

. Lecons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps. Tradugdo de
Henri Dussort. Paris: Presses Universitaires de France, 1964.

. Lecons sur I’éthique et la théorie de la valeur (1908-1914). Tradugdo de Philippe
Ducat, Patrick Lang e Carlos Lobo. Paris: Presses Universitaires de France, 2009a.

. LicOes sobre a teoria da significacdo: Ligoes de verdo de 1908. Lisboa: Centro de
Filosofia Universitas Olisiponensis, 2007b.

. Logique formal et logique transcendental. Tradu¢do de Suzanne Bachelard. Paris:
Presses Universitaires de France, 2002a.

. L’idéal de I’humanité selon Fichte: Trois lecons 1917. Tradu¢do de Hicham-
Stéphane Afeissa. Paris: Lés Editions de Minuit, 2006.

181



. L'idée de la phenomenology. Tradu¢do de Alexandre Lowit. Paris: Presses
Universitaires de France, 1970a.

L’origine de la géométrie. Traducdo de Jacques Derridas. Paris: Presses
Universitaires de France, 2010a.

. Manuscrits de Bernau : Sur la conscience du temps (1917-1918). Tradugdo de
Jean-Francois Pestureau. Grenoble : Millon, 2010b.

Méditations cartésiennes. Tradu¢gdo de Marc de Launay. Paris: Presses
Universitaires de France, 1994.

. Notes sur Heidegger: Plusieurs traducteurs. Paris: Les Editions de Minuit, 1993b.

. Phantasia, consciéncia d’image, souvenir. Tradu¢do de Raymond Kassis Jean-
Francois Pestureau. Grenoble: J. Millon, 2002b.

. Phénoménologie de I’attention. Tradugdo de Natalie Depraz. Paris: J. VRIN,
2009b.

. Philosophie de I’arithmetique. Tradugdo de Jacques English. Paris: Presses
Universitaires de France, 1972a.

. Philosophie premiére 1: Histoire critique des idées. Tradugdo de Arion L. Kelkel.
Paris: Presses Universitaires de France, 1970b.

. Philosophie premiere 2: Théorie de la réduction phénoménologique. Tradugdo de
Arion L. Kelkel. Paris: Presses Universitaires de France, 1972b.

. Problémes fondamentaux de la phenomenology. Tradugdo de Jacques English.
Paris: Presses Universitaires de France, 1991.

. Psychologie phénoménologique (1925-1928). Tradugdo de Philippe Cabestan,
Natalie Depraz e Antonino Mazzu. Paris: J. VRIN, 2001a.

. Recherches logiques 1: Prolégoménes a la logique pure. Tradugdo de Marc de
Launay. Paris: Presses Universitaires de France, 1959.

. Sur I’histoire de la philosophie. Tradu¢do de Laurent Perreau. Paris: J. VRIN,
2014.

. Sur I’intersubjectivité I. Tradugdo de Natalie Depraz. Paris : Presses Universitaires
de France, 2001Db.

. Sur I’intersubjectivité 1. Traducdo de Natalie Depraz. Paris: Presses Universitaires
de France, 2001c.

. Sur la phénoménologie de la conscience intime du temps. Tradugdo de Jean-
Frangois Pestureau. Grenoble: Editions Jérome Millon, 2003.

182



. Sur le renouveau: cinq article. Tradugdo de Laurent Joumier. Paris: J. VRIN, 2005.

. Die idee der Phdnomenologie: Fiinf Vorlesungen. Haag: Martinus Nijhhoff, 1950b.
. Grundprobleme der Ph&nomenologie (1910-11). Den Haag: Publication M.
Nijhoff, 1977.

. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie:
Erstes Buch. Hamburg: Felix Meiner Velag, 2009a.

. Logische untersuchungen. Hamburg: Felix Meiner Velag, 2009b.
. Philosophie als strege Wissenschaft. Hamburg: Felix Meiner Velag, 2009c.
. Cartesianische meditationen. Hamburg: Felix Meiner Velag, 2012c.

HUSSERL, E. ; TWARDOWSKI K. Sur les objets intentionnels (1893-1901). Tradugéo de
Jacques English. Paris: J. VRIN, 1993c.

INGARDEN, Roman. De L’idéalisme transcendental chez E. Husserl. In: . Husserl et
la pensée moderne. La Haye: Martinus Nijhoff, 1959.

. Husserl: La controverse idéalisme-réalisme. Paris: J. VRIN, 2001.

. L’oeuvre d’art littéraire. Traducdo de Philibert Secretan. Paris: L’age d’homme,
1983.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pura. Tradugdo de Manuela P. dos Santos e Alexandre
F. Morijado. 6. ed. Lisboa: Fundacao Calouste Gulbenkian, 2008.

KUYPERS, Karel. La conception de la philosophie comme science rigoureuseer les
fondements des scienceschez Husserl. In: [(Les Editions de Minuit)]. Husserl, Cahiers de
Royaumont : Philosophie I11. Paris: Les Editions de Minuit, 1959, pp-72-82.

KELKEL, Lothar; SCHERER, René. Husserl: sa vie, son oeuvre. Paris: Presses
Universitaires de France, 1964.

KERN, Isso. Husserl und Kant: Eine untersuchung uber Husserls verhaltnis zu Kant und
zum neukantianismus. Den Haag: M. Nijhoff, 1964.

KORTOOMS, Toine. Phenomenology of time: Edmund Husserl's analysis of time-
consciousness. Boston: Kluwer Academic Publishers, 2002.

KOYRE, Alexandre. Etudes d’histoire de la pensée scientifique. Paris: Presses
Universitaires de France, 1973a.

. Etudes galiléennes. Paris: Hermann Editeurs des Sciences et des Arts, 1980.

. Du monde clos a I’'univers infini. Paris: Idées/gallimard, 1973b.

183



LANDGREBE, Ludwig. Introducéo a experiéncia e juizo. Lisboa: Colibri, 2001.

. Méditation sur le mot Husserl: ‘L’histoire est le fait majeur de 1’étre absolu’. Paris:
Les Editions de Minuit, 2011.
LAVIGNE, Jean-Frangois. Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913).
Paris: Presses Universitaires de France, 2005.

LEVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger. Lisboa:
Instituto Piaget, 1997.

. Théorie de I'intuition dans la Phénoménologie de Husserl. Paris : J. Vrin, 2001.
. Reflexions sur la ‘technique’ phenomenologique. In: [(Les Editions de Minuit)].

Husserl, Cahiers de Royaumont: Philosophie III. Paris: Les Editions de Minuit, 1959, pp.
95-107.

LIMIDO-HEULOT, Patricia. Introdugéo. In : Husserl: La controverse idéalisme-réalisme.
Paris: J. VRIN, 2001.

LOBO, Carlos. La logique de la définition ou porquoi Frege et Husserl ne pouvaient
s’entendre. In: BRISAT, Robert (Org.). Husserl et Frege: Les ambiguités de
’antipsychologisme. Paris: J. VRIN, 2002.

. Le phénoménologue et ses exemples: Etude sur le role de 1’exemple dans la
constitution de la méthode et I’overture du champ de la phénoménologue husserlienne. Paris:

Edition Kimé, 2000.

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepg¢do. Tradugdo de Carlos Alberto Ribeiro
de Moura. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999.

MOHANTY, J. N. Edmund Husser!’s theory of meaning. Den Haag, M. Nijhoff, 1964.

. The development of Husserl’s thought. In: . The Cambridge Companion to
Husserl. New York: Printed in the United States of America, 1995.

MORUJAO, A. F. Mundo e intencionalidade: Ensaio sobre o conceito de mundo na
fenomenologia de Husserl. Coimbra: Instituto de estudos filosoficos, 1961.

. Subjectividade e historia: Trés estudos sobre a fenomenologia de Husserl.
Coimbra: Instituto de estudos filoséficos, 1969.

MORUJAO, Carlos. A propésito de algumas relagGes entre a fenomenologia, a ldgica e a
matematica: Homenagem a Jodo Paisana (1945-2001). Lisboa: Colibri, 2002; 2003.

. Husserl e a historia: Sobre o “Im Zickzack Vor-Und Zuruckgehen” no £ 9 da Crise
das Ciéncias Europeias. Lisboa: Colibri, 2007.

MOURA, Carlos A. Ribeiro. Critica da razdo na fenomenoldgica: Sio Paulo: EDUSP,
1989.

184



. Racionalidade e crise. Sdo Paulo: Discurso; UFPR, 2001.

ONATE, Alberto Marcos. Histéria empirica e historia transcendental: Derrida leitor de
Husserl. In: TOURINHO, Carlos D. C. (Org.). Temas em fenomenologia: A tradi¢ao
fenomenoldgico-existencial da filosofia contemporanea. Rio de Janeiro: Book; Link, 2012.
pp. 11-26.

. O lugar do transcendental. Revista de Filosofia Aurora, PUC - PR, v. 19, n. 24, pp.
131-145, jan./jun. 2007.

PATOCKA, Jan. Qu’est-ce que la phénoménologie? Tradugdo de Erika Abrams. Grenoble:
Millon, 2002.

Introdution a la phénomeénologie de Husserl. Traducdo de Erika Abrams.
Grenoble: Jérome Millon, 1992. (Collection Krisis)

. Papiers phénoménologiques. Tradugdo de Erika Abrams. Grenoble: Jérome Millon,
1995. (Collection Krisis)

PIKE, Shirley R. Marxism and Phenomenology: Theories of crisis and their synthesis. New
Jersey: Barnes and Boble Books, 1986.

PORTA, Mario A. G. A polémica em torno ao psicologismo de Bolzano a Heidegger. Revista
Sintese, Belo Horizonte, v. 31, n. 99, 2004.

. Algunas concideraciones em torno a la distincion de tipos de psicologismo em
Husserl. Cognitio Revista de Filosofia, Sdo Paulo, v. 11, n. 2, jun./dez., 2010.

. La Idea de uma morfologia de la significacion o gramatica universal em la ‘4?
investigacion logica’ de Husserl. Cognitio Revista de Filosofia, Sdo Paulo, v. 9, n. 1,
jan./jun., 2008.

RICHIR. Marc. Intentionalité et étre-au-monde. In: . L’intentionnalité en question:
entre phénoménologie et recherches cognitives. Paris: J. VRIN, 1995.

RICOEUR, Paul. A I’école de la phenomenology. Paris: J. Vrin, 2004a.
. Edmund Husserl: A quinta meditacdo cartesiana. Lisboa: Colibri, 2004b.

. Husserl: An analysis of his phenomenology. Evanston: Northwestern University
Press, 1967.

Notas de rodapé. In: HUSSERL, Edmund. ldées directrices pour une
phénoménologie. Tradugdo de Paul Ricoeur. Paris : Gallimard, 1950a.

SARTRE, J. P. A transcendéncia do ego. Lisboa: Edi¢des Colibri, 1994.

. La transcendence de I’ego et autres textes phénomenologiques. Paris: Librairie
Philosophique; J. VRIN, 2003.

185



. L’Etre et le Néant: Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 1999.
_ . Situations Philosophiques. Paris: Gallimard, 2005.
SALANSKIS, Jean-Michel. Husserl. Paris: Les Belles Lettres, 2004.
SAVI, Cristina. Husserl e lo scetticismo. Milano: Guerini Scientifica, 1995.

SCHERER, René. La phénoménologie des ‘Recherches Logiques’ de Husserl. Paris:
Presses Universitaires de France, 1967.

SMITH, Barry; SMITH, David W. The Cambridge companion to Husserl. Cambridge
University Press: Printed in the United States of America, 1995.

SOKOLOWSKI, Robert. Introducéo a fenomenologia. Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 2004.

. The formation of Husserl’s concept of constitution. The Hague: Martinus Nijhoff,
1970.

STEIN, Edith. Selbstbildnis in Briefen: Briefen na Roman Ingarden. Freiburg: Herder, 2005.
. Ser finito y ser eterno. México: Fundo de Cultura Economica, 1994.
STUMPEF, Carl. Renaissance de la Philosophie. Paris: J. VRIN, 2006.

TATARKIEWICZ, Wladyslaw. Reflexions chronologiques sur I’epoque ou a vecu Husserl.
In: [(Les Editions de Minuit)]. Husserl cahiers de royaumont: Philosophie III. Paris: Les
Editions de Minuit, 1959, pp. 16-26.

TWARDOWSKI, Kasimir. Contenu et objet des représentations. In: HUSSERL, E.;
TWARDOWSKI K. Sur les objets intentionnels (1893-1901). Tradugao de Jacques English.
Paris: J. VRIN, 1993c.

TEIXEIRA FILHO, Dario Alves. Analise e identificacdo de proposi¢cdes segundo o
realismo logico de E. Husserl. 2001. 258 f. Tese de doutorado (Programa de Po6s-graduagio
em Filosofia) — Universidade Federal do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2001.

THAO, Tran-Du’c. Phénoménologie et matérialisme dialectique: Editions des arquives
contemporaines. Paris: Gordon & Breach, 1971.

TOURINHO, Didgenes C. O vivido e suas polaridades: Oscilagdes do ‘objeto intencional’ na
fenomenologia de Husserl. In. (Org.). Temas em fenomenologia: A tradigdo
fenomenoldgico-existencial da filosofia contemporanea. Rio de Janeiro: Book/Link, 2012. pp.
27-47

WARREN, Nicolas de. Husserl and the promise of time: Subjectivity in transcendental
phenomenology. Cambridge: UP, 2009.

Worterbuch der phanomenologischen Begriffe. Hamburg: Meiner, 2002.
186



WUNDT, Wundt. Eléments de psychologie phisiologique. Paris: Félix Alcan Editeur, 1886.
ZAHAVI, Dan. Husser!l’s Phenomenology. Stanford: Stanford University Press, 2003.

ZANER, R. M. Notas de rodapé. In: CAIRNS, D. Conversation avec Husserl et Fink.
Grenoble : Editions Jérome Millon, 1997.

187



	CAPA, INTRODUÇÃO...
	TESE COMPLETA

