
 1

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  
PUC-SP

Ruy de Carvalho Rodrigues Júnior 

Schopenhauer: uma filosofia do limite 

DOUTORADO EM FILOSOFIA 

SÃO PAULO
2011



 2

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  
PUC-SP

Ruy de Carvalho Rodrigues Júnior 

Schopenhauer: uma filosofia do limite 

DOUTORADO EM FILOSOFIA 

Tese apresentada à Banca Examinadora como 
exigência parcial para obtenção do título de 
Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, sob a orientação do Prof. 
Doutor Ivo Assad Ibri. 

SÃO PAULO
2011



 3

BANCA EXAMINADORA 

_________________________________

_________________________________

_________________________________

_________________________________

_________________________________



 4

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

À Verônica de Oliveira, Rui de Carvalho (in memoriam) e José 
Alberto de Oliveira. 



 5

AGRADECIMENTOS 
 

 

À Verônica e Virna de Oliveira, por seu amor, sua força e determinação. 

À Sara de Paula, por tornar minha caminhada possível e alegre, bem como por sua 

participação na leitura e formatação do texto final 

Ao Eduardo, Artur e Letícia Gomes, por vocês existirem. 

Ao Prof. Dr. Ivo Assad, que acreditou desde o primeiro momento na viabilidade deste 

trabalho, permitindo que sua execução pudesse ser feita de maneira tranquila, bem como por 

sua compreensão das dificuldades que enfrentei em sua realização. 

Ao Gustavo Costa, por sua dedicação, sua leitura atenta e crítica da primeira versão do 

trabalho, assim como por sua amizade e ombro amigo em momentos delicados.  

Ao Prof. Dr. Carlos Arthur R. do Nascimento, pela leitura generosa de uma parte do trabalho. 

À Marília Bezerra, pela amizade. 

Ao Luvercy Rodrigues, pelas audições aos domingos. 

Ao Ayrton Pessoa, por sua inigualável sensibilidade. 

À Catarina Rochamonte, por todo o apoio e gentileza. 

Aos membros do Apoena, Daniel Carvalho, William Mendes, Eduardo Lima e Rogério 

Moreira, pelo incentivo e honestidades intelectuais. 

Ao Marcos Edson, com quem aprendi que o ser humano tem uma coceira na alma... e 

acreditei. 

À Adriana Gurgel, por sua participação direta na minha ida à São Paulo. 

À Eliana Paiva, pela amizade e incentivo. 

Ao Luís Carlos, pela amizade e pelas conversas sinceras e honestas que tornaram o doutorado 

menos dolorido. 

Ao Fabien e Lília Lins, pela leveza e alegria contagiantes. 

À Siméia, por sua atenção, presteza e infatigável gentileza.  

Ao Alcides e Lisi, pelas conversas estranhas. 

Ao Laerte, Élder, Renato, Jamir, Bosco e André, pelo bom começo. 

À Capes, sem a qual este trabalho não poderia ter sido realizado. 

Aos funcionários e professores da Universidade Estadual do Ceará, por todo o apoio e 

compreensão. 



 6

O limite é o mistério do fenômeno, o mistério da força, 
da felicidade, da fé, e da missão de afirmar-se como 
minúsculo ser humano num universo. 

                 (Robert Mussil)



 7

RESUMO 

A presente tese tem por objetivo apresentar e justificar a hipótese de que a noção de Vontade
na filosofia de Schopenhauer é melhor compreendida quando considerada como uma 
hermenêutica da Representação. Ela defende que o diálogo com a parte teórica da filosofia 
kantiana, assim como a distinção operada por Schopenhauer entre ser subjetivo e objetivo e 
consideração subjetiva e objetiva são fundamentais na construção do pensamento único de 
Schopenhauer. Analisando a relação entre filosofia e sabedoria no pensamento deste último 
propõe-se, através da noção de passagem (Übergang) e do que chamamos de tese da 
inteligibilidade inversa na Metafísica da Natureza e no processo de objetivação da Vontade 
no mundo, interpretar a filosofia de Schopenhauer como uma filosofia do limite. Esta deve, 
então, tornar possível a articulação tanto da relação entre Vontade e Representação quanto da 
filosofia com aquilo que se poderia chamar de sabedoria.   

Palavras-chave: Vontade, Representação, Passagem, Limite. 



 8

ABSTRACT 

The purpose of the present study is to introduce and justify the hypothesis that the notion of 
Will in Shopenhauer’s philosophy is better understood when considered as a hermeneutics of
Representation. It is defended that the dialogue with the theoretical part of Kant’s philosophy, 
as well as its distinction, operated by Schopenhauer as objective and subjective being and 
subjective and objective consideration are fundamental issues while constructing 
Schopenhauer’s single thought. By analyzing the relationship between the philosophy and 
wisdom of Schopenhauer’s thought, through the notion of transition (Übergang) and through 
what we call reverse intelligibility thesis on Metaphysics of Nature and on the process of the 
objectification of the Will in the world, we intend to interpret Schopenhauer’s philosophy as 
the philosophy of limit. This way, we would make possible the articulation of both the 
relationship between Will and Representation, and the philosophy with what could be named 
as wisdom. 

Key-words: Will, Representation, Transition, Limit. 



 9

SUMÁRIO 

Principais abreviaturas e traduções utilizadas 11

PARTE I – DEMARCAÇÕES DE UMA FILOSOFIA DO LIMITE 

Introdução............................................................................................................. 15

Capítulo 1 – Entre conhecer e compreender ........................................................ 22

1.1 Abrindo-se ao sentido...................................................................................... 22

1.2 A caminho de O Mundo...................................................................................  43

Capítulo 2 – A cicatriz dogmática........................................................................ 97 

2.1 Realismo e idealismo: ameaça em duas frentes............................................... 97 

2.2 Matéria: entre Ser subjetivo e Ser objetivo...................................................... 110 

PARTE II – EM DIREÇÃO A UMA FILOSOFIA DO LIMITE E DO 

MISTÉRIO

Considerações Iniciais.......................................................................................... 135

Capítulo 3 – Novamente o em si........................................................................... 140 

3.1 O acesso à Crítica da razão pura..................................................................... 140 

3.2 A coisa em si na Crítica da razão pura........................................................... 145 

3.2.1 A coisa em si nos Prefácios de 1781 e 1787................................................. 145 

3.2.2 A caminho da Estética transcendental.......................................................... 164

3.2.3 A coisa em si na Estética transcendental...................................................... 170 

Capítulo 4 – De Kant a Schopenhauer: analogia, mistério e limite...................... 203 

4.1 Em busca da analogia...................................................................................... 203 

4.2 Analogia: por uma filosofia do mistério.......................................................... 210 



 10

4.3 Matéria: por uma filosofia do limite................................................................ 246 

Conclusão.............................................................................................................. 288

Bibliografia........................................................................................................... 295



 11

PRINCIPAIS ABREVIATURAS E TRADUÇÕES UTILIZADAS 
 

SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche Werke. Editadas e comentadas por Wolfang Frhr. 

von Lohneysen. Suhrkamp taschenbuch wissenschaft, 2003. 5 vols. As referências a essa 

edição são indicadas pelas iniciais SW, seguidas pelo número do volume (em algarismo 

romano) e da página (em arábico). 

1. O mundo - O Mundo como Vontade e como Representação

Die Welt als Wille und Vorstellung, SW, I

_____. O mundo como vontade e como representação. Trad. Jair Barboza. São Paulo: Unesp, 

2005.

_____. O mundo como vontade e representação. Trad. M. F. Sá Correia. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 2001. 

2. Complementos – Complementos a O mundo como Vontade e como Representação 

Die Welt als Wille und Vorstellung, SW, II. 

3. Sobre a quádrupla raíz – Sobre a Quádrupla Raíz do Princípio de Razão Suficiente

Über die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde, SW, III.  

4. Parerga – Parerga e Paralipomena

Parerga und paralipomena, SW, IV, V. 

5. Manuscript – Manuscript Remains

Manuscript remains. Edited by Arthur Hübscher, Translated by E. F. J. Payne, in Four 

Volumes. New York, Berg, 1989. 

6. Apêndice – Apêndice a O mundo - Crítica  da Filosofia Kantiana.

Apêndice. Crítica da filosofia kantiana, in: O mundo como vontade e como representação.

Trad. Jair Barboza. São Paulo: Unesp, 2005. 

_____. Anhang. Kritik der kantischen Philosophie, in: SW, I. 



 12

7. Fragmenos – Fragmentos para a História da Filosofia

Fragmentos para a história da filosofia. Trad. Maria Lucia M. O. Cacciola. São Paulo: 

Iluminuras, 2003. 

_____. Fragmente zur Geschichte der Philosophie, in: SW, IV. 

8. Crítica – Crítica  da Razão Pura

Kritik der reinen Vernunft, 2vols. Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 2004. 

_____. Crítica da razão pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 3ªEdição, 1994. 



 13

Nota sobre as traduções e citações 

No presente trabalho, as citações no corpo do texto estão em português. Em algumas notas de 

pé de página, quando julguei necessário, reproduzi o texto na língua original em que o mesmo 

foi escrito, quase sempre o alemão. Nas citações em alemão eu adotei a grafia do original. 

Sigo, sempre que possível, as traduções da Profª. Drª. Maria L. Cacciola e do Prof. Dr. Jair 

Barboza dos textos schopenhauerianos. Quando das citações de outros autores por parte de 

Schopenhauer, reproduzi as citações integralmente. Nos casos não contemplados acima, as 

traduções são de minha inteira responsabilidade.



 14

PARTE I – DEMARCAÇÕES DE UMA FILOSOFIA DO LIMITE 



 15

INTRODUÇÃO

O presente trabalho é o resultado de uma longa visitação à filosofia de Schopenhauer. 

Há pelo menos dez anos, em salas de aula ou fora delas, dialogamos com o autor de O mundo

sobre os mais diversos temas. Entretanto, para falar francamente, apenas tardiamente 

pensamos na possibilidade de apresentar nossas inquietações, constantes nesse convívio com 

Schopenhauer, em um suporte acadêmico, em forma de tese de doutorado. Acreditávamos 

que, assim como desde muito tempo acontece em relação a Cioran, nosso relacionamento com 

Schopenhauer ficaria restrito ao âmbito privado e ao círculo de amigos de longas datas. É que 

a descoberta da filosofia schopenhaueriana teve para nós o sentido de um bom encontro, de 

um aumento da potência de existir, como pretendia Spinoza. Ler Schopenhauer foi como 

reencontrar um amigo que pensávamos perdido e um tipo de mestre que sabemos ser 

raríssimo, um mestre que edifica e educa, no sentido de Nietzsche. Isto porque, para 

Schopenhauer, a filosofia não exclui nem dispensa a sabedoria, não pretende substituir uma 

visão de mundo (Weltanschauung) por uma teoria (theoria). Nisso, na relação entre filosofia e 

sabedoria, numa filosofia que nunca esquece que não pode nem deve pretender conhecer e 

explicar tudo, reside, segundo pensamos, o maior mérito da obra de Schopenhauer.   

Na verdade, parece ser mesmo no encontro entre sabedoria e filosofia que tudo se 

joga, e talvez alguma coisa se perca, no pensamento de Schopenhauer. Trata-se, de certa 

forma, de não renunciar a pensar o pior, mesmo que no percurso do pensamento algo fique 

para trás e, talvez, também algo acabe por ser recusado. Aquilo que se recusa e a que se 

renuncia pronuncia o nome desta filosofia e gesticula algo na direção do seu valor. Recusa-se 

o conhecimento do interior dos fenômenos do mundo, mas não se renuncia a pensar a sua 

significação. O veto a toda pretensão de conhecimento da essência do mundo não conduz à 

renúncia ao pensamento do sentido imanente a todas as coisas.   

A filosofia de Schopenhauer não sublima o mistério, não pretende negá-lo e tampouco 

superá-lo ou resolvê-lo. Sua postura diante do incognoscível parece mesmo diferir toto genere

daquela adotada por seu mestre de Königsberg. A sua consciência da finitude humana reflete-

se na construção de um pensamento que nunca esquece que a filosofia não detém a última 

palavra, nem deveria tentar uma explicação última do mundo. O sentido de tal conhecimento, 

a significação profunda do mundo não podendo, segundo ele, ser exaustivamente conhecidas.

Para Schopenhauer, que o mundo exista, seja cognoscível enquanto representação, não 



 16

constitui o verdadeiro problema da filosofia, mas sim que nosso mundo seja tão triste e que 

nele pereçamos sempre.  

Defendemos que a obra do autor de O mundo revela uma difícil articulação entre 

aquilo que se pode conhecer e aquilo que se pode compreender e que sua tese de que o mundo 

deve ser concebido como Vontade e como Representação poderia ser também interpretada 

tomando-se a Vontade como uma espécie de hermenêutica da Representação, ou uma 

hermenêutica da experiência. Isto é o que apresentamos neste trabalho como uma hipótese 

para se tentar compreender a complexa articulação entre Vontade e Representação na obra de 

Schopenhauer. Semelhante intuição pode também ser encontrada nos trabalhos de alguns 

intérpretes da filosofia schopenhaueriana sem, no entanto, que a tenham investigado ou 

explorado conforme a importância que lhe imputamos devida. Assim, R. Safranski, S. 

Barbera, A. Philonenko, J. Young, Ch. Janaway, J. Atwell e o próprio Nietzsche, parecem ter 

vislumbrado a possibilidade de se conceber o pensamento de Schopenhauer a partir da tensão 

entre conhecimento e pensamento, explicação e significação, mesmo que não tenham levado 

adiante semelhante viés interpretativo. Safranski e Barbera, chegam mesmo a referir-se 

explicitamente à filosofia schopenhaueriana como uma hermenêutica. O primeiro, 

encontrando nela uma hermenêutica da existência (Daseinshermeneutik); o segundo, a 

designando de hermenêutica da experiência (herméneutique de l’expérience). Ambos, porém, 

ficam nisso, não apresentam nem como chegaram às suas teses nem as implicações das 

mesmas. Young e Janaway, que nesse ponto dialogam com Atwell, quando interpretam a 

significação de coisa em si e de pensamento único, inclusive a partir do epistolário 

schopenhaueriano, igualmente parecem ter intuído a possibilidade de se conceber a filosofia 

de Schopenhauer por um viés hermenêutico. Porém, talvez por seus interesses apontarem para 

uma outra direção, semelhante possibilidade não parece ter sido suficientemente explorada. 

Em todo caso, a própria ponte construída entre os Livros I e II de O mundo como vontade e 

como representação já seria sintomática da leitura que concebe a Vontade como instância de 

significação da Representação. O estudo comparativo dos tomos I e II de O mundo, bem

como uma análise do ensaio Sobre a Vontade na natureza e o segundo volume dos Parerga e

paralipomena atestariam com maior profundidade a tese que ora defendemos.

Acreditamos serem de conhecimento público as dificuldades envolvidas na articulação 

entre Representação e Vontade, na filosofia schopenhaueriana. Sabe-se que, na famosa carta a 

seu discípulo Frauenstädt (21 de agosto de 1852), Schopenhauer reafirma, categoricamente, 

aquilo que já havia dito tanto nos Complementos a O mundo como no tomo II de Parerga e 

paralipomena, a saber: que a coisa em si, tomada como Vontade, somente pode ser dita em



 17

relação à Representação, portanto, em relação às suas próprias manifestações. Assim, a coisa 

em si, concebida de maneira absolutamente independente do sujeito, permanece insondável, 

incognoscível e mesmo impensável. Mas isto, claro, não elimina os problemas em sua 

metafísica da Vontade, apenas os desloca, pois se a Vontade somente se diz em sua relação 

com a Representação, então parece, finalmente, que nunca deixamos o solo desta última e, 

assim, a analogia entre esta e a Vontade deve ser repensada com grande vagar e detalhe. 

Reconhece-se também que este tema há muito vem sendo utilizado como plataforma de 

lançamento de inúmeras críticas à obra de Schopenhauer. Filosofia contraditória, paradoxal, 

ambivalente ou ambígua são algumas das acusações infligidas ao pensamento 

schopenhuaeriano. No seio de tais posições residiria, entre outras coisas, o estatuto do 

procedimento analógico utilizado de diferentes maneiras por Schopenhauer como forma de 

apresentação de seu pensamento único. Uma outra fonte de dificuldades podemos encontrar 

na própria teoria da representação de Schopenhauer, a qual, segundo alguns intérpretes, 

apresentaria problemas insolúveis em seu núcleo mais íntimo: a noção de matéria, por 

exemplo. Como se pode facilmente constatar, os obstáculos a quem se dedica a compreender 

o pensamento do autor de O mundo são enormes, mesmo em relação às teses centrais de sua 

filosofia. 

Defendemos aqui que a interpretação da Vontade como uma hermenêutica da 

representação exige que se leia, atentamente, a tese schopenhaueriana da distinção entre ser

subjetivo e objetivo, bem como sua diferenciação entre consideração subjetiva e objetiva do 

mundo. O erro mais comum, acreditamos, é tomar ser objetivo por consideração objetiva, 

como se a consideração subjetiva não residisse, também ela, na pergunta pelo ser objetivo das 

coisas. Schopenhauer é claro a este respeito, ainda que apresente sua posição, mais 

persuasivamente, apenas nos Complementos a O mundo, e mesmo assim de maneira um tanto 

sutil. Trata-se, fundamentalmente, de uma distinção entre metafísica e epistemologia: a 

primeira, enquanto interrogação pelo ser subjetivo das coisas, e a segunda, enquanto 

investigação da possibilidade do conhecimento objetivo das mesmas, de sua objetividade. Por 

ser subjetivo dos fenômenos devemos entender, segundo Schopenhauer, a Vontade, a coisa 

em si tomada como Vontade; e por ser objetivo dos mesmos, o conhecimento verdadeiro 

(objetivo) destes por parte do sujeito. Assim, as considerações subjetiva e objetiva dos 

objetos complementar-se-iam ao oscilarmos a perspectiva epistemológica, ora tematizando-os 

do ponto de vista do sujeito da investigação, ora a partir dos objetos, residindo seu ser

objetivo no ponto de conexão entre tais considerações.



 18

Portanto, as considerações subjetiva e objetiva dos fenômenos dar-nos-iam um 

conhecimento e uma explicação acerca do ser objetivo destes, mas nada nos diriam, 

fundamentalmente, sobre seu ser subjetivo, ou seja, sobre seu sentido ou sua significação

profundas. Para isso ter-se-ia que adotar uma outra estratégia, não mais epistemológica, mas 

propriamente metafísica. Semelhante estratégia, por sua vez, além do argumento por analogia

acima referido, encontraríamos tanto no segundo livro de O mundo, quanto em Sobre a 

Vontade na natureza, nos Complementos a O mundo, em Sobre a liberdade da Vontade e 

ainda no tomo II de Parerga, e poderia ser chamada, como fizemos neste trabalho, de tese da 

inteligibilidade inversa. Trata-se da relação invertida entre explicação e compreensão em 

relação à causalidade, e que permitirá a Schopenhauer tentar compreender, analogicamente, a 

causa partindo do motivo, ou o motivo como causa. A tese, apesar do autor não a nomear 

como aqui fizemos, é conhecida: como podemos explicar a causa mas não compreendemos 

bem seu sentido e, inversamente, compreendemos bem a significação da motivação mas não a 

explicamos satisfatoriamente, então, tenta-se articular explicação e compreensão no ponto 

certo, para assim podermos tentar explicar a ação do motivo e compreendermos a causa desde 

dentro. Aqui residiria, entre outras coisas, a ilusão do livre arbítrio, pois como todos 

acreditamos compreender, imediatamente, o sentido de nossas ações, mas desconhecemos a 

explicação para as mesmas, então facilmente acreditamo-nos livres. Inversamente, como 

conhecemos razoavelmente bem o funcionamento da relação entre causa e efeito na natureza 

inorgânica, mas não compreendemos sua íntima significação, temos dificuldade em acreditar 

na existência de uma significação moral do mundo. Enfim, também naquilo que 

denominamos de tese da inteligibilidade inversa, residiria a chave para se poder ler a noção 

de Vontade schopenhaueriana como uma hermenêutica da representação.

Assim, para podermos apresentar nossa tese de que a Vontade deve ser concebida 

como a instância de significação da experiência, na filosofia de Schopenhauer, serão de 

fundamental importância: as distinções entre ser e consideração das dimensões subjetiva e 

objetiva do Real, a tese da inteligibilidade inversa, a análise do procedimento analógico e a 

noção de limite que, por assim dizer, sobrevoa toda a visão de mundo schopenhaueriana. Para 

este último passo, precisaremos revisitar a significação da noção de matéria na obra 

consolidada de Schopenhauer. É que semelhante noção representa o ponto mesmo de conexão 

entre o ser subjetivo (metafísica) e o ser objetivo (epistemologia) dos fenômenos, bem como, 

enquanto condição fundamental (Grundbedingung) da representação em geral, seu andaime 

fundamental (Grundgerüst), é o suporte ineliminável de todo o mundo concebido como 

representação. Daí que a pergunta pelo sentido e papel da noção de matéria na filosofia de 



 19

Schopenhauer termine por ser incontornável segundo nossos propósitos. Mostraremos como a 

distinção schopenhaueriana entre sujeito cognoscente e objeto, por um lado, e sujeito puro e 

matéria, por outro, exigirá a subsequente distinção entre formas gerais da representação e 

condições fundamentais da representação, ou ainda, implicará naquilo que denominamos de 

formas gerais das representações específicas e condições fundamentais da representação em 

geral. Com isso, conforme a exposição a seguir, poderemos apresentar a metafísica da 

Vontade de Schopenhauer como uma hermenêutica da representação, mais ainda, conceber a 

filosofia schopenhaueriana como uma filosofia do limite.

*  *  * 

A presente tese está estruturada em duas partes e quatro capítulos. Na primeira parte, 

apresentamos os principais problemas hermenêuticos colocados ao intérprete da filosofia de 

Schopenhauer, a partir de uma detalhada discussão acerca daquilo que é exigido pelo próprio 

autor de O mundo, como condição para a correta compreensão do sentido profundo de sua 

obra. Estudamos com paciência e minúcia as recomendações schopenhauerianas apresentadas 

tanto nos Prefácios a O mundo, como no Apêndice a este. Discutimos a significação, o 

alcance, os limites e os problemas envolvidos em sua intenção de construir um pensamento

único. Seguimos Schopenhauer em sua interpretação das convergências e divergências em 

relação à filosofia kantiana e mostramos as principais dificuldades oriundas do confronto 

destas duas filosofias. Na segunda parte, a mais importante do trabalho, procuramos mostrar 

em que sentido podemos aceitar e em que pensamos dever rejeitar as auto-interpretações 

schopenhauerianas no que se refere à filiação kantiana de sua filosofia; depois, a partir de uma 

leitura particular da obra do autor de O mundo, levantamos a pretensão de conceber sua 

fundamental noção de Vontade como uma Hermenêutica da Representação ou da 

Experiência. Isto tornará possível repor a relação entre Vontade e Representação como a 

articulação entre significação e explicação e, assim, a conceber a filosofia de Schopenhauer 

como uma filosofia do mistério e do limite.

Nosso primeiro capítulo consiste, em linhas gerais, numa apresentação dos principais 

pontos de partida da filosofia schopenhaueriana, juntamente com o mapeamento dos 

importantes problemas envolvidos na mesma. Mostramos que o próprio autor nos fornece 

fortes indicações de como deveríamos abordar sua obra e que tais apontam, 

fundamentalmente, para duas portas de entrada: uma metodológica, implicada na polimorfa 

noção de pensamento único (einziger Gedanke); e outra teórica, situada no improvável ponto 

de contato entre a sabedoria védico-platônica e a filosofia transcendental, sobretudo em sua 

vertente teórica. Mostramos que ambas as chaves de leitura deixam-se perpassar por 



 20

problemas de várias ordens e que terminam por provocar complexificações ineludíveis em sua 

teoria da representação. Procuramos mostrar, metodológico-teoricamente, que parte das 

acusações e críticas à filosofia schopenhauerianas podem ser suavizadas: 1) a partir de uma 

leitura não genética, mas conceitual, das edições consolidadas das obras de Schopenhauer; e 

2) por uma interpretação da relação entre Vontade e Representação como articulação entre 

significação e explicação, o que nos conduzirá a conceber a noção de Vontade como uma 

espécie de hermenêutica da representação ou da experiência.

No segundo capítulo, apresentamos os principais problemas advindos das posições 

metodológica e teórica de Schopenhauer. Mostramos como e em que sentido a noção de 

matéria estará no centro das discussões e como sua correta significação será fundamental na 

intelecção do sentido das noções basilares de Representação e Vontade na obra de 

Schopenhauer. Com isto, encerramos a primeira parte do trabalho e passamos, na segunda, 

para a tentativa de solução dos problemas levantados na primeira parte, chegando assim à 

compreensão da filosofia schopenhaueriana como filosofia do limite.

No terceiro capítulo, debruçamo-nos sobre a parte teórica da filosofia kantiana, em 

especial a Crítica da razão pura, objetivando mostrar que a tese da idealidade do espaço e do 

tempo, centro nervoso de todo o projeto crítico, e fundamental para a filosofia de O mundo,

deveria ser analisada com mais vagar pelos intérpretes do pensamento schopenhaueriano. 

Defendemos uma hierarquia na demonstração da referida tese. Pensamos que a ordem correta 

na exposição, em sentido kantiano, deveria ser: tese da aprioridade do espaço e do tempo, 

tese da idealidade dos mesmos, tese da distinção entre fenômenos e coisa em si e a 

subsequente tese da incognoscibilidade desta última. Isto nos levará a repor a pergunta pela 

gênese e pela significação da noção de em si no criticismo kantiano, sobretudo em sua 

primeira Crítica, assim como pelo papel, de todo fundamental, que semelhante noção 

representa na passagem da primeira para a segunda Crítica, como também na construção da 

teologia moral kantiana, via Crítica da faculdade do juízo, enquanto ponte construída sobre o 

abismo existente entre as duas primeiras Críticas. Após tal investigação, estaremos em 

condições de encontrar a origem da problemática noção schopenhaueriana de passagem

(Übergang), assim como do procedimento analógico, ambos presentes em Kant. Também 

residiria na filosofia kantiana, mais precisamente na relação entre as duas primeiras Críticas,

a possibilidade da articulação entre explicação e compreensão, entre esquema teórico e 

esquema prático, entre significação teórica e simbolismo prático, importantes na intelecção de 

nossa interpretação da filosofia de Schopenhauer. 



 21

Finalmente, no quarto capítulo, estaremos prontos para discutir o argumento analógico 

de Schopenhuaer, assim como para apresentar nossa interpretação da significação e de nossa 

posição perante o problema da matéria na obra consolidada do autor de O mundo. Para tanto, 

apresentamos e analisamos a tese da inteligibilidade inversa e as distinções entre ser e 

consideração subjetiva e objetiva para, finalmente, extrair a conclusão de que se 

compreenderia melhor a filosofia schopenhaueriana, caso se a concebesse como uma filosofia 

do mistério e do limite, tomando, assim, a Vontade como uma hermenêutica da 

Representação.

Ainda algumas palavras sobre a metodologia de leitura aqui adotada. Utilizamos, neste 

trabalho, sobretudo as edições das obras consolidadas de Schopenhauer. Assim, não 

dedicamos muita atenção, por exemplo, às possíveis divergências existentes entre as três 

edições de O mundo (1818, 1844 e 1859), tampouco debruçamo-nos sobre as supostas 

discrepâncias entre a tese doutoral sobre o princípio de razão suficiente, de 1813, e sua 

segunda edição, de 1847. A razão de nossa escolha deve ser buscada no objeto e no objetivo 

de nosso estudo. Como não nos interessa, aqui, explicitar a gênese, o desenvolvimento ou as 

modificações nas significações de certas noções presentes na filosofia schopenhaueriana, mas 

compreender o sentido, o papel e o alcance de algumas noções na obra, por assim dizer, já 

consolidada, portanto, em linhas gerais, a partir de 1844, no caso de O mundo e seus

Complementos, não lançamos mão, a não ser excepcionalmente, de mais de uma edição de 

uma mesma obra de Schopenhauer. Como o que nos interessa neste trabalho é apreender um 

sentido possível da natureza íntima da filosofia de Schopenhauer, não os avanços e recuos que 

a mesma sofreu no processo de sua constituição: suas vacilações, oscilações, ambivalências e 

hesitações, então, na maior parte do tempo o leitor nos encontrará tentando interpretar as 

posições schopenhauerianas apresentadas e defendidas em suas obras consolidadas, por assim 

dizer, definitivas.



 22

Capítulo 1 – Entre conhecer e compreender 

1.1 Abrindo-se ao sentido 

Como ler Schopenhauer? Como foi montada e apresentada sua obra capital, O mundo 

como vontade e como representação? Quais referenciais teóricos (autores, obras) devemos 

conhecer para bem compreender a significação profunda de seu pensamento? Aparentemente, 

nada seria mais fácil do que responder a tais indagações. O próprio autor já as teria 

solucionado, explícita e claramente, tanto em sua tese doutoral (edição de 1847), como em O

mundo (1818 e 1844) e nos Complementos1 (1844) a este. Pretende-se, no entanto, mostrar 

que, não obstante a auto-interpretação schopenhaueriana, ainda subsistem problemas teórico-

metodológicos sérios a serem resolvidos para uma boa compreensão de sua obra.  

Nos prefácios de 1818 e 1844, assim como no capítulo 17 dos Complementos e no §14 

dos Fragmentos para a história da filosofia, no primeiro volume dos Parerga, Schopenhauer 

apresenta quatro condições que devem ser satisfeitas por todo aquele que levante uma séria 

pretensão de inteligibilidade daquilo que será exposto por ele: 1) que se compreenda que se 

trata de um pensamento único (einziger Gedanke) e não de um sistema de pensamento

(System von Gedanken); 2) que se tenha conhecimento de sua tese de doutorado intitulada 

Sobre a quádrupla raiz do princípio de razão suficiente. Um ensaio filosófico (1813 e 1847); 

3) que se tenha compreendido (feito sua “operação de catarata”) a obra de Kant; 4) que se 

tenha freqüentado a “escola do divino Platão” e, para estar preparado da melhor maneira 

possível, que se tenha iniciado na sabedoria das Upanixade(s), dos Veda(s).

É ainda o próprio autor quem nos comunica, nos textos acima referidos, o que ele 

entende por pensamento único (einziger Gedanke), pensamento fundamental (Grundgedanke). 

Trata-se de uma mesma idéia que, devido às limitações inerentes a toda e qualquer 
                                                        
1 Traduzimos o termo alemão Ergänzungen por Complementos por acreditarmos que semelhante opção estaria 
mais de acordo com as intenções e declarações do próprio Schopenhauer, que via no segundo volume de O
mundo, uma complementação, uma exposição mais detalhada e enriquecida das teses já expostas no primeiro 
volume. Na verdade, é possível interpretar o segundo volume como um livro em que novas teses e perspectivas 
são apresentadas e que, em alguns casos, dificilmente teriam uma acolhida confortável no conjunto das teses do 
primeiro volume, em particular na Metafísica da Natureza. Razão pela qual poder-se-ia optar pela tradução do 
termo alemão como Suplementos, e não Complementos, uma vez que não haveria uma complementação, mas 
uma inovação e, em alguns casos, bastante problemática. Como pensamos que esse não era o caso para o próprio 
Schopenhauer, traduzimos Ergänzungen por Complementos e, sobretudo na segunda parte deste trabalho, 
apresentaremos nossa posição frente a relação entre os dois volumes de O mundo como vontade e como 
representação.



 23

comunicação conceitual, apresenta-se decomposta em partes mas que, não obstante, deve ser 

apreendida: 1) em sua perfeita unidade (vollkommenste Einheit); 2) em sua coesão orgânica2

(em que cada parte conserva e é conservada pelo todo; em que este é esclarecido por aquelas e 

em que a menor das partes é ininteligível sem o todo); 3) na contradição (Widerspruch) em 

que nela se encontram forma e conteúdo (a lógica da exposição difere da lógica da 

compreensão, em se tratando de um pensamento único)3; 4) em seus diferentes lados 

(metafísica, ética, estética); expostos a partir de dois pontos de vista e “quatro” considerações 

(duas para cada ponto de vista)4; 5) como chave de acesso ao significado de todos os 

fenômenos do mundo, ao sentido do mundo e à decifração do enigma do mundo5; 6) como 

                                                        
2 As partes de um sistema de pensamento teriam, para Schopenhauer, uma “coesão arquitetônica”, ou seja, 
estariam articuladas de forma que a antecedente sustentaria a subseqüente sem ser por esta sustentada e, assim, a 
primeira sustentaria todas sem ser por nenhuma sustentada. Como exemplos clássicos de um tal sistema 
Schopenhauer cita Spinoza e Wolff. Assim, enquanto um pensamento único espelharia o modo de existência de 
um organismo, o sistema de pensamento se pareceria com um objeto geométrico, como por exemplo uma 
pirâmide ou mesmo um edifício. Cf., Prefácio de O mundo, in: SW, I, p. 7. Esta noção de um sistema de 
pensamento talvez indique, também aqui, uma origem kantiana. De fato, tanto no Prefácio aos Princípios 
metafísicos da ciência da natureza quanto na Crítica  da razão pura, na Doutrina transcendental do método, no 
capítulo intitulado A arquitetônica da razão pura, Kant procura conceituar as noções de arquitetônica, de 
sistema e de ciência. Segundo ele, no Prefácio aos Princípios, um sistema, entendido como ciência, é um todo 
do conhecimento ordenado segundo princípios; na primeira Crítica, afirma ele: “Por arquitetônica entendo a arte 
dos sistemas” Cf., Crítica, A832; B860. Contudo, para Schopenhauer, o que conferiria, propriamente, a unidade 
do conhecimento humano não seria a razão, como em Kant, mas a Vontade, por um lado, e o princípio de razão,
por outro; o que talvez aponte mais para uma possível influência de Schulze que de Kant. Em todo caso, a noção 
de arquitetônica da razão em Kant aponta para inúmeras sutilezas e complexidades que a simples menção e 
descrição schopenhauerianas de sistema de pensamento estão muito longe de absorver e abarcar.    
3 Realmente, numa obra concebida desta forma, em que tanto o fim pressupõe o começo como este aquele, o 
processo de compreensão diverge daquele da exposição, vez que não se pode expressar tudo de uma única vez, 
mas passo a passo, página a página. É por isso que o autor recomenda ler sua obra duas vezes, pois nela a forma 
da exposição difere daquela da compreensão. 
4 Isto, na verdade, já estaria implicitamente dito no próprio título de sua obra fundamental: O mundo como
vontade e como representação (grifo nosso). Já aqui se poderia vislumbrar que o mundo será investigado, 
concebido a partir de dois pontos de vista (Gesichtspunkten), como Representação e como Vontade. Isto fica 
mais claro no Sumário, onde o autor mostra que tanto a Representação como a Vontade serão analisados 
mediante duas considerações; ter-se-iam, assim, dois pontos de vista e “quatro” considerações sobre o mundo, o 
que já anteciparia ao leitor a existência, ou mesmo um sentido, para seu pensamento único: quatro livros 
divididos dois a dois, mas articulados entre si. Schopenhauer fala também, no prefácio de 1818, de quatro pontos 
de vista de um pensamento único, mas nos parece que, conforme está expresso no Sumário, tratar-se-iam de dois 
pontos de vista com duas considerações para cada um. É assim que os livros I e III apresentam o mundo como 
Representação; no primeiro esta está submetida ao princípio de razão, no terceiro ela aparece submetida apenas 
à forma mais elementar de tal princípio: a correlação sujeito-objeto; os livros II e IV, apresentam o mundo como
Vontade; no segundo a Vontade objetivada na natureza e no último a Vontade que se conhece a si mesma e que, 
primeiro se afirma “e depois” nega a si própria. Desta forma deveria existir uma certa simetria entre os livros I e 
III; II e IV.  Acerca do sentido não transcendente e não dualista de Gesichtpunkt, cf., Maria L. M. Cacciola, 
Schopenhauer e a questão do dogmatismo, São Paulo, Edusp, 1994. Cf.tb., J. Atwell, Schopenhauer on the 
character of the world: the metaphysics of will, Berkeley and Los Angeles, California, University of California 
Press, 1995. Capítulo 1. Voltaremos ao problema destes pontos de vista e considerações.
5 No Cap. 17 dos Complementos ao segundo livro de O mundo, Schopenhauer nos relata que: “ todos meus 
ensinamentos foram meditados frente à realidade intuitiva (angeschauten Wirklichkeit) e nenhuma de suas 
doutrinas se funda, exclusivamente, em noções abstratas. E como, por outro lado, em minha teoria há um 
pensamento fundamental (Grundgedanke) que, aplicado a todos os fenômenos do mundo, nos dá sua chave 
(Schlüssel), resulta demonstrado que este pensamento é o alfabeto verdadeiro, cujo emprego dá sentido e enlaça 
todas as palavras e todas as frases. A verdadeira chave do enigma se comprova porque resulta aplicável a todas 



 24

tendo surgida e sido exposta pela via analítica e não sintética, isto é, por apoiar-se numa 

apreensão intuitiva de um mesmo objeto visto por diferentes lados e, assim, por ser 

ascendente: ir do conhecimento intuitivo ao abstrato, e não o inverso; não ultrapassando, 

portanto, o mundo das experiências (externa e interna)6.

Para o autor de O mundo, o pensamento único seria, então, a expressão de uma 

filosofia que pretende explicitar, desvelar o sentido profundo do real e apresentá-lo por meio 

de conceitos; em outros termos: decifrar o enigma do mundo e expressá-lo abstratamente, 

conceitualmente. Schopenhauer, assim, orienta o leitor sobre a maneira de lê-lo; sobre o ponto 

de partida de seu pensamento (o conhecimento intuitivo), sobre a forma que este deve 

adquirir; sobre o modo como as diferentes partes de sua filosofia devem ser articuladas e, 

indiretamente, sobre os critérios a serem seguidos numa possível leitura crítica de sua obra.  

Esta idéia de um pensamento único, além de poder ser interpretada negativamente, isto 

é, como aquilo que não se identifica como um sistema de pensamento de feição spinozista e 

problematicamente kantiana, poderia ser ainda alcançada por meio de uma análise da noção 

de movimento nas filosofias de Kant e Schopenhauer. Para Kant, nos Princípios metafísicos 

da ciência da natureza, o significado da noção de movimento é tematizado como 

determinação da subjetividade transcendental e, em O mundo, podemos ver que o autor 

pensa o movimento como um simples fenômeno da Vontade. Isto aponta para uma 

modificação, empreendida por Schopenhauer, no sentido mesmo do conceito kantiano de 

representação. Com efeito, o significado da noção de movimento, na obra consolidada de 

Schopenhauer, remete à idéia de pensamento único. Como ele nega a tese da dupla origem do 

movimento: interna, que teria por base a vontade; e externa, oriunda da causalidade em 

sentido estrito, então há apenas “um único princípio (einzige Prinzip) de todo movimento; 

princípio uniforme (einförmiges), geral (durchgängiges) e sem exceção (ausnahmsloses)”7.

Sendo sua “condição interna (innere Bedingung)” a vontade e sua “ocasião externa (äußerer
                                                                                                                                                                             
as suas enunciações” (SW, II, p. 239). Ou ainda, em O mundo, acerca da tarefa de uma filosofia que pretenda 
constituir-se enquanto pensamento único: “A concordância que todas as partes e lados do mundo guardam entre 
si, justamente por pertencerem a um todo, também tem de ser novamente encontrada naquela cópia abstrata do 
mundo (...) sua mútua harmonia (entre todas as partes e lados do mundo) – em virtude da qual concorrem até 
para a unidade de um pensamento único- e que nasce da harmonia e unidade do mundo intuitivo mesmo, que é 
seu fundamento comum de conhecimento, não será utilizada como algo de originário para sua fundamentação (o
que faria um procedimento sintético), mas apenas acrescido como confirmação de sua verdade (método
analítico)” (SW, I, § 15, p. 136; grifo nosso). E é por isso que “A filosofia será uma repetição completa, por 
assim dizer um espelhamento do mundo em conceitos abstratos, possível exclusivamente pela união do 
essencialmente idêntico em um conceito, e separação do diferente em outro”. Idem, p.136. 
6 Nos Fragmentos, após a crítica à utilização do método sintético em filosofia, afirma Schopenhauer: “ De tudo 
isto aqui dito, pode-se depreender que minha filosofia surgiu (entstanden) e está exposta (dargestellt) na via 
analítica e não na sintética”. Cf. SW, IV, § 14, p.164. 
7 Cf., SW, I, p.182; SW, III, Sobre a Vontade na natureza, Cap.: Astronomia Física (Physische Astronomie), pp, 
409-10.  



 25

Anlaß)” a causa. Tudo isto somente pode ser pensado assim porque, como veremos 

posteriormente, trata-se de uma mesma e una Vontade que se manifesta na pluralidade de seus 

fenômenos. Parece estar em jogo aqui, consequentemente, não apenas o sentido de 

pensamento único, mas igualmente o estatuto da noção de coisa em si. Como para o autor de 

O mundo, o significado de representação deve ser pensado em co-relação com o de Vontade, 

então já na noção de movimento estaria pré-figurada a idéia de um pensamento único, pois é 

fundamental que se possa pensar uma mesma e una Vontade atuando tanto na natureza quanto 

na moral. Isto é dito mais clara e explicitamente no segundo volume de O mundo, no capítulo 

23, Sobre a objetivação da Vontade na natureza carente de conhecimento, em que 

Schopenhauer elenca os dois primeiros e fundamentais passos (Schritt) para se compreender a 

sua filosofia: o primeiro passo sendo a separação toto genere entre Representação e Vontade, 

sendo aquela secundária em relação a esta; e o segundo passo, a compreensão de que uma 

mesma e una Vontade objetiva-se na natureza através de forças naturais8.

Alguns comentadores da filosofia de Schopenhauer viram na sua noção de pensamento

único similitudes e convergências com a idéia de intuição bergsoniana. Somente para 

citarmos dois, um estrangeiro e uma brasileira, fiquemos com A. Philonenko e C. 

Rochamonte. Para o primeiro, Schopenhauer é o “homem de uma intuição única” que sustenta 

e torna compreensível “todas as suas idéias”. Esta intuição única, que poderia ser ilustrada 

pela noção homônima de Bergson, permaneceria sempre idêntica e, no fundo, seria 

inexpressável9. Para Catarina Rochamonte, que desenvolveu um pouco mais esta reflexão em 

sua recente dissertação de mestrado, caberia ao intérprete diferenciar, em se tratando da 

filosofia schopenhaueriana, penamento único de pensamento fundamental. Distinção que, 

diga-se de passagem, não é efetuada por Schopenhauer. O primeiro não sendo ainda, 

rigorosamente, um pensamento, mas um “pressentimento, uma intuição, cujo desdobramento 

se apresenta, este sim, como pensamento, logo como forma e partição de um conteúdo que, 

em si mesmo, é indivisível”10. Por isso mesmo, como para a comunicação de tal 

pressentimento é necessária a sua decomposição, o rompimento de sua “unidade originária”, 

então a coesão das partes de uma semelhante filosofia terá que ser orgânica e, assim, ela 

acarretará um “hiato entre forma e conteúdo”. O pensamento fundamental seria, por sua vez, 

“a organicidade, a harmonia, a coerência, a interdependência ou a complementaridade 

                                                        
8 Cf., SW, II, p.378. 
9 Cf., A. Philonenko, Schopenhauer. Una filosofia de la tragédia, p. 42. Anthropos, Barcelona, 1989.  
10 Cf., C. Rochamonte, Metafísica e moralidade na Filosofia de Schopenhauer, p.48. Dissertação de Mestrado 
defendida na Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes. 
Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2010. Orientador: Prof. Dr. Jaimir Conte. 



 26

existente entre os quatro livros de O mundo como Vontade e como representação”11. Seria, 

portanto, a argumentação propriamente dita levada a cabo por Schopenhauer para a 

legitimação de seu pensamento único. Seja como for, permanece o fato de que, para 

Schopenhauer, a apreensão de seu pensamento único é primordial para a correta compreensão 

do sentido fundamental de sua filosofia. Não distinguimos aqui pensamento único e 

fundamental, mas acreditamos que a separação proposta por Catarina pode dar bons frutos 

numa leitura comparativa entre as filosofias de Schopenhauer e Bergson. É importante ainda 

salientar que não é nosso objetivo, aqui, como também não o de Philonenko e Rochamonte, 

discutir o conteúdo mesmo da noção de pensamento único schopehaueriano12.

Segundo Schopenhauer, conforme afirmamos acima, somente o método analítico 

garante que a filosofia não ultrapasse o mundo dado na experiência, mas esclareça o que ele é, 

já que o decompõe em suas partes constitutivas. Aqui, a filosofia não deve se apoiar em 

simples conceitos abstratos, não pressupor arbitrariamente nenhum conteúdo como dado, 

nenhuma metafísica preexistente, mas partir do próprio mundo conhecido intuitivamente; não 

deve desenvolver-se por demonstrações e raciocínios meramente lógicos, mas por uma 

apreensão intuitiva de um mesmo objeto que é observado por diferentes lados, ou seja, deve 

partir do mundo real e de todos os seus fenômenos considerados pela consciência13. Em tal 

procedimento a unidade do pensamento é garantida pelo seu espelhamento da realidade, a 

qual, segundo Schopenhauer, concorda sempre consigo mesma. Parece ser também o método 

analítico que impede a filosofia de perguntar por uma causa eficiente ou final do mundo; de 

investigar de onde (woher) vem ou para quê (wozu) existe o mundo14. Segundo 

Schopenhauer, em filosofia, o “por quê” deve estar submetido ao “quê”15.

                                                        
11 Idem, p.49. Conforme Rochamonte: “Por pensamento fundamental compreendemos, portanto, a complexa teia 
de argumentações espalhadas em toda a obra de Schopenhauer e que visa à legitimação de sua metafísica da 
Vontade. Não se trata apenas do conhecido argumento da analogia, mas também de seus pressupostos e das 
diversas perspectivas pelas quais é possível apresentar o mesmo argumento. O pensamento fundamental é a 
expressão filosófica do pensamento único e, por isso mesmo, é aquilo que sustém e mantém coesa a totalidade da 
obra de Schopenhauer”. 
12 Para semelhante discussão, cf. J. Atwell, op.cit., sobretudo cap.1, p.25, onde o autor reflete sobre a proposta de 
Schopenhauer (Nachlaß, I,) de se condensar, numa espécie de fórmula, o conteúdo de seu pensamento único.
Segundo Atwell, seguindo Schopenhauer, a expressão que melhor espelharia a significação de tal pensamento 
seria: “O mundo é o auto-conhecimento da Vontade (the world is the self-knowledge of the will)”. 
13 Cf. Fragmentos, SW, IV, § 14. 
14 Diz Schopenhauer: “Demonstrações não podem ser seu fundamento (da filosofia), já que elas deduzem 
princípios desconhecidos de outros conhecidos. Mas, para a filosofia tudo é desconhecido e estranho (o próprio 
princípio de razão, organon de todas as ciências). Não pode haver princípio algum em conseqüência do qual o 
mundo, com todos os seus fenômenos, primeiro existiria. Em virtude disso, não é possível uma filosofia como 
Spinoza ansiava, dedutível demonstrativamente ex firmis principiis (aus festen Grundsätzen).” Cf., SW, I, p. 134; 
(grifo nosso). Vê-se que a crítica que Schopenhauer faz a Spinoza parte de uma consideração metodológica da 
mesma. Talvez ele estivesse aqui fazendo uma referência indireta às Respostas às segundas objeções, nas quais 
Descartes discorre sobre o método adequado para a metafísica. Descartes distingue, no que se refere ao uso do 



 27

Quer isto dizer que a filosofia não deve deixar resto e que, portanto, o método 

analítico e o pensamento único mantêm uma íntima relação, uma vez que somente aquele 

seria capaz de satisfazer as altas pretensões deste?16 De todo modo, cabe então perguntar se 

tal chave de leitura (pensamento único) e se o método analítico realmente são suficientes para 

tornar plenamente compreensível a obra do autor de O mundo17. Esta idéia de uma chave 

capaz de abrir o acesso à significação do mundo tem uma inspiração kantiana e vincula-se à 

tentativa de Schopenhauer de solucionar o impasse apresentado por Kant na Crítica do juízo.

Com efeito, diz este último na referida Crítica:

                                                                                                                                                                             
more geométrico na filosofia, a ordem (ordo) e o método (manière) mesmo de demonstração (ratio 
demonstrandi). A ordem diz respeito apenas à relação entre o antecedente e o conseqüente; deve-se evitar 
apresentar primeiro o que depende do que vem depois. A via, caminho (método), por sua vez, pode ser analítica
(resolução) ou sintética (composição), isto é, segundo Descartes: modos de escrever (scribendi modus). A 
análise, “mostra o verdadeiro caminho pelo qual uma coisa foi metodicamente descoberta e revela como os 
efeitos dependem das causas” (Respostas, p.235), este teria sido o método usado tanto nas Meditações 
metafísicas quanto no Tratado da reforma do entendimento de Spinoza. O sintético, por outro lado, parte de 
definições, axiomas e proposições para demonstrar e encontrar os teoremas e conclusões. Seria, segundo 
Descartes, um método que extrai “o consentimento do leitor, por mais obstinado e opiniático que seja” (Idem,
p.236), mas não propicia como o outro (analítico) “inteira satisfação aos espíritos dos que desejam aprender, 
porque não ensina o método pelo qual a coisa foi descoberta” (Ibidem, p.236). Por isso, para Descartes, o método 
sintético não deveria ser usado na metafísica, mas sim na geometria. Ele o utiliza, efetivamente, no Breviário 
geométrico, na conclusão das Segundas respostas. Ora, para Schopenhauer, tanto Descartes teria utilizado o 
método sintético, quanto a geometria deve ser analítica. Cf. SW, III, §§ 7,8; SW, I, § 15; Cf.tb., R. Descartes, 
Objeções e repostas, In.: Descartes. Obras Escolhidas. J. Guinsburg, Roberto Romano e Newton Cunha (Orgs.), 
São Paulo, Perspectiva, Texto 24, 2010, pp. 235-236. Schopenhauer cita ainda as Respostas às segundas 
objeções (SW, III, § 7) para criticar o conceito de Deus como causa prima em Descartes, mas não se posiciona 
perante a negação que Descartes previamente teria feito da sua interpretação. O autor de O mundo também não 
se refere à suposta diferença entre o método utilizado na Ética e aquele adotado no Tratado da reforma do 
entendimento de Spinoza. 
15 Como ele nos diz: “O por quê [warum] está aqui subordinado ao quê [was], pois o primeiro já pertence ao 
mundo e surge exclusivamente mediante a forma dos fenômenos, o princípio de razão, e só assim possui 
significação e validade. Poder-se-ia até dizer que cada um, sem ajuda de ninguém, sabe o quê [was] é o mundo 
(...) Mas tal conhecimento é intuitivo, é conhecimento in concreto. Reproduzi-lo in abstrato, ou seja, elevar as 
intuições sucessivas que se modificam, bem como tudo que o vasto conceito de sentimento abrange e meramente 
indica como saber negativo, não abstrato, obscuro, a um saber permanente – eis a tarefa da filosofia. Esta, por 
conseguinte, tem de ser uma expressão in abstrato da essência do mundo, tanto em seu todo quanto em suas 
partes” Cf., SW, I, p. 135. 
16 Em várias passagens do segundo livro de O mundo, sobretudo naquelas em que está em jogo a legitimidade do 
acesso ao núcleo obscuro do mundo, Schopenhauer parece proceder sinteticamente, até porque tal procedimento 
nem se fundamenta em uma intuição empírica e tampouco em um conceito, mas na consciência-de-si, porém o 
que seria tal consciência não fica muito claro. Segundo Jair Barboza, parece tratar-se, realmente de uma 
“intuição intelectual” no estilo schellinguiano. Cf. Jair Barboza, Infinitude subjetiva e estética. Natureza e arte 
em Schelling e Schopenhauer.  Cap.3. A respeito da passagem do fenômeno ao númeno, por intermédio do corpo 
como objetidade imediata da Vontade, Schopenhauer usa e abusa de expressões como “deve ser”, “ tem de ser” 
etc. Para ficar apenas em um dos momentos em que ele assim procede, cito: “Dessa forma, o duplo 
conhecimento, dado de dois modos por completo heterogêneos e elevado à nitidez, que temos da essência e agir 
efetivo (Wirken) de nosso corpo, será em seguida usado como uma chave (Schlüssel) para a essência de todo 
fenômeno na natureza. Assim, todos os objetos que não são nosso corpo (...) serão julgados exatamente 
conforme analogia com aquele corpo. Por conseguinte, serão tomados, precisamente como ele, de uma lado 
como representação e, portanto, nesse aspecto, iguais a ele; mas de outro, caso se ponha de lado sua existência 
como representação do sujeito, o que resta (Übrigbleibende), conforme sua essência íntima, tem de ser (sein
muß) o mesmo que denominamos em nós Vontade”. Cf., SW, I, p.164. (grifo nosso).  
17 Isto irá ocasionar, como mais a frente discutiremos, outras dificuldades na compreensão do pensamento de 
Schopenhauer. 



 28

...como é ao menos possível considerar o mundo material como simples 
fenômeno e pensar algo como coisa em si mesma (a qual não é fenômeno) 
como substrato, e todavia colocar à sua base uma intuição intelectual 
correspondente (ainda que não seja a nossa), então encontrar-se-ia um 
fundamento real para a natureza, ainda que para nós incognoscível e supra-
sensível, à qual nós próprios co-pertencemos e na qual nós consideraríamos 
segundo leis mecâncias aquilo que é necessário como objeto dos sentidos18.

Como discutiremos depois, não será numa intuição intelectual (racional) que 

Schopenhauer ancorará sua filosofia, mas no corpo como objetidade da Vontade.    

O fato é que alguns problemas relevantes parecem surgir. No que se refere ao caráter 

orgânico de tal pensamento, Schopenhauer nos surpreende19 no final do § 54 do quarto livro 

de O mundo, quando afirma que: “a análise de nosso pensamento único em várias 

considerações era o único meio para sua comunicação, apesar de semelhante forma não lhe 

ser essencial [wesentliche], mas artificial [kunstliche]”20.

Mas então como se constrói este artifício?21 E o método sintético, por ele tão criticado 

em Spinoza, pode também ser compreendido como contingente, não necessariamente ligado 

ao conteúdo da Ética, mas apenas “um meio para sua comunicação” mais rigorosa? Como se 

relacionam, então, método e conteúdo na filosofia de O mundo? Como entender a rudeza de 

Schopenhauer quando da construção de filosofias como sistemas de pensamento22?

                                                        
18 Cf., I. Kant, Crítica  da faculdade do juízo, Rio de Janeiro, Forense Universitaria, 2010, §77, p.250. 
19 É verdade que, no Prefácio de 1818, ele nos diz que no seu pensamento único “o começo pressupõe o fim 
quase tanto quanto o fim o começo, e precisamente assim cada parte anterior pressupõe quase tanto a posterior 
quanto esta aquela. Digo “quase”, pois de modo algum é absolutamente assim”. No entanto, este “quase” parece 
ser um problema exterior (do leitor, mas aqui reside nosso problema), pois no que diz respeito ao conteúdo 
mesmo da obra, há uma “intercoesão de todas as partes”. Seja como for, no § 54 do livro IV, lemos que se “(...) 
toda esta obra é apenas o desdobramento de um pensamento único, segue-se que todas as suas partes não apenas 
têm a mais íntima ligação entre si - e não meramente cada uma delas está numa relação necessária com as 
imediatamente anteriores, e, desta forma, apenas estas são pressupostas na memória do leitor, como no caso de 
todas as filosofias consistindo simplesmente numa série de inferências -, mas também cada parte da minha obra é 
aparentada às outra e as pressupõe” Cf., SW, I, § 54, p. 337. 
20 Cf., SW, I, p. 394. 
21 Sobre esse problema do pensamento único como chave de leitura de O mundo, cf.tb., Introdução à Sobre o 
fundamento da moral, In: SW, III, pp.634-635. Ainda na referida Introdução, podemos ler a reafirmação de 
Schopenhauer de que, também ali, no ensaio Sobre o fundamento da moral, como ele não poderia partir de uma 
metafísica dada e admitida como verdadeira (gegebenen und als wahr angenommenen Metaphysik) para 
fundamentar a ética (zum Fundament der Ethik) por uma via sintética (synthetischem Wege), ele terá que partir 
dos fatos da consciência e da experiência externa utilizando, assim, um procedimento analítico (analytische 
Verfahren). Como ele nos diz, ainda em Sobre o fundamento, ele não pôde aplicar o método sintético, mas o 
analítico, isto é: “não o que tem de ir da razão (Grund) às consequências (Folgen), mas o que tem de ir destas 
àquelas”. Cf. Idem, p.801. Se ele foi fiel ou não a essa orientação auto-imposta, isso pertence a um outro campo 
de problemas. Cf., Ibidem, p.635. Cf. tb., sobre o mesmo problema e a reafirmação da posição de Schopenhauer, 
Sobre a liberdade da vontade, SW, III, pp. 483, 491, 586.   
22 No Prefácio da segunda edição de O mundo, vemos Schopenhauer dizer: “O leitor sempre me encontrará no 
ponto de vista da reflexão (Standpunkt der Reflexion), isto é, da deliberação racional, nunca no ponto de vista da 
inspiração (Inspiration), chamado intuição intelectual (intellektuelle Anschauung)(Fichte e Schelling), ou do 
pensamento absoluto (absolutes Denken) (Hegel), cujos nomes mais corretos são: mundo aéreo (Windbeutelei) e 



 29

Em todo caso, parece que o pensamento único poderia ser comunicado de uma outra 

forma e, então, caberia a pergunta: será que esta outra forma (sintética) foi efetivamente 

utilizada por Schopenhauer em O mundo e, em caso afirmativo, onde e com que intenção, 

para resolver que problemas? Voltaremos a esse ponto. 

Seja como for, o pensamento único pressupõe ainda a existência de uma simetria e 

complementaridade entre os livros de sua obra capital23. Porém, se comparamos suas partes, 

vemos que a simetria não parece ser total, pois o quarto livro desdobra-se em duas partes 

(auto-afirmação e auto negação da Vontade), o que não nos parece acontecer nos outros três 

livros. Seria o caso de se perguntar se a chave (pensamento único) utilizada por 

Schopenhauer, mesmo que não explique a estrutura da obra (mas que se aplique a toda ela),  

não estaria necessariamente ligada apenas aos livros pares, principalmente ao segundo, àquele 

em que é apresentada sua Metafísica da Natureza. Isto porque nos outros livros é 

relativamente fácil identificar as influências de Schopenhauer,  pois o livro primeiro é 

espiritualmente, segundo Schopenhauer, kantiano, o terceiro é fundamentalmente platônico, o 

quarto é kantiano e védico; mas e o segundo? Começa kantiano (teoria da representação)24,

termina platônico (teoria das Idéias) com escalas na escolástica aristotélica (forma 

substantialis) e na filosofia schellinguiana (teoria das objetivações da Vontade, polaridade, 

etc); mas de onde vêm o procedimento analógico, a irracionalidade e a voracidade 

inelimináveis da Vontade? Seria ele (livro II) mais verdadeiramente schopenhaueriano que os 

outros?25

Acontece que é exatamente na relação entre o segundo e os demais livros que o 

problema do método aparece de forma mais urgente. Parece claro que na solução dos enormes 

problemas colocados pelo procedimento analógico, Schopenhauer tenha procurado seguir um 

                                                                                                                                                                             
charlatanismo.” Cf., SW, I, p.17. Mais ainda, pois para ele os sistemas de pensamento pós-kantianos são tão 
somente uma reedição da teologia racional ou especulativa da escolástica e da modernidade, em substituição aos 
quais ele diz que “gostaria de oferecer despretensiosamente à reflexão desses senhores [Herbart, Krug, Fries, 
Schleiermacher, Schelling e Hegel] o fato de que, embora a teologia possa ser de grande valor, conheço algo que 
ainda é sempre mais valioso, a saber, a honestidade (Redlichkeit) – a honestidade, tanto no modo de vida como 
no pensar e ensinar; eu não a venderia por nenhuma teologia” (grifo nosso). Cf. SW, IV, Sobre a filosofia 
universitária, p.233. 
23 Conforme o que podemos encontrar na Introdução à Sobre o fundamento da moral, além do que é afirmado 
em O mundo. Cf., SW, III, p.635. 
24 Mas é aqui que Schopenhauer comete seu “parricídio” em relação a Kant, com o procedimento analógico 
como tentativa de “acesso” à coisa-em-si. De fato, o “parricídio” já se anunciava no livro primeiro e seu 
complemento, com a fisiologização da teoria da representação de Kant, assim como, pela influência de Platão e 
das Upanixade, a identificação entre fenômeno e aparência (ou mesmo sonho) entre mundo fenomênico e 
mundo ilusório etc.  
25 Quanto ao problema das fontes, já vimos que, apesar de Schopenhauer ter negado ou diminuído a importância 
da filosofia de Schelling na gênese e construção de seu pensamento (cf. Fragmentos, §14, p.121), a tese doutoral 
publicada de Jair Barboza nos parece desmenti-lo de modo considerável.  



 30

caminho analítico. Mas isso já não é tão claro se visualizarmos o conjunto da obra, 

começando por sua divisão, que parece sintética. Além de que, toda problemática em torno 

dos processos de objetização (termo nosso) e objetivação26 da Vontade parece oscilar entre 

uma postura sintética e outra analítica27.

Seja como for, por ora estamos apenas, por assim dizer, mapeando o território em que 

nossas discussões irão se realizar. 

Isto quanto ao pensamento único; no que se refere à sua tese de doutorado, 

Schopenhauer a considera, no prefácio de 1818, como uma introdução (Einleitung) a O

mundo. Na verdade, como já mostraram alguns intérpretes da obra schopenhaueriana28, a 

primeira edição da tese sobre a quádrupla raiz do princípio de razão suficiente (1813) 

apresenta diferenças filosoficamente relevantes para o projeto idealista de Schopenhauer, 

quando comparada à sua segunda edição (1847). Não discutiremos por hora em que 

consistiriam, verdadeiramente, tais discrepâncias, bastando apenas reafirmar que utilizaremos 

a tese em sua segunda edição (1847), bem como a versão consolidada de O mundo, isto é, a 

edição que aparece com os Complementos, em 1844. Em todo caso, conforme é dito no 

Prefácio da tese (1847): “Este ensaio elementar de filosofia, o qual veio à luz pela primeira 

vez em 1813, quando consegui com ele meu doutorado, chegou a ser posteriormente a base 

(Unterbau) de todo meu sistema (Systems) filosófico”29. Em que sentido isto deverá ser 

compreendido, veremos em breve. 

A terceira exigência que faz Schopenhauer é que o leitor esteja familiarizado com a 

filosofia kantiana. Isto significa que se tenha compreendido e assimilado o espírito e o 

significado profundo da revolução operada, na filosofia, pela descoberta do pensamento 

transcendental. Trata-se de apreender o sentido da afirmação do autor de O mundo de que ele 

teria compartilhado com o filósofo de Königsberg um mesmo ponto de partida 

(Ausgangspunkt) e de que sua filosofia dependeria, estruturalmente, da obra daquele. Como 

diz Schopenhauer: “A filosofia de Kant, portanto, é a única cuja íntima relação cognitiva 

                                                        
26 Schopenhauer não utiliza o termo objetização, mas objetivação. Porém, como mostraremos depois, o processo 
de objetivação da Vontade tem, por assim dizer, dois níveis: um primeiro, em que esta se objetiza em 
objetidades imediatas; e um segundo, em que ela se objetiva em seus diferentes graus de objetivação. 
Posteriormente, detalharemos este problema, de resto central e incontornável na metafísica da Natureza de 
Schopenhauer. 
27 Discutiremos isso na segunda parte deste trabalho. 
28 Como, por exemplo, Morgestern, Bloch, Brandão, entre outros.  

29 Cf., Sobre a quádrupla raiz, In: SW, III, p. 7. 



 31

(gründliche Bekanntschaft) é pressuposta (vorausgesetzt) para o que aqui será exposto”30; ou 

ainda, conforme é reafirmado no Prefácio à segunda edição: “Já no prefácio à primeira edição 

explicitei que a minha filosofia parte (ausgeht) da kantiana e, por conseguinte, pressupõe 

(voraussetzt) um conhecimento bem fundado dela. Isto eu repito aqui”31. Vinculação mais 

uma vez referida no Apêndice a O mundo, justamente quando Schopenhauer discute aquilo de 

onde sua filosofia da Vontade teria se originado, a saber, da discussão kantiana da idéia de 

liberdade como coisa em si (como Vontade), na tentativa de solução da terceira antinomia na 

Crítica da razão pura:

A solução da terceira antinomia, cujo objeto é a idéia de liberdade, merece 
uma consideração especial, na medida em que, para nós, é notável que Kant 
seja obrigado, precisamente aqui, em conexão com a idéia de liberdade, a 
falar detalhadamente da coisa em si, que até então fora vista apenas no pano 
de fundo. Isso nos é bastante compreensível após termos reconhecido a coisa 
em si como a Vontade. Em geral este é o ponto em que a filosofia kantiana 
conduz a minha (auf die meinige hinleitet), ou em que esta brota 
(hervorgeht) daquela como um galho do tronco32.

A relação entre ambas as filosofias não se faz presente apenas naquilo que é dito, 

explicitamente, por Schopenhauer, mas igualmente no procedimento metodológico adotado 

no Apêndice de O mundo. Quaisquer que sejam as possíveis convergências e pontos de 

contato entre a filosofia schopenhaueriana e a de outros filósofos, permanece uma diferença 

fundamental se compararmos com a maneira pela qual a filosofia kantiana a influencia, pelo 

menos segundo o autor de O mundo. A forma de citação, de construção e de condução da 

filosofia teórica de Schopenhauer está marcada pela especulação kantiana. Portanto, apesar da 

filosofia kantiana poder ser considerada mais como um obstáculo que como um meio para a 

compreensão da schopenhaueriana, como pretende Philonenko33, permanece o fato de que não 

era, absolutamente, assim que o próprio autor pretendeu ser compreendido, e isso nos parece 

ter que ser respeitado, pelo menos em alguma medida, pelo intérprete. Voltaremos a esse 

ponto, bem como à tese de Philonenko de que Schopenhauer estaria mas próximo de Maimon, 

ou mesmo de Leibniz34, que de Kant, assim como de que a noção de finitude deste não se 

compatibiliza com a de limite35 do autor de O mundo.

                                                        
30 Cf., SW, I, p.11. 
31 Cf., Ibidem, p.21. 
32 Cf., Ibidem, p. 672. 
33 Cf., Philonenko, op. cit., p.44. 
34 Idem, p.119. 
35 Ibidem, p.60. 



 32

Pode ser que se possa encontrar, e de fato já se encontrou, formas de aproximações 

entre a filosofia de O mundo e a de autores pré-críticos, escolásticos ou mesmo Aristóteles e 

outros; mas permanece em questão se semelhantes pontos de contato são mais ou menos 

relevantes para se apreender, não a letra, mas o espírito da filosofia de Schopenhauer. Mesmo 

que existam aproximações entre as teses e as significações de certas noções da filosofia 

schopenhaueriana e a de outros autores, como por exemplo com a metafísica de Suarez, tais 

convergências somente deveriam ser aceitas quando se pudesse mostrar que as mesmas são 

mais relevantes que as divergências existente entre ambas, para a compreensão do conjunto da 

obra de Schopenhauer. Quando este cita autores escolásticos ele o faz com o intuito de 

confirmar, mostrar que mesmo em pensadores pré-kantianos podemos encontrar vislumbres 

de suas teses. Em uma palavra: as citações da obra kantiana o ajudam a construir e montar 

sua filosofia; as de outros autores, a confirmar suas intuições fundamentais. Seja como for, 

parece-nos que somente levando em consideração as quatro exigências, em conjunto, mas não 

da mesma maneira nem do mesmo ponto de vista, pode-se compreender o que pretendeu fazer 

o filósofo da Vontade. 

A última exigência de Schopenhauer para se apreender o verdadeiro sentido de seu 

pensamento: a familiaridade e a iniciação à escola platônica e à sabedoria védica, são 

igualmente fundamentais, pelo menos para nós. Não se deve privilegiar os aspectos 

especulativos da reflexão schopenhaueriana. Primeiro, porque não se deve perder de vista que 

o autor pretendia que se o compreendesse como possuidor e autor de um pensamento único;

segundo, porque se trata de dois aspectos e objetivos diferentes da obra em questão. Trata-se 

de, por um lado, conhecer e, por outro, ouvir e compreender. Conhecimento e sentido, caso se 

queira.

Escutemos, primeiramente, o autor: 

Se, no entanto, o leitor já freqüentou a escola do divino (göttlichen) Platão, 
estará ainda mais preparado e receptivo para me ouvir (mich zu hören). Mas 
se, além disso, iniciou-se no pensamento dos Vedas - cujo acesso tornado 
possível pelo Upanixade, aos meus olhos, é a grande vantagem que este 
século ainda jovem tem a mostrar aos anteriores, pois penso que a influência 
da literatura sânscrita não será menos impactante que o renascimento da 
literatura grega no século XV -, se recebeu e assimilou o espírito da milenar 
sabedoria indiana, então estará preparado da melhor maneira possível para 
ouvir o que tenho a dizer36.

                                                        
36 Cf., SW, I, p.11. 



 33

Schopenhauer surpreende, talvez até assuste, seu leitor atento e de espírito aberto, 

quando afirma no Apêndice a O mundo que a mais espetacular e o maior mérito da filosofia 

kantiana, a descoberta da verdadeira separação entre fenômeno e coisa em si, já havia sido 

conhecida tanto por Platão quanto pelos vedas e puranas. O que com Kant teríamos, 

finalmente, conhecido, seria a possibilidade da exposição filosófica desta sabedoria, o 

conhecimento de uma mesma verdade por um novo lado e caminho. No mínimo, 

surpreendente:  

Pois, descoberta (gefunden) com inteira autonomia e de maneira totalmente 
nova, ele (Kant) apresentou (stellte...dar) aqui a mesma verdade (dieselbe 
Wahrheit), por um novo lado (neuen Seite) e um novo caminho (neuen 
Wege), que já Platão incansavelmente repete.(....) A mesma verdade, 
reapresentada de modo totalmente outro (wieder ganz Anders dargestellt), é 
também uma doutrina fundamental (Hauptlehre) dos vedas e puranas, a 
saber, a doutrina de Maia, pela qual não se entende (verstanden) outra coisa 
senão aquilo que Kant nomeia o fenômeno em oposição à coisa em si.(...) 
Kant, porém, não só expressou (drückte...aus) a mesma doutrina de um 
modo totalmente novo e original, mas fez dela, mediante a exposição mais 
calma e sóbria (ruhigsten und nüchternsten Darstellung), uma verdade 
demonstrada e incontestável (erwiesenen und unstreitigen Wahrheit); já 
Platão e os indianos, por seu turno, fundamentaram (gegründet hatten) suas 
afirmações meramente sobre uma intuição geral do mundo (allgemeine 
Anschauung der Welt), produzindo-a (vorbrachten) como enunciado 
imediato de sua consciência e a expondo (darstellen) mais mítica (mythisch)
e poeticamente (poetisch) que filosófica (philosophisch) e claramente37.

Percebe-se, então, que segundo Schopenhauer, a diferença entre o pensamento do 

filósofo de Königsberg e o de Atenas, bem como dos indianos, estaria mais na exposição, no

rigor, na forma, naquilo que se pode conhecer mediante conceitos e de maneira regrada e 

conceitualmente bem fundamentada, que no conteúdo, no sentido profundo a ser 

compreendido.

Também surpreende a maneira como Schopenhauer se expressa quando se refere ao 

mundo concebido como Representação e quando tomado como Vontade. Somente para 

citarmos uma passagem fundamental em que isso se dá, justamente no início do segundo livro 

de O mundo, em que se trata de esclarecer o que ali se irá investigar e os objetivos 

fundamentais da reflexão acerca do mundo concebido como Vontade, diz-nos o autor:  

Dirigindo inteiramente agora nossa atenção à representação intuitiva, 
ansiamos (verlangen) conhecer seu conteúdo (Inhalt), suas determinações 
mais precisas e as figuras que exibem para nós. Será de especial importância 
obtermos um esclarecimento sobre a significação própria (eigentliche

                                                        
37 Cf., SW, I, pp.566-7. 



 34

Bedeutung) dessa imagens, para que as mesmas, como teria de ser se sua 
significação fosse, ao contrário, apenas sentida, não passem diante de nós 
totalmente estranhas e insignificantes, mas nos falem diretamente, sejam 
entendidas e adquiram um interesse que absorva todo o nosso ser38.

Parece sempre tratar-se, fundamentalmente, quando o objeto de investigação é o 

mundo como Vontade, mais de um sentido a ser compreendido que de um conhecimento a ser 

investigado em suas possibilidades e legitimidade. Claro que esta última investigação é 

tentada pelo autor de O mundo, tampouco se nega que isto tenha sido uma de suas 

preocupações principais, mas a maneira como ele se expressa, sugere que há algo além em 

jogo aqui, algo que diz respeito, mais propriamente, a uma compreensão que a um 

conhecimento em sentido estrito. Daí Schopenhauer poder afirmar:  

Ao dirigirmos o nosso olhar para a matemática, para a ciência da natureza, 
para a filosofia, cada uma delas nos deixa esperançosos por obtermos uma 
parte do desejado esclarecimento (gewünschten Aufsclusses). Entretanto, em 
primeiro lugar, encontramos a filosofia como um monstro de muitas cabeças, 
cada qual falando sua própria língua. Certamente nem todas discordam entre 
si sobre o ponto aqui tratado, o significado (Bedeutung) da representação 
intuitiva (anschaulichen Vorstellung)39.

Finalmente, para não nos estendermos demasiado sobre isso nesta parte inicial  do 

trabalho, escute-se o que diz Schopenhauer quando anuncia, no segundo parágrafo do livro II 

de O mundo, a chave por meio da qual pretende decifrar o enigma do mundo, explicitar o 

sentido íntimo deste:

Mas tudo isso não é assim (apenas representação): a palavra do enigma 
(Rätsel) é dada ao sujeito do conhecimento que aparece como indivíduo. 
Esta palavra chama-se Vontade. Esta, e tão somente esta, fornece-lhe a 
chave (Schlüssel) para o seu próprio fenômeno, revela-lhe (offenbart) a 
significação (Bedeutung), mostra-lhe (zeigt) a engrenagem interior (innere 
Getriebe) de seu ser, de seu agir e de seu movimento40.

Caso levemos, portanto, a sério o que o próprio autor afirma sobre a pedra 

fundamental (Grundstein) de sua filosofia, acerca da relevância relativa das partes de seu 

pensamento único, então, creio que estaremos no estado de ânimo apropriado para considerar 

                                                        
38 Cf., SW, I, p. 151. 
39 Cf., Idem, p. 151. 
40 Cf., Ibidem, pp. 156-7. 



 35

a necessidade de tomarmos, em conjunto, mas com as devidas distinções, as exigências 

colocadas por ele nos Prefácios de sua obra magna41.

Escutemos, uma vez mais, sua voz na parte final, porém, segundo ele, a mais séria e 

importante de sua filosofia, no primeiro capítulo da quarta parte dos Complementos a O

mundo com vontade e como representação:

A morte é o verdadeiro gênio inspirador (eigentliche inspiriende Genius) ou 
a musa (Musaget) da filosofia, razão pela qual Sócrates concebeu esta última 
como thanátou meléte (preparação para a morte [Vorbereitung auf den Tod;
Platon, Phaedo, 81 a]). Sem a morte seria difícil que se fizesse filosofia. Por 
isso será totalmente apropriado que lhe dediquemos aqui um exame 
particular, no cume (Spitze) de nosso último livro, o mais sério e importante 
(ernstesten und wichtigsten unserer Bücher)42.

Portanto, que o mundo simplesmente exista (cognoscível enquanto representação), não 

é o verdadeiro problema da filosofia (metafísica), mas que ele seja tão triste e que nós nele 

pereçamos sempre:  

Assim, pois, como se disse, a maldade (Böse), o mal (Übel) e a morte (Tod)
são os que qualificam e elevam o assombro filosófico (philosophische 
Erstaunen): não somente que o mundo exista (vorhanden) senão, em maior 
medida, que ele seja tão triste, melancólico (so trübselige), constitui o ponto 
incômodo [punctum pruriens (die juckende Stelle)] da metafísica, o 
problema que cria no ser humano uma inquietude (Unruhe) que nem o 
ceticismo, nem o criticismo podem apaziguar43. Grifo nosso.

Como se vê, então, o problema do sentido do mundo, expresso na milenar sabedoria 

hindu e na visão de mundo platônica não pode ser deixado de lado na tentativa de se pensar as 

condições de compreensibilidade do mundo concebido como representação. Portanto, as 

quatro exigências devem operar em conjunto, mas a partir de perspectivas diferentes, quando 

se pretende apreender o significado da filosofia de Schopenhauer. Saber se, como e a que 

preço ele conseguiu articular saber e sentido, Kant, Platão e a sabedoria oriental, é o que 

temos que averiguar. Começaremos, então, seguindo sua própria sugestão, igualmente 

apresentada no Prefácio à primeira edição de O mundo, a saber, sua sugestão de começar pelo 

Apêndice deste livro. 

                                                        
41 Prefácios que refletem humores e perspectivas bastante diferentes acerca da vida, da filosofia e de si mesmo, 
como bem mostrou J. Barboza em um curioso artigo em que analisa os retratos de Schopenhauer e o estado de 
seu espírito e pensamento à época dos três Prefácios a O mundo (1818, 1844 e 1859). Cf. J. Barboza, Três 
prefácios e alguns retratos: Schopenhauer e suas Fisionomias. In.: Arthur Schopenhauer no Brasil. Em  memória 
dos 150 anos da morte de Schopenhauer. D. Redyson (Org.). João Pessoa, Ideia, 2010, pp. 9-20. 
42 Cf., SW, I, p. 590. 
43 Cf., Idem, p. 223. 



 36

Desta maneira, é o próprio Schopenhauer quem relata quais as raízes e os pressupostos 

teóricos que deveríamos ter em mente para bem compreender a construção, o sentido, o 

alcance e a originalidade de seu pensamento.  

Caso se considere o estado das pesquisas sobre sua obra, verifica-se que a maior parte 

destas se debruça sobre a relação de sua filosofia com o criticismo kantiano, quer pela 

vertente teórica, quer pela prática. Há, por outro lado, estudos acerca da influência da obra de 

Schopenhauer nas filosofias de autores posteriores como Nietzsche, Freud, Wittgenstein44,

etc. Sobre a influência de outros pensadores na constituição da filosofia de Schopenhauer, ou 

mesmo no estabelecimento de diálogo com filósofos lidos por este, que poderiam iluminar o 

sentido de sua filosofia, ou o significado e o alcance real de seus agressivos ataques a outros 

autores, relativamente pouco se tem produzido no Brasil. É assim que Platão, Kant e, quando 

muito, algum aspecto do pensamento neoplatônico, parecem constituir as referências, não 

apenas necessárias, mas praticamente suficientes para a compreensão da origem e do 

significado da obra do filósofo de Frankfurt45.

Na França, temos o ineludível estudo de Alexandre Baillot, sobre a influência da 

filosofia schopenhaueriana no pensamento francês (Influence de la philosophie de 

                                                        
44 Cf., somente para citarmos duas: J. Urdanibia (Coord.), Los antihegelianos: Kierkegaard y Schopenhauer,
Barcelona, Anthropos, 1990; G. Simmel, Schopenhauer y Nietzsche. Un ciclo de conferencias, Barcelona, 1ª 
Edición Castellana: Ediciones Espueda de Plata, 2004. 
45 Este quadro, lentamente, parece ter começado a mudar. Em 2000, temos a instigante tese de doutorado 
defendida no departamento de filosofia da Universidade de São Paulo (USP) pelo professor Jair Barboza da 
Pontifícia Universidade Católica do Paraná. Quanto à influência da obra de Schelling na gênese de O mundo,
assim como na utilização de intuições e conceitos fundamentais daquele na Metafísica da Natureza de 
Schopenhauer, parece que a tese de doutorado de Jair Barboza, publicada pela Unesp em 2003, com o título de 
Infinitude subjetiva e estética. Natureza e arte em Schelling e Schopenhauer,  traz importantes e originais 
contribuições.  Jair Barboza parte da desconfiança acerca do relativo silêncio sobre a influência de pensadores 
não citados ou não aceitos por Schopenhauer (ou mesmo por este menosprezados) como seus predecessores, e de 
uma tácita aceitação de tal interdição por parte dos intérpretes do pensamento do filósofo de O mundo. É desta 
maneira que os estudos schopenhauerianos, tanto aqui como no exterior, tenderiam a encarar ou privilegiar a 
linha que, de Platão, passando por Kant, mas não pelos modernos ou por Fichte, Schelling ou Hegel, levaria 
quase que diretamente a Schopenhauer. Boa parte do esforço de Jair Barboza incide, então, em mostrar que a 
Metafísica da Natureza de O mundo é devedora, não apenas de conceitos schellinguianos (a relação entre uma 
Vontade única originária e sem-fundamento e vontades individuais; a teoria das objetivações das Idéias, o 
conceito de polaridade, etc) como, o que seria mais fundamental ainda, o próprio procedimento analógico 
utilizado por Schopenhauer como forma de validação do nosso acesso ao miolo, ao cerne do mundo, não estaria 
isento da presença daquilo que, em Schelling, se denomina de intuição intelectual. Cf. Op. cit., principalmente 
cap. 3, p128 ,141 etc. Sobre a relação entre a filosofia de Schopenhauer e os pensadores gregos e escolásticos 
comentaremos mais à frente. Claro, também a tese de E. Brandão, sobre o conceito de matéria na obra de 
Schopenhauer, representa um esforço de pensar uma parte da obra de Schopenhauer, a partir de um horizonte, 
aparentemente, estranho e hostil, à sua filosofia: o horizonte das filosofias realistas de Aristóteles a Suarez. Há 
ainda a tese de doutorado de Flamarion Ramos: A miragem do Absoluto: Crítica e Especulação em Hegel e 
Schopenhauer, defendida em 2009, na Universidade de São Paulo (USP), sob a orientação da Prof.ªDrª Maria L. 
Cacciola.



 37

Schopenhauer en France)46, na qual se reconstrói os passos mediante os quais o autor de O

mundo tornou-se conhecido na França, e como sua obra atuou sobre a filosofia e a literatura 

daquele país, de 1860 a 1900. De Renan a Bergson, dos românticos e neo-românticos à crítica 

psicológica dos romances de análise e romance social, Baillot nos apresenta um quadro 

impressionante por seu fôlego e sua capacidade analítica e, por assim dizer, arqueológica. No 

Brasil, até onde conhecemos, não temos nada parecido. Sabemos de um estudo, que está 

sendo realizado pelo Apoena - Grupo de estudos e pesquisas em Nietzsche - objetivando 

mapear a recepção, chaves de leitura e desenvolvimento das pesquisas em Schopenhauer e 

Nietzsche no Brasil, algo similar ao estudo sobre Kant, realizado por Daniel Omar Perez; 

porém, o resultado das pesquisas ainda não foi publicado. Seja como for, sabemos que já em 

1875, em Deve a metafísica ser considerada morta?, Tobias Barreto47 cita Schopenhauer 

como leitor e importante intérprete da filosofia kantiana; assim como Farias Brito, ainda no 

século XIX, cuja obra principal constitui-se em um permanente diálogo com a filosofia 

schopenhaueriana48; portanto, Schopenhauer “entrou” muito cedo no pensamento brasileiro, 

mais precisamente na Escola de Recife, mas o desenvolvimento de seu pensamento e, 

portanto, a história de sua recepção pela academia brasileira, é um trabalho, pensamos, por 

fazer.

Schopenhauer reconhece-se herdeiro direto e, de certa maneira, único e legítimo 

continuador do idealismo transcendental de Kant49. Apesar da letra (Buchstaben)  da filosofia 

do pensador de Könisberg ter sido supostamente superada pelo teórico de Frankfurt, o espírito 

(Geist) daquela continuaria vivo na obra deste50. Desta forma é que, para Schopenhauer, a 

teoria de O mundo chega a contradizer o conteúdo da primeira Crítica kantiana, mas não ao 

ponto de negar sua influência.

Schopenhauer pretende construir uma metafísica que fique eqüidistante, por um lado, 

da onisciência dogmática dos escolásticos e dos modernos e, por outro, do desespero e do 

negativismo da primeira Crítica, a qual é, apesar dos seus elogiáveis méritos, insuficiente, 

obscura, pouco clara e indeterminada51. Mas fica então o problema: como construir uma 

                                                        
46 Cf., A. Baillot, Influence de la philosophie de Schopenhauer en France (1860-1900). Etude suivie d´un Essai 
sur les source françaises de Schopenhauer, Paris, Archives Karéline,  Bibliothèque D´Histoire de la Philosophie, 
1927.  
47 Cf., D. O. Perez (Org.), Kant no Brasil, p. 8, São Paulo, Escuta, 2005. 
48 Cf., F. Brito, Finalidade do mundo. Estudos de filosofia e teleologia naturalista. Vol. I, 2ª Edição, Rio de 
Janeiro, Instituto Nacional do Livro, 1957. Vale lembrar que a primeira edição desta obra é de 1895. 
49 Cf., SW, I, § 27; idem, Apêndice, Crítica da filosofia kantiana, p. 562. 
50 Ibidem, Crítica da filosofia kantiana, p.562. 
51 Ibidem, p.575. 



 38

Metafísica da Natureza que seja imanente, empírica e não dogmática52 no sentido acima 

referido?53 Para responder a isso, deve-se inicialmente apresentar o sentido e os objetivos 

fundamentais de Schopenhauer, a partir de sua posição em relação à filosofia teórica de Kant 

e o significado, que disso se segue, de sua tese de doutorado acerca do princípio de razão 

suficiente.

Apesar da crítica schopenhaueriana à filosofia kantiana ser de publicação posterior à 

sua tese sobre as raízes do princípio de razão suficiente, defendemos que, do ponto de vista 

hermenêutico, a crítica a Kant funcionaria tanto como sustentação da posição epistemológica 

de Schopenhauer expressa na tese, como o significado mesmo das idéias fundamentais aí 

defendidas, teria sua fonte nos problemas encontrados por Schopenhauer na Crítica da Razão 

Pura. Daí começarmos por uma apresentação do Apêndice a O mundo em que se pode 

encontrar a posição schopenhaueriana em relação à validade, ao significado e aos limites da 

filosofia transcendental de Kant. Posteriormente, mostraremos em que sentido tal posição é 

confirmada e explicitada na tese de doutorado, de forma mais clara em sua segunda edição 

(1847).

Antes, porém, é preciso justificar melhor esse ponto de partida uma vez que, como é 

de conhecimento público, as teses de Schopenhauer dificilmente coadunam-se sem 

dificuldades àquelas defendidas por Kant em sua primeira Crítica. Sabe-se que a noção de 

representação não tem o mesmo sentido na filosofia de ambos. A simples “fisiologização” da 

representação por Schopenhauer já bastaria para distanciá-lo do filósofo de Königsberg. A 

aproximação entre mundo fenomênico e mundo onírico ou aparente realizada por 

Schopenhauer, igualmente o separaria de Kant. O caráter estético de seu pensamento 

dificilmente se deixa coadunar com a forte presença da matemática na parte teórica da 

filosofia kantiana, bem como a relação entre finitude e infinitude parece não seguir a 

revolução copernicana levada a cabo por Kant. Sendo assim, Gueroult54 e Philonenko55 não 

estariam corretos, sem falar em Rosset56, em defenderem a impossibilidade de se 

                                                        
52 Diz ele: “Poder-se-ia chamar meu sistema (mein System) de dogmatismo imanente (immanenten 
Dogmatismus), pois, embora seus princípios doutrinais (Lehrsätze) sejam de fato dogmáticos, não ultrapassam 
todavia o mundo dado na experiência, mas apenas esclarecem o que ele é, já que o decompõem em suas partes 
componentes”. SW, IV, Fragmentos para a história da filosofia, p. 162.; Cf., tb., SW, II, cap. 1 e 17. 
53 Parece claro que, para Schopenhauer, a metafísica já deve ser construída a partir dos resultados, tanto 

negativos quanto positivos da Crítica da razão pura de Kant, o que significa que a mesma já se estabeleça nos 
moldes de uma filosofia da subjetividade e de uma teoria da representação.  
54 Cf., M. Gueroult, Études philosophiques, Paris, Les Belles Lettres, 1946. 
55 Cf. A. Philonenko, op. cit. e tb., Schopenhauer. Critique de Kant, Paris, Les Belles Lettres, 2005.  
56Cf., C. Rosset, Schopenhauer, philosophe de l´absurde, Paris, PUF, 1994. Cf. tb, Écrits sur Schopenhauer,
Paris, PUF, 2001.  



 39

compreender bem a significação profunda da metafísica schopenhaueriana partindo da 

filosofia teórica de Kant?  

A depender dos textos de Schopenhauer, com certeza não. A julgar pela obra de um de 

seus mais conceituados intérpretes em língua inglesa, Chrostopher Janaway57, também não. 

Schopenhauer nunca abriu mão de sua filiação kantiana e poderíamos mesmo afirmar que ao 

longo de toda sua obra ele nunca sequer cogitou a possibilidade de desvincular seu 

pensamento das conquistas da reviravolta transcendental, a saber: a distinção entre fenômeno 

e coisa em si e a superação da cosmo-psico-teologia racionais dos escolásticos que, para 

Schopenhauer, compreenderia as filosofias de Agostinho a Wolff. Os intérpretes podem julgá-

lo não kantiano ou mesmo anti-kantiano, mas isso será um julgamento, ou seja, uma 

discordância em relação àquilo explicitamente dito pelo autor. Que ele não continua ou ressoa 

o pensamento de Kant no sentido que o faz o assim chamado Idealismo Alemão, isso é algo 

que o próprio Schopenhauer nem pretendeu e mesmo contestou veementemente a 

legitimidade. Que ele não tenha compreendido a filosofia de Fichte, de Schelling ou a de 

Hegel pode-se discutir, mas não sua posição em relação a eles, publicamente contrária.  

O fato é que, no Apêndice a O mundo, o encontramos lendo com atenção a primeira 

Crítica, comentando-a e procurando mostrar como seu próprio pensamento arranca-se dela, 

mesmo a violando, conscientemente, em pontos importantes, mas procurando manter 

fidelidade àquilo que, segundo Schopenhauer, teria sido a maior contribuição do filósofo de 

Königsberg: a diferenciação entre fenômeno e coisa em si. Além disso, se acreditarmos nas 

palavras do próprio Schopenhauer, sua tese de doutorado nem teria sido realizada sem sua 

posição frente à concepção kantiana da forma hipotética do juízo. Como veremos, a tese 

doutoral sobre a quádrupla significação das quatro classes do princípio de razão suficiente é 

ininteligível, segundo Schopenhauer, sem a crítica à teoria kantina dos juízos hipotéticos, 

realizada na tábua dos juízos. Razão adicional para levarmos em consideração a leitura 

schopenhaueriana da filosofia teórica kantiana, mesmo que, após a mesma, não aceitemos a 

auto-interpretação de Schopenhauer como herdeiro legítimo do pensamento transcendental.  

Se, por outro lado, com R. Pol-Droit58, semelhante tentativa colocou o autor de O mundo no 

limbo entre clássicos e românticos, entre antigos e modernos, é algo que se pode discutir, mas 

                                                        
57 Cf., Ch. Janaway, Self and world in Schopenhauer’s philosophy. New York: Clarendon Press. Oxford, 2007; 
sobretudo a primeira parte desta obra. No Brasil, além da Prof.ª Maria L. Cacciola e do Prof.º Jair Barboza, quem 
aceita, entre outros, a decisiva influência de Kant no pensamento de Schopenhauer é o Prof.º D. Redyson, Cf., 
Metafísica do sofrimento do mundo. O pensamento filosófico pessimista, João Pessoa, Idéia, 2009, pp.49-55. 
58 Cf., R. Pol-Droit, Présences de Schopenhauer, Paris, Bernard Grasset, 1989. 



 40

não, que não tenha sido de forma consciente que Schopenhauer pretendeu articular antigos 

(vedas, puranas e Platão) e modernos (Kant).  

A leitura do Apêndice, assim, pode dificultar a compreensão da filosofia 

schopenhaueriana apenas se tivermos a intenção de julgar a legitimidade de sua leitura da 

obra kantiana. Em outros termos, se lermos o Apêndice procurando compreender a filosofia 

de Kant, mas não a de Schopenhauer, então teremos um problema sério, pois o próprio autor 

de O mundo tem plena consciência da distância que o separa de Königsberg. Por outro lado, 

acompanhar, mesmo as distorções e retorsões que Schopenhauer empreende na obra kantiana 

para, a partir dela, mostrar como foi elaborada sua filosofia, pode nos dizer muito de como 

Schopenhauer leu e compreendeu Kant, sem abrir mão de suas convicções, e como ele 

procurou, transcendentalmente, montar e apresentar seu pensamento único em harmonia com 

a pedra fundamental do esforço heróico de Kant: a diferenciação na significação entre 

fenômeno e coisa em si. Semelhante posição parece ser encontrada em Guyer59, para quem o 

distanciamento entre as filosofias de Kant e Schopenhauer dever-se-ia creditar à diferença 

fundamental em seus procedimentos metodológicos (methodologies): fenomenológico, no 

caso de Schopenhauer; e transcendental, em Kant60. Estes, segundo o autor, seriam 

responsáveis pelo fato de Schopenhauer aceitar o idealismo transcendental kantiano sem, no 

entanto, concordar com os argumentos transcendentais oferecidos por Kant como base de 

sustentação da filosofia transcendental, ou seja, pela inspiração (inspiration) kantiana presente 

na teoria do conhecimento schopenhaueriana61. Teríamos, então, no caso de Schopenhauer, 

um idealismo transcendental sem uma argumentação transcendental, pelo menos em sentido 

kantiano, ou seja, aquela oferecida na Lógica transcendental. Segundo Guyer, isto poderia ser 

verificado na insistência schopenhaueriana em utilizar um método direto (direct), não indireto 

e reflexivo (indirect or reflexive), na descoberta e construção de um conhecimento 

transcendental isento, portanto, da análise levada a cabo na primeira Crítica, que objetivaria 

construir uma filosofia transcendental por meio de uma rigorosa argumentação 

transcendental62. A primazia da percepção (primacy of perception), em Schopenhauer, o teria 

afastado da letra da especulação kantiana no campo da teoria63. Para Guyer, a questão 

                                                        
59 Cf. P. Guyer, Schopenhauer, Kant and the Methods of Philosophy, in: The Cambridge Companion to 
Schopenhauer, Edited by Christopher Janaway, Birbeck College,  University of Londobn, Ney York, Cambridge 
University Press, 2007, pp 93-137.  
60 Cf, idem, p.120. 
61 Cf., Ibidem, p.107. 
62 Cf., Ibidem, p.116. 
63 Isto em nada impede, claro, como constata corretamente Guyer, que não possamos discordar da interpretação 
kantiana levada a cabo por Schopenhauer. Segundo Guyer, e nisso concordamos com ele, a leitura 
schopenhaueriana da Analítica dos princípios, da Crítica da razão pura, é no mínimo parcial e precipitada, 



 41

fundamental (chief issue) para uma investigação completa entre as filosofias de Kant e 

Schopenhauer deveria centrar-se na pergunta acerca de como a diferença metodológica entre 

estes teria levado às diferenças substanciais que podemos encontrar em suas obras64. Neste 

trabalho, pensamos que a pretensão de Guyer apenas poderia ser realizada por meio de uma 

leitura atenta, dentre outros textos, do Apêndice a O mundo, em que Schopenhauer apresenta 

suas divergências em relação à sua leitura da filosofia kantiana. Realmente, como veremos no 

próximo tópico, um dos principais argumentos elencados por Schopenhauer em sua crítica à 

filosofia kantiana incidirá, exatamente, numa suposta falta de clareza e cuidado, por parte de 

Kant, em relação à estrita distinção entre conhecimento direto e indireto, intuitivo e abstrato, 

imediato e mediato, entendimento e razão.  

Schopenhauer, por outro lado, parece mesmo já ter antecipado uma possível resposta 

àqueles que, futuramente, procurariam dispensar, para o estudo de sua obra, a análise de sua 

posição em relação à filosofia kantiana. Apesar de ser no registro da Ética e da Moral, leiamos 

o que diz o autor de O mundo, em Sobre o fundamento da moral:

Mas em especial, porque os contrários esclarecem-se, a crítica da 
fundamentação da moral kantiana é a melhor preparação (beste 
Vorbereitung) e método (Anleitung) e mesmo o caminho direto para a minha 
(der gerade Weg zu der meinigen), como sendo aquela que, nos pontos mais 
essenciais (wesentlichsten Punkten), opõe-se diametralmente (diametral 
entgegengesetzt) a de Kant. Por isso, seria um mal começo pretender saltar a 
crítica que se segue para rapidamente alcançar a parte positiva da minha 
exposição, a qual seria, assim, compreendida tão somente pela metade65.    

Como se pode constatar, também na Moral, onde a posição schopenhaueriana 

divergeria, por assim dizer, toto genere, da kantiana, Schopenhauer não autoriza seus leitores 

a desvincularem as respectivas filosofias. Mais ainda, afirma como sendo um mal começo 

(verkehrteste Beginnen), o esquecimento de que sua obra, mesmo onde ela mais se distancia 

da kantiana, ainda sim, ela seria iluminada e esclareceria-se através de sua suposta contrária. 

Talvez, sobre isso, Höffe tenha visto com mais clareza quando afirma, acerca da obra de 

Schopenhauer, que “embora sua filosofia, “no resultado”, distinga-se nitidamente de Kant, ela 

se deve à constante ocupação com suas obras”66. Optamos por seguir, então, as palavras do 

autor e procurar, inicialmente, comprovar suas afirmações. Caso isso não se verifique, o que 

                                                                                                                                                                             
sobretudo em relação às Analogias da experiência e à Refutação do idealismo. Em todo caso, isso não 
inviabiliza a tese de que a leitura do Apêndice a O mundo permanece fundamental para a compreensão da 
posição epistemológica de Schopenhauer. Cf., Ibidem, p.111. 
64 Ibidem, p.97. 
65 Cf., Sobre o fundamento da moral, SW, III, P.641. 
66 Cf., O. Höffe, Immanuel Kant, São Paulo, Martins Fontes, 2005, p.327. 



 42

acontecerá em alguns casos, empreenderemos uma nova análise, como o leitor poderá 

constatar em nosso terceiro capítulo. 

Assim, não é o momento de tomarmos partido acerca da justeza ou não da 

interpretação schopenhaueriana de Kant, mas de levarmos a sério a palavra do autor e 

acompanhá-lo com o mínimo de pré-juízos ao longo do Apêndice a O mundo, no qual ele 

tenta mostrar como sua própria filosofia brotou como um galho da árvore denominada Crítica

da razão pura. Posteriormente, mais especificamente, no terceiro capítulo, debruçaremos-nos 

sobre a legitimidade da auto-interpretação de Schopenhauer, ou seja, da relação entre sua 

filosofia e a de Kant, não mais de sua interpretação da obra kantiana e seu próprio 

pensamento.   



 43

1.2 A caminho de O mundo

Em sua Crítica da filosofia kantiana, no Apêndice a O mundo, Schopenhauer deixa 

claro, logo no início, que sua rejeição de algumas teses kantianas não atingirá o espírito da 

filosofia transcendental (seinem Geiste), mas tão somente sua letra (seinem Buchstaben)67.

Com tal apêndice ele objetiva, fundamentalmente, uma justificação (Rechtfertigung) da parte 

teórica da doutrina de O mundo, mostrando como, por que e em que sentido esta, por mais 

que difira - mesmo que contradiga (widerschpricht) a Crítica em alguns pontos - da kantiana 

quanto ao conteúdo (Inhalt), a pressupõe (voraussetzt) e, portanto, a exige como ponto de 

partida68. O sentimento de  profunda reverência (tiefgefühlte Ehrfurcht) e gratidão 

(Dankbarkeit) em relação a Kant não impedem, no entanto, a adoção de uma atitude polêmica 

contra esse e a busca incessante daquilo que, aos olhos de Schopenhauer, constituiria um 

critério necessário para a refutação completa de um erro: a demonstração psicológica do 

modo como este se originou no espírito do filósofo69. É exatamente isso que, reconhecendo os 

méritos imortais da descoberta (invenção?) kantiana do transcendental, motivará a 

persistência schopenhaueriana em encontrar e apresentar as intenções não-filosóficas dos 

principais erros de Kant, notadamente aqueles cometidos em relação à doutrina das 

categorias e seus esquemas. Em todo caso, é na adesão ao idealismo transcendental kantiano - 

da maneira como Schopenhauer o entende - que se deve, por um lado, buscar as condições 

para entendermos a sua posição em relação ao realismo e idealismo e, por outro, para 

compreendermos a rejeição schopenhaueriana das filosofias do Idealismo Alemão de Fichte e 

Hegel70.

                                                        
67 Cf., , SW, I, p. 562. 
68 Na verdade, Schopenhauer reafirma o que foi dito no Prefácio a O mundo, a saber, que sua obra é marcada 
pela impressão das obras de Kant, de Platão e dos hindus: “...minha linha de pensamento (Gedankenreihe), por 
mais que difira da kantiana quanto ao seu conteúdo, permanece inteiramente sob a influência desta (durchaus 
unter dem Einfluß), necessariamente a pressupõe (notwendig voraussetzt), parte dela (von ihr ausgeht), e 
confesso que o melhor do meu próprio desenvolvimento (das Beste meiner eigenen Entwicklung) deve-se à 
impressão (Eindrucke) das obras de Kant, ao lado da impressão do mundo intuitivo (anschaulichen Welt), dos 
sagrados escritos dos hindus (heiligen Schriften der Hindu) e à impressão de Platão”. Cf., Idem, p.563. 
69 Segundo Schopenhauer: “a refutação de um erro só se completa quando é demonstrado, psicologicamente, o 
modo como ele se originou...”; Cf., SW, I, p. 608. Não deixa de ser um critério interessante, talvez e sobretudo, 
se aplicado ao próprio Schopenhauer. 
70 É importante enfatizar que a adesão a Kant, se torna possível a crítica aos modernos e aos expoentes do 
Idealismo Alemão, nem por isso significa uma filiação incondicionada à filosofia kantiana. A distinção, 
fundamental para esta última, entre duas significações para objeto, é seguida de forma, no mínimo original, por 
Schopenhauer. Na verdade, aqui é onde começa a delinear-se o estatuto da metafísica da Vontade 
schopenhaueriana e se decide sobre o sentido e os limites, assim como sobre as tensões, do seu idealismo.     



 44

A aceitação do espírito e a correção da letra da filosofia teórica de Kant têm um 

alcance e um significado mais amplo e importante do que o de empreender uma justificação 

da idéia fundamental que sustenta e perpassa o pensamento único de Schopenhauer. No cerne 

da relação entre tais filosofias está a nova maneira, efetivamente levada a termo pelo autor de 

O mundo, da própria noção de transcendental, através de um novo método (analítico, 

ascendente, dogmático e imanente) o que, em última instância, conduzirá Schopenhauer a um 

igualmente novo conceito de mundo pensado, na esteira do Objekt kantiano, a partir de dois 

pontos de vista ou duas significações71.

Segundo Schopenhauer, o primeiro e mais fundamental mérito (Verdienst) da filosofia 

kantiana reside na distinção (Unterscheidung) entre fenômeno (Erscheinung) e coisa em si 

(Ding an sich), na “completa diversidade entre ideal e real”72, já que entre os objetos e nós 

encontra-se o intelecto. Ligados a esta descoberta primeira e genial estão a separação 

(Sonderung) entre conhecimento a priori e a posteriori (“o apperçu de que tempo e espaço são 

por nós conhecidos a priori”73); a descoberta de que as leis que regem a existência de algo não 

devem ser deduzidas desta; a separação entre as leis do fenômeno e leis morais (“significação 

moral das ações humanas”74); a distinção entre filosofia dogmática e filosofia crítica bem 

como a completa demolição da filosofia escolástica e a conseqüente purificação da ciência 

natural dos conceitos teológicos (de seu “fundo metafísico”); a detalhada refutação da 

teologia especulativa e das Idéias da razão e a subseqüente eliminação do teísmo da filosofia; 

a barreira erguida a toda perspectiva eudemonista direta ou indireta ou a tomada deste mundo 

como o habitat do reino da virtude, etc.

A descoberta fundamental da filosofia teórica de Kant e suas conseqüências 

epistemológicas mais relevantes  têm, segundo Schopenhauer, suas raízes nas obras de Locke, 

Leibniz, Berkeley, Hume e Wolff75. A pergunta lockeana pelas origens dos conceitos e sua 

                                                        
71 Isso tornou-se bastante claro, para os estudiosos brasileiros da obra schopenhaueriana, após o pioneiro e 
fundamental trabalho da Profª Maria L. Cacciola sobre o problema do dogmatismo na obra de Schopenhauer. 
Cf., Cacciola, M. Lucia, Schopenhauer e a questão do dogmatismo, Cap.1, São Paulo, Edusp, 1994. 
72 Segundo o autor, nisto residiria a pedra de toque (Grundzug) da filosofia kantiana. Cf., SW, I, p. 566. Isto é 
reafirmado em Sobre o fundamento da moral, onde Schopenhauer nos diz que: “Mediante a separação entre o a
priori e o a posteriori no conhecimento humano, ele (Kant) fez a descoberta mais brilhante (glänzendste) e a 
mais rica em consequência (folgenreichste) de que pode vangloriar-se a metafísica”.Cf., SW, III, p.655. Ainda 
nesta obra, Schopenhauer afirma que o maior (größtes) e o mais brilhante (glänzendes) mérito (Verdienst) de 
Kant foi ter, a partir da distinção entre fenômeno e coisa em si, conciliado as noções de necessidade e de 
liberdade. Cf., Idem, pp.704-705. 
73 Cf., SW, I, p. 604. 
74 Idem, p. 570. 
75 Segundo Schopenhauer, a filosofia kantiana manteria com a obra destes autores diferentes relações: com 
Locke, uma relação de confirmação e ampliação; com Hume, de correção e de uso; com a de Leibniz-Wolff, 
uma relação polêmica e destruidora. Seja como for, são inúmeras as passagens da obra de Schopenhauer em que 
este procura mostrar as dívidas que a filosofia kantiana teria com estas de seus predecessores. Cf., SW, I; SW, IV, 



 45

descoberta de que eles nunca nos poderiam conduzir para além da experiência - mesmo que o 

próprio Locke tenha, ainda segundo Schopenhauer, ultrapassado a experiência mediante 

princípios extraídos desta - e sua separação entre qualidades primárias e secundárias76 dos 

objetos teriam aberto o caminho para a realização de uma “tendência fundamental 

(Haupttendenz) da filosofia kantiana”77, ou seja, para a tese da total distinção entre real e 

ideal. Locke, ao abstrair da coisa em si suas qualidades secundárias (som, odor, cor, etc), 

aquilo que os órgãos dos sentidos lhe acrescentam, teria tornado possível a abstração mais 

radical, kantiana, da participação das funções cerebrais (Gehirnfunktionen) neste processo. 

Desta forma, as qualidades primárias atribuídas pelo inglês às coisas mesmas passam, em 

Kant, a pertencer apenas ao fenômeno, já que as condições da apreensão de todo e qualquer 

fenômeno (espaço, tempo e causalidade) devem ser buscadas na nossa faculdade de 

conhecimento. 

Esta fundamental distinção entre fenômeno e coisa em si e a separação que lhe segue 

entre conhecimento a priori e a posteriori teriam, segundo Schopenhauer, uma raíz bem mais 

antiga e seria mesmo fruto de intuições profundas presentes na sabedoria hindu e na filosofia 

platônica78. Platão e os indianos teriam conhecido e expresso de forma alegórica, poética e 

mítica a mesma verdade que Kant: “a índole onírica do mundo inteiro”79. A intuição de que o 

mundo de nossa experiência não possui um verdadeiro ser, de que o mesmo é um incessante 

devir, de que, portanto, ele é e não é, de que seu conhecimento é ilusório, ou seja, de que a 

mesma verdade descoberta por Kant já havia sido captada e expressa de outra maneira pela 

doutrina dos Veda(s) e Puranas, a doutrina de que o verdadeiro mundo está encoberto por um 
                                                                                                                                                                             
Fragmentos para a história da filosofia, §13 (Ainda alguns esclarecimentos sobre a filosofia kantiana); SW, III, 
Sobre a quádrupla raíz do princípio de razão suficiente, cap., II.  
76 Em seu já clássico livro sobre o papel fundamental desempenhado pelo ceticismo antigo (sobretudo a 
redescoberta das obras de Sexto, mas igualmente as de D. Laêrtios, Cícero e Agostinho) na construção da 
modernidade, Popkin, ao analisar a distinção operada por Gassendi em seus Exercitationes paradoxicae, entre as 
qualidades aparentes e as qualidades reais, sugere que aí residiria “uma das primeiras formulações da distinção 
entre qualidades primárias e secundárias na filosofia moderna”. Cf., R. Popkin, História do ceticismo de Erasmo 
a Spinoza, Rio de Janeiro, Francisco Alves, Trad. Danilo Marcondes, 2000, p.175. 
77 Cf., SW, IV, p. 109. 
78 Para Schopenhauer, já encontramos a separação entre saber a priori e a posteriori na obra de Platão. Mais 
ainda, nesta podemos descobrir a importante tese de que o mundo em que agimos e vivemos é destituído de ser, 
de verdade e, assim, pode ser comparado a um sonho, uma ilusão. Isto estaria presente não apenas no famoso 
Livro VII da República, mas seria aquilo que Platão teria desejado expressar por meio de sua fundamental noção 
de Idéia e que Schopenhauer pretende encontrar também nas obras, segundo a edição bipontina de 1781-1784: 
Philebus, pp, 216-9, 305-312 (14e-16d; 57c-62c; ; Parmenid, pp. 80-90 (130e-135c) ; Timaeos, pp. 301-2, 3641-
9 (27c-28c); Epist. 7ª, pp. 129-136 (340d-344d); Sophista, pp. 259-275 (245e-254a); Phaedo, pp. 148-152, 168-
175, 178-182, 188-191, 226-238 (65b-67b, 74a-77a, 78b-80b, 82d-83e, 99d-105b); Politicus, pp. 63-4 (285a-
286a); Cratylus, pp. 345-47 (439c-440d); Phaedrus, pp. 322-3 (247a-247e); Theatet, p.143 (186a-186c); 
Sympos, pp. 237-249 (206b-212a). Cf., Schopenhauer, Metafísica do belo, São Paulo, Unesp, 2001, p. 32, Trad. 
Jair Barboza.  
79 Justamente por isso estariam para a filosofia kantiana como os pitagóricos Hiketas, Filolao e Aristarco estão 
para Copérnico. Cf., SW, I, p. 567.  



 46

véu, o véu de Maia. Na verdade, Schopenhauer propõe que esta sabedoria também poderia ser 

encotrada em Pitágoras, em toda a filosofia da Escola eleata (ganze Philosophie der 

Eleatischen Schule), em Plotino, Escoto Erígena, na mística inspirada dos sufis (begeisterte 

Mystik der Sufis), em Giordano Bruno, em Spinoza, no misticismo cristão (Jacob Böehme), na 

filosofia eclética de Schelling (ekletische Philosophie Schellings)80, etc. Segundo ele, no 

entanto, a aproximação entre a sabedoria oriental, a filosofia platônica e o pensamento de 

Kant, aproximar-se-iam não apenas do ponto de vista teórico-especulativo, mas também no 

terreno da ética e da moral. Como nos diz o autor de O mundo:

aquela doutrina kantiana do caráter inteligível e empírico é uma intuição 
(Einsicht) elevada a uma clareza abstrata (abstrakten Deutlichkeit) que já 
Platão tinha tido; porém, por não ter ele reconhecido a idealidade do tempo, 
apenas pôde interpretá-la de forma temporal (in zeitlicher Form), de modo 
meramente mítico (bloß mytisch), e ligando-a à metempsicose81.

Mas isto não é tudo, pois mediante a interpretação do segundo livro, capítulo oitavo e 

parágrafos 37-40, das duas Églogas (Eklogen), de Porfírio, bem como do décimo livro da 

República de Platão, Schopenhauer chegará à conclusão de que o mito platônico da 

metempsicose pode ser visto (angesehn werden kann) não apenas como uma alegoria 

(Allegorie) da doutrina kantiana do caráter inteligível e empírico, esta construída com toda 

sua reconhecida pureza abstrata (abstrakten Reinheit), mas, que a própria teoria de Platão já 

fora “adquirida, no essencial (im wesentlichen), séculos antes” e que, segundo Porfírio, 

“Platão a recebeu dos egípcios”. Entretanto, o que é mais surpreendente ainda, conclui 

Schopenhauer: “ela já está presente (liegt sie) na doutrina da metempsicose do Bramanismo, 

da qual provém, com alta probabilidade, a sabedoria dos sacerdotes egípcios”82. Vê-se, assim, 

que não apenas no horizonte da teoria Schopenhauer pretende aproximar a sabedoria oriental, 

a filosofia platônica e a especulção kantiana, mas também no terreno da assim chamada razão 

prática. Claro que a legitimidade de semelhante tentativa permanece aqui em aberto83.

Portanto, se a base de toda a filosofia kantiana, sua alma (Seele) e seu maior mérito 

(allergrößtes Verdienst) é ter expressado numa linguagem filosófica e por meio de 

argumentos rigorosos, esta sabedoria milenar: o caráter onírico do mundo, então talvez se 

possa arriscar que, conforme a leitura de Schopenhauer: 1) não haveria, quanto ao essencial, 
                                                        
80 Cf., Sobre o fundamento da moral, SW, III, pp.805-807. 
81 Cf., Idem, SW, III, p.708. 
82 Cf., Ibidem, p.709. 
83 Permanece em aberto devido ao fato de não tratarmos, neste trabalho, das articulações de nossa hipótese no 
âmbito moral, pelas razões que ficarão claras ao longo de nosso texto. Futuramente, caso nossa tese tenha 
sentido e, quiçá, valor, desenvolveremos as implicações referentes à ética. 



 47

uma ruptura radical, uma descoberta verdadeiramente original na filosofia kantiana, uma vez 

que a mesma verdade já era conhecida, ainda que de maneira não propriamente filosófica, 

pelo menos por Platão e pela sabedoria milenar dos hindus; 2) o coração da filosofia kantiana 

não residiria em sua teoria do conhecimento, nem em uma fundamentação transcendental das 

condições subjetivas de possibilidade da experiência humana dos fenômenos e, portanto, do 

conhecimento científico, mas, sim, numa exposição calma, sóbria e filosófico-demonstrativa 

de uma verdade que, no limite, diria respeito, apontaria e significaria algo em relação à 

essência do mundo; 3) o estudo das faculdades do conhecimento humano empreendido por 

Kant pretenderia, em última instância, o conhecimento dos mecanismos pelos quais e com os 

quais os seres humanos instituiriam o mundo objetivo como uma fantasmagoria: 4) 

Schopenhauer, de fato, afirma que toda a filosofia ocidental desconheceu esta verdade acerca 

do caráter ilusório e onírico do mundo, mas não que todo saber, toda forma de sabedoria no 

ocidente tenha desconhecido tal verdade iniludível; isto implicaria, então, que o maior mérito 

kantiano seria o de ter pela primeira vez descoberto as condições, filosoficamente originais, 

da expressabilidade rigorosa de uma verdade milenarmente conhecida por uma certa 

tradição84. Como nos diz Schopenhauer, no que tange à articulação entre filosofia 

transcendental e semelhante sabedoria imemorial, somente a primeira pode demonstrar a 

verdade latente na segunda:

Todavia a demonstração rigorosa (strenge Beweis) disto (o caráter apenas 
aparente [scheinbar] da multiplicidade fenomênica) somente pode ser 
realizada a partir da doutrina de Kant (aus Kants Lehre), conforme feito 
acima, embora o próprio Kant não o tenha feito (obwohl Kant selbst dies 
nicht getan hat), fornecendo, à maneira de um orador esperto, tão somente as 
premissas (Prämissen) e deixando aos ouvintes a alegria de extrair a 
conclusão (Konklusion)85.

Somente a filosofia transcendental estaria, portanto, em condições de demonstrar as 

razões pelas quais a única e suprema realidade, a mais íntima e verdadeira essência das coisas 

estaria para sempre inacessível ao conhecimento objetivo. Somente ela poderia apresentar 

clara e rigorosamente os argumentos corretos mediante os quais a obra de Maia hindu e o 

mundo das sombras platônico (sempre segundo Schopenhauer) seriam não passíveis de 

                                                        
84 Como diz Schopenhauer, Kant foi o primeiro a despertar tal verdade de seu sonho, transformando o discurso 
dos antigos em filosofia rigorosa e ancorada na instância correta, isto é, o sujeito: “Alle vorhergehend 
okzidentalische Philosophie, gegen die Kantische als unsäglich plump erscheinend, hatte jene Wahrheit verkannt 
und eben daher eigentlich immer wie im Traume geredet. Erst Kant weckte sie plötzlich aus diesem; daher auch 
nannten die letzten Schläfter (Mendelssohn) ihn den Alleszermalmer.” Cf., SW, I, p. 567.   
85 Cf., Sobre o fundamento da moral, SW, III, p.807. 



 48

“formatação” pelo sujeito de conhecimento. Isto não implicaria, por outro lado, como 

pretende Kathleen Higgins, que Schopenhauer estaria propondo algum tipo de síntese (grand

synthesis)86 entre estas posturas, de resto filosoficamente tão díspares, conforme ele, 

igualmente, não cessou de reconhecer. Em uma palavra: a primeira Crítica tornaria possível, 

ao mesmo tempo, explicar os motivos pelos quais a razão desemboca em antinomias quando 

usada de modo transcendente, mas, por outro lado, a compreensão de tais limites ajudaria na 

descoberta do verdadeiro lugar do mistério. Assim, não se deveria reduzir a primeira Crítica a 

seu resultado positivo: garantir as condições da objetividade do saber da ciência, como 

pretendeu Cohen. O ensinamento de Kant teria tornado possível, por um lado, a 

superação/rejeição de todo realismo ingênuo e, por outro, a intelecção (Einsicht) de que o 

princípio (Anfang) e o fim (Ende) do mundo devem ser buscados dentro de nós mesmos, e 

não em um além do mundo, fora deste. Teríamos aprendido com Kant, pois, a superar todo 

dogmatismo realista ou idealista87, uma vez que o mundo de nossa experiência seria tão 

condicionado pelo sujeito quanto pelo objeto, já que a forma primeira e fundamental de todo 

fenômeno, de toda representação não está nem no sujeito nem no objeto, mas constitui-se 

como limite comum a ambos, disso se seguindo a total impossibilidade de, por meio da 

representação, atingirmos e conhecermos a natureza mais íntima quer do sujeito, quer do 

objeto88. Daí, nesse sentido, poder-se compreender a posição de Schopenhauer, de que o 

resultado da Crítica da razão pura ser quase sempre negativo89.

Duas coisas nos parecem fundamentais aqui: primeiro, que a posição de 

distanciamento em relação a Kant não deve ser buscada e não pode ser plenamente 

compreendida se a procuramos apenas em território especulativo, teórico-metodológico; 

                                                        
86 Cf., Kathleen M. Higgins, Arthur Schopenhauer, in: Robert C. Solomon and Kathleen M. Higgins (Editors): 
Routledge History of Philosophy. Volume VI. The Age of German Idealism: London and New York, 2004. p. 
334. 
 
87 Apresentaremos e discutiremos mais a frente as críticas e as razões com as quais Schopenhauer pretende ter 
superado todo dogmatismo, quer de matiz realista, quer idealista.   
88 Na verdade, como mostraremos posteriormente, existem a forma geral da representação (ser objeto para um 
sujeito e ser sujeito que conhece objetos) e as formas secundárias da representação (espaço, tempo e 
causalidade); a primeira sendo o limite comum a sujeito e objeto e as segundas presentes no cérebro do sujeito 
cognoscente. Portanto, qualquer tentativa de “dedução” de um destes pólos a partir do outro dogmatizaria a 
filosofia e implicaria um retorno à época pré-crítica. Mais ainda, qualquer insistência na derivação de um 
incondicionado a partir desta forma geral da representação, também redundaria em um retorno ao antigo 
dogmatismo das provas da existência de Deus. Aqui, as intenções de Schopenhauer já se deixam vislumbrar: 
construir uma metafísica que não resulte no dogmatismo do idealismo alemão, que pretende apreender o 
incondicionado diretamente pelo entendimento ou pela razão, nem no dogmatismo teísta fundado nas provas 
ontológica, cosmológica ou físico-teológica da existência de Deus, já supostamente eliminadas pela “operação 
de catarata” kantiana na sua primeira Crítica. Em uma palavra: que não retorne aos dogmatismos realista ou 
idealista, quer de feição escolástica, quer moderna. 
89 Cf., SW, I, 575. 



 49

segundo, que não se deve menosprezar o papel central que o embate com Kant desempenha 

na construção da filosofia de Schopenhauer. Quer-se dizer, por exemplo, que a crítica 

schopenhaueriana à noção de metafísica de Kant e a necessidade, disso derivada, de se 

encontrar uma (nova?) chave para a compreensão do sentido moral do mundo, não podem ser 

satisfatoriamente assimiladas a partir de um ponto de vista epistemológico ou ontológico90. É 

preciso, como pretende Riconda, não esquecer nunca que aqui, como em geral na filosofia de 

Schopenhauer, este pretende conciliar filosofia e visão de mundo (Weltanschauung)91.

Segundo Riconda, não se trata de ler Platão com óculos kantianos, mas sim de levar em 

consideração, de forma séria, a verdade do platonismo e a filosofia teórica de Kant. Isto, em 

tese, apesar de chocante, poderia ser tentado desde que se compreenda bem de que se trata. 

Será igualmente importante, como veremos no terceiro capítulo, constatar que a noção de 

metafísica não é unívoca em Kant; que há, pelo menos, quatro sentidos ou perspectivas a 

partir das quais se pode tentar apreender o que o filósofo de Königsberg entendia por 

metafísica.   

Para Riconda, tratar-se-ia de uma tentativa de conciliação entre uma ontologia pré-

crítica e uma epistemologia crítica. Apesar de tal leitura fazer sentido, pensamos tratar-se 

mais de uma tentativa de conciliação entre filosofia e sabedoria (no sentido em que 

Schopenhauer a entende), não entre duas disciplinas filosóficas (no interior da filosofia), 

portanto, mais entre a filosofia e seu limite, seu indizível. Como veremos na segunda parte 

deste trabalho, somente mediante uma correta distinção entre ser objetivo e subjetivo e entre

uma consideração subjetiva e objetiva, é que se poderá diferenciar a epistemologia, ontologia 

e metafísica na obra de Schopenhauer. Portanto, acreditamos que seria mais conforme o 

espírito da filosofia schopenhaueriana, o que apresentaremos na parte II deste trabalho. Em 

todo caso, isso implicará, como dizíamos, no aparecimento de alguns sérios problemas na 

filosofia de Schopenhauer; problemas que, na tentativa de solução, não nos parece uma boa 

estratégia tentar fazer convergir ou aproximar a filosofia do autor de O mundo àquelas que lhe 

são, segundo Schopenhauer, espiritualmente distantes. Voltaremos a esse tema; estamos por 

ora, apenas a caminho de O mundo.

Em segundo lugar, também aqui, na relação polêmica com Kant, encontrar-se-ia o 

argumento de Schopenhauer para rejeitar, praticamente em bloco, toda a filosofia escolástica. 

Na verdade, ao que parece, a leitura do autor de O mundo da história da filosofia escolástica 

                                                        
90 Na segunda parte deste trabalho, tentaremos operar uma distinção entre epistemologia, ontologia e metafísica 
na obra de Schopenhauer, o que tornará mais clara a posição assumida por nós aqui.  
91 Cf., G. Riconda, Schopenhauer interprete dell´occidente, Milão, Mursia (Gruppo Editoriale), 1986.  



 50

não leva na devida conta os conteúdos mesmos desta tradição, uma vez que o que lhe 

interessa é, sobretudo, a relação entre filosofia e teologia no pensamento medieval, ou ainda a 

dependência da primeira quanto à segunda92. Daí, apesar das críticas que fará a Bruno, 

Descartes e Spinoza, considera-os como verdadeiramente grandes pelo fato de terem tentado 

emancipar a filosofia da teologia.  

Em todo caso, um dos critérios que utilizamos para compreender o papel de outras 

filosofias na construção da obra de Schopenhauer é a maneira pela qual ele cita suas fontes. A 

maneira como ele cita a obra de Kant é única, absolutamente inigualável, o que mostra a 

dinâmica da constituição de suas próprias teses, independentemente do fato, claro, de ele ter 

razão em suas interpretações dos filósofos com os quais dialoga; além disso, a citação das 

intuições platônicas e orientais são quase sempre feitas como critério de confirmação de seus 

pontos de chegada, de suas conclusões; nas citações dos demais, quase nunca o encontramos 

procedendo desta maneira. O que lhe parece fundamental em Kant, não é, rigorosamente, a 

distinção operada por este, entre fenômenos e coisa em si, mas que se possa tematizar tal 

separação como toto genere; a tensão entre filosofia e sabedoria nunca desaparecerá, mas 

aquela distinção tornará possível uma certa articulação entre explicação e compreensão,

conhecimento e interpretação capaz de, por meio da analogia ou passagem entre ambas, 

procurar pela significação das representações.

Alguns autores realistas estavam certos, sem dúvida, em sua compreensão do sentido 

do mundo, por exemplo, mas isto não implica que eles estavam, filosoficamente, corretos, 

nem que suas ontologias devam ser continuadas e seguidas, Crítica da razão pura impede, 

mas suas metafísicas exibem e espelham algo de verdadeiro e fundamental, mesmo que suas 

ontologias pré-críticas os tenham impedido de expressá-las de forma rigorosa, ou seja, 

transcendentalmente rigorosas. É assim que Schopenhauer pode afirmar tanto que Anaxágoras 

é seu antípoda filosófico como o elogia em outra ocasião; a mesma coisa com Aristóteles, 

Plotino, Suarez, Descartes e outros. Quando Schopenhauer diferencia, no segundo volume dos 

Parerga, o erudito (Gelehrt) e o filósofo de livros (Bücherphilosoph) daquele que  pensa por 

si mesmo (Selbstdenker), ele afirma que todos os que pensam por si mesmos, coincidem 

naquilo que é mais relevante, sua divergência se dando unicamente na diversidade 

(Verschiedenheit) dos pontos de vista (nur aus der des Standpunktes). O mais importante 

surge quando ele nos diz que:
                                                        
92 Quando discutirmos a problemática noção de matéria (Stoff; Materie) na obra de Schopenhauer, discutiremos 
o alcance das tentativas de aproximar a filosofia deste àquela dos escolásticos, sobretudo da de Tomás e Suarez. 
Em todo caso, a posição explícita de Schopenhauer quanto aos medievais é bastante negativa, à exceção de 
Bruno. Cf., SW, I, pp. 570-3; SW, IV, Fragmentos, §§ 7-11.  



 51

com frequência vacilei (zaudernd) em apresentar ao público determinados 
princípios (Sätze) devido a seu caráter paradoxal (ihrer Paradoxie wegen) e 
mais tarde, com satisfeito assombro (freudigen Erstaunen), os encontrei 
expressos em obras antigas de grandes homens93

Difícil saber a quais princípios paradoxais ele se refere nesta passagem. O que 

importa, entretanto, é que ele se considerava um verdadeiro filósofo, e não apenas um erudito 

que aprendeu de livros, mas alguém que construiu uma obra a partir de uma compreensão 

própria e imediata das coisas (aus eigener unmittelbarer Auffassung der Sache). Como ele 

ainda nos diz: “aquele que pensa por si mesmo (der Selbstdenker) não chega a conhecer as 

autoridades a favor de suas opiniões a não ser tardiamente, e então lhe servem unicamente 

para reforçá-las (Bekräftigung) e para a sua própria confirmação (Stärkung)”94.

Pensamos, assim, que é exatamente isso que Schopenhauer pensava ser o caso quando 

do encontro de suas teses com aquelas de matriz realista: 1) uma coincidência de fundo 

(stimmen...im Grund doch überein), devido ao fato de que aquilo que é alcançado 

imediatamente e por si mesmo é sempre o que foi captado objetivamente (objektiv aufgefaßt 

haben), apesar das divergências entre os pontos de vista; 2) uma confirmação de algumas de 

suas teses - mesmo que estas pareçam paradoxais à luz de seu pensamento único - e um 

reforço para estas em obras e autores antigos pertencentes a uma outra tradição de 

pensamento.  

Retornando ao tema, a modernidade filosófica se caracterizaria, entre outras coisas, 

exatamente por essa pretensão de emancipação da filosofia frente ao saber dos teólogos. É 

verdade, porém, que Schopenhauer considera, ainda como conseqüência do maior mérito de 

Kant, ter ajudado a demolir, não apenas as posturas dogmáticas da modernidade, mas também 

todo realismo escolástico. Este último teria sofrido o mesmo golpe que todo e qualquer 

dogmatismo quando do aparecimento da visão idealista fundamental (idealistischen 

Grundansicht) a partir da obra teórica de Kant95. É isso que autoriza Schopenhauer a chamar 

de Escolástica a filosofia que vai de Agostinho a Wolff; e a caracterizá-la por sua ausência de 

“reflexividade” na busca das leis do fenômeno, pela elevação de tais leis ao estatuto de 

verdades eternas (aeternae veritates) e, consequentemente, por terminar a identificar a 

existência fugidia do mundo à sua essência. E, finalmente, por acabar tratando até mesmo os 

problemas éticos conforme as supostas leis dos fenômenos, então tomadas como absolutas. 

                                                        
93 Cf., SW, V, §263, cap. 22, Pensar por si mesmo, p.582. 
94 Idem, p.580. 
95 Cf., SW, I, p.573.        



 52

Daí que a descoberta kantiana, não propriamente daquelas verdades já conhecidas por hindus 

e Platão, mas a da filosofia capaz de expressá-las de forma racional, tornou possível a 

Schopenhauer dizer que “antes de Kant estávamos no tempo, agora o tempo está em nós”96.

A visão idealista fundamental, acima referida, não apenas teria tornado possível a 

posição não dogmática (no sentido pré-crítico) de Schopenhauer, como já antecipamos antes, 

mas teria criado as condições para que Schopenhauer construísse seu conceito de metafísica. 

É sabido que Kant não eliminou a própria possibilidade de uma metafísica, mas a fez preceder 

de uma crítica da razão e, com isso, alterou-lhe o sentido tradicional. Não mais pergunta pelo 

ente enquanto ente ou por Deus, mas pelo “inventário, sistematicamente ordenado, de tudo o 

que possuímos pela razão pura” (Crítica, AXX). Seja como for, seja pela noção de metafísica 

dada na Crítica da razão pura, seja pela encontrada nos Princípios metafísicos da ciência da 

natureza, seja ainda aquela presente nos Prolegômenos a toda metafísica futura, o fato é que, 

por meio desta tomada de posição em relação ao significado da metafísica dado por Kant, 

Schopenhauer construirá sua metafísica da Vontade, distanciando-se do conceito kantiano de 

razão e abrindo espaço para, por um lado, o difícil problema da objetivação da Vontade e, por 

outro, para a existência de uma enigma do/no mundo e, assim, para a busca de sua decifração.

A separação entre fenômeno e coisa em si torna, portanto, realizável aquilo que, 

segundo nossa leitura da filosofia de Schopenhauer, será considerada, desde Kant, a mais 

importante contribuição para a filosofia moderna: a separação das questões e perguntas pelo 

conhecimento do mundo e de suas leis, da pergunta pelo significado ético das ações humanas. 

Como defendemos neste trabalho, a explicação e a significação do mundo devem ser objeto 

de uma rigorosa e necessária distinção97. Na verdade, isto já se faz presente quando se procura 

interpretar, conjuntamente, o maior mérito de Kant e sua conseqüência mais importante: a 

separação rigorosa, consciente e completa, entre conhecimento a priori e a posteriori. Para 

Schopenhauer, isto vai implicar não apenas na distinção entre real e ideal, Vontade e 

Representação98, mas o que é decisivo, a possibilidade de compreender o significado da 

                                                        
96 “Vor Kant also waren wir in der Zeit; jetzt ist die Zeit in uns”. Cf., SW, I, p. 573. 
97 Daí Schopenhauer poder atribuir a Kant esta revolucionária descoberta: que da separação entre fenômeno e 
coisa em si decorre a separação entre a pergunta pelas leis do fenômeno da pergunta pelo significado ético das 
ações humanas, o qual, por sua vez, concerne imediatamente à coisa em si. Diz Schopenhauer: “Kant,..., 
sonderte die unleugbare große ethische Bedeutsamkeit der Handlungen ganz ab von der Erscheinung und deren 
Gesetzen und zeigte jene als unmittelbar das Ding an sich, das innerste Wesen der Welt betreffend, wogegen 
diese, d.h., Zeit und Raum und alles, was sie erfüllt und in ihnen nach dem Kausalgesetz sich ordnet, als bestand 
–und wesenloser Traum anzusehn sind”. Cf., SW, I, p. 574.    
98 Na verdade, à distinção entre Real e Ideal não corresponde a existente entre Vontade e Representação, pois o 
Real pode ser concebido tanto em seu ser objetivo (Representação) quanto em seu ser subjetivo (Vontade) e, 
assim, tanto está sujeito a uma consideração objetiva como a uma subjetiva, ambas situadas no plano da 



 53

representação através da Vontade. Não nos parece que se trate apenas de poder explicar um 

pelo outro ou de esclarecer a Representação mediante a Vontade, porém mais do que isso: que 

por meio da Vontade - ou de uma de suas objetivações, nosso próprio corpo - pode-se ter 

acesso ao sentido, ao significado do conhecimento humano, da representação. São inúmeras 

as passagens relevantes, sobretudo no início do segundo livro de O mundo e nos capítulos 

correspondentes nos Complementos, em que Schopenhauer se expressa dessa maneira, isto é, 

por meio de uma distinção entre conhecer e significar. Quando tratarmos da transição 

(Übertragen) da Representação para a Vontade e da Metafísica da Natureza, retomaremos 

esse aspecto do problema da relação entre ambas na obra de Schopenhauer99.

Não obstante as dívidas e aproximações, Schopenhauer identifica três fontes das quais 

proviriam os principais problemas da filosofia kantiana: 1) o resultado meramente negativo 

(nur negativ) a que chegou a primeira Crítica kantiana, não chegando a estabelecer um 

sistema novo e acabado (vollständiges neues System); 2) a insegurança quanto ao verdadeiro 

agente da revolução empreendida por Kant na filosofia, a incerteza quanto àquilo (was) que se 

deveria responsabilizar pelo aspecto grandioso da filosofia kantiana; 3) A unilateralidade da 

filosofia transcendental. Passemos, então, às considerações gerais acerca dos limites da 

filosofia teórica de Kant, segundo Schopenhauer.

O primeiro grande problema diagnosticado por Schopenhauer na filosofia teórica de 

Kant reside, nada mais nada menos, em seu pensamento fundamental (Grundgedank), sobre o 

qual se constrói todo o edifício da Crítica da razão: trata-se da própria possibilidade da 

metafísica. Em última instância, aqui se decide o estatuto dogmático ou crítico de uma 

filosofia. Segundo Schopenhauer, neste ponto crucial, Kant teria seguido o dogmatismo de 

seus predecessores (sobretudo Wolff) ao aceitar, já no §1 dos Prolegômenos100, que a 

metafísica, como saber daquilo que deve se encontrar para além de toda experiência possível, 

                                                                                                                                                                             
Representação, quanto a uma compreensão de seu ser subjetivo, no plano metafísico. Sobre isto nos 
debruçaremos na segunda parte deste trabalho. 
99 Em todo caso, é também nesse sentido que se podem compreender as críticas Schopenhauerianas a Schelling, 
na forma de conceber a relação entre real e ideal, intuição e conceito, a priori e a posteriori, etc. 
100 Cf., I. Kant, Prolegômenos a toda metafísica futura, Lisboa, Ed. 70, 2001. Trad. Artur Morão. É sabido que, 
tanto na Crítica  da razão pura quanto nos Princípios metafísicos da ciência da natureza, Kant fornece 
definições do que entende por metafísica. Daí que, como dissemos acima, metafísica é entendida como o 
inventário sistemático e ordenado dos princípios da razão pura (Crítica, AXX); o sistema de conhecimentos que, 
depurados pelo novo método fornecido pela Crítica (entendida, assim, como Propedêutica), terá uma utilidade 
negativa (conhecimento dos limites do uso teórico da razão) e uma positiva (possibilidade do uso prático-moral 
da razão para além dos limites da sensibilidade) e, neste sentido, estará imune ao materialismo, fatalismo, 
ateísmo, idealismo, ceticismo e fanatismo (Crítica , BXXXV); como, nos Princípios, metafísica - ou filosofia 
pura - é definida, no Prefácio, como “o puro conhecimento racional a partir de simples conceitos”. Metafísica é 
ainda entendida como disposição natural do homem. Nessas definições parece que o essencial permaneceria, 
para Schopenhauer, a saber, a impossibilidade, mesmo o absurdo, de se pretender, kantianamente, construir uma 
metafísica imanente e ancorada no ponto justo de contato (Rechtpunkt) entre a experiência externa e interna.  



 54

jamais poderia ser alcançada através de princípios, eles mesmos extraídos da experiência. Em 

outros termos, caso se conceba a metafísica como uma forma de conhecimento acerca daquilo 

que transcende a experiência, então, por princípio, estaria fadada ao fracasso toda e qualquer 

tentativa de construção de uma metafísica a partir da experiência. Ora, como para Kant a 

razão pode encontrar em si mesma princípios independentes de toda experiência, mas que, 

não obstante, não podem lhe propiciar nenhum conhecimento daquilo que estaria situado para 

além da experiência, então a metafísica seria, para ele, segundo Schopenhauer, simplesmente 

impossível. Como tais princípios da razão não são determinações ontológicas das coisas 

mesmas (aeternae veritates), mas simples formas de nosso intelecto; condição não das coisas 

enquanto tais, mas da mera possibilidade do conhecimento humano dos objetos, então a partir 

deles não se pode erguer nenhum edifício metafísico.  

Todo o problema parece residir no fato de que Schopenhauer não distinguiu, com 

precisão, as diferentes significações da noção de metafísica em Kant. Em síntese, Kant parece 

entender por metafísica: a metafísica geral (ontologia); a metafísica especial; a metafísica 

como disposição natural; e a metafísica como sistema da razão pura. Schopenhauer não faz 

estas distinções e, assim, torna possível sua crítica a Kant, mas por isso paga um certo preço. 

Discutiremos isso com mais sutileza quando aprensentarmos nossa posição em relação aos 

pontos de contato entre as filosofias de Kant e Schopenhauer. Por enquanto estamos apenas 

tentando seguir e apresentar a posição de Schopenhauer em relação à filosofia teórica de 

Kant.

Para Schopenhauer, no entanto, estamos aqui diante de uma petição de princípio 

(petitio principii), uma vez que se teria primeiro que demonstrar que a metafísica deve, 

necessariamente, ser concebida como um saber cuja fonte não poderia jamais ser empírica. O 

pressuposto kantiano de que toda metafísica deve ser entendida como saber daquilo que se 

situa para além da experiência teria como fundamento apenas a definição nominal, 

etimológica do termo metafísica.  

Em todo caso, para Schopenhauer o mundo, com ou sem metafísica - em sentido 

kantiano -, permanece um enigma (Rätsel), havendo divergência apenas acerca da chave 

(Schlüssel) - ou de sua inexistência - que resolveria tal enigma. Entretanto, pressupor, sem 

nenhum exame crítico, que tal enigma não poderia ser solucionado a partir da experiência, da 

“compreensão do mundo mesmo“, é antes de tudo uma precipitação. Ao contrário, para 

Schopenhauer podemos, sim, solucionar tal enigma por meio do “entrelaçamento adequado e 

executado no ponto certo” da experiência interna e externa. Isto, porém, vai significar que é 



 55

possível decifrar o mistério (sentido) do mundo101, mas não chegaremos jamais a uma 

explicação ou compreensão exaustiva, conclusiva de sua existência. É impossível a superação 

radical da finitude e da imanência a que tudo está submetido. A finitude em questão, porém, 

não deve ser concebida nem como uma simples constatação empírico-antropológica das 

limitações do sujeito concreto, nem como um mero resultado das análises da filosofia 

transcendental, mas como algo a priori inscrito na estrutura transcendental do sujeito para 

quem, portanto, o absoluto será desde sempre inexplicável (incognoscível), embora 

simbolizável ou compreensível. Ao contrário dos modernos, como por exemplo Descartes, o 

absoluto não é dado de saída e limita a finitude, mas a finitude é primeira e, assim, torna todo 

absoluto (objeto de uma Idéia, conforme Kant) problemático por princípio102. Schopenhauer 

quer, assim, construir uma metafísica que fique eqüidistante, por um lado, da onisciência 

dogmática dos escolásticos e dos modernos e, por outro, do desespero e do negativismo da 

primeira Crítica, a qual é, para ele, apesar dos seus elogiáveis méritos: insuficiente, obscura, 

pouco clara e indeterminada. Mas fica então o problema: como construir uma Metafísica da 

Natureza que seja imanente, empírica e, não obstante, dogmática103?

Poderíamos resumir esta primeira crítica schopenhaueriana à filosofia kantiana 

diferenciando as convergências das divergências entre Kant e os filósofos dogmáticos seus 

predecessores e, ao mesmo tempo, apontando em que sentido a posição de Schopenhauer 

ficaria a meio caminho entre a “onisciência dogmática” e o “desespero” em que desembocaria 

a primeira Crítica. Por um lado: 1) Kant e os dogmáticos aceitariam a tese de que a metafísica 

deve ser um “conhecimento” a partir de princípios puros e a priori; 2) não é possível constituir 

                                                        
101 É bem verdade que nos Complementos ao primeiro livro de O mundo, Schopenhauer afirma, com relação à 
importância do mal, da maldade e da morte como constitutivos do assombro que impulsiona à filosofia, que “não 
somente que o mundo exista senão, em maior medida, que seja tão triste, constitui o punctum pruriens da 
metafísica, o problema que cria no homem uma inquietude que nem o ceticismo, nem o criticismo podem 
apaziguar”. Cf., SW, II, p. 223. 
102 Posição que parece ser defendida por Luc Ferry. Cf., L. Ferry, Kant. Uma leitura das três “Críticas”, Rio de 
Janeiro, Difel, pp. 225-6 
103 Conforme Schopenhauer, “a solução do enigma do mundo (die Lösung des Rätsels der Welt) tem que provir 
do próprio mundo (aus dem...hervorgehn muß); que, portanto, a tarefa da metafísica (Aufgabe der Metaphysik)
não é sobrevoar a experiência na qual o mundo se apresenta (dasteht), mas compreendê-la partir de seu 
fundamento (sie von Grund aus zu verstehn), pois a experiência, externa e interna, é sem dúvida nenhuma, a 
fonte principal (Hauptquelle) de todo conhecimento; que, por isso, só é possível a solução do enigma do mundo 
através do entrelaçamento, adequado e executado no ponto certo, da experiência externa com a interna e pela 
ligação, obtida através disso, (...), se bem que apenas no interior de certos limites que são inseparáveis de nossa 
natureza finita, por conseguinte, de tal modo que chegamos ao entendimento correto do mundo mesmo sem 
atingir uma explicação conclusiva de sua existência, que suprima todos os problemas posteriores”. Grifo nosso.
Cf., SW, I, p.578. Diz ainda que: “Poder-se-ia chamar meu sistema de dogmatismo imanente, pois, embora seus 
princípios doutrinais sejam de fato dogmáticos, não ultrapassam, todavia, o mundo dado na experiência, mas 
apenas esclarecem o que ele é, já que o decompõe em suas partes componentes”. Cf., SW, IV, Fragmentos para 
a história da filosofia, p.162, ; SW, II, caps. 1 e 17. 



 56

uma metafísica a partir de princípios ancorados na experiência; 3) existem, sim, princípios da 

razão não oriundos, portanto, da experiência. Por outro lado: para Kant, tais princípios são 

formas da nossa faculdade cognoscitiva; já para os filósofos pré-críticos aqueles seriam, antes, 

formas das coisas mesmas. Para Schopenhauer, no entanto, talvez seja possível uma 

metafísica que, apesar de não pretender ir além da experiência, possa constituir-se: 1) através 

de uma compreensão profunda do mundo mesmo (aus dem gründlichen Verständnis der Welt 

selbst); 2) mediante a conexão adequada entre a experiência interna e a externa; 3) por meio 

da distinção entre explanação e significação, ou seja, mediante um método que permita 

encontrar o significado do mundo, mesmo que dentro de certos limites, mas num topos toto 

genere diferente daquele reservado ao reino das causalidades104.

Caso estejamos certos em interpretar o grande mérito de Kant, explicitamente 

destacado por Schopenhauer, como radicando, fundamentalmente, na descoberta da maneira 

transcendental de pensar e expor os limites daquilo que se pode conhecer com rigor e, 

portanto, deixando de todo intocado o conjunto das verdades já conhecidas pela sabedoria 

indiana e pela filosofia platônica, então, um dos principais problemas da metafísica seria: 

como se ocupar daquilo que o próprio método transcendental deixa impensado, a saber, o 

sentido, o significado do nosso conhecimento e, vale dizer, do próprio mundo? Se a revolução 

kantiana pretendeu superar todo dogmatismo anterior, ela ainda deixou espaço, pelo menos no 

entender de Schopenhauer, para uma outra forma de dogmatismo, um dogmatismo imanente,

não construído a partir de conceitos mas por meio destes e que tem por preocupação 

fundamental o significado de nossas ações no mundo e o fato desse ser, não simplesmente, 

algo existente, mas tão triste e repleto de sofrimento. Metafísica que, fundamentalmente, deve 
                                                        
104 Todo o problema, segundo Schopenhauer, residiria na aceitação, tanto por filósofos pré-críticos como pelo 
próprio Kant, da identidade entre metafísica e conhecimento a priori. Assim, se a “solução” dogmática para o 
enigma do mundo é insustentável ou destituída de sentido, isso se deve ao fato de que aquela não levou em 
consideração a possibilidade de semelhante enigma poder ser solucionado a partir do estofo (Stoff) mesmo do 
mundo; de maneira semelhante, se quiséssemos pensar uma saída mediante a filosofia transcendental kantiana a 
“solução” teria que ser meramente formal, uma vez que fechamos de início a única porta por meio da qual 
poderíamos ter acesso ao significado do mundo: a experiência. Desta forma, para Schopenhauer, se o a priori dos 
antigos é insípido, o kantiano é inútil, pois para os primeiros o mundo não basta, já que somente “fora” deste 
seria possível encontrar uma significação para sua existência; por outro lado, a partir de Kant o que se tem é 
muito pouco para a solução do enigma em questão, a mera forma vazia é incapaz de dar conta daquilo que 
importaria fazer, a saber, “a adequada conexão, e executada no ponto certo, entre experiência externa e interna, e 
pela ligação, por aí realizada, dessas duas fontes tão heterogêneas de conhecimento, embora apenas dentro de 
certos limites, inseparáveis de nossa natureza finita, portanto, de tal maneira que alcançamos a correta 
compreensão do mundo mesmo sem, no entanto, atingirmos uma explanação conclusiva de sua existência que 
suprimiria todos os seus problemas ulteriores”. Cf., SW, I, p. 578. O fundamental, entretanto, é não perder de 
vista que o enigma do mundo somente aparece para uma filosofia como a de Schopenhauer, isto é, uma filosofia 
que interpreta a separação kantiana entre fenômeno e coisa em si e a distinção entre a priori e a posteriori da 
maneira como indicamos acima: como passo determinante para sua metafísica da Vontade e, assim, para poder 
interpretar o significado da representação a partir da Vontade. Metafísica, essa, formulada e concebida 
diferentemente da kantiana.        



 57

desdobrar-se, pela exigência de um pensamento único, em Metafísica da Natureza, Metafísica 

do Belo e Metafísica dos Costumes, bem como em suas articulações mútuas e todos os 

problemas daí advindos105. Em todo caso, isso será discutido somente quando tratarmos da 

relação entre os “dois lados” do mundo, as duas maneiras pelas quais podemos conhecê-lo, 

por um lado, e compreendê-lo, por outro, vale dizer, o mundo como Representação e o 

mundo como Vontade.

Entretanto, já aqui é importante lembrar que, para Kant, conforme aprendemos na 

Lógica, a metafísica é a “filosofia propriamente dita, a verdadeira filosofia” (Und doch ist 

Metaphysik die eigentliche, wahre Philosophie)106. Na verdade, como lemos no Prefácio

(AX) de 1781 à primeira Crítica, tanto o dogmatismo quanto o enfado (Überdruß) e o 

indiferentismo (Indifferentism), quando se trata de metafísica, são igualmente censuráveis. 

Todo o problema, como se verá adiante, reside na insistência kantiana em construir uma 

metafísica ancorada: 1) fundamentalmente, na razão, sobretudo e mais importante, numa 

suposta razão pura prática ou, melhor, numa certa articulação entre a razão pura teórica e a 

razão pura prática: metafísica como sistema da razão pura; 2) em princípios que todo ser 

humano, enquanto marcado por sua natureza racional, deve poder encontrar em si mesmo e, 

com respeito aos mesmos, portanto em sua autonomia, reconhecer, tanto em si como na 

humanidade em geral, a existência de máximas que devem ser desejadas como leis

imperativas subjacentes a toda ação que se pretenda moral. Ora, se para Schopenhauer a 

natureza humana não é da ordem da razão, então, no mínimo, toda fundamentação da 

metafísica dos costumes e, no limite, a própria metafísica deverá ser pensada em outros 

moldes.

Permanecendo nas considerações críticas gerais à parte teórica da filosofia kantiana, 

Schopenhauer distingue aquilo que seria o estilo - esta fisionomia do espírito (Physiognomie

des Geistes) - e as motivações não filosóficas de seu mestre, as quais seriam, entre outras 

coisas, responsáveis por boa parte das obscuridades, indeterminações e mesmo deslizes na 

exposição e na compreensão de alguns problemas fundamentais de sua, de resto, imortal 

contribuição ao pensamento filosófico. Trata-se da tensão entre o estilo kantiano como 

“marca de um espírito superior”, como manifestação de uma “força de pensamento 

incomum”, de uma “secura brilhante” e da demonstração singular de intimidade com o mundo 

dos conceitos, por um lado, e da presença, igualmente surpreendente, de uma exposição por 

                                                        
105 Cf., SW, V, cap.1, Sobre a filosofia e seu método, p.27. Cf., tb, Sobre o fundamento da moral, SW, III, p.635.  
106 Cf., I., Kant, Log., Ak.32, In: Manual dos cursos de lógica geral. Edição bilíngüe: alemão e português. 
Tradução, apresentação e guia de leitura de Fausto Castilho. Campinas, SP, Editora Unicamp, 2006, pp.66-67.  



 58

vezes “indeterminada”, “pouco distinta”, “insuficiente” e “obscura”, por outro. A que se deve 

isso? A resposta de Schopenhauer nos parece ao mesmo tempo engenhosa e surpreendente: 

deve-se ao amor de Kant pela simetria107.

Segundo Schopenhauer, a falta de simplicidade e de ingenuidade dos antigos seria 

facilmente visível na Crítica da razão pura de Kant, notadamente na lógica transcendental, na 

dedução a priori das categorias do entendimento e no esquematismo transcendental. Tratar-se-

ia, segundo ele, da assunção e manifestação do estilo gótico em filosofia. A paixão pela 

ordenação da multiplicidade e pela repetição exaustiva dos mesmos princípios de organização 

teria conduzido Kant a assumir a simetria como “fio condutor de toda sabedoria”108 e a 

perseguir com singular persistência “um sistema simétrico, lógico” sem a devida desconfiança 

crítica de, se assim procedendo, perderia ou não o contato com a realidade que esse “sistema” 

teria o papel de explicar. Schopenhauer chega mesmo a chamar este amor pela simetria de 

“método simétrico-arquitetônico” (architektonisch-symmetrischen Methode)109 por ele ter 

conduzido Kant a perseguir a simetria e não propriamente os objetos de que tratava. Tudo isso 

poderia parecer apenas mais uma provocação schopenhaueriana se este não se dispusesse a 

mostrar, minuciosamente, de que modo semelhante paixão metódica teria levado Kant a 

cometer seus maiores erros: 1) a confusão entre conhecimento intuitivo e abstrato 

(Entendimento e Razão), conjuntamente com todas as sérias conseqüências daí advindas; 2) a 

ambigüidade, na melhor das hipóteses, na noção de objeto (Objekt, Gegenstand, Vorstellung,

e mesmo Ding an sich), central para uma filosofia que se pretende transcendental; 3) a 

“dedução” causal da coisa em si e a necessidade da reflexão sobre o esquema transcendental. 

Pontos que passaremos a discutir a seguir.

Conforme Schopenhauer, o método simétrico-arquitetônico adotado, 

inconscientemente, por Kant, o teria levado, não apenas na Crítica da razão pura, a uma 

verdadeira inversão na lógica requerida para uma correta fundamentação do nosso 

conhecimento, tanto teórico, quanto prático e estético. Trata-se da insistência kantiana em 

perseguir uma fundamentação do saber intuitivo partindo de meros conceitos, ou seja, de 

conhecimentos abstratos, utilizando esse último como câmara obscura110 em que aquele 

                                                        
107 Há trabalhos que apontam para a possibilidade de se interpretar a crítica schopenhaueriana ao suposto apego 
excessivo de Kant pela simetria como um reflexo, uma conseqüência de sua crítica à noção de unidade do 
entendimento e de sistema na Crítica do filósofo de Königsberg. Sobre isso, Cf., H. J., De Vleeschauwer, La
déduction transcendentale dans l´Oeuvre de Kant, New York, Garland Publishing, 1976.    
108 Schopenhauer fala, de fato, em: fio condutor supremo de toda sabedoria (obersten Leitfadens zu aller 
Weisheit). Cf., SW, I, p. 581. 
109 Cf., SW, I, p. 652. 
110 Cf., SW, I, p. 710. 



 59

deveria ser fixado. No centro da primeira Crítica residiria, sempre segundo Schopenhauer, a 

confusão kantiana entre saber intuitivo e abstrato, o que teria resultado na estranha 

divisão/decomposição (zerfallen) da razão em teórica e prática, assim como na ambigüidade - 

por não ter definido rigorosa e claramente o que ele entendia por conceito - das noções de 

intuição, reflexão, entendimento e, sobretudo, na de objeto; antes de separar tão 

cuidadosamente os conceitos do entendimento (categorias) dos “conceitos” da razão (idéias), 

Kant teria terminado ainda por obscurecer as noções centrais de sua filosofia, como as de 

objeto e sujeito, absolutamente fundamentais para uma filosofia transcendental, 

subjetivamente mediada111.

Nesta crítica schopenhaueriana, há algo mais importante que uma suposta ingenuidade 

kantiana naquilo que diria respeito às suas intenções mais íntimas e seus pressupostos não 

declarados. De fato, aqui começa a estrada que conduzirá Schopenhauer a um mundo, 

teoricamente, desconhecido por aqueles que habitam o território da Crítica da razão pura,

pois semelhante recusa pelo autor de O mundo em seguir neste ponto o filósofo de 

Königsberg, levá-lo-á a rejeitar o coração da primeira Crítica: a dedução transcendental dos 

conceitos puros do entendimento e, como se não bastasse, quase toda a dialética

transcendental. A rejeição da analítica e dialética transcendentais tem por base a concepção 

schopenhaueriana de entendimento, bem como sua noção de razão. O que se decide aqui é, 

nada menos, que o próprio significado e limite da noção de experiência112 e, 

consequentemente, o conceito de metafísica. Trata-se, para Schopenhauer, diferentemente do 

que fez Kant, de conceber a experiência (interna e externa) como fundamento imediato

(corpo) para a construção da metafísica. Ora, na Crítica, tanto a experiência é concebida 

mediatamente como nela está vetada toda e qualquer pretensão de legitimidade a uma 

metafísica que parta da experiência. É desta forma que a crítica a Kant irá revelar não apenas 

uma nova concepção de entendimento em Schopenhauer mas, a partir do instante em que isto 

envolve e exige uma diferente concepção de experiência e uma distinta noção de metafísica, 

                                                        
111 Esta parece ser também a posição da Profª Maria Lúcia Cacciola, em seu artigo sobre as significações e 
distinções dos saberes intuitivo e abstrato na filosofia de Schopenhauer. Segundo Cacciola: “A estrutura do 
pensamento kantiano é, pois, rejeitada por Schopenhauer como um retorno ao racionalismo escolástico, que se 
mostra na supremacia da ordenação lógica do pensamento em relação à efetividade”; ou seja, Kant teria, por fim, 
privilegiado o saber racional, abstrato, frente ao conhecimento intuitivo. Cf., Maria L. Cacciola, O intuitivo e 
abstrato na filosofia de Schopenhauer, pp. 169-186, in: João Carlos Salles (Org.), Schopenhauer & o idealimso 
alemão, Salvador, Quarteto Editora, 2004. 
112 É conhecida, desde Jacobi, Vaihinger, Cohen e Rousset, entre outros, a dificuldade envolvida na significação 
da noção de experiência, já em Kant. No terceiro capítulo deste trabalho, discutiremos, com mais vagar, as 
ambigüidades presentes no sentido de experiência na primeira Crítica kantiana, sobretudo na Estética
transcendental.



 60

semelhante crítica conduzirá o autor de O mundo a uma nova conceituação de objeto113 e, 

ainda mais importante, a um novo sentido de sujeito transcendental114. Sem tais re-

significações, Schopenhauer jamais poderia esperar poder encontrar no próprio mundo 

(imanência) a chave metafísica (acesso/analogia/passagem/trânsito) para a decifração do 

enigma (sentido) do mundo. Schopenhauer, por outro lado, parece não dar muita atenção ao 

fato de que, para Kant, conforme lemos na Refutação do idealismo, não existe experiência 

interna sem a externa115.

Seja como for, parece certo que, para Schopenhauer, como de resto para todas as 

interpretações do kantismo que seguem, de uma forma ou de outra, as críticas de Jacobi, a não 

distinção clara e precisa entre conhecimento intuitivo e abstrato está na raiz daquilo que seria 

o mais grave problema na primeira Crítica kantiana: a ambigüidade no estatuto da noção de 

coisa em si, e a conseqüente oscilação no sentido do conceito de objeto.

Inicialmente, para Schopenhauer, o problema aparece na contradição entre a visão 

idealista fundamental (idealistischen Grundansischt), exposta na primeira edição (1781) da 

Crítica da razão pura, a qual pode ser sintetizada como: nenhum objeto sem sujeito (kein 

Objekt ohne Subjekt); com aquilo que passa a constar a partir da sua segunda edição (1787): a 

introdução da noção de coisa em si, isto é, a maneira como esta é colocada como tentativa de 

blindagem a todo e qualquer dogmatismo idealista de feição berkeleyana116. Ao tentar 

                                                        
113 É devido a isso que, para Schopenhauer, aparece como problema central a noção de corpo como objeto 
imediato e mediato. O significado da noção de objetividade, em sua filosofia, é relevantemente diferente daquele 
com que trabalha Kant. Claro, não apenas a noção de objeto sofre modificação, mas também a de seu correlato, a 
de sujeito transcendental, ou seja, toda a idéia de experiência, como falamos acima. Tudo isto se liga, direta ou 
indiretamente, à mudança no sentido das noções de entendimento e razão.  
114 Como veremos, se Rousset já via diferentes denominações para o sujeito transcendental em Kant 
(apercepção, Eu penso, consciência de si, consciência), mesmo que este mantenha sempre a mesma 
significação, em Schopenhauer, por sua vez, teremos: sujeito cognoscente, sujeito volente, puro sujeito de 
conhecimento, sujeito puro e indivíduo. Cf., B. Rousset, La doctrine kantienne de l´objectivité. Autonomie 
comme devoir et devenir, Paris, Vrin, 1967. Voltaremos a isso. 
115 Segundo Kant, “...mesmo a nossa experiência interna (unsere innere...Erfahrung), indubitável para Descartes, 
somente é possível através (unter) do pressuposto (Voraussetzung) da experiência externa (äußere Erfahrung)”.
Cf. I. Kant, KrV, B275. 
116 É sabido que, para Schopenhauer, a fatal contradição entre a pedra de toque da visão crítico-idealista e o 
realismo pré-crítico, advindo da introdução desastrosa da noção de coisa em si como causa da sensação - como 
medida profilática ao idealismo dogmático -, deve ser compreendida a partir da segunda edição da Crítica da 
razão pura e, sobretudo, nas cinco edições subseqüentes. Daí Schopenhauer poder afirmar que “... o texto da 
Crítica da razão pura, que circulou do ano de 1787 até 1838, tornou-se um livro desfigurado (verunstalteter) e 
corrompido (verdorbenen), autocontraditório (widersprechendes) e cujo sentido, exatamente por isso, não podia 
ser completamente claro e compreensivo a ninguém.... Que ninguém imagine conhecer a Crítica da razão pura e 
possuir um conceito distinto da filosofia kantiana caso a tenha lido apenas na segunda edição, ou nas seguintes 
nesta baseadas. Isto é simplesmente impossível (schlechterdings unmöglich), pois leu apenas um texto mutilado 
(verstümmelten), corrompido e, em certa medida, inautêntico (gewissermaßen unechten)”. Cf., SW, I, p. 587. Por 
isso Schopenhauer escreveu ao editor da primeira Crítica kantiana, Sr. Prof. Rosenkranz, o qual restabeleceu a 
forma originária da Crítica a partir de 1838, no Prefácio ao segundo volume das Obras completas de Kant, Cf., 
Sobre a fundamentação da moral, SW, III, p.667. Ora, o próprio Kant é quem afirma, no Prefácio da segunda 
edição (1787) (BXXXVII), que não alterou, significativamente, nada nas proposições (Sätzen), nas provas 



 61

resolver o problema da causa das sensações “captadas” por nossos órgãos dos sentidos, Kant 

teria postulado a coisa em si como fonte destas afecções e, assim, terminou por vincular a 

coisa em si à lei de causalidade, tomando esta última como norma da ação da coisa em si em 

nossa faculdade de sensação117. Como nossas afecções sensíveis deveriam ter alguma causa 

externa, isto é, como as intuições empíricas teriam que possuir uma causa exterior, e como 

não podemos postular, como o realismo pré-crítico, a existência de algo no mundo 

inteiramente independente do sujeito - e, tampouco, que o mundo inteiro seja uma pura 

invenção deste (idealismo exacerbado) -, então Kant teria acabado por fazer com que a coisa 

em si pressupusesse a lei de causalidade. Note que a crítica dirige-se apenas ao modo pelo 

qual Kant “deduziu” a coisa em si, à maneira como ele a pensou e postulou, não à sua 

postulação mesma, quer dizer, não se trata, para Schopenhauer, de negar a existência da coisa 

em si, mas sim de rejeitar sua concepção a partir da lei de causalidade a qual, como veremos 

depois, somente se aplica aos fenômenos, ao nosso conhecimento de fenômenos.

A crítica de Schopenhauer em relação ao estatuto da coisa em si na filosofia de Kant 

parece sofrer a influência direta de Schulze118, o qual já havia chamado a atenção para a 

                                                                                                                                                                             
(Beweisgründen), na forma (Form) e no conjunto (Vollständigkeit des Plans) da Crítica. Por isso, comentando a 
posição schopenhaueriana, de que as supostas mutilações e distorções teriam sido causadas pela idade avançada 
de Kant e pelo medo da opinião pública (acusação de ateísmo/impiedade), John P. Mahaffy, na Introdução à 
tradução inglesa do livro de Kuno Fischer, ironiza a tese de Schopenhauer dizendo: “A fraqueza da idade é 
mesmo uma boa desculpa para o homem que, depois disso, escreveu e publicou as Críticas do juízo e da Razão 
prática, e o tratado sobre a Religião nos limites da razão pura! O medo dos homens era de fato muito forte no 
homem que estava à época preparando este último tratado, e que não alterou uma só palavra na sua refutação de 
toda teologia especulativa!” Cf., K. Fischer, A commentary on Kant´s Critic of Pure Reason, in: L. W. Beck 
(Org.), The philosophy of Immanuel Kant. A collection of eleven of the most important books on Kant´s 
philosophy reprinted in14 vols, Nova York: Garland, 1976.        
117 Esta introdução da coisa em si vinculada à lei de causalidade será ainda a fonte das fortes reações à primeira 
Crítica de Kant. Para a Profª Cacciola, trata-se, para Schopenhauer, de “expulsar qualquer resquício dogmático 
da filosofia de Kant”, portanto, de cortar pela raíz qualquer possibilidade de atribuição causal à coisa em si. Cf., 
Cacciola, O intuitivo e o abstrato na filosofia de Schopenhauer, Art.cit., p.171. Realmente, a maneira como tal 
noção foi postulada, abre o flanco ao certeiro e infalível ataque cético, bem como  as conhecidas discussões 
acerca do verdadeiro estatuto onto-epistêmico que darão início ao assim chamado Idealismo Alemão. Ver 
Bonaccini, A. J., Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemão, sua atualidade e relevância para 
compreensão do problema da Filosofia, Rio de Janeiro, Relume Dumará, 2003.   
118 No §13 dos Fragmentos, Schopenhauer afirma que apesar da excelente contribuição lockeana quando de sua 
separação entre qualidades primárias e secundárias das “coisas”, ele permitiu a subsistência de um resto, de 
uma coisa em si, o que teria, nisto, sido seguido por Kant, estando exatamente aqui, o calcanhar de Aquiles de 
sua filosofia. No entanto, afirmação importante, “apenas a maneira (Art) pela qual Kant introduziu uma tal coisa 
em si e procurou uni-la com seus princípios é que foi errônea. No fundo, foi apenas sua exposição (Darstellung)
da questão, não ela própria, que foi derrubada pelos seus expositores e, neste sentido, pode-se dizer que a 
argumentação que se fez valer contra ele foi propriamente ad hominem e não ad rem” Cf., SW, IV, p.114. Mas, 
como dizem os indianos, “não há lótus sem caule” (Kein Lotos ohne Stengel), ou seja, há um fundo de verdade 
na crítica  que Schulze faz a Kant, pois: “As inconsequências em que Kant se enredou por meio da via errada 
(fehlerhaften Gang) que tomou em vista disso foram-lhe demonstradas por Gottlob Ernst Schulze (....) primeiro 
anonimamente no Enesidemo e mais tarde na Crítica  da filosofia teórica (Vol 2, pp. 205 ss)”. Cf., Idem. De 
fato, se lemos o Enesidemo de Schulze, fica claro que, segundo ele, a Crítica  kantiana não teria conseguido 
imunizar-se nem contra o ceticismo nem contra dogmatismos pré-críticos como o de Leibniz ou de Berkeley; 
nem, tampouco, teria refutado, definitivamente, o materialismo. Cf., G. E. Schulze, Aenesidemus, pp.184-260.     



 62

possibilidade de se interpretar a coisa em si - conforme Kant a apresentou - numa perspectiva 

causal e, assim, tornar a Crítica da razão pura vulnerável aos ataques céticos, os quais a 

acusariam, então, com razão, de dogmatismo. Para Schopenhauer, portanto, o decisivo estaria 

em resolver o problema do estatuto da coisa em si, sem abandonar completamente a estrutura 

transcendental, por um lado e, por outro, sem fazer concessões excessivas ao realismo 

materialista, o que parece coadunar-se com a leitura de Schulze. 

Trata-se, então: 1) de evitar que se postule a existência de uma coisa em si exterior e 

independente da representação do sujeito (realismo); 2) que se diferencie, radicalmente (toto 

genere), a coisa em si do objeto (intuição, representação, fenômeno) e, portanto, que se deixe 

intocado o compromisso com o maior mérito de Kant (diferenciação de aspectos, agora feita 

de forma inegociável, entre coisa em si e fenômeno); 3) de buscar um verdadeiro e correto 

acesso à coisa em si que, se dogmático, por um lado, seja imanente, por outro. Realmente, 

restaria saber se as modificações empreendidas por Schopenhauer nas noções de sujeito

transcendental, de objeto, de experiência e de metafísica kantianas não seriam suficientes 

para que, aos olhos de Kant, o autor de O mundo não estaria, também ele, re-introduzindo a 

necessidade de uma intuição intelectual (racional) como chave para a porta de acesso ao 

enigma do mundo119.  

Em contraposição a isso, Schopenhauer pretende mostrar, que tudo aquilo que é 

necessário para a sensação e intuição, tem origem inteiramente subjetiva. A lei de causalidade 

é uma função cerebral, portanto subjetiva; a sensação dos sentidos é, na sua gênese, uma 

afecção nervosa epitelial; o espaço em que situamos o objeto-causa da sensação por meio do 

entendimento é uma forma intelectual, logo subjetiva. Isto vai implicar que toda intuição 

empírica (já que quanto à pura não restaria dúvida acerca de sua origem subjetiva) tem 

                                                        
119 Possivelmente, para um kantiano, a posição schopenhaueriana, dificilmente, escaparia da acusação de 
dogmatismo. Apesar de o próprio Schopenhauer afirmar que sua metafísica é dogmática (mesmo que imanente), 
ele não aceitaria, jamais, que a razão disso devesse ser creditada a uma reedição da intuição intelectual 
(racional). Entretanto, lemos na Crítica da razão pura, que: “... aquilo que, enquanto representação 
(Vorstellung), pode preceder qualquer ato de pensar algo, é a intuição (Anschauung) e, se esta contiver apenas 
relações (Verhältnisse), é a forma da intuição (Form der Anschauung); e esta forma da intuição, como nada 
representa (nichts vorstellt) senão na medida em que qualquer coisa é posta no ânimo (Gemüte), só pode ser a 
maneira (die Art) pela qual o ânimo é afetado (affiziert wird) pela sua própria atividade (Tätigkeit), a saber, por 
esta posição da sua representação (Setzen ihrer Vorstellung), por conseqüência, por ele mesmo (durch sich 
selbst), isto é, um sentido interno (innerer Sinn) considerado na sua forma. Tudo o que é representado por um 
sentido é sempre, nesta medida, um fenômeno (Erscheinung); e, portanto, ou não se deveria admitir um sentido 
interno, ou então o sujeito (Subjekt), que é o seu objeto (Gegenstand), só poderia ser representado por seu 
intermédio como fenômeno e não como ele se julgaria a si mesmo se a sua intuição fosse mera espontaneidade 
(bloße Selbsttätigkeit), quer dizer, intuição intelectual (intellektuell Anschauung)”. Cf., KrV, B67-68. Ora, como 
veremos quando discutirmos o problema do acesso ao sentido do mundo, o resgate schopenhaueriano do sentido 
interno por meio da consciência de si, talvez fosse considerado, kantianamente, como um tipo de retorno a um 
momento pré-crítico em filosofia. Cf. tb., o §24 da Dedução transcendental em que Kant reafirma que, mediante 
o sentido interno, não temos nenhum acesso a nós mesmos como coisa em si, mas apenas enquanto fenômenos.



 63

fundamento subjetivo e deve ser concebida como resultado de um processo que se passa em 

nós. Não saímos, portanto, das fronteiras que delimitam a representação, o mundo como 

representação, do qual trataremos, minuciosamente, mais a frente. Portanto, a coisa em si, o 

em si “do” mundo não pode ser acessado percorrendo as trilhas abertas pelo entendimento 

(consciência) e pela razão, mas percorrendo algo toto genere distinto da representação, por 

meio da consciência de si, objeto da segunda parte deste estudo.

A suposta não distinção clara e rigorosa entre entendimento e razão (saber intuitivo e 

abstrato) levará, segundo Schopenhauer, a uma perniciosa oscilação na noção de objeto na 

Crítica da razão pura. O objeto da experiência (Objekt der Erfahrung) de que fala Kant, isto 

é, o objeto (Gegenstand) específico das categorias nem seria uma representação intuitiva, já 

que pensado, nem um mero conceito abstrato, pois realmente existente; por outro lado, parece 

ser ambos, uma vez que tanto deve referir-se verdadeiramente a algo no mundo e, não 

obstante, ser objeto da lógica transcendental. Vejamos isso um pouco mais de perto. 

Segundo Kant, o conhecimento humano advém de duas fontes: da sensibilidade 

(Sinnlichkeit), responsável pela receptividade das impressões (Eindrücke), e do entendimento 

(Verstand), fonte da espontaneidade dos nossos conceitos. Pela primeira, “recebemos” 

representações/intuições empíricas; pelo segundo, conhecemos objetos (Gegenstände)

mediante tais representações; pela sensibilidade, um objeto (Gegenstand) nos seria dado; pelo 

entendimento, ele seria por nós pensado. Aqui estaria a raíz do problema, pois, para 

Schopenhauer, se fosse assim, a impressão já seria, propriamente, aquilo que nos seria dado, 

uma vez que somente ela viria do mundo exterior, e, portanto, deveríamos tomá-la como 

representação (Vorstellung), como um objeto (Gegenstand)120. Acontece que a impressão 

nada mais é, pelo menos para o filósofo de O mundo, do que uma sensação (Empfindung),

afecção dos órgãos dos sentidos e, assim, algo totalmente subjetivo, somente “tornando-se” 

representação/objeto pela mediação da causalidade, função do nosso intelecto (cérebro). A 

“conversão” da sensação em representação, por meio da lei de causalidade, é que põe um 

objeto externo (situado no espaço e no tempo) como causa de nossas afecções sensíveis. 

Portanto, não há como, nem por que, distinguir a representação (Vorstellung) do objeto 

(Gegenstand), a não ser, é claro, que perguntemos pela coisa em si e, assim, terminemos por 

identificá-la ao objeto, com todas as conseqüências desastrosas para um projeto de filosofia 

                                                        
120 Que o objeto nos seja dado, do mundo exterior, e recebido por nossa sensibilidade para que depois possamos 
pensá-lo mediante a aplicação das categorias (conceitos puros) do entendimento, é um procedimento considerado 
explicitamente falso por Schopenhauer, pois, desta maneira, “... a impressão (Eindruck) - unicamente para a qual 
possuímos mera receptividade, que portanto vem de fora, e somente ela seria propriamente dada - seria já uma 
representação (Vorstellung), sim, até mesmo um objeto (Gegenstand)”. Cf., SW, I, p. 591.  



 64

crítica daí advindas121. Eis porque para a constituição do saber intuitivo não se requer, sempre 

segundo Schopenhauer, nenhum conceito ou nenhum pensamento ou abstração. Não teria sido 

esse, entretanto, o procedimento kantiano, segundo Schopenhauer. 

O objeto (Gegenstand) existe sempre e tão somente na e para a intuição122; o conceito 

(Begriff) pensado, necessariamente, pela razão. Isto implica a obrigatoriedade de uma 

mediação para que o pensamento possa referir-se a objetos (da intuição, sempre intuitivos) 

através de conceitos123. Kant, no entanto, segundo Schopenhauer, “prescreve ao pensamento 

os próprios objetos (Gegenstände)”124 caindo, desta forma, num impasse, pois, assim 

procedendo, “traz” os objetos para dentro do entendimento sem, em contrapartida, conceber 

este último como uma faculdade de intuição. A conseqüência é que Kant diferencia, sim, a 

intuição do conceito, mas ao preço de fazer das coisas particulares objeto da intuição e do 

pensamento, quando aquelas são apenas objetos para a intuição. As coisas não são diferentes 

de suas representações, mas a representação mesma, quer dizer, os objetos já são aquilo que 

consideramos de forma imediata em nosso conhecimento. Daí Schopenhauer poder afirmar 

que:

em Kant, o objeto (Gegenstand) das categorias não é certamente a coisa em 
si, mas seu parente mais próximo: é o objeto em si (Objekt an sich), é um 
objeto (Objekt) que não necessita de sujeito algum, é uma coisa particular 
(einzelnes Ding), e no entanto não se encontra no tempo nem no espaço, 
porque não é intuitiva, é objeto do pensamento (Gegenstand des Denkens), e 
todavia não é um conceito abstrato. Portanto, Kant faz uma tripla distinção: 
1. a representação (Vorstellung); 2. o objeto da representação (Gegenstand 
der Vorstellung ); 3. a coisa em si (Ding an sich)125.

A representação, neste sentido, seria o resultado da recepção das impressões pela 

sensibilidade, e o objeto da representação, o produto da ação do entendimento que, por meio 

                                                        
121 Cf., SW, I, p. 591-2. 
122 Isto permanece sempre verdadeiro para Schopenhauer, mas talvez devêssemos acrescentar que, pode 
acontecer dos sentidos, que medeiam a constituição da intuição (que se dá no entendimento), falharem ou 
estarem ausentes, o que acarreta a necessidade da imaginação (Einbildungskraft) a qual, conforme o autor de O
mundo, pode complementar, imediatamente, a impressão unilateral sobre os sentidos. A imaginação, portanto, 
funciona como um complemento dos sentidos em caso de necessidade. Cf., SW, I, p. 597. 
123 É fundamental ter sempre em mente que, segundo Schopenhauer, devemos creditar à Faculdade do Juízo 
(Urteilskraft) o “poder (Vermögen) de transmitir (übertagen), correta e exatamente, para a consciência abstrata 
(abstrakte Bewußtsein), o que foi conhecido intuitivamente (anschaulich Erkannte)”. Portanto, é preciso nunca 
esquecer que os conceitos não são, como comumente se diz em relação ao pensamento de Schopenhauer, pura e 
simplesmente, obra da Razão, mas da Faculdade de Juízo, a qual é sempre a intermediária (Vermittlerin) entre o 
Entendimento (Verstand) e a Razão (Vernunft) e, assim, quer se trate, kantianamente, de juízos reflexionantes 
(reflektierende) ou determinantes (subsumierende), “a faculdade de juízo sempre (immer) intermedeia o 
conhecimento intuitivo do entendimento e o reflexivo da razão”. Cf., SW, I, §14, pp.112-113. 
124 Cf., SW, I, p. 597. 
125 Cf., SW, I, p. 598. 



 65

de suas categorias, constituiria a representação como objeto da representação. O problema é 

que semelhante disjunção entre representação e objeto da representação põe a pergunta, de 

resto já levantada por Berkeley: o que seria uma representação que não fosse um objeto, ou 

melhor, um objeto da representação? A resposta do idealismo pré-crítico parece ser imediata: 

seria uma coisa em si, um não-objeto, aquilo que subsistiria em e por si mesmo, independente 

de qualquer subjetividade sensiente e cognoscente; ou, na versão realista, seriam as 

qualidades primárias, existentes nas coisas como suas propriedades essenciais e totalmente 

indiferentes à percepção e conhecimento humanos. Não haveria escapatória, segundo 

Schopenhauer, pois qualquer tentativa de distinguir representação de objeto da representação

levaria a identificar um dos dois à coisa em si e, desta forma, retornar à filosofia pré-

kantiana126. Sempre lembrando que, para Kant, o retorno ao dogmatismo ameaça em duas 

frentes: tanto por meio da consideração da coisa em si como essência, como por meio de sua 

assunção como algo de supra-sensível. Não obstante, segundo Schopenhauer, o próprio autor 

da Crítica da razão pura teria dado margem à interpretação equivocada tanto da noção de 

objeto (Gegenstand, Objekt, Vorstellung) quanto do conceito e do sentido da coisa em si 

(Ding an sich).

Lembremos ainda que, segundo Schopenhauer, o conceito mesmo de coisa em si 

acabou por ser falseado por Kant a partir da própria exposição que este fez daquele, pois 

deduzir ou encontrar a noção de uma coisa em si mediante a tematização de uma causa 

incondicionada como a Vontade (coisa em si), implica pensar esta última a partir da relação 

de causa e efeito, somente em vigor no mundo concebido como representação127. Seja como 

for, permanece claro que para o autor de O mundo somente há: representação (Vorstellung) e 

coisa em si (Ding an sich); representação e objeto sendo sinônimos128. Como nos afirma 

Schopenhauer:

                                                        
126 Na verdade, Schopenhauer arrisca ter descoberto a inclinação ou “filiação” oculta de Kant, nunca por este 
expressa, e talvez mesmo nunca por ele tornada consciente, qual seja, a de que o objeto (Objekt) da intuição nada 
mais é do que o objeto (Gegenstand) do entendimento; de que semelhante confusão remeteria à noção de objeto 
absoluto (absolut Objekt), o qual seria o que é, em si, independentemente de todo e qualquer sujeito. Cf., SW, I, 
p. 596. 
127 Conforme Schopenhauer: “Através das passagens incorretas (unrecht Stelle) e da inferência tortuosa 
(umgehende Ableitung) nelas feitas, que a apresentação da coisa em si recebeu de Kant, também todo o conceito 
(ganze Begriff) de coisa em si foi falseado (verfälscht worden). Pois, encontrada pela investigação de uma causa 
incondicionada (unbedingten Ursache), a Vontade, ou coisa em si, entra aqui em cena relacionada ao fenômeno 
como uma causa ao seu efeito. Esta relação, no entanto, tem lugar apenas internamente ao fenômeno (nur
innerhalb der Erscheinung statt), portanto já o pressupõe (stezt...voraus) e não pode ligá-lo (verbinden) com 
aquilo que reside fora dele (was außer ihr liegt) e dele é toto genere diferente”. Cf., S W, I, p. 678.     
128 Cf., SW, I, p. 598.   



 66

Caso não se queira computar o objeto da representação (Gegenstand der 
Vorstellung) à representação (Vorstellung)  e, assim, identificá-los, então ter-
se-ia que transformá-lo em coisa em si (Ding an sich): isso depende, em 
última instância, do sentido atribuído à palavra objeto (Gegenstand).
Sempre, no entanto, fica estabelecido que, para uma reflexão clara, nada 
mais se encontra que não seja representação (Vorstellung) e coisa em si 
(Ding an sich)129;

Um pouco mais a frente, lemos que: “o objeto da representação de Kant é composto 

do que roubou (geraubt hat), em parte da representação, em parte da coisa em si”130.

A gravidade de semelhante procedimento transparece quando descobrimos que, para 

Schopenhauer, é devido à noção de objeto da representação, este conceito 

hermafrodita/híbrido (Zwitter), juntamente com a aplicação daquele método simétrico-

arquitetônico, que vemos surgir as principais lacunas e erros (Irrtümer) de Kant como, por 

exemplo: 1) a doutrina das categorias, segundo Schopenhauer, nem aplicáveis à intuição nem 

à coisa em si, portanto, inúteis; à exceção, claro, como veremos depois, da causalidade 

(tomada em um sentido distinto do kantiano); 2) o sintomático silêncio kantiano sobre a 

gênese das nossas intuições empíricas, consideradas pelo pensador de Königsberg como 

simplesmente dadas, idênticas às sensações dos sentidos; 3) a ausência de uma prova 

satisfatória da lei de causalidade como condição a priori de todo o nosso conhecimento 

fenomênico. As noções de causalidade e a de matéria (Materie, Stoff), a ela ligada, serão alvos 

de nossa reflexão posterior.

Portanto, como afirmamos acima, a confusão entre conhecimento intuitivo e abstrato, 

a indeterminação e oscilação no significado da noção de objeto (Objekt, Gegenstand,

Vorstellung) e a consequente e desastrosa dedução causal da coisa em si, assim como a paixão 

pela simetria, tomada como método de exposição de uma filosofia análoga à construção de 

uma catedral gótica, teriam levado Kant, segundo Schopenhauer, a postular a necessidade de 

uma lógica transcendental. No entanto, já na própria exposição desta última poder-se-ia 

perceber a obscuridade, a indeterminação, a confusão e a incerteza com que Kant apresenta 

aquilo que deveria ser o centro nervoso de todo o projeto da Crítica: a dedução transcendental 

das categorias do entendimento e o esquema transcendental como a ponte de ligação entre 

saber conceitual e intuitivo131.

                                                        
129 Cf., SW, I, pp.599-600 
130 Idem.
131 Schopenhauer acompanha, detidamente, as - segundo ele - artificiais analogias entre a Estética e Lógica
transcendentais exigidas pelo suposto amor kantiano pela simetria. Assim que: às intuições empíricas, 
corresponderiam os conceitos empíricos; às intuições puras (como condições das empíricas) , os conceitos puros 
(como condições dos empíricos); a discussão sobre as condições da representação, como fundamento do saber 



 67

Como, para o autor de O mundo, a exposição de uma idéia filosófica carrega consigo a 

cicatriz de onde procede, então se poderia entender a diferença de clareza e força 

demonstrativa entre a Estética e a Analítica transcendentais, como ancorada no fato de que a 

primeira repousa em fatos inegáveis da consciência (unleugbaren Tatsachen des 

Bewußtseins), enquanto a segunda, em meros conceitos oriundos de uma inclinação gótico-

barroca. Disso decorre, por exemplo, o fato de que Kant, na Lógica transcendental, não faz 

nunca referência àquilo de que seria razoável tratar: a relação entre as sensações dos nossos 

sentidos e suas causas exteriores. E, segundo Schopenhauer, não poderia mesmo tê-lo feito, 

sem que se desse conta da inevitabilidade da aceitação do caráter intelectual do conhecimento 

intuitivo ou, hipótese de Schopenhauer, talvez por medo de, ao negar o vínculo causal entre 

objeto e coisa em si, retornasse ao realismo de rosto lockeano132. O fato é que, das doze 

categorias kantianas, somente a causalidade será considerada como legítima por 

Schopenhauer - as restantes sendo consideradas por ele como janelas cegas (blinde Fenster) - 

e, mesmo assim, mediante variados reparos, os quais discutiremos quando apresentarmos sua 

teoria da representação.

Como veremos no terceiro capítulo deste trabalho, a análise minuciosa da Estética,

talvez tivesse conduzido Schopenhauer a desconfiar de que, talvez, as teses da aprioridade e 

da idealidade das intuições puras do espaço e do tempo não sejam logicamente 

intercambiáveis, ou mesmo sinônimas; veremos que há uma hierarquia lógico-epistêmica 

entre as teses da aprioridade, da idealidade, da distinção entre fenômenos e coisa em si e, por 

último, a tese da incognoscibilidade da coisa em si; de tal maneira, que somente deveríamos 

aceitar a tese seguinte, caso aceitemos a precedente.  

Antes disso, entretanto, é preciso pensar com mais calma as implicações desta 

substancial modificação empreendida por Schopenhauer em relação ao sentido e alcance da 

noção de entendimento, enquanto faculdade de intuição, não mais de conceitos (Kant). Para 

Schopenhauer, a intuição é intelectual, obra do entendimento, o qual é concebido, tanto na 

segunda edição de sua tese doutoral (1847) quanto no primeiro livro de O mundo, como 

correlato subjetivo da problemática noção de matéria (correlato objetivo). Sem entrarmos 

aqui nas sutilezas e indecisões que envolvem o conceito de matéria, sabemos que o 

                                                                                                                                                                             
matemático, seria simétrica às discussões sobre as condições dos objetos da representação, como condição da 
lógica; ao esquema, como monograma da imaginação capaz de mediar a relação entre intuição empírica e 
pensamento abstrato, deveria corresponder um esquema, como monograma da imaginação pura a priori como 
instância de mediação entre a faculdade de intuição a priori (sensibilidade) e a faculdade de pensamento a priori 
(entendimento); aos esquemas empíricos, deveriam existir esquemas de conceitos puros do entendimento 
(categorias) análogos e sem conteúdo, etc. Cf., SW, I, p. 606-7.    
132 Cf., SW, I, p. 602. 



 68

entendimento é pensado como a instância capaz de atuar sobre os dados oriundos da 

sensibilidade (sensações) - tomados como efeitos sobre nosso corpo - indicando-lhes uma 

causa externa por meio da “transformação” da sensação em intuição. O que Schopenhauer 

pretende com tal re-significação da noção de entendimento é impedir, segundo ele, a 

ambiguidade kantiana, ou seja, a oscilação e o equívoco na distinção entre as noções de objeto 

e intuição, ou entre as de intuição e fenômeno.  

Podemos afirmar, então, que na raíz da suposta obscuridade da Crítica da razão pura

estaria a difícil conciliação entre Estética e Lógica transcendentais, como consequência do 

impasse que Kant teria terminado por criar para si próprio, pois: se de um lado, o 

entendimento parece intrometer-se, de fato, na sensibilidade e condicionar, mediante uma e 

somente uma de suas categorias (causalidade), conforme Schopenhauer, a constituição do 

objeto exterior como causa das nossas sensações; por outro, de direito, lhe é negada toda e 

qualquer relação com o mundo intuitivo. Em resumo: para Kant, o entendimento não pode ser 

uma faculdade de intuição mas, sem ele nenhum objeto pode, realmente, ser intuído como 

objeto. Solução schopenhaueriana: conceber o entendimento como faculdade intuitiva e 

separá-lo da razão, faculdade discursiva e conceitualizante. É claro que, como já afirmamos, 

este procedimento schopenhaueriano está muito longe de ser isento de problemas: o mais 

grave entre eles, o de tornar viável a acusação de dogmatismo devido a sua defesa de, por 

meio do sentido interno, mas sem intuição intelectual, acessar, analogicamente, o sentido do 

mundo. Outra acusação: será a de ter buscado conciliar uma ontologia pré-crítica com uma 

epistemologia crítica, na tentativa de pensar coerente e consequentemente a articulação de sua 

Teoria da Representação e sua Metafísica da Natureza, bem como a relação desta com as 

Metafísicas do Belo e dos Costumes, no pensamento único133. Seja como for, parece certo que 

permanece inegociável o objetivo maior de Schopenhauer, a saber: mostrar como e em que 

sentido uma mesma verdade (védico-hindu-búdica e platônica) poderia ser apresentada e 

exposta por meio de uma matriz transcendental.  

Caso queiramos compreender profundamente, entretanto, de que maneira a filosofia de 

Schopenhauer emerge da e pressupõe a kantiana134, então é preciso percorrer a crítica  

                                                        
133 No Brasil, a tese de doutorado/livro do Prof. E. Brandão é uma referência relevante sobre o problema. Cf. E., 
Brandão, A concepção de matéria na obra de Schopenhauer, São Paulo, Humanitas, 2009.  
134 Apesar, evidentemente, das sérias e inelimináveis rupturas entre ambas, conforme já indicamos acima. De 
qualquer modo, acreditamos que, talvez, Schopenhauer tenha sido infiel àquilo que afirma no Apêndice à sua 
obra magna, isto é, que sua filosofia vincula-se, espiritualmente, à kantiana, mesmo que suas letras difiram, e 
muito. Diríamos que o inverso, possivelmente, seria o caso, pois a letra, apesar da fisiologização do 
conhecimento e da dispensa da Dedução transcendental, destoa menos do que o espírito, uma vez que a primazia 
da vontade sobre o intelecto significa, a nosso ver, uma ruptura radical com o espírito mesmo da arquitetônica
kantiana. 



 69

daquele à doutrina dos juízos exposta na Crítica da razão pura135 indo até à discussão sobre a 

solução de Kant para a terceira antinomia (sobre a Idéia de liberdade), pois, conforme a 

explícita afirmação de Schopenhauer: “Em geral este é o ponto (a solução da terceira 

antinomia kantiana) em que a filosofia de Kant conduz à minha, ou em que esta brota daquela 

como um galho do tronco”136. Lembremos que é exatamente na tentativa de solucionar esta 

antinomia que o filósofo de Königsberg, na discussão acerca da origem da Idéia de liberdade, 

abre a possibilidade de vinculação entre as noções de liberdade, coisa em si e vontade. Antes 

disso, porém gostaríamos de discutir alguns pontos da crítica schopenhaueriana à tábua dos 

juízos de Kant, em especial ao juízo hipotético, uma vez que este é considerado pelo autor de 

O mundo como a expressão abstrata do princípio de razão, a forma mais universal do 

conhecimento humano e, portanto, fundamental para a compreensão do sentido mesmo de sua 

tese de doutorado sobre as quatro raízes do referido princípio, sempre considerada aqui em 

sua segunda edição (1847).

A crítica  de Schopenhauer à tábua dos juízos kantiana se justifica pelo fato de que, na 

doutrina dos juízos, deve-se buscar a base da teoria do pensamento (Theorie des Denkens) de 

Kant. É nela, segundo ele, ainda mais importante, que residiria o fundamento (Grund) de toda 

a filosofia (granzen Philosophie) kantiana137. Trata-se, para Schopenhauer, de demonstrar a 

maneira pela qual a forma universal de todos os juízos emerge em nossa faculdade de 

conhecimento e, assim, mostrar a concordância existente entre tais formas dos juízos e sua 

própria filosofia.

Schopenhauer inicia sua crítica a Kant com uma rápida apreciação acerca das 

divergências entre o método adotado por este na exposição de seu pensamento e seu próprio 

método. Segundo ele, Kant teria partido, na construção de sua filosofia, de conhecimentos 

reflexivos, abstratos, portanto mediados; de representações de representações, em uma 

palavra: de conceitos. Seguindo, então, através de seu método simétrico-arquitetônico, teria 

erguido, tijolo a tijolo, conceito a conceito sua catedral abstrata e imponente, sua Crítica da 

razão pura. Na verdade, o procedimento kantiano seria já revelador, como a cicatriz de 

origem de que falávamos acima, da fatal confusão entre saber intuitivo e abstrato, entre 

entendimento e razão. Por sua vez, o método schopenhaueriano, partiria de conhecimentos 

imediatos, intuitivos; o que tornaria possível a construção de sua filosofia como a expressão 
                                                        
135 Esta é, igualmente, a posição da Profª Cacciola, que considera como “fio condutor” da crítica 
schopenhaueriana a Kant, a dedução das categorias a partir dos juízos, operada por este na Lógica 
transcendental. Cf., Cacciola, Art.cit., p.169.  
136 “Überhaupt liegt hier der Punkt, wo Kants Philosophie auf die meinige hinleitet oder wo diese aus ihr als 
ihrem Stamm hervorgeht”. Cf., SW, I, p.672. 
137 Cf, SW, I, p. 609. 



 70

de um pensamento único (einziger Gedanke)138. Esta divergência metodológica fundamental, 

expressão e reflexo da forma pela qual ambos concebem o sentido, a tarefa e os limites da 

filosofia, será responsável pelo fato da Crítica da razão pura ser, segundo Schopenhauer, uma 

obra construída a partir de (aus) conceitos139, ao passo que O mundo como vontade e como 

representação seria a realização e exposição em (in) conceitos de um pensamento único.

Para Schopenhauer, a forma fundamental (Hauptform) de todo o conhecimento 

racional, discursivo e reflexivo é o conceito abstrato (abstrakte Begriff), forma mesma da 

razão (Vernunft). Entretanto, para exercer sua atividade, a unificação (Vereinigung)  de 

conceitos em juízos, a razão faz uso de certas formas determinadas e regulares (bestimmte und 

gesetzliche Formen). Estas, segundo ele, são encontradas por indução (Induktion) e 

constituem a tábua das categorias. Tais formas podem ter três origens distintas: algumas 

seriam - na medida em que se originam daquilo que o autor de O mundo chama de verdades 

metalógicas (metalogische Wahrheiten) ou leis do pensamento (Denkgesetze) - dedutíveis 

imediatamente da razão; outras, fundamentar-se-iam no conhecimento intuitivo proveniente 

do entendimento a partir de sua única função: a aplicação da lei de causalidade; outras, ainda, 

resultariam da articulação entre os conhecimentos intuitivo e abstrato. Trata-se, portanto, 

conforme Schopenhauer, de mostrar como cada juízo procede de uma das fontes acima 

mencionadas: da razão, do entendimento ou do encontro de ambos. Disso decorre, por 

conseguinte, que qualquer tentativa de dedução das categorias a partir dos juízos estará fadada 

ao fracasso, e mesmo a postulação de uma tábua das categorias será sempre sem sentido 

(grundlos) e auto-contraditória (selbst widerstreitend)140.

Schopenhauer passa, então, a examinar, caso a caso, a origem e natureza de cada juízo. 

Para os nossos objetivos, importa compreender sua posição quanto aos juízos de relação 

(sobretudo dos juízos hipotéticos) e os de modalidade. O tratamento do juízo hipotético é 

                                                        
138 Como vimos, Schopenhauer afirma em várias passagens de sua obra que esta deve ser encarada como a 
expressão, a exposição em conceitos de um pensamento único, o qual deveria ser diferenciado de um sistema de 
pensamento (System von Gedanke). Isto nunca o levou, no entanto, a refletir sequer sobre a possibilidade do 
espírito da filosofia kantiana residir na noção de Arquitetônica. Como Schopenhauer não via com bons olhos as 
outras duas Críticas kantianas, então é razoável que ele assim procedesse. Se acrescentarmos a isso a defesa 
constante do caráter irracional da Vontade, portanto da essência do mundo, poderemos compreender a posição 
de Schopenhauer. Permanece, entretanto, pelo menos a curiosidade acerca de uma suposta relação, para 
Schopenhauer, entre sua intuição fundamental entendida como pensamento único e a idéia de arquitetônica
kantiana. Sobre uma possível interpretação da articulação entre intuição e pensamento em relação à idéia de 
sistema e de “Arquitetônica da razão” no Idealismo Alemão, sobretudo em Fichte e Schopenhauer, cf., M. 
Koßler, A única intuição – o único pensamento: Sobre a questão do sistema em Fichte e em Schopenhauer, in: 
doispontos, Curitiba, São Carlos, vol.4, n.1, pp.153-173, Abril, 2007.  
139 Conforme podemos ler na Lógica, Kant considera a filosofia como: “o sistema dos conhecimentos filosóficos 
ou dos conhecimentos racionais a partir de conceitos (aus Begriffen)”. Cf., Log. op.cit, AK. 23. In: Manual dos 
cursos de lógica geral, pp.48-49.   
140 Cf., SW, I, p. 612. 



 71

importante a partir do momento em que esse deve ser compreendido como a expressão 

abstrata (abstrakte Ausdruck) da forma mais universal de todo o conhecimento humano, o 

princípio de razão suficiente, tema da investigação da tese de doutorado do autor de O

mundo. Tal princípio, como é sabido, é considerado a condição primeira e última de 

inteligibilidade de todo nosso conhecimento acerca de fenômenos. Ora, como Schopenhauer 

considera que a forma do juízo hipotético é a expressão mesma de cada uma das diferentes 

raízes/classes do referido princípio, isto é, que cada configuração deste princípio fundamental 

se expressa abstratamente através da forma do juízo hipotético, então se poderia afirmar que 

as quatro significações das quatro raízes do princípio de razão, originadas de classes distintas 

de representação, têm seu sentido fundamentalmente vinculado à forma do juízo hipotético141

e, assim, também por esta via se poderia compreender a dimensão da posição polêmica do 

autor de O mundo frente ao filósofo de Königsberg. A suposta confusão kantiana entre 

conhecimento intuitivo e abstrato estaria na base da impossibilidade em que se colocou Kant 

de solucionar, corretamente, o problema da origem dos juízos hipotéticos tendo, pois, a partir 

de seu já comentado amor pela simetria, postulado a necessidade de uma tábua de categorias 

concebidas como conceitos puros e a priori, condições de possibilidade dos juízos e, 

finalmente, de todo o conhecimento humano legítimo.  

Como, para Schopenhauer, a forma hipotética do juízo é a própria expressão abstrata 

do princípio de razão, o qual, por sua vez, é a forma mais universal de todo nosso 

conhecimento, então o juízo hipotético jamais poderia originar-se no entendimento, ou seja, 

na causalidade, uma vez que essa última é apenas uma das quatro raízes do princípio de razão, 

em uma de suas configurações, a saber: Princípio de razão suficiente do devir (Satz vom 

zureichenden Grunde des Werdens). Em outros termos, como a forma hipotética do juízo 

deve expressar cada uma das quatro distintas significações do princípio de razão, então 

elucidar o sentido de semelhante princípio (o que foi feito por Schopenhauer em sua tese 

doutoral) implicaria em elucidar o verdadeiro sentido da forma hipotética do juízo. A 

consequência disto é que uma mesma forma do juízo pode expressar conhecimentos oriundos 

de fontes diversas e com diferentes significações, como é aqui o caso: a forma do juízo 

hipotético expressaria saberes diversos, advindos das quatro raízes do princípio de razão 

suficiente. Ora, como uma mesma maneira de articulação de conceitos em juízos pode servir 
                                                        
141 Segundo Schopenhauer: “... todo o meu ensaio introdutório “Sobre o princípio de razão” deve, em certa 
medida, ser visto tão somente como uma elementar elucidação (gründliche Erörterung) da significação da forma 
hipotética do juízo”. Cf., SW, I, p.615. Em certa medida devido, exatamente, ao problema da coisa em si, ou de 
seu acesso, via analogia entre a primeira e quarta classe de representação. Veremos depois em que sentido a 
concepção schopenhaueriana da quarta classe articula-se, intimamente, ao problema dos Paralogismos da razão 
pura de Kant. 



 72

de base para a constituição de conhecimento tanto intuitivo como abstrato, então, a confusão 

entre saber intuitivo e abstrato é fatal para a solução do problema acerca da origem dos juízos 

hipotéticos. Aqui, precisamente, residiria a força da crítica schopenhaueriana a Kant: como 

esse, segundo Schopenhauer, privilegia o conhecimento abstrato, e como somente o 

conhecimento intuitivo poderia ser utilizado como critério para discernir/distinguir as 

diferentes ligações entre conceitos nos juízos, então a “escolha” kantiana inevitavelmente 

teria que conduzi-lo a uma má solução do problema da gênese do juízo hipotético, assim 

como a uma obscura solução acerca da relação entre razão e entendimento (conhecimento a

partir de conceitos e conhecimento por meio de conceitos ou em conceitos).

Para Schopenhauer, na verdade, tanto a forma hipotética quanto a disjuntiva do juízo 

somente são aplicáveis a juízos já constituídos, prontos, nos quais a ligação entre conceitos 

permanece categórica. Isto implica que apenas a forma categórica do juízo deveria ser 

considerada como a forma do juízo em geral, ou seja, a forma do juízo em sentido estrito142.

Para o autor de O mundo, a intransigência na defesa do primado do conhecimento intuitivo 

frente ao racional justifica-se não apenas teoricamente, mas sobretudo, metodologicamente. 

Começar uma filosofia abstratamente seria condená-la, originariamente, a não compreender, 

metodológico-logicamente a incomensurabilidade existente entre uma forma lógica única de 

ligação entre conceitos nos juízos e as diversas formas de relação presentes nas diferentes 

espécies de conhecimento intuitivo. Trata-se de entender que: se há vários tipos de 

conhecimento imediato, os quais podem ser bem diferentes, e apenas uma forma geral do 

juízo, ou seja, a forma do juízo categórico, então, percorrer o caminho que leva do 

conhecimento abstrato ao intuitivo, em filosofia, implica, necessariamente, um procedimento 

logicamente incorreto e, portanto, metodologicamente problemático143.  Também por isso, 

                                                        
142 Cf., SW, I, pp. 615-623. 
143 Este problema metodológico estaria, segundo Manfredo Oliveira, já na base da passagem da ontologia 
clássica para a filosofia transcendental. Tal passagem faz-se, segundo ele, em dois níveis distintos. No primeiro, 
tratar-se-ia de um movimento que vai de uma transcendência ontológica para uma transcendência 
transcendental, ou seja, da modificação da própria pergunta e do horizonte (Heidegger) mesmo da filosofia. De 
Aristóteles a Kant, o que teria ocorrido seria o deslocamento da investigação acerca do ser a partir do ente, para a 
pergunta pela estrutura cognoscente do sujeito finito em função da experiência cognitiva da subjetividade. Tal 
procedimento resultou na substituição da ontologia tradicional de rosto realista, por uma objetologia 
transcendental, isto é, a tematização das condições subjetivas e transcendentais de possibilidade do 
conhecimento humano de fenômenos. O segundo nível em que teria havido uma substancial modificação na 
metafísica greco-escolástica diria respeito à lógica. Da lógica formal, enquanto doutrina de toda argumentação 
coerente, auto-consistente e formalmente correta, para a lógica transcendental, enquanto análise da própria 
gênese lógica do pensamento, residiria o segundo nível da transformação da ontologia em filosofia 
transcendental: o nível da transcendentalidade. A lógica formal, seja como for que se a considere, operaria 
sempre com conceitos já constituídos, perguntando tão somente pelas diferentes formas de ligação destes nos 
juízos, desde que isso possa ser feito de maneira meramente formal; a lógica transcendental, muito mais radical, 
por sua vez, perguntaria pelo processo mesmo de constituição dos conceitos. Em uma palavra: a primeira 
trabalharia como conceitos constituídos, a segunda com conceitos constituintes. Cf., Manfredo Oliveira, A



 73

deste ponto de vista, poder-se-ia dizer que a crítica ao realismo filosófico deveria ter por base 

uma verdadeira compreensão da relação entre a natureza do princípio de razão suficiente e a 

forma hipotética do juízo, bem como o significado da forma categórica do juízo, segundo 

Schopenhauer.

Trata-se, na verdade, de compreender que, fundar o discurso filosófico em meros 

conceitos da razão, significa impor uma mesma forma lógica ao mundo conhecido 

intuitivamente. Semelhante tentativa torna-se historicamente inteligível quando se entende 

que, como a forma lógica aponta para a relação conceitual, nos juízos, entre sujeito e 

predicado, então se acreditou, desde o antigo realismo, ser legítimo exigir uma justa e 

verdadeira correspondência entre aquilo que realmente existe no mundo e as relações 

conceituais presente no plano lógico-abstrato. Daí decorre, segundo Schopenhauer, a disputa, 

milenar, acerca dos conceitos de substância, acidente, forma, matéria, etc. Portanto, a crítica  

schopenhaueriana à tábua dos juízos kantiana mantém uma íntima relação com seu esforço, na 

tese de doutorado, de explicitação da natureza, do sentido e dos limites das raízes do princípio 

de razão suficiente. Essa é a razão pela qual acreditamos ser mais razoável, até logicamente 

mais legítimo, começar pela crítica schopenhaueriana à filosofia de Kant e, então, passar à 

tese sobre o princípio de razão, apesar desta ser cronologicamente anterior àquela144. O fato 

da anterioridade histórica da tese, nesse sentido, não impede que sua compreensão possa ser 

aprofundada caso a vinculemos, como fizemos acima, à crítica schopenhaueriana à tábua dos 

juízos kantiana. Aliás, somente a primeira edição da tese (1813) seria anterior a O mundo

(1818-1844), não a segunda edição (1847), que é a que aqui utilizamos; sendo esta (1847) 
                                                                                                                                                                             
filosofia na crise da modernidade, São Paulo, Loyola, 1995, pp. 29-40. Claro que tudo isso, segundo 
Schopenahuer, somente faria sentido com o acréscimo de duas observações: primeiro, da tese de que o realismo 
iria de Agostinho a Wolff; segundo, que mesmo Kant, por não ter corretamente distinguido intuição de conceito, 
acabaria por obscurecer sua Lógica transcendental tornando-a uma parodia de uma catedral gótica. Por trás de 
tudo isso estaria, além disso, a tese de que verdades lógicas são apenas uma dos quatro tipos possíveis de 
verdade, a saber: empírica, lógica, metafísica e transcendental. Seja como for, a diferenciação apontada por 
Manfredo entre dois níveis distintos em que se deve compreender a passagem da ontologia clássica para a 
filosofia transcendental é importante para podermos enfrentar os problemas de fronteira entre a ontologia pré-
crítica e a filosofia crítica. Distinguir o nível das transcendências ontológica e transcendental do nível próprio da 
transcendentalidade pode ser heuristicamente fecundo. Sobre a diferença entre níveis de argumentação e o 
problema da noção de verdade na Lógica transcendental, cf.tb., Klaus von Stosch, Criticismo transcendental e a 
questão da verdade. In: Kant e a teologia. Georg Essen e Magnus Striet [eds.], São Paulo, Loyola, 2010, pp.45-
90.           
144 Assim procedendo, estamos aceitando a sugestão schopenhaueriana feita no Prefácio à primeira edição 
(1818) de O mundo, com a diferença de que estamos tomando a segunda edição (1844) desta obra por 
acreditarmos que nela sua filosofia já se encontra efetivamente estabelecida. Em todo caso, recomenda 
Schopenhauer ao seu leitor no referido Prefácio: “Todavia, para não interromper e confundir a minha própria 
exposição com uma polêmica constante contra Kant, reservei para esta um apêndice especial. Assim como, 
seguindo o já dito, a minha obra pressupõe familiaridade com a filosofia kantiana, também pressupõe 
familiaridade com esse apêndice. Levando tal dado em consideração, seria aconselhável ler primeiro o 
apêndice, tanto mais que o seu conteúdo possui relação estreita com o primeiro livro da presente obra”. Cf., SW,
I, p.11. Grifo nosso.   



 74

posterior tanto à primeira quanto à segunda edições de O mundo como vontade e como 

representação. Tal procedimento, evidentemente, somente tem sentido se o fazemos a partir 

das edições consolidadas de suas obras145. Sabemos da existência de um movimento, 

desenvolvimento e mesmo re-significações e deslocamentos em alguns conceitos-chave da 

obra de Schopenhauer, ao longo de sua obra, o que faz com que o intérprete deva ter cuidado 

na seleção de suas citações. Por isso, estamos tomando aqui, salvo aviso em contrário, as 

edições consolidadas das obras de Schopenhauer146.

Retornando à relação entre a crítica de Schopenhauer à Lógica transcendental

kantiana e sua tese doutoral, temos que a posição schopenhaueriana em relação à tábua dos 

juízos kantiana o irá conduzir, quando da análise da forma categórica do juízo, ao princípio 

kantiano de permanência da substância e, a partir daí, ao complicado problema da matéria. 

Faremos, então, uma apresentação sucinta da concepção do autor de O mundo dos conceitos 

de substância e matéria (conforme apresentados no Apêndice de O mundo), depois 

passaremos, diretamente, a uma análise introdutória a este problema na tese de doutorado 

sobre o princípio de razão. Somente então estaremos em condições de acompanhar a 

apresentação schopenhaueriana de sua teoria da representação (tanto em O mundo como nos 

Complementos deste, assim como em Sobre a vontade na natureza) e os problemas presentes 

na mesma.  

Após a análise da categoria de relação, da qual comentamos aqui apenas o que nos 

parece fundamental para o projeto schopenhaueriano, a saber: a relação entre a forma 

hipotética do juízo e o princípio de razão, por um lado e, por outro, a articulação entre o juízo 

categórico e o problema metodológico acerca do começo e da exposição em filosofia 

(problema da relação entre saber intuitivo e abstrato), Schopenhauer discute, então, a 

categoria de modalidade (necessidade, contingência e possibilidade).  

Para ele, como não poderia ser diferente, a raíz do conceito de necessidade é o 

princípio de razão, única fonte de toda necessidade, ou seja, de toda relação de consequência a 

um fundamento (Grund) dado. Disto, mais uma vez e por outro ângulo, pode-se compreender 

a importância da distinção entre intuição e conceito, uma vez que as noções de contingência e 

possibilidade têm, segundo Schopenhauer, sua origem na reflexão aplicada ao princípio de 

razão, o que demonstra, para ele, que tais conceitos não surgem da faculdade do entendimento 
                                                        
145 Trata-se, fundamentalmente, da segunda edição de sua tese sobre o princípio de razão suficiente (1847); da 
segunda edição de O mundo (incluindo o Apêndice), juntamente com os Complementos a este (1844). 
146 Para uma pesquisa acerca da gênese, por assim dizer, dos principais conceitos da filosofia schopenhaueriana é 
inevitável a preocupação com a cronologia das obras. No nosso caso, a análise das obras consolidadas nos parece 
suficiente para o objetivo do trabalho, uma vez que estamos interessados mais na significação e articulação dos 
conceitos fundamentais que na gênese e construção dos mesmos na obra em questão . 



 75

mas, sim, de um conflito (Konflikt) entre entendimento e razão, conhecimento intuitivo e 

abstrato. Daí a relevância de se estabelecer, rigorosa e claramente, a distinção entre ambos.  

Do fato da noção de necessidade derivar-se, imediatamente, do princípio de razão 

segue-se que, como este possui quatro classes, haverá então quatro tipos de necessidade: 

física (causa-efeito); lógica (pelo fundamento de conhecimento nos juízos analíticos, 

silogismos, etc); matemática (mediante o fundamento do ser no espaço e no tempo) e prática 

(mediante um caráter empírico a partir de motivos). A grande consequência a ser extraída 

aqui é a impossibilidade de uma necessidade absoluta. Realmente, se toda necessidade é 

sempre relativa a um dado fundamento, então, a própria expressão necessidade absoluta já 

refletiria uma contradição. Vê-se, igualmente, por esta via, a importância de uma tese sobre a 

fonte de toda necessidade, isto é, sobre as quatro raízes do princípio de razão suficiente.  

Da discussão sobre a contingência nos parece importante reter as seguintes teses, aqui 

tão somente elencadas: 1) como já havíamos sugerido acima, o conteúdo da noção de 

contingência é totalmente negativo: contingência é o não necessário, a negação da 

necessidade; seu conteúdo indica apenas a “ausência de conexão expressa pelo princípio de 

razão”147; 2) assim como a necessidade, também a contingência é sempre relativa a algo que 

não é seu fundamento; 3) tudo no mundo, toda ação, todo objeto é sempre, ao mesmo tempo, 

necessário e contingente: necessário em relação àquilo que é sua causa e contingente no que 

diz respeito a todo o resto148; 4) o conhecimento de que o contingente é uma relação de algo 

com tudo aquilo que não é sua causa, não é obtido intuitivamente, mas através de uma 

reflexão, de um conhecimento abstrato149.

Para Schopenhauer, ainda, não se deve confundir contingência e possibilidade. Esta 

última noção é oriunda de uma abstração de todo espaço e tempo determinados (bestimmten)

em uma representação. Quando, partindo do conhecimento intuitivo, fazemos abstração de 

                                                        
147 Cf., SW, I, p.624. Cf. tb., Sobre a liberdade da Vontade, SW, III, pp.525-526. 
148 Para Schopenhauer, daqui decorre a noção de acaso (Zufall) e de co-incidência. A relação entre algo e aquilo 
que não é sua causa, ou seja, todo o restante do mundo, pode ser traduzida como uma relação casual. De tudo o 
que foi dito, Schopenhauer pode concluir a inexistência - assim como na necessidade - do acaso absoluto, pois: 
1) tudo o que existe tem uma causa (razão de ser, pela qual existe); 2) o acaso nada mais é que contingência em 
relação a tudo, exceto à causa; 3) isto implica que um acaso absoluto seria uma contingência absoluta, isto é, 
inclusive em relação à causa, o que é impossível, portanto, não existe acaso absoluto. De fato, se a noção de 
acaso só tem sentido em relação ao princípio de razão, então um acaso absoluto significaria a supressão completa 
de referido princípio, logo, da própria condição da noção de acaso, portanto, acaso absoluto é somente um jogo 
de palavras. Daí ele poder afirmar que: “Na natureza, como representação intuitiva, tudo o que acontece é 
necessário, pois procede de uma causa”. Cf., SW, I, p.624. 
149 O mesmo raciocínio aplica-se à noção de real e de realidade, conceitos que se obtêm por abstração a partir da 
noção intuitiva de objeto; somente que agora já não se visa a relação à causa, mas ao efeito. Isto porque, segundo 
Schopenhauer, a modalidade do juízo aponta mais para a relação de nosso conhecimento com a constituição dos 
objetos que para esta última mesma. Sendo assim: “Todo real é também necessário (....) só na medida em que 
está neste tempo e neste lugar” (SW, I, p.625),  pois somente até aí chega a lei de causalidade.  



 76

tudo aquilo que podemos conhecer de maneira a priori e a posteriori e passamos a representar, 

abstratamente, os objetos em qualquer tempo e em qualquer lugar, portanto não agora e nem 

aqui, então estamos no território da possibilidade. Note que, enquanto o contingente somente 

o é em relação a tudo aquilo que não é sua causa, mas co-incide num dado e determinado 

tempo, casualmente, com todo o resto que com ele é simultâneo, o possível resulta de uma 

abstração que, no limite, pode se dar em relação a todo e qualquer tempo e a todo e qualquer 

espaço determinados, embora não possa suprimir estas noções mesmas150.

O importante nesta discussão sobre as noções de necessidade, contingência e 

possibilidade é poder compreender a gênese e o modo como se desenrolaram as intermináveis 

querelas acerca dos conceitos de necessidade absoluta, acaso, possibilidade, etc. Caso se 

apreenda corretamente o pano de fundo em que tal disputa se travou, talvez se possa, segundo 

Schopenhauer, solucionar definitivamente a questão apontando as razões pelas quais a mesma 

deve ser tomada como um mal entendido ou uma má compreensão do princípio de razão, de 

seu verdadeiro sentido e, portanto, dos seus limites. A argumentação schopenhaueriana parece 

simples: 1) o conceito de necessidade é a base de todo juízo apodítico; 2) ora, toda 

necessidade é, como vimos, relativa e condicionada pelo princípio de razão; 3) portanto, todo 

juízo apodítico é, em última instância, hipotético151. Isto irá significar que a passagem dos 

juízos hipotéticos para os categóricos e problemáticos exigirá a introdução de uma assertórica 

menor, quer dizer, dar-se-á apenas na conclusão. Portanto, como ele nos diz:  

O que em geral (como regra) é apodítico (uma lei da natureza), é sempre 
problemático só em relação a um caso particular, porque primeiro tem de 
entrar em cena a condição que subsume o caso à regra. E, inversamente, o 
que no particular como tal é necessário (apodítico), (toda mudança 
particular, necessária mediante sua causa) é de novo em geral, e expresso 
universalmente, apenas problemático, porque a causa que entra em cena 
concerne somente ao caso particular, e o juízo apodítico, sempre hipotético, 

                                                        
150 É a partir desta discussão que Schopenhauer irá afirmar as noções de possibilidade/impossibilidade física e 
metafísica. Como ele nos diz: “Conforme as leis da natureza, das quais partimos no pensamento do possível e do 
impossível, conforme conhecidas a priori ou a posteriori, a possibilidade ou impossibilidade é metafísica, ou 
apenas física, ou apenas metafísica”. Cf., SW, I, p.625.  
151 Na verdade, Schopenhauer defende que o início da discussão, cara aos escolásticos, sobre as noções de 
necessidade e contingência, remontaria a Aristóteles que, em seu De generatione e corruptione (Lib. II, c.9 et 
11), teria tomado o necessário por aquilo cujo não-ser é impossível; a ele contrapondo aquilo cujo ser é 
impossível e, assim, concebendo o contingente como algo situado entre ambos, isto é, como aquilo que tanto 
pode ser como não ser. Isto teria acontecido e permanecido devido a ancoragem de toda a discussão no terreno 
da abstração, sem a devida atenção ao concreto e intuitivo, instância genética de todo saber conceitual e abstrato. 
Como ele nos diz: “Algo cujo não-ser é impossível pode decerto ser pensado em abstrato. No entanto, se formos 
ao concreto, real, intuitivo, nada encontramos para comprovar o pensamento, mesmo só como algo possível, 
senão o mencionado seguir-se a partir de um fundamento dado, cuja necessidade, todavia, é relativa e 
condicionada”, Cf., SW, I, p. 627. Talvez neste ponto Schopenhauer tenha antecipado a crítica bergsoniana à 
noção de não-ser como contendo mais, e não menos, que a idéia de ser.        



 77

enuncia apenas leis universais, não casos individuais diretamente. Tudo isso 
tem seu fundamento (Grund) no fato de a possibilidade só existir no domínio 
da reflexão e para a razão, o real (Wirkliche) só no domínio da intuição e 
para o entendimento, o necessário para ambos. Em verdade, a distinção 
entre necessário (notwendig), real (wirklich) e possível (möglich) existe 
propriamente dizendo apenas in abstracto e segundo o conceito. No mundo 
real, em contrapartida, todos os três coincidem em um só152.

Daqui se seguem as importantes conclusões: 1) tudo o que acontece, acontece 

mediante uma causa e essa segundo uma causa, etc; a lei de causalidade aplicando-se, apenas, 

caso a caso, não ao conjunto de uma série causal; 2) não existe, propriamente falando, 

diferença entre realidade e necessidade; tampouco, entre realidade e possibilidade, “pois o que 

não aconteceu, isto é, não se tornou real também não era possível, porque as causas, sem as 

quais jamais apareceria, também não apareceram, nem o podiam, na grande concatenação de 

causas: era, portanto, algo impossível. Todo evento, pois, é necessário ou impossível”153. Com 

a condição, claro, que se esteja falando do mundo empiricamente real, não do mundo (dos 

mundos) possível (eis), meramente pensável por meio de conceitos, pois nestes, quer dizer, na 

reflexão é onde as noções de necessidade, contingência e possibilidade se separam.  

Portanto, na Natureza (na intuição, primeira classe do princípio de razão), segundo 

Schopenhauer, tudo é necessário conforme a lei de causalidade, sendo toda contingência fruto 

de uma operação da razão a qual, separando reflexivamente (segunda classe) a causa daquilo 

que não é causa em um fenômeno, descobre/inventa a noção de contingência e possibilidade 

e, assim, pode apreender um mesmo objeto como necessário e contingente, como real. Da 

mesma maneira, na matemática (terceira classe), há apenas necessidade, já que tudo nela se 

funda em uma intuição pura, quer do espaço (geometria) quer do tempo (aritmética), tendo a 

noção de possibilidade que ser buscada na razão. Em resumo, sempre chegamos ao possível e 

ao contingente apenas mediante o emprego da reflexão, da abstração e, portanto, também por 

esta via, como pretendeu mostrar Schopenhauer, é absolutamente fundamental distinguir, 

correta e claramente, o saber intuitivo do abstrato.

A grande conclusão a tirar dessa crítica schopenhaueriana às noções de necessidade, 

contingência e possibilidade é que, de Aristóteles a Kant fez falta uma reflexão mais detida 

sobre o sentido e os limites do princípio de razão suficiente. Esta parece ter sido a razão por 

trás da violência kantiana adotada na tábua das categorias ao concebê-la, segundo 

                                                        
152 Cf., SW, I, p. 628. Grifo nosso.
153 Idem.



 78

Schopenhauer (citando os Prolegômenos), como fundamento de toda sua filosofia154.

Podemos, agora, então, passar à discussão schopenhaueriana das noções de substância e 

matéria no Apêndice para, posteriormente, acompanhar o mesmo desenvolvimento destes 

conceitos em sua tese doutoral e, finalmente, abordarmos a sua teoria da representação em sua 

forma consolidada em O mundo e nos Complementos a este.  

A apresentação que faremos neste momento, sobre a noção de matéria no Apêndice de 

O mundo, deve ser considerada simplesmente como uma primeira aproximação ao complexo 

problema envolvido em sua significação e seu papel na filosofia de Schopenhauer. Não é 

possível apreender toda a extensão de seu sentido apenas mediante o estudo de semelhante 

Apêndice. Na verdade, trata-se de um conceito central para a compreensão profunda da 

Metafísica da Natureza schopenhaueriana, bem como para a constituição de seu pensamento

único, por meio de sua articulação com as Metafísicas do Belo e a dos Costumes. Além disso, 

este conceito sofre modificações e oscilações ao longo da constituição e apresentação das 

teses mais importantes de Schopenhauer, razão adicional pela qual o que faremos a seguir é 

apenas uma preparação para, na segunda parte deste trabalho, quando discutirmos a fundo a 

teoria da representação de Schopenhauer, podermos voltar ao tema com uma certa segurança 

e, então, tentarmos contribuir com as tentativas de compreensão do significado, alcance e 

papel que tal noção desempenha na obra consolidada do autor.

O conceito de matéria155 (Materie) é, no Apêndice a O mundo, derivado do conceito de 

permanência da substância (Beharrlichkeit der Substanz) kantiano o qual, por sua vez, tem 

sua origem na forma categórica do juízo, mais precisamente, nas categorias de subsistência e 

inerência, a partir da ligação entre sujeito e predicado. Para Schopenhauer, semelhante 

derivação nada mais teria feito que espelhar, mais uma vez, a paixão do filósofo de 

Königsberg pela simetria, pois um tal princípio metafísico jamais poderia ter sua origem no 

entendimento humano, ancorar-se apenas e tão somente na forma lógica de um juízo. Para ele, 

o procedimento adequado para a elucidação da noção de permanência da substância é a 

                                                        
154 Segundo Schopenhauer: “Semelhante tábua das categorias é tida como fio condutor segundo o qual toda 
consideração metafísica, sim, toda consideração científica deveria orientar-se (Prolegômenos, §39). De fato, ela 
não apenas é o fundamento de toda a filosofia kantiana e o tipo conforme o qual sua simetria é executada em 
toda parte, como acabei de mostrar acima, mas também tornou-se de fato o leito de Procusto no qual Kant força 
a entrada de toda consideração possível: como uma prática da violência (Gewalttätigkeit)...” Cf., SW, I, p.632.   
155 É sabido que matéria tem, para Schopenhauer, dois sentidos, os quais são expressos nas duas maneiras de 
nomear tal noção: Materie e Stoff. Não se trata de duas matérias, duas formas de matéria, mas sim, de duas 
significações de um mesmo “conceito”. Esta oscilação deve-se às funções distintas que a matéria terá de 
desempenhar na obra do autor. Seja como for, isto será ainda longamente tratado. Por ora, talvez baste saber que 
por Materie deve-se entender substância, aquilo que permanece em toda mudança, etc; e por Stoff, o material da 
experiência, a matéria qualificada e formada, aquela a que temos acesso e manuseamos quotidianamente, o que o 
senso comum costuma chamar de matéria.  



 79

intelecção do correto significado da lei de causalidade; daí o autor, neste ponto, remeter o 

leitor tanto ao §18 de sua tese de doutorado quanto ao §4 de O mundo156. Como ele afirma:

Eu o derivo (o princípio de permanência da substância) de que o princípio de 
todo devir (Werdens) e perecer (Vergehens), isto é, a lei de causalidade, da 
qual somos conscientes a priori, diz respeito apenas e essencialmente às 
mudanças (Veränderungen), ou seja, aos estados (Zustände) sucessivos da 
matéria (Materie), portanto é limitada à forma, deixando a matéria (Materie)
intocada, não submetida a nenhum devir ou perecer e presente em nossa 
consciência como o fundamento (Grundlage) de todas as coisas (Dinge),
portanto, sempre existente (gewesene) e permanente (bleibende)157.

Isto deveria ser entendido, segundo o autor, como residindo na Materie, como 

unificação de espaço e tempo (conforme o §4 de O mundo) e, portanto, imune à ação da 

causalidade, a condição para que se possa pensar aquilo que não muda, o permanente em toda 

mudança, a qual diria respeito, assim, apenas e tão somente aos estados da Materie, não a esta 

mesma.  

Desta maneira, a causalidade teria “dois lados” co-relacionados, duas formas possíveis 

de consideração ou pontos de vista: o subjetivo (entendimento) e o objetivo (Materie)158. Esta 

última, por sua vez, deveria então ser concebida como unificação de espaço e tempo, fazer-

efeito (Wirken), causalidade integral (durch und durch als Kausalität). Realmente, não 

encontramos aqui nenhum problema significativo com o conceito de matéria se 

considerarmos a exposição sobre este mesmo tema, na segunda edição da tese doutoral (1847) 

e o §4 de O mundo. Tanto nestas obras como no Apêndice, ser e fazer-efeito são unos na 

Materie, como diz o autor:

Unificação íntima de espaço e tempo - causalidade (Kausalität), matéria 
(Materie) e efetividade159 (Wirklichkeit) - são um só (sind also eines), sendo 
o correlato subjetivo deste uno o entendimento. A matéria (Materie) tem de 
(muß) carregar em si as propriedades contraditórias dos dois fatores dos 

                                                        
156 Como, em verdade, acreditamos - e, posteriormente, mostraremos - que tal indicação não solucionaria os 
problemas que aqui surgirão (talvez, apenas, com a leitura dos Complementos e de Sobre a Vontade na natureza;
mesmo assim ainda restariam sem respostas satisfatórias, alguns questionamentos legítimos) pensamos que se 
pode tratar dos textos em questão, paralelamente, ao texto do Apêndice.   
157 Cf., SW, I, p.635. Na verdade, a coisa não é tão simples assim e veremos que há algumas passagens em que 
Schopenhauer não toma a Materie como simplesmente o correlato objetivo do entendimento, como união entre 
espaço e tempo, etc. Por ora, nada disso será enfrentado. 
158 Como veremos na segunda parte deste trabalho, é absolutamente fundamental, não confundir ser subjetivo,
ser objetivo e consideração subjetiva e objetiva. O ser subjetivo das coisas é sempre a Vontade, a coisa em si, 
objeto da metafísica dogmática e imanente; o ser objetivo de algo, sua objetividade, permite duas considerações:
uma subjetiva, epistemologia, transcendentalmente determinada; e uma objetiva, vinculada à epistemologia 
crítica.
159 Fazer-efeito e efetividade/realidade têm uma mesma raíz em alemão, daí Schopenhauer jogar com tais termos 
quando denomina a Materie de fazer-efeito (Wirken) e efetividade (Wirklichkeit). 



 80

quais resulta. É a representação da causalidade que elimina o contraditório 
deles e torna apreensível sua coexistência ao entendimento, através do qual 
(durch den) e somente para o qual (für den) a matéria (Materie) é, e a 
faculdade do entendimento inteira consiste no conhecimento da causa e do 
efeito: para ele, portanto, unificam-se na matéria (Materie) o fluxo instável 
do tempo, que aparece como mudança dos acidentes160, com a mobilidade 
rígida do espaço, que se apresenta como a permanência da substância161.
(Grifo nosso).

É assim que Schopenhauer demonstra, no Apêndice, diferentemente de Kant, a tese de 

que seu conceito de matéria corresponderia àquilo que, metafísica e kantianamente, 

denominava-se de princípio de permanência da substância.  

A primeira e mais importante consequência da maneira pela qual Schopenhauer chega 

ao conceito de matéria no Apêndice é indicar, já em O mundo (Apêndice), portanto, que sua 

crítica à noção kantiana de substância pressupõe e aponta para a necessidade de se duplicar a 

significação do conceito de matéria, uma vez que por esta deve-se entender tanto o que 

permanece - porque condição mesma - em toda mudança como aquilo que nada mais é que 

articulação de espaço e tempo, causalidade objetivamente considerada. Pensar a matéria em 

termos de substância e acidentes já apontaria para a presença, na filosofia de Schopenhauer, 

de um duplo sentido da noção de matéria. Desta forma, as representações intuitivas mesmas já 

requisitariam a dupla significação: Materie e Stoff; matéria enquanto tal (als solche) e estados 

(Zustände) da matéria162.

Ainda relevante, na forma de “demonstração” da identidade entre matéria e substância, 

é a vinculação destas mais ao espaço que ao tempo. De fato, caso a Materie fosse suprimida 

conjuntamente com o desaparecimento dos acidentes, o objeto/representação sumiria no 

espaço e permaneceria apenas no tempo o que, em linguagem schopenhaueriana, significaria a 

anulação de todo um lado ou ponto de vista do mundo: do mundo como representação. Assim, 

o espaço desempenha um papel determinante na permanência da substância, e não apenas o 

tempo (Kant)163.

                                                        
160 Posteriormente discutiremos estas apropriações schopenhauerianas, quando trata da noção de matéria, de 
conceitos de matriz aristotélica. Por ora, apenas acusamos a utilização do termo. 
161 Cf., SW, I, p.636. 
162 Evidente que semelhante oscilação se fará explícita nos Complementos a O mundo, tanto no Cap. 4 (Von der 
Erkenntnis a priori) quanto no Cap. 24 (Von der Materie). Cf., SW, II. 
163 É importante ressaltar que podemos encontrar variações na maneira schopenhaueriana de derivar, e mesmo 
conceber, a relação entre a permanência da substância e a noção de matéria. De fato, no §4 de O mundo, a 
matéria é definida - a partir da causalidade - como a articulação do simultâneo e permanente (espaço) com o 
sucessivo (tempo) e a substância, portanto, em função dos estados da matéria: “Mas o que constitui propriamente 
a essência da efetividade é a simultaneidade (Zugleichsein) de muitos estados, pois somente mediante a 
simultaneidade é possível a duração (Dauer), já que esta somente é cognoscível na alteração do que existe 
simultaneamente com aquilo que permanece. Todavia, também só por meio daquilo que permanece na alteração 



 81

O que novamente encontra-se em questão, segundo Schopenhauer, é a correta 

intelecção (Einsicht) e a rigorosa distinção entre intuição e conceito164. Não parece ser casual 

que ele faça, justo aqui, referência à Crítica da filosofia teórica (Kritik der theoritischen 

Philosophie) de Schulze, ou seja, justamente no ponto em que se joga o destino do estatuto da 

matéria/substância a partir da refutação da prova kantiana da permanência da substância em 

função da forma lógica dos conceitos puros do entendimento. Ora, Schulze, com a sua 

Crítica, não parece pretender outra coisa senão refutar o idealismo transcendental, da maneira 

como então este fora apresentado por Kant. Trata-se, para ele, de uma dupla possibilidade: ou 

a representação é algo parecido a uma ilusão, uma aparência sem realidade efetiva; ou deve 

existir, de fato e realmente, algo que nos seja dado pela/na experiência, mas que não obstante 

exista, efetivamente. Na realidade, a crítica de Schulze inscreve-se dentro das duas 

possibilidades interpretativas do kantismo oferecidas por Jacobi: ou o racional-idealismo 

niilista, totalmente incapaz de aproximar-se da natureza das coisas; ou o apelo à crença e ao 

sentimento como forma de acesso ao sentido íntimo do mundo. As soluções para os 

problemas acerca da noção de coisa em si kantiana ter-se-iam que se constituir ou no solo 

realista ou idealista e, em ambos, parece não ser possível, realmente, solucionar o núcleo do 

problema: o sentido e a função teórica da noção de coisa em si165. Em outros termos: a 

distinção kantiana entre matéria e forma do conhecimento não conseguiria evitar que se 

termine por identificar a primeira (Materie) à coisa em si166. Vê-se, portanto, que a tarefa que 

                                                                                                                                                                             
é que a alteração adquire, agora, o caráter de mudança, isto é, a modificação da qualidade e da forma a despeito 
da permanência da substância (Beharren der Substanz), vale dizer, da matéria (Materie)”. Cf., SW, I, p.40. Mas 
nos Complementos a O mundo a Substanz é sem forma e sem qualidade e, portanto, não pode ser compreendida 
em função dos estados da matéria. Cf., SW., II, pp.68-9. Todavia, permanece o problema, pois se a Materie é 
sem forma e sem qualidade (Complementos), então como deduzir sua permanência em função do espaço, ou 
seja, de uma forma? 
164 Schopenhauer reconhece, pelo menos, que Kant tentou efetuar a correta separação entre intuição e conceito, 
mas o modo de semelhante separação teria sido completamente insatisfatório para o autor de O mundo. Cita, 
como indicação disso, o terceiro capítulo da Analítica transcendental (Do princípio da distinção de todos os 
objetos em geral em fenômenos e númenos), no qual Kant afirma: “Se retirar ao conhecimento empírico todo o 
pensamento (efetuado mediante categorias), não resta o conhecimento de nenhum objeto; porque pela simples 
intuição nada é pensado, e do fato desta afecção da minha sensibilidade se produzir em mim não deriva nenhuma 
referência de uma tal representação a qualquer objeto”.Cf., SW, I, 638; Cf. tb., Crítica da razão pura, B309.     
165 Sabe-se que as tentativas de solucionar o assim chamado problema da coisa em si são de variadas feições: a 
tentativa realista de F. Alquié; o salto idealista de Maimon; o saída cética de Schulze; a via da ontologia 
fundamental de Heidegger, que entende a primeira Crítica como tentativa de fundamentação da metafísica; a via 
de Cassirer, etc. O importante, aqui, é que a grande maioria das soluções propostas não parece escapar aos 
dilemas sugeridos por Jacobi. Voltaremos a isso.  
166 Assim se expressa Schulze: “Conforme os princípios da Crítica  da razão a percepção empírica, no que se 
refere à sua matéria (Stoff) ou naquilo que diz respeito as suas sensações, está em relação com a coisa em si, ou 
seja, em relação a algo que independe dos efeitos de nossa capacidade de representação, que constitui o 
fundamento da gênese daquela matéria (Stoffes) mediante o fato de afetar a nossa faculdade de representação...”. 
Cf., G. E. Schulze, Kritik der theoritischen Philosophie, vol.II, Bruxelas, Culture et Civilization, p.503.  



 82

Schulze teria deixado ao autor de O mundo seria a de evitar, a todo custo, que a coisa em si 

tivesse alguma relação com a matéria.  

A identificação entre Materie e substância evitaria, assim, tanto que se associasse a 

matéria à coisa em si (via causalidade) quanto prepararia o terreno para a re-significação do 

conceito de intuição, isto é, tornaria viável pensar a intelectualidade da intuição (origem no 

entendimento) e, assim, afastar para sempre o fantasma de uma coisa exterior e independente 

do sujeito. Conceber a matéria como mero correlato objetivo do entendimento é trazê-la para 

o seio da representação (que teria dois polos: subjetivo e objetivo167) e afastar todo e qualquer 

envolvimento cético-materialista, além de, no mesmo movimento, manter os dois pés na 

imanência e, seguindo as exigências do princípio de razão, evitar os dogmatismos de rosto 

pré-críticos. Schulze desempenharia, então, neste ponto, um papel crítico importante ao 

mostrar os limites, problemas, mas também ao apontar para o critério de aceitabilidade das 

candidatas à solução do problema da coisa em si. Em todo caso, já aqui podemos vislumbrar a 

importância do sentido atribuído à noção de matéria em uma filosofia que se pretenda 

transcendental. Trata-se, em última análise, da maneira como se compreende a coisa em si e, 

portanto, da atitude e posição a serem adotadas diante do problema inaugural do próprio 

Idealismo Alemão: a pergunta pelo verdadeiro estatuto da coisa em si.  

O que está em jogo aqui, portanto, é o estatuto da filosofia de Schopenhauer. 

Lembremos que Kant, na primeira Crítica, define clara e explicitamente, tanto o que entende 

por idealista quanto o que chama de idealismo transcendental. Idealista, para ele, não é 

aquele que nega a existência de objetos exteriores ao sujeito, mas “aquele que não admite que 

sejam conhecidos (objetos) mediante percepção imediata, concluindo daí que nunca podemos 

estar completamente seguros da sua realidade pela experiência sensível”168(A369); da mesma 

                                                        
167 Na segunda parte do trabalho veremos que Schopenhauer opera, no primeiro capítulo dos Complementos a O
mundo, uma sutil e não explícita distinção entre a forma geral da representação (sujeito-objeto), que rege e 
torna possível todas as representações particulares (dos objetos) e a condição fundamental da representação
(sujeito-matéria), que torna possível a representação em geral. Se a relação sujeito-objeto é a forma geral em 
que todo objeto particular pode ser conhecido pelo sujeito mediante as formas presentes neste; a relação sujeito 
puro (reines Subjekt) e matéria (Materie) torna possível, não representações particulares de objetos, mas 
garante, enquanto andaime fundamental (Grundgerüst) de toda representação, a representação em geral e, 
assim, a objetividade do mundo como representação. Sem a relação sujeito-matéria, Schopenhauer nem poderia 
abrir sua obra magna afirmando: “O mundo é minha representação”, pois, como ele mesmo mostra logo em 
seguida, apenas objetos, não o mundo, podem ser representados pelo sujeito. Portanto, se a forma geral da 
representação garante, por assim dizer, a objetividade de toda representação particular; a relação sujeito puro-
matéria garante a objetividade do mundo, considerado como representação. Portanto, Schopenhauer não diz que 
o sujeito e o objeto de O mundo devem ser substituídos por sujeito e matéria; nem se trata do mesmo sujeito,
nem a matéria é nem pode ser objeto.
168 No início da discussão deste quarto paralogismo da razão pura, Kant fornece também uma definição de 
idealismo. Ao afirmar o caráter duvidoso da existência dos objetos exteriores ao sujeito, ele denomina esta 
incerteza de “idealidade dos fenômenos externos e a doutrina dessa idealidade chama-se idealismo, em confronto 



 83

forma, idealismo transcendental é concebido como “a doutrina que os considera (os 

fenômenos), globalmente, simples representações e não coisas em si e segundo a qual, o 

tempo e o espaço são apenas formas sensíveis da nossa intuição, mas não determinações 

dadas por si, ou condições dos objetos considerados como coisas em si” (A369). A que opõe o 

realismo transcendental como a postura filosófica que defende a independência do tempo e 

do espaço em relação à subjetividade e, portanto, representa os fenômenos como coisas em si 

exteriores e independentes do sujeito cognoscente. É verdade que, tanto na Refutação do 

idealismo, na Crítica da razão pura, quanto nos Prolegômenos, ele apresenta uma 

classificação mais ampla e precisa do termo idealismo: idealismo problemático ou empírico

(Descartes), idealismo dogmático, místico e fantasista (Berkeley), idealismo sonhador e 

visionário (Leibniz)169, etc.

O mais importante nesta discussão é que, para Kant, tanto o realismo transcendental

pode se coadunar com um idealismo empírico, como um idealista transcendental pode adotar 

um realismo empírico. Escutemos o filósofo de Königsberg: “Este realista transcendental é 

propriamente aquele que, em seguida, desempenha o papel de idealista empírico....”(A369). 

Por outro lado,

o idealista transcendental (transzendentale Idealist) pode ser um realista 
empírico (empirischer Realist) e, portanto, como o chamam, um dualista 
(Dualist), isto é, admitir a existência da matéria (Materie) sem sair (aus) da 
simples consciência de si próprio (bloßen Selbstbewußtsein), nem admitir 
algo mais do que a certeza das representações em mim, por conseguinte, 
nada mais do que o cogito ergo sum. Com efeito, uma vez que considera 
essa matéria e mesmo a sua possibilidade interna, simplesmente (bolß) como 
fenômeno (Erscheinung) que, separado da nossa sensibilidade, nada é, para 
ele há apenas uma espécie de representações (a intuição) que se chamam 
exteriores (A370)170.

                                                                                                                                                                             
com o qual a afirmação de uma certeza possível dos objetos dos sentidos externos recebe o nome de dualismo”.
Cf., Crítica, A367.   
169 Cf., KrV, B275; Proleg. §13, Observação III. 
170 Kant conclui afirmando: “O idealista transcendental é, pois, um realista empírico; concede à matéria 
(Materie), como fenômeno (als Erscheinung), uma realidade (Wirklichkeit) que não tem necessidade de ser 
conclusão de um raciocínio, mas que é imediatamente percepcionada (unmittelbar wahrgenommen). Em 
contrapartida, o realismo transcendental (transzendentale Realismus) cai, necessariamente, em embaraço e vê-se 
obrigado a dar lugar ao idealismo empírico (empirischen Idealismus), pois considera os objetos dos sentidos 
externos alguma coisa (etwas) separada dos sentidos, e simples fenômenos como seres independentes 
(selbständige Wesen) que se encontram fora de nós (außer uns), quando é evidente que, por mais perfeita que 
seja a consciência da nossa representação dessas coisas, ainda é preciso muito para haver a certeza de, existindo 
a representação, existir também o objeto correspondente. Ora, no nosso sistema (System), essas coisas exteriores 
(äußere Dinge), a saber, a matéria (Materie), com todas as suas formas (Gestalten) e transformações 
(Veränderungen), são apenas meros fenômenos (bloße Erscheinungen), isto é, representações em nós 
(Vorstellungen in uns), de cuja realidade (Wirklichkeit) temos imediatamente consciência (unmittelbar bewußt)”. 
Cf., KrV, A372. 



 84

Idealista transcendental e realista empírico são termos que, nos parece, calçam como 

uma luva a filosofia de Schopenhauer; com a ressalva, claro, de que este dualismo, na 

verdade, deve ser compreendido como um polarismo, perspectivismo; tudo, menos o radical 

dualismo cartesiano, haja visto que Schopenhauer acreditava ter encontrado o ponto certo 

(Rechtpunkt) por meio do qual superar semelhante dualidade e acessar, na medida do 

possível, a coisa em si171. Trata-se não só da concepção do corpo como porta de entrada para 

a metafísica, mas também, como veremos quando analisarmos as complexificações em sua 

teoria da representação nos Complementos a O mundo, da vinculação entre Materie e 

Vontade.

No entanto, o problema vai ainda um pouco mais longe, porque não se deve esquecer 

de que toda essa disputa acerca do estatuto da coisa em si (e também da matéria) na filosofia 

kantiana e, por via de consequência, na schopenhaueriana, é empreendida por Kant no 

capítulo primeiro (Dos paralogismos da razão pura) do livro segundo (Dos raciocínios 

dialéticos da razão pura) da Dialética transcendental (segunda divisão da Lógica

transcendental), da primeira edição (1781), mais precisamente no Paralogismo da 

personalidade, terceiro paralogismo, e no Paralogismo da idealidade (Da relação externa),

quarto paralogismo, em que se trata de distinguir, rigorosamente, filosofia e psicologia 

transcendentais.172

O que tudo isto tem a ver com as noções de matéria e substância? Muita coisa, já que a 

matéria é ali definida como fenômeno, e a substância (como personalidade, permanência,

substancialidade da alma), enquanto algo simplesmente transcendental - unidade de um 

sujeito por nós desconhecido - subsiste como noção necessária e suficiente para o uso prático 

da razão, não para o uso teórico173. Ora, para Schopenhauer, nem essa noção de matéria será 

suficiente para conciliar Representação e Vontade e, por conseguinte, para estabilizar as 

                                                        
171 No mais, isto está expresso já no próprio título de sua obra magna: O mundo como vontade e como
representação. Trata-se, como se sabe, de um só mundo, concebido ora como Vontade, ora como Representação. 
Sobre os problemas envolvidos na interpretação deste como (als), assim como sobre uma solução possível para 
os mesmos, cf. J. Atwell, op. cit., pp.18-24. 
172 Claro que a problemática em torno da significação da coisa em si na primeira Crítica kantiana, não começa na 
Dialética transcendental; ela encontra sua gênese já no Prefácio de 1787, para a segunda edição, e na Estética 
transcendental, para a edição de 1781. Seja como for, dependendo do horizonte em que o leitor de coloque, bem 
como de seus interesses, o problema será “resolvido” idealística ou realisticamente; sem contar, claro, com as 
interpretações aporéticas, como a de Lebrun, que parecem optar por uma certa suspensão do juízo - não cética - 
em relação à disputa; ou ainda as interpretações, por assim dizer, criticistas (para além da dicotomia: idealismo 
ou realismo) de Cassirer e Heidegger, por exemplo.  
173 Diz Kant: “Entretanto, o conceito de personalidade, como o conceito da substância e do simples (Einfachen), 
pode subsistir (na medida em que é simplesmente transcendental, isto é, unidade do sujeito, que, de resto, nos é 
desconhecido (unbekannt), mas em cujas determinações há uma ligação completa, graças à percepção) e a esse 
título, esse conceito é também necessário e suficiente para o uso prático, mas não podemos contar com ele como 
extensão do nosso conhecimento de nós próprios pela razão pura”; Cf., Crítica, A366.   



 85

tensões que surgem, quando de sua solução do problema da coisa em si entre idealismo

transcendental e realismo empírico; nem, por outro lado, a noção de substância, como Kant a 

entendia, será capaz de fornecer ao autor de O mundo, o alicerce seguro sobre o qual apoiar a 

passagem/analogia entre subjetivo e objetivo, micro e macrocosmos, em uma palavra: a 

articulação íntima entre a permanência da vontade no sujeito (tempo) e a permanência da 

substância na matéria (espaço)174, entre experiência externa e interna articuladas em seu ponto 

de contato: o corpo, fisiológica e metafisicamente compreendido.175

Além disso, a noção de matéria será ainda pensada por Schopenhauer como absoluto,

não apenas como substância. Quando rejeita a tese kantiana de que a relação entre condição e 

condicionado possa aplicar-se entre um objeto dado e a totalidade da série de suas condições, 

Schopenhauer será levado a se posicionar sobre o significado de um suposto incondicionado 

primeiro a ser postulado como condição fundamental, primordial de toda causação universal. 

Sabe-se que, para o autor de O mundo, a relação causal aplica-se apenas e tão somente a 

estados da matéria (objetos), imediatamente envolvidos na relação, não a um dado estado e a 

todo o conjunto de estados anteriores a si176. Isto implica que, para ele, é totalmente falsa a 

demonstração kantiana, na Dialética transcendental, da necessidade de um incondicionado 

como condição ineliminável da totalidade das condições para a existência de algo. Trata-se, 

de maneira diversa, daquela confusão kantiana, já bastante referida acima, entre saber 

intuitivo e abstrato. Desta vez, semelhante confusão impediria a correta aplicação do princípio 

de razão suficiente, quando da demonstração da relação entre condicionado e incondicionado. 

A não distinção kantiana o teria levado a por a questão acerca da existência ou não de um 

                                                        
174 Brandão também acusa, inclusive, ter percebido a sutil, mas fundamental, remodelação do Paralogismo da 
personalidade da Crítica (1781) no §13 dos Fragmentos de Schopenhauer. Percebe, com razão, que se trata, 
nada mais nada menos, do que tornar, com semelhante procedimento, viável a relação entre sujeito e matéria na 
obra de Schopenhauer. Daí, inclusive, o diálogo ente sujeito e matéria no final do primeiro capítulo dos
Complementos a O mundo. Cf., Brandão, op. cit., p.321.
175 Este é um problema inaugurado pela primeira Crítica. Como veremos posteriormente, dependendo de como 
se compreenda o papel do sujeito no processo de conhecimento, já na Estética, Kant será considerado mais 
idealista ou realista, com possibilidade de variações nos matizes de ambos. Quanto mais ativamente for 
concebido o papel da subjetividade, mais facilmente se o tomará por um idealista; inversamente, quanto mais 
passivo for o sujeito na recepção do dado material na intuição, mais aumentará a força da interpretação realista 
de sua filosofia. Sobre isso, Cf., V. Delbos, De Kant aux post-kantiens, Paris, Aubier, 1992. 
176 Schopenhauer é claro e explícito neste ponto. Diz ele: “Uma série de causas e efeitos, somente por meio de 
uma abstração arbitrária (willkürliche Abstraktion), pode ser vista como uma série de puras causas que existiriam 
apenas em virtude do último efeito e, por conseguinte, seria sua razão suficiente. Numa consideração mais detida 
e clarividente, que desça da generalidade indeterminada da abstração ao real particular e determinado, encontra-
se, ao contrário, que a exigência de uma razão suficiente estende-se somente até a completude das determinações 
da causa mais próxima (bloß auf die Vollständigkeit der Bestimmungen der nächsten Ursache), não à 
completude da série (nicht auf die Vollständigkeit einer Reihe). A exigência do princípio de razão extingue-se 
por completo em cada razão suficiente dada. Recomeça, porém, tão logo esta razão é considerada novamente 
como conseqüência, mas nunca exige imediatamente (nie...unmittelbar) uma série de razões (eine Reihe von 
Gründen)”. Cf., SW, I, p.648. Grifo do autor.



 86

princípio primeiro incondicionado. A obscura noção do significado da necessária completude 

das condições da causação, as quais devem, segundo Schopenhauer, ser exigidas somente 

caso a caso - e não para a série das causas no tempo – teria levado Kant à pergunta pela 

condição incondicionada de todas as condições. Isto implica, por conseguinte, que toda a 

reflexão levada a cabo na antinomia sobre o problema da relação entre incondicionado e 

condicionado seria supérflua, bastando uma simples clarificação conceitual sobre o sentido e 

limites do princípio de razão e, portanto, entre conhecimento intuitivo e abstrato, para 

solucionar a disputa ali apresentada. Eis mais uma razão pela qual acreditamos ser importante 

começar a aproximação a O mundo pela leitura schopenhaueriana da primeira Crítica

kantiana, pois isso, assim pensamos, torna inclusive inteligível as origens das inquietações 

que levaram Schopenhauer a dedicar seu doutorado a uma investigação do sentido, alcance e 

relevância do princípio de razão suficiente para a filosofia de sua época.  

Para Schopenhauer, o que importa é saber que a essência da razão não está na 

necessidade de um incondicionado, mas simplesmente na faculdade de formar conceitos e, 

assim, entender que a noção de in-condicionado (Unbedingt) representa, na verdade, uma 

não-coisa (Unding), como os termos em alemão já sugerem ao portarem a palavra coisa 

(Ding). Em uma palavra: com o objeto, está posto o princípio de razão, e vice-versa. Segue-

se, assim, que incondicionado e/ou absoluto são contra-sensos, contradição manifesta nos 

próprios termos, servindo apenas de base para a perpetuação das provas cosmológicas da 

existência de Deus (absoluto/incondicionado)177. Na verdade, segundo Schopenhauer, Kant 

não teria feito nada além de seguir seu denominado método simétrico-arquitetônico até às 

últimas consequências, ou seja, derivado seus três incondicionados: alma, mundo e Deus, das 

três categorias de relação (inerência e subsistência; causalidade e dependência; comunidade - 

ação recíproca) segundo os três silogismos daí extraídos e os utilizados como fio condutor.  

Em todo caso, alguns problemas permanecem após a resignificação da noção de 

matéria por Schopenhauer, pois: se a matéria é a articulação entre espaço e tempo, a 

causalidade tomada objetivamente, então ela, a Materie, não pode ser intuída, já que condição 

objetiva mesma de toda e qualquer intuição. Ela somente pode ser pensada in abstracto, ou 

seja, a única maneira de a conhecermos por si (für sich) é reflexivo-conceitualmente. Não se 

pode intuir as condições subjetiva e objetiva das intuições. Isto implica: 1) que a matéria 
                                                        
177 Conforme Schopenhauer, “todo objeto para o sujeito está necessária e irrevogavelmente submetido e entregue 
ao princípio de razão a parte ante, mas também a parte post [com o objeto (Objekt) está posto o princípio de 
razão, e vice-versa]. A validade do princípio de razão está tão arraigada na forma da consciência que é 
absolutamente impossível representar algo objetivo sem que dele se pudesse exigir ainda um “por quê” 
(Warum); portanto não se pode postular um Absoluto absoluto (absolutes absolutum), como uma venda nos 
olhos (Brett vor dem Kopf)”. Cf., SW, I, p.649.   



 87

(Materie) não é um objeto (fenômeno); 2) como condição da intuição não pode ser intuída; 3) 

sendo a Materie algo meramente cognoscível in abstracto, poder-se-ia perguntar se ela é um 

conceito: se sim, então como um conceito poderia ser condição de uma intuição?; se não, o 

quê mesmo seria a Materie?; 4) o conceito de substância é, na verdade, resultado de uma 

abstração da noção de matéria retendo, apenas, a idéia de permanência; portanto, conforme 

Schopenhauer, o conceito de substância - enquanto gênero mais elevado - contém menos em

si e mais sob si em relação à noção de matéria; 5) as posições realistas e dogmáticas (de 

Platão a Wollf, segundo Schopenhauer) teriam obtido a idéia de substância por meio de um 

ilegítimo procedimento lógico e partindo de uma falsa noção de matéria através da retenção 

de uma única determinação sua, desprezando todas as outras. Disso resultando que: “o 

conceito de substância, rigorosamente falando, deve ser rejeitado por completo e, em seu 

lugar, posto em toda parte o de matéria (Materie)”178.

Note que há uma diferença sutil entre os procedimentos do filósofo de Königsberg e 

os do autor de O mundo, no que se refere à relação entre matéria e substância. O que Kant faz, 

na demonstração do princípio de permanência da substância, não tem o mesmo estatuto que 

aquilo efetuado por Schopenhauer. O que este executa no Apêndice é, em última análise, a 

derivação do conceito de substância do de matéria (Materie), por meio de uma abstração. No 

entanto, Schopenhauer realiza essa abstração partindo de um princípio transcendental 

(permanência da matéria) em direção a um princípio metafísico (permanência da substância); 

ora, não é desta maneira que procede Kant, pelo menos não nos Princípios metafísicos da 

ciência da natureza, em que este parte da permanência da substância, enquanto princípio 

transcendental, e deriva a lei de conservação da massa, enquanto princípio metafísico. A 

sutileza está na presença, não declarada, de dois sentidos bastante distintos para o 

fundamental conceito de metafísica: conhecimento a partir de puros conceitos (Kant) e 

reflexão sobre a Vontade como fonte de significação de nosso conhecimento e de nossa 

existência, bem como do sentido do próprio mundo179.

O que foi dito servirá de base para que Schopenhauer possa afirmar, de maneira que 

nunca deixa de ser surpreendente que, se os filósofos do Idealismo alemão insistem em exigir 

um significado para a noção de absoluto, então ele lhes dará um: a matéria (Materie)180. É 

assim que chegamos às determinações do conceito de matéria no Apêndice a O mundo: o 

                                                        
178 Cf., SW, I, p.660. Também desta mesma confusão entre subjetivo e objetivo na determinação do conceito de 
matéria teria nascido, segundo Schopenhauer, a tese que concebe o corpo e a alma como duas substâncias 
inteiramente independentes. Cf. tb., Idem, p.658. 
179 O mesmo dar-se-ia caso se tome, não os Princípios, mas também os Prolegômenos a toda metafísica futura.
180 Cf., SW, I, p.650. 



 88

sentido de matéria (Materie) é sinonimo do de substância e absoluto para Schopenhauer. 

Veremos, posteriormente, que isso está bastante longe de resolver os problemas envolvidos 

em semelhante noção. Passemos, então, ao desenvolvimento do problema em sua tese 

doutoral sobre a quádrupla raiz do princípio de razão suficiente.

Trata-se, portanto, de mostrar agora, a partir da tese sobre o princípio de razão, como e 

por que retornam tanto o problema do sentido das noções de substância e matéria, quanto da 

verdadeira tarefa da filosofia, a saber: explicitar as condições do nosso conhecimento do 

mundo e a significação profunda deste conhecimento. Em uma palavra: se o mundo é 

Representação e Vontade, é preciso, urgentemente, explicá-lo e interpretá-lo.  

A tese de doutorado181 de Schopenhauer foi redigida para satisfazer diferentes 

objetivos que, não obstante, estão entrelaçados. Com ela, ele pretende mostrar que há quatro 

classes (tipos) de objetos passíveis de conhecimento pelo sujeito e que, para cada e em cada 

uma, o princípio de razão suficiente assume uma raíz e determina o tipo de objeto que está em 

relação com o sujeito. Com isso, ele objetiva estabelecer o fundamento de todas as ciências182,

já que o que a estas anima é a pergunta pelo “por quê”; e ele parte exatamente da assunção de 

que tudo tem uma razão (Grund)183. Além disso, para qualquer ciência, o princípio de razão 

(em uma de suas figuras) é exigido como organon, assim como cada uma tem seu objeto 

específico como problema184. A tese é também fundamental por mostrar, não apenas o 

significado geral do referido princípio (assim como de suas raízes), mas por apresentar os 

limites de sua validade e de sua aplicação. Assim é que nela se demonstra que o princípio de 

razão suficiente não antecede ao mundo, não pode ser concebido nem como causa (primeira 

                                                        
181 Utilizamos aqui a segunda edição (1847) a qual, segundo o autor, elimina as máculas (Flecken) e equívocos 
(Fehlern) de sua primeira edição, de 1813. Em sua tese, Schopenhauer defende a existência de quatro tipos ou 
classes de objetos cognoscíveis pelo sujeito e regidas por quatro formas ou raízes em que se manifesta o 
princípio de razão suficiente (“Nihil est sine ratione cur potius sit, quam non sit. Nada é sem uma razão de por 
que antes seja do que não seja”, tradução que nos foi sugerida pelo Prof. Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento, a 
quem agradecemos; segundo a formulação de Wolff, citada por Schopenhauer; § 5, p. 15). Assim, as classes e 
suas raízes são: primeira classe - as representações intuitivas, completas e empíricas (objetos da experiência 
possível); estão submetidas ao princípio de razão de devir (Satz vom zureichenden Grunde des Werdens), isto é, 
lei de causalidade; segunda classe - as representações de representações: os conceitos; estão submetidos ao 
princípio de razão do conhecer (Satz vom zureichenden Grunde des Erkennens); terceira classe - a parte formal 
das representações completas, as intuições a priori da forma do sentido externo (espaço) e interno (tempo); estão 
submetidas ao princípio de razão de ser (Satz vom Grunde des Seins); quarta classe - o sujeito do querer e seu 
agir segundo a lei de motivação; está submetido ao princípio de razão de agir (Satz vom zureichenden Grunde 
des Handelns): a lei de motivação (Gesetz der Motivation). Cf. SW, III. A consulta à primeira edição far-se-ia 
necessária numa discussão acerca da gênese e evolução do pensamento de Schopenhauer, e sua importância na 
construção/desenvolvimento de seu complexo conceito de substância, bem como das noções de representação e 
de matéria (Stoff; Materie). Como nossa análise aqui é eminentemente conceitual, não genético-evolutiva, 
consultaremos, apenas esporadicamente, a primeira edição de sua tese doutoral. 
182 SW, III, cap. 1, § 4, p. 14. 
183 Idem, § 5, p. 15. 
184 SW, I, § 7. Quando tratarmos da divisão das ciências, segundo Schopenhauer, retornaremos ao tema. 



 89

classe) nem como princípio de inteligibilidade ou conhecimento (segunda classe) de todas as 

coisas, mas apenas como a forma na qual e a partir da qual todo objeto, qualquer que seja a 

sua classe, é sempre condicionado formalmente pelo sujeito185.

Importante ainda é uma outra intenção com que Schopenhauer escreve sua tese: a de 

demonstrar que as diferentes tentativas de provar a existência de Deus feitas pelos filósofos 

modernos (portanto suas diferentes formas de metafísica) resultam de um desconhecimento 

ou de uma confusão entre as diferentes classes de objetos (mais frequentemente entre as duas 

primeiras), regidas por diferentes raízes do princípio de razão suficiente - sobretudo a não 

distinção entre causa (Ursache) e razão de conhecimento (Erkenntnisgrund). A grande 

maioria dos modernos (como Descartes, Spinoza, Leibniz e Wolff) teria reeditado as provas 

ontológicas, cosmológicas, e físico-teológicas da existência de Deus por ignorar a 

impossibilidade de se conhecer o núcleo do mundo, sua causa primeira, sua finalidade ou seu 

sentido profundo, a partir de um princípio meramente responsável pela dimensão formal do 

conhecimento humano. Desta maneira é que os diferentes sistemas modernos são concebidos, 

por Schopenhauer,  como dogmáticos, teístas ou panteístas; em uma palavra, teorias do 

absoluto.

Apesar de sua crítica violenta aos filósofos modernos, Schopenhauer parece não ter 

conseguido eximir-se, completamente, do ponto de partida mesmo da modernidade, a saber: 

da revolução no significado da noção de ser operada por Scot e Suarez. Isto significa que o 

horizonte teórico em que sua obra se situa é profundamente marcado pelo pressuposto 

fundamental de que partem as diferentes filosofias na modernidade. O autor de O mundo

parece mesmo operar, quer na crítica quer na parte positiva de seu pensamento, com um 

conceito unívoco de ser oriundo da filosofia escolástica de Scot e que se encontraria na base, 

tanto do sistema de metafísica de Suarez quanto da metafísica da subjetividade de 

Descartes186.

                                                        
185 Apesar desta significação, digamos negativa, do princípio de razão, ela será fundamental por manter o 
compromisso schopenhaueriano com o idealismo, já que, ao não aceitar a pretensão de estender o princípio de 
razão às coisas conhecidas, ou seja, ao negar-lhe uma interpretação ontológica, garantiria a recusa ao realismo 
que deveria marcar, pelo menos segundo o autor, todo seu pensamento. 
186 Aqui, lembramos apenas que, segundo H. C. de Lima Vaz, que sobre este tema segue principalmente as teses 
de E. Gilson, Études sur lé role de la pensée médiévale dans la formation du système cartésien, Paris, Vrin, 1931 
e L`Etre et l`Essence, Paris, Vrin, 1948; G. Siewerth, Das Schiksal der Metaphysik von Thomas bis Heidegger,
Einsiedeln, Johannes Verlag, 1959; M. de Gandillac, Génèse de la modernité, Paris, Cerf, 1992; A. de Libera, La 
querelle des universaux de Platon à la fin du Moyen-Age, Paris, Seuil, 1996; A. de Muralt, L’Enjeu de la 
philosophie mediévale: études thomistes, scotistes, occamiennes et grégoriennes, Leiden, E. J. Brill, 1991; R. 
Schönberger, Die Transformation des klassischen Seinsverständnisses: Studien zur Vorgeschichte des 
neuzeitlichen Seinsbegriff im Mittelalter, Berlin, W. De Gruyter, 1986; L. Honnefelder, Scientia transcendens: 
die formale Bestimmung der Seindheit und Realität in der Metaphysik des Mittealters und der Neuzeit,
Hamburgo, Meiner, 1990; J.-F. Courtine, Suárez et le système de la Métaphysique, Paris, PUF, 1990 entre 



 90

Para Schopenhauer, no entanto, trata-se fundamentalmente, em filosofia, do 

estabelecimento de uma explicitação/justificação, segundo o espírito do transcendentalismo 

kantiano, do conhecimento humano, por um lado; por outro, da compreensão do significado 

profundo espelhado neste conhecimento. Desta forma é que, independente de um suposto 

compromisso - nunca assumido explicitamente e provavelmente nem seria reconhecido como 

legítimo por ele, diga-se de passagem - entre a obra schopenhaueriana e a escolástica tardia, 

parece-nos mais importante a disjunção operada pelo autor de O mundo entre as duas 

significações do mundo e as duas tarefas impostas, desde então, à filosofia: se o mundo é 

Representação e Vontade, então se trata, como dizíamos acima, de explicá-lo, por um lado, e 

compreendê-lo, por outro. Veja, se o mundo fosse apenas Representação, então ele não teria 

sentido, significado, já que a significação da representação não reside nela, mas subjaz a ela e, 

como aprendemos deste o início do segundo livro de O mundo, temos que buscá-la na 

Vontade; por sua vez, se o mundo fosse apenas Vontade, teríamos uma significação que nada 

significaria. Portanto, o mundo tem objetividade e sentido somente se o tomamos como 

Representação e Vontade; pelo menos conforme Schopenhauer.  

Sem que algo se apresentasse no mundo, ele não poderia ser, por nós, re-apresentado; 

assim, em toda representação, algo sempre se apresenta sem que possamos representá-lo: o 

sentido do mundo. A Representação exibe e mostra sua significação sem que possa, ela 

mesma, representá-la; por sua vez, o sentido do mundo somente o é, porque existe um mundo 

para o qual ele pode apontar, isto é, significar. Em uma palavra: a Representação sem 

Vontade seria absurda; a Vontade sem Representação careceria de objetividade. Entretanto, 

como nos lembra Atwell, em seu belo livro sobre a metafísica da Vontade de Schopenhauer: 

se, por um lado, é verdade que Representação e Vontade são dois pontos de vista (aspects)

sobre o mundo; por outro, é igualmente certo que a Representação é uma manifestação ou 

objetivação da Vontade e, assim, esta detém uma certa prioridade (priority) sobre aquela187.

Tomando como ponto de partida a crítica schopenhaueriana a Descartes e Spinoza, 

pretende-se esclarecer a reação e a polêmica do filósofo alemão em relação aos filósofos do 
                                                                                                                                                                             
outros, “Nas origens da formação do conceito unívoco de ser que traçará o horizonte último da epistéme
moderna, está sem dúvida uma profunda mudança na configuração do campo noético-especulativo sobre o qual 
se edificou a metafísica clássica”. Segundo ele, tal modificação se dá quando da passagem, operada por Duns 
Scot, do “princípio platônico-aristotélico da identidade intencional entre o intelecto em ato e o inteligível em ato 
(Intellectus in actu est intellectum in actu) como estrutura fundante da intelecção (nous=noeton – noesis) foi 
substituído pela primazia da representação que, do esse objectivum de Scot e dos escolásticos do século XIV à 
idéia objetiva de Descartes e ao transcendental kantiano, faz refluir para o sujeito o princípio último da 
fundamentação do ser”. Cf. H. C. Lima Vaz, Escritos de filosofia III. Filosofia e cultura, São Paulo, Loyola, 
1997, pp. 350-367. Cf. tb., H. C. Lima Vaz, Escritos de filosofia VII. Raízes da modernidade, São Paulo, Loyola, 
2002.   
187 Cf., J. Atwell, op. cit., p.23. 



 91

absoluto, supostos herdeiros do criticismo, e pública e institucionalmente reconhecidos188

expoentes do idealismo alemão: Schelling e Hegel. Trata-se da rejeição das pretensões de 

validade de toda teoria do absoluto que seja fundada quer em conceitos abstratos, quer numa 

intuição intelectual (racional) ou, por assim dizer, mística189. Com isso, pretende-se mostrar 

que Schopenhauer é levado a problematizar, ou mesmo a complexificar sua teoria da 

representação (tal como esta é apresentada em O mundo de 1818), e que o cerne do problema 

residiria no conceito de matéria, ou substância, ou mesmo de absoluto190.

Schopenhauer critica Descartes191 por esse, no axioma I das Respostas às segundas 

objeções, ter confundido, na demonstração da existência de Deus como causa sui e como 

causa necessária de tudo o que existe, princípio (ou razão) de conhecimento (segunda classe) 

e causa (primeira classe). Para ele, Descartes somente pôde utilizar o argumento ontológico 

de Anselmo192 para demonstrar a existência de Deus, porque substituiu a lei de causalidade193

por uma razão de conhecimento194. É desta forma que da simples definição de Deus, do mero 

conceito abstrato de Deus como ente perfeitíssimo, absoluto e necessário, Descartes 

(Anselmo) teria deduzido sua existência igualmente certa e indubitável. Assim é que do 

argumento ontológico se chegaria ao cosmológico195. De uma dada definição, a qual, por mais 

que se queira tomá-la como real, será sempre nominal, pode-se extrair juízos analíticos, 

proposições necessárias e tautológicas que, enquanto logicamente verdadeiras ou consistentes, 

terão sempre sua razão de conhecimento ancorada na definição ou nos axiomas dados no 

início. Mas daí deduzir afirmações acerca da existência daquilo a que se referem tais juízos, 

                                                        
188 Cf., Parerga und Paralipomena, I, Sobre a filosofia universitária, in: SW, IV. 
189 SW, II, cap. 17. 
190 Apresentei um pequeno esboço desta “intuição” numa comunicação intitulada O desejo e o trágico em 
Spinoza e Schopenhauer. À exceção de tal exposição e do artigo de E. Brandao intitulado: A concepção de 
matéria em Schopenhauer e o Absoluto, in: Schopenhauer e o Idealismo alemão, e de sua tese de doutorado 
sobre o tema, intitulada: O conceito de matéria na Obra de Schopenhauer, 2002, defendida junto ao 
Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo (USP), sob orientação da Profª Drª Maria Lúcia M. O. 
Cacciola, não conheço nenhum trabalho, de autor brasileiro, relevante sobre o tema, quer da presença da filosofia 
de Spinoza na de Schopenhauer (do qual o artigo não trata), quer das variações da teoria da representação deste 
(para as quais o artigo aponta), quer da leitura da polêmica que este travou com as obras de Schelling e Hegel a 
partir de sua leitura com a obra de Spinoza (de que trata, propriamente, o artigo).    
191 Cf., SW, III, cap. 2, § 7, p. 20. 
192 Na verdade, a interpretação do argumento anselmiano do ponto de vista unicamente ontológico é de 
procedência tomista. Quanto a outras possibilidades de interpretação do mesmo, Cf. Paulo Martines, O
argumento único do Proslogion. Porto Alegre: Edipucrs, 1997, Col. Filosofia, 53. 
193 A qual somente se aplica às mutações, uma a uma, dos estados da matéria (Stoff), de mutações na forma da 
matéria e nunca à matéria mesma (Materie) ou ao conjunto da série de mutações, quer dizer, ao mundo como tal. 
Cf., SW, III, cap. 4, § 20, p. 50. 
194 A qual assevera apenas que, se um juízo representa um dado conhecimento, então deve possuir uma razão 
suficiente, ou seja, estabelece somente a relação entre um juízo e seu fundamento, sua razão (Grund). Idem, cap. 
5, § 29, p.129.  
195 Ibidem, cap. 2, § 7; cap. 4, § 20. 



 92

equivaleria a confundir a definição de algo com sua existência, a confundir o saber que (daß)

algo é com o saber o quê (was) ele é, ou por que (warum) ele é o que é, e como (wie) é196.

Para Schopenhauer, toda confusão pode ser desfeita se perguntarmos pela origem e 

pela referência dos conceitos em questão197. Conceitos, ou seja, representações de 

representações que não tenham origem em intuições concretas, empíricas e não abstratas, ou 

são tautológicos, lógicos, metalógicos, transcendentais, ou são fantasias, ficções, contos de 

fada. Para ele, que aqui afirma seguir Aristóteles, a existência de uma coisa não pertence à sua 

essência198. Para nós, parece que aqui começa sua polêmica contra Schelling e Hegel. O 

indicador disso é que toda a crítica dirigida à concepção cartesiana de Deus culmina, no final 

do parágrafo, na afirmação de que as filosofias de Schelling e Hegel representam uma 

reedição do velho argumento ontológico, disfarçado, quer de prova cosmológica, quer de 

demonstração físico-teológica199. No caso dos dois idealistas, no entanto, tal procedimento 

seria muito mais grave, porque desprezaria o terceiro maior mérito da primeira Crítica de 

Kant, o “tritura-tudo” (Alleszermalmer)200, qual seja, a refutação da teologia racional, da 

psicologia racional, do argumento ontológico e de seu associado, o cosmológico. Chama 

ainda a atenção o fato de, logo em seguida, Schopenhauer passar às considerações sobre a 

filosofia de Spinoza, as quais terminam com a tese de que schellinguianos e hegelianos seriam 

“neo-spinozistas”201 disfarçados e, portanto, a crítica ao absoluto em Spinoza alcançaria os 

dois maiores filósofos do absoluto no séc. XIX.  

                                                        
196 Segundo Schopenhauer, a proibição de se tomar definições por demonstrações de existência ou por 
causalidade, já havia sido feita pelo próprio Aristóteles quando este, nos Analytica posteriora, I,13, nos diz que 
“o saber e demonstrar que (daß) uma coisa é [segunda classe, razão de conhecimento], difere muito de saber e 
demonstrar por que (warum) uma coisa é [primeira classe, razão de devir, causalidade]”. Grifo nosso. Ibidem,
cap. 2, § 6, p. 18. Cf. ainda SW, I, § 15, p. 122, em que Schopenhauer cita Analyt. post., I, 27: “Mais certo e 
preferível é o saber que não apenas permite perceber que (daß) algo é, mas também por que (warum) algo é, e 
não o saber que separa Que (Daß) algo é de Por que (Warum) algo é”. 
197 Segundo Schopenhauer, a crítica ao argumento ontológico deve ser feita simplesmente perguntando-se pela 
origem de tal argumento, pela gênese do conceito que lhe serve de sustentação. Caso tal argumentação se ancore 
na experiência, então nela residirá seu objeto correspondente e, assim, já não se necessita mais de tal 
demonstração. Caso contrário, que é o que efetivamente se tem feito na metafísica (leia-se metafísica moderna, 
pré-crítica), segundo ele, então toda argumentação parte de uma confusão originária entre causa e definição e 
desemboca numa pura ficção. SW, III, cap. 2, § 7, p. 22. 
198 Idem,  p. 23. 
199 Ibidem, p. 23; Parerga, I, Sobre a filosofia universitária, in: SW, IV, p.229-233. 
200 Ibidem, Parerga, I, SW, IV,  p.211; seguimos, aqui, a tradução da Profª Cacciola e do Prof. M. Suzuki, Sobre 
a filosofia universitária, p. 54, São Paulo, Martins Fontes, 2001. A expressão Alleszermalmer foi atribuída a 
Kant por Moses Mendelssohn em Morgenstunden oder Vorlesungen über das Dasein Gottes. Vorbericht, in: 
Schriften über Religion und Aufklärung, ed. e introd. M. THOM, Darmstadt, 1989, 467-471 [469]. Cf., Klaus 
Müller, Crítica às provas de Deus e fé na razão prática – Indícios de um subtexto das teologias kantianas. In: 
Kant e a teologia, op.cit., p.127.  
201 “E se os neo-spinozistas (schellinguianos, hegelianos, etc) acostumados a tomar as palavras por pensamentos, 
se desfazem em reverente admiração por esta causa sui, eu não vejo nela nada mais que uma contradictio in 
adjecto, um por adiante o que está atrás (ein Vorher, was nachher ist), uma insolente arbitrariedade (ein freches 



 93

A crítica que Schopenhauer faz a Spinoza202 segue, em linhas gerais, aquela já 

elaborada contra Descartes, ao afirmar que ambas as filosofias são teístas, uma realmente, 

outra nominalmente. Duas formas diferentes de otimismo que se explicariam pela confusão 

entre diferentes raízes do princípio de razão suficiente e pela não distinção entre diferentes 

classes de objetos de conhecimento. Spinoza, apesar de superar o dualismo (pensamento e 

extensão; alma e corpo; Deus e mundo) de Descartes, teria incorrido no mesmo erro, ou seja, 

posto no início de seu sistema uma mera definição, um mero conceito, e acreditado ser 

possível construir não apenas um edifício tão somente abstrato, coerente e logicamente 

consistente, mas também uma explicação do mundo como ele é em si mesmo a partir de sua 

causa primeira - de sua definição tomada como causa - o que, segundo Schopenhauer, é 

impossível. Isto teria feito com que Spinoza terminasse por elaborar tão somente um 

panteísmo, isto é, um teísmo nominal203. Dessa forma, a Ética não seria nada mais que uma 

realização mais perfeita da prova ontológica de Descartes204. Portanto, segundo 

Schopenhauer, aquilo que Descartes apresentou do ponto de vista ideal, subjetivo ou 

epistemológico, Spinoza teria formulado real e objetivamente como relação efetiva entre Deus 

e o mundo205.

                                                                                                                                                                             
Machtwort) para romper a cadeia infinita da causalidade, (...) O justo emblema da causa sui é o Barão de 
Munchhausen”. SW, III, cap. 2, § 8, pp. 27-8. 
202 Não obstante, a crítica a Spinoza é, tanto na tese, como nos Parerga, I, Esboço de uma história da doutrina 
do ideal e do real, SW, IV, pp. 20-1, como em SW, I, p.127, 138, etc, recheada de elogios e reconhecimentos.  
203 Acerca da relação entre a definição de Deus e sua existência em Spinoza, ele diz que “semelhante relação 
entre o conceito e os juízos analíticos fundados nele e que dele podem derivar-se é a relação que tem o chamado 
Deus de Spinoza com o mundo, ou melhor, a relação da substância única com seus inumeráveis acidentes (Deus, 
sive substantia constans infinitis attributis. Eth.,I, pr. 11. Deus, sive omnia Dei attributa). É, por conseguinte, a 
relação da razão de conhecimento à sua conseqüência: enquanto que o verdadeiro teísmo (wirkliche Theismus) [o 
de Spinoza é meramente um teísmo nominal] adota a relação da causa ao efeito, na qual a razão permanece 
distinta e separada da conseqüência, não como na outra relação, somente pelo modo da consideração, senão 
essencial e realmente, isto é, em si mesma e sempre. Pois a palavra Deus, usada honradamente, não significa 
outra coisa senão esta mesma causa do mundo, com adição da personalidade. Por outro lado, um Deus impessoal 
é uma contradictio in adjecto [ein Widerspruch im Beiwort]. Querendo Spinoza manter a palavra Deus para a 
substância e chamando-a expressamente a causa do mundo, pode fazê-lo à custa da confusão de ambas as 
relações e, por conseguinte, de confundir por completo o princípio de razão do conhecimento com o princípio de 
causalidade”. Cf. SW, III, cap. 2, § 8, p. 24. Um pouco mais à frente, “(...) Spinoza nunca pode dizer ou somente 
causa, ou somente razão, senão que se vê constrangido a por sempre ratio seu causa, o que repete em uma 
mesma página oito vezes, para dissimular a fraude (Unterschleif zu dekken). Isto mesmo já havia feito Descartes 
(...)”. Idem, p. 26. 
204 SW, III, cap. 2, § 8, p. 26. 
205 Mais ainda, na filosofia do francês a existência seria pensada a partir do conceito de Deus e, portanto, Este 
seria a condição de validade daquela e de nosso saber sobre ela; na de Spinoza, Deus mesmo estaria contido no 
mundo e, assim, o que em Descartes era apenas uma razão de conhecimento, Spinoza teria concebido como uma 
razão real. Em uma palavra, do argumento ontológico cartesiano se concluiria que, da essência de Deus, se 
seguiria sua existência e, para Spinoza, o próprio Deus já seria tomado como causa, como causa sui. Nos 
Parerga, Schopenhauer esclarece melhor sua posição acerca deste problema. Para ele, trata-se da relação entre as 
considerações subjetiva e objetiva do mundo, da difícil articulação entre o ideal e o real. Deste ponto de vista, a 
metafísica spinozista é considerada insuficiente por ter traçado uma falsa demarcação entre as fronteiras do ideal 
e do real, ou seja, do mundo considerado, ora subjetivamente, ora objetivamente. Para o autor de O mundo, os 



 94

Apesar disso, segundo o autor de O mundo, a concepção e a exposição de Deus na 

Ética seria incompatível com o próprio método com que ele concebeu e apresentou seu 

pensamento único. Ele afirma em várias passagens que a marca distintiva de seu pensamento 

orgânico (pensamento único) e não arquitetônico (sistema de pensamento), é o fato de ter sido 

fruto de uma postura analítica, de uma filosofia que não parte de conceitos e de abstrações 

para deles deduzir o real (o que, segundo ele a faria sintética), mas sim, que se arranca de um 

conhecimento intuitivo, concreto e das nossas experiências, quer externas, quer internas. 

Metafísica, dogmática e imanente, sim, mas construída analiticamente, conforme vimos.  

Do que foi dito, passamos à segunda objeção a Spinoza, uma objeção com um forte 

viés metodológico: Spinoza teria ignorado que o verdadeiro método da filosofia deve ser 

analítico206 - em que, aliás, teria sido seguido por Schelling e Hegel207. Somente tal 

procedimento garantiria, segundo Schopenhauer, que aquela mantenha sempre um pé na 

realidade. A filosofia não deve ser feita como se o filósofo possuísse uma “cabeça de anjo 

alada”208, como se a ele fosse permitido, por meio do entendimento ou da razão, um acesso 

direto e imediato ao miolo do mundo. Spinoza teria encontrado ou derivado tal conceito de 

acordo com seus interesses teóricos e sua necessidade sistemática, mas caberia ter-se 

perguntado seriamente pela gênese de tal conceito, por sua origem no nosso entendimento. 

Mas não, “também Spinoza, seguindo as pegadas de seu mestre (Descartes), partiu daquele 

conceito de substância, como se ele fosse um dado”209. Neste sentido, o erro fundamental e 

rico em conseqüências desagradáveis da filosofia da Ética foi não ter enxergado que somente 

a matéria (Materie) poderia ser responsabilizada pela origem do conceito de substância.  

... se Espinosa tivesse investigado a origem daquele conceito de substância, 
então ele teria por fim de ter descoberto que essa origem é tão somente a 
matéria (Materie) e que, por isso, o verdadeiro conteúdo (wahre Inhalt) do 
conceito não é outra coisa senão as propriedades essenciais e a priori que são 
atribuídas a ela (die wesentlichen und a priori angebbaren Eigenschaften).
De fato, tudo que Espinosa diz em louvor de sua substância encontra sua 
confirmação na matéria (Materie): ela é não-originada (unentstanden) e, 

                                                                                                                                                                             
atributos da substância (pensamento e extensão) não resolveriam o problema pois restaria saber se de fato existe 
ou não um absoluto, isto é, algo totalmente independente da nossa representação. Além de que, a determinação 
da substância por infinitos atributos, dos quais conhecemos dois, pensamento e extensão, estaria 
assimetricamente mal traçada, pois, se seguirmos a filosofia de O mundo, então os atributos spinozistas cairiam 
ambos do lado da representação. Cf., Parerga, I, Esboço de uma história, SW, IV, pp. 21 e ss. 
206 Sobre a afirmação de que sua filosofia deve ser interpretada como um dogmatismo imanente (immanenten 
Dogmatismus) e sobre a defesa da necessidade do método analítico em filosofia, Cf., Parerga, I, Fragmentos, In: 
SW, IV, § 14, pp.162 ss; Cf., tb., SW, I, § 15, pp. 118 ss. 
207 Cf. Parerga, I, Esboço de uma história, SW, IV, p. 41. “Schelling, seguindo Spinoza, chamou Deus ao 
mundo. Hegel tomou isto ao pé da letra”. 
208 SW, I, § 18, p. 156. 
209 Cf., Parerga, I, Fragmentos, § 12, p.91, In: SW, IV. 



 95

portanto, sem causa (ursachlos), eterna (ewig), particular (einzige) e única 
(alleinige), e suas modificações (Modifikationen) são a extensão 
(Ausdehnung) e o conhecimento (Erkenntnis). Sendo este último uma 
propriedade exclusiva do cérebro, que é material. Espinosa é, de acordo com 
isso, um materialista inconseqüente210.

Ou ainda:

... que substância é um mero sinônimo de matéria (Materie), porque o 
conceito de substância somente se pode realizar no de matéria (Materie), e 
portanto obtém sua origem desta211.

É ainda digno de nota, segundo Schopenhauer, que esta falta do suposto pensamento 

sintético de Spinoza foi reeditada e seguida por Schelling, em pleno idealismo alemão, e 

mesmo depois de Kant, cujo maior mérito consistiu na separação fundamental entre o real e o 

ideal - é isso que ele relata no apêndice ao Esboço de uma história da doutrina do ideal e do 

real212. Ele vai ainda mais longe, quando diz que o nome de filosofia da identidade, conferido 

à filosofia da natureza de Schelling, é devido a sua filiação e a sua dívida intelectual com a 

obra de Spinoza, o qual já havia anulado as três diferenças que aquele pôs abaixo: as 

diferenças entre Deus e o mundo, entre a alma e o corpo e a diferença entre o real e o ideal no 

mundo intuído (angeschauten Welt), ou seja, da representação213.

Spinoza teria construído, então, uma metafísica que, apesar de monista e 

substancialista, seria sintética - o que, em linguagem schopenhaueriana, faria da mesma um 

panteísmo, portanto um teísmo dissimulado, otimista, realista e nominal214.

Como se vê, a crítica à metafísica monista da substância de Spinoza acaba por 

alcançar aqueles a quem Schopenhauer concebe como seus descendentes intelectuais na 

Alemanha do séc. XIX - Schelling e Hegel215. O que nos parece relevante é que a crítica às 

filosofias do absoluto dos “sofistas” e “neo-spinozistas”, supostos herdeiros de Kant, parece 

tornar-se mais clara se nos esforçarmos por compreender a posição de Schopenhauer frente à 

filosofia moderna, sobretudo a sua compreensão do sentido e do alcance da Ética de Spinoza. 

Em uma palavra, a polêmica schopenhaueriana no que toca às pretensões de validade das 

                                                        
210 Cf., Parerga, I, Fragmentos, § 12, p.91, in: SW, IV. 
211 Cf., SW, III, cap.4, § 20, p. 60.  
212 Cf., SW, IV, p.37. 
213 Idem, p.38. 
214 Para Schopenhauer, o realismo conduz ao materialismo (SW, II, cap. 1; SW, I, § 7), e este, no caso do 
monismo da substância de Spinoza, conduz ao panteísmo, ou seja, a um teísmo envergonhado, dissimulado o 
qual, por seu turno, nada mais é que uma forma erudita do otimismo judaico (Parerga, I, § 12, pp. 94-5, SW, IV; 
Parerga, II, Algumas palavras sobre o panteísmo, cap. 5, § 68-9, SW, V).  
215Para isso, Cf. Sobre a quádrupla raíz, in: SW, III, cap. 2, § 7, 8; Parerga, I, Fragmentos, In: SW, IV, § 12 e 
14.



 96

filosofias do absoluto passaria por sua crítica à metafísica e ao método de Spinoza, bem como 

aos problemas referentes à teologia especulativa e suas bases nos argumentos ontológico, 

cosmológico ou físico-teológico216. Na verdade, para Schopenhauer, absoluto, argumento 

ontológico, cosmológico ou físico-teológico são uma só e  mesma coisa expressa de diferentes 

maneiras, submetida a diversos interesses. 

É dessa forma que a análise dos conceitos de absoluto, de substância e de matéria na 

obra do autor de O mundo como vontade e como representação, talvez possa esclarecer, não 

apenas sua relação com os principais filósofos do idealismo alemão como, talvez, iluminar as 

noções de analogia e limite, fundamentais para se apreender o alcance da preocupação 

schopenhaueriana em distinguir e investigar as articulações possíveis entre o conhecimento

humano de fenômenos e a abertura que nosso corpo nos propicia para uma compreensão da 

significação profunda subjacente a toda explicação fenomênica do mundo. Todo esse 

processo, no entanto, exigirá uma certa complexificação em sua teoria da representação, bem 

como em sua metafísica da Natureza, e na relação desta com as metafísicas do Belo e dos 

Costumes, no seio de seu pensamento único. Entretanto, primeiramente, vejamos como a 

crítica de Schopenhauer aos filósofos modernos torna possível sua posição quanto às duas 

formas fundamentais de dogmatismos em filosofia: o dogmatismo realista e o dogmatismo 

idealista.

                                                        
216 É a partir disso que podemos compreender a virulência com que Schopenhauer ataca Schelling e Hegel na sua 
crítica à filosofia universitária, por eles terem, depois de Spinoza e Kant, permanecido presos à confusão entre 
causa e razão de conhecimento e desembocarem numa teologia racional. Diz ele: “Depois de Kant ter subtraído 
todas as provas que constituíam os suportes (Stützen) da teologia especulativa e tê-las lançado radicalmente por 
terra, isso não impede de forma nenhuma os meus senhores [Schelling e Hegel] da filosofia lucrativa [filosofia 
universitária] de venderem ainda, sessenta anos depois, a teologia especulativa pelo objeto próprio e essencial da 
filosofia. E, porque eles não ousam acolher de novo aquelas provas rejeitadas, isso não os impede de falar agora, 
cada vez mais sem cerimônia, do absolutum, palavra que não é mais que um entimema (Enthymem), uma 
conclusão de premissas não-explícitas (nicht ausgesprochenen) para proveito do vil disfarce (feigen Verlarvung)
e da astuta sub-repção (hinterlistigen Erschleichung) da prova cosmológica, que, desde Kant, não pôde mais ser 
vista em sua forma própria e, por isso, tem de ser contrabandeada nesse travestimento (Verkleidung)”. Cf., 
Parerga, II, Sobre a filosofia universitária, in: SW, IV, p. 226-7. E mais a frente: “Em nada ajuda que Kant tenha 
provado, com o emprego da mais rara acuidade e penetração, que a razão teórica jamais pode alcançar objetos 
(Gegenständen) que estão fora da possibilidade de toda experiência: esses senhores nem ligam para isso; mas, 
sem cerimônia, ensinam há cinqüenta anos que a razão tem conhecimentos absolutos e imediatos (unmittelbare, 
absolute Erkenntnisse), que é uma faculdade dotada, de nascença, para a metafísica, e que, acima de toda 
possibilidade da experiência, reconhece imediatamente e apreende com segurança o assim chamado supra-
sensível (Übersinnliche), o absolutum, o Deus amado e tudo mais que disso decorre”. Idem, p. 228. Seguimos 
muito de perto a tradução da Profª Cacciola. Op.cit., 75-77.   



 97

Capítulo 2 – A cicatriz dogmática 

2.1 Realismo e idealismo: ameaça em duas frentes 

Vimos acima, que a análise schopenhaueriana acerca da validade da Lógica

transcendental de Kant serve a dois objetivos básicos: primeiro, mostrar sua obscuridade, 

insuficiência e mesmo falsidade, bem como as razões das mesmas, tanto metodológica quanto 

filosoficamente; segundo, resgatar a lei de causalidade como a única e verdadeira função do 

entendimento e, assim, fundamentar de maneira sólida seu compromisso com o idealismo 

transcendental. No centro do debate, residiam: a necessidade de se estabelecer uma clara 

distinção entre conhecimento intuitivo e abstrato; a justificativa do caráter intelectual do 

entendimento; a correta demonstração do estatuto a priori da lei de causalidade; e a 

tematização dos motivos que teriam levado o filósofo de Königsberg a uma falsa solução do 

problema referente à origem da forma do juízo hipotético. Tudo isso foi feito em função de 

garantir um espaço, totalmente excluído pela obra de Kant, segundo Schopenhauer, para a 

construção de uma metafísica que desse conta de expressar o significado moral do mundo. 

Em uma palavra: teve-se que garantir a possibilidade, talvez mesmo a necessidade de, ao lado 

da explicação do modo como chegamos a conhecer objetivamente o mundo por meio do 

princípio de razão, reservarse-se um lugar para se poder interpretar o significado de tal 

conhecimento e, mais ainda, do próprio mundo. Explicar e interpretar deveriam permanecer 

como formas de acesso aos “dois lados” do mundo. Vimos também que a crítica à lógica 

kantiana poderia esclarecer a necessidade de uma investigação aprofundada sobre o princípio 

de razão suficiente e de suas diferentes configurações, pois afirmar que o juízo hipotético 

deve ser compreendido como a expressão abstrata da condição mais universal de todo o 

conhecimento humano, a saber, o princípio de razão, não acrescenta muito sobre a natureza e 

os limites desta condição epistemológica fundamental. Disso decorre o fato de que a análise 

da quádrupla raiz do princípio de razão suficiente seja considerada, por seu autor, como a 

base (Unterbau) mesma de todo o seu sistema (System).

Como mostramos, a crítica schopenhaueriana à filosofia moderna assenta-se, por um 

lado, no fato desta construir-se a partir de certas supostas confusões fundamentais, todas, 

entretanto, ancoradas no desconhecimento da essência do princípio de razão e na correta 



 98

distinção entre suas diversas classes e configurações; por outro lado, no entanto, a crítica  

alcançaria os filósofos modernos de forma mais direta. Trata-se da questão do dogmatismo, 

ou seja, do alegado limitado e confuso conhecimento, por parte dos modernos, de uma 

verdade epistemologicamente fundamental, pelo menos segundo Schopenhauer: a de que “o 

mundo é minha representação”. Verdade a priori, mesmo que unilateral, mas que dever-se-ia 

colocar no princípio de toda filosofia que pretenda expor as condições de todo conhecimento 

objetivo acerca do mundo. Começo este tão ineludível, para Schopenhauer, que, mesmo uma 

filosofia que eleja como ponto de partida o cogito ergo sum, de resto totalmente inaceitável 

para ele217, merece respeito e é digna de louvor por ter libertado o ser humano de mais de mil 

anos de submissão a uma filosofia meramente objetiva, de um realismo ingênuo e prejudicial, 

sempre segundo Schopenhauer. Que, como veremos na segunda parte do trabalho, o problema 

reside no fato de o ser objetivo das coisas, para Schopenhauer, requer uma dupla

consideração - subjetiva e objetiva - para ser conhecido e, portanto, que hipostasiar uma 

destas considerações e tomá-la como o ser objetivo das coisas, implicará em parcialidade, em 

uma posição insuficiente em filosofia. Disso decorre que uma das chaves da leitura 

schopenhaueriana da filosofia moderna seja, justamente, o problema do real e do ideal e a 

descoberta do único ponto de partida legítimo para a filosofia, isto é, a consciência 

(Bewußtsein) e, portanto, a descoberta da única forma verdadeira (wahre) e honesta (redlich)

de filosofia: o idealismo transcendental.

No entanto, segundo Schopenhauer, a descoberta (ou invenção?) deste ponto de 

partida por Descartes, levado adiante por Berkeley, não foi suficiente para o desvelamento da 

verdade mais preciosa, e responsável pelo brilho de “metade” de O mundo como vontade e 

como representação; a verdade mais simples e certa (keine Wahrheit ist also gewisser)218: a 

de que o mundo objetivo somente existe como representação. Verdade que talvez nem mesmo 

Kant teria vislumbrado em toda a sua extensão e profundidade, caso sigamos a leitura e as 

rupturas schopenhauerianas em relação a seu mestre de Königsberg.

Que o mundo fenomênico somente (nur) exista como representação é, segundo 

Schopenhauer, uma verdade válida (gilt) para todo e qualquer ser capaz de conhecimento. 

Verdade simples e ineliminável, apesar de relativa, unilateral (einseitige) e de provocar, de 

fato, uma resistência interior (innere Widerstreben), psicológica, naquele que se depara com 

                                                        
217 A respeito da relação entre os pontos de partida da filosofia cartesiana e da schopenhaueriana, bem como da 
justeza e insuficiência das críticas de Schopenhauer à filosofia moderna, em especial à filosofia de Descartes, cf., 
Barbara Stiegler, Refaire le Cogito: Schopenhauer et le commencement cartésien, pp.63-78, in: Ch. Bonnet et 
Salem (Éd.), La raison dévoilée. Études schopenhaueriennes, Paris, Vrin, 2005.  
218 Cf., SW, I, §1, p.31. 



 99

os objetos no mundo. Schopenhauer reconhece a estranheza provocada pela tese segundo a 

qual o mundo, com todas as suas nuances, riquezas e complexidades, passa a existir, como

realidade objetiva, apenas a partir da abertura do primeiro olho219.

Ele entende que se tenda, naturalmente, a aceitar como certo, sem rigorosa reflexão, a 

existência de um mundo real e totalmente independente do sujeito que o conhece. Claro que 

com isso ele não pretende que todo realismo, em filosofia, de Aristóteles a Locke, passando 

por Tomás e Scot, pura e simplesmente, seja desprovido de reflexão; não crítico, em sentido 

kantiano, sim. Parece, no entanto, ser somente mediante um conhecimento abstrato, 

conceitual, que se pode constatar a contradição existente na defesa acerca da realidade do 

mundo exterior, objetivo, preexistente e plenamente desvinculado do sujeito. Que todas as 

coisas existentes no mundo, submetidas à lei de causalidade, tenham apenas uma existência 

relativa220, parece mesmo ser uma tese não imediatamente muito acessível, ou mesmo 

razoável, até mesmo para Schopenhauer. Provaria isso, talvez, a própria data de seu 

nascimento/descobrimento: a modernidade; apesar de que, para Schopenhauer, esta verdade já 

ter sido plenamente conhecida no oriente mesmo antes de Platão e do cristianismo221.

Entretanto, que o mundo é minha representação não deve ser considerada uma 

verdade apenas relativa, mas também, como dissemos, unilateral222. Aqui também poderíamos 

encontrar o motivo da resistência psicológica acima referida. Conforme Schopenhauer, tal 

unilateralidade somente poderia ser desfeita (complementada) mediante uma investigação 

mais profunda, por uma reflexão (abstrata), pela separação do diferente e a unificação do 

                                                        
219 Segundo Schopenhauer: “o mundo como representação, único considerado aqui, surge (hebt) apenas com a 
abertura do primeiro olho, o qual não poderia ser (nicht sein kann) sem a mediação (Medium) do conhecimento: 
portanto, não existiria anteriormente (nicht vorher war). Sem este olho, isto é, fora do conhecimento, não haveria 
nenhum antes (kein Vorher) e nenhum tempo (kein Zeit)”. Cf., SW, I, §7, p. 67.  
220 Conforme nos diz Schopenhauer: “tudo o que resulta de causas e motivos, tem apenas (nur) uma existência 
relativa (relatives Dasein), existe apenas (nur) por (durch) e para (für) um outro que a ele se assemelha, ou seja, 
que é, por sua vez, igualmente relativo”. Cf., SW, I, §3, p.37. 
221 Que o mundo é a representação do sujeito não é, segundo Schopenhauer, uma verdade nova, talvez se possa 
dizer que é apenas uma verdade, filosoficamente, nova, pois ela, se já está presente de certa maneira nas 
influências céticas de Descartes, já era plenamente conhecida na Índia pela escola védica; saber que, segundo o 
autor de O mundo, já expressaria, em forma de uma sabedoria de vida, a profunda verdade filosófica descoberta 
por Kant: a íntima articulação entre idealidade transcendental e realidade empírica. Por outro lado, que segundo 
esta verdade as coisas têm apenas uma existência relativa, já era defendido por Heráclito, Platão, pela sabedoria 
védica pelos puranas. Cf., SW, I, §1, p.32; §3, p.37.    
222 Como afirma Schopenhauer: “que semelhante consideração, sem prejuízo de sua verdade, seja unilateral 
(einseitige), consequentemente produzida através de uma abstração voluntária (willkürliche Abstraktion)
anuncia-se a cada um pela resistência interior (innere Widerstreben) com a qual aceita o mundo como sua mera 
representação (bloße Vorstellung)...O livro seguinte (Livro II) virá completar este aspecto unilateral com uma 
verdade que não é tão imediatamente certa como esta de que aqui partimos e que exige uma investigação mais 
profunda (tiefere Forschung), uma abstração mais difícil (schwierigere Abstraktion), a separação dos elementos 
diferentes e a reunião dos idênticos; uma verdade, em suma, grave (ernst) e própria para fazer refletir, se não 
tremer (furchtbar), qualquer homem, a saber: “O mundo é minha vontade (Die Welt ist mein Wille)”.” Cf., SW, I, 
§1, pp. 32-3.  



 100

idêntico223 e, portanto, de maneira não tão imediata quanto a que expressa o mundo como 

representação. Ao acreditarmos no que é dito nos Complementos e no segundo volume dos 

Parerga, sobre a realidade do mundo exterior, pensamos que Schopenhauer tinha plena 

consciência do incômodo e do caráter contra-intuitivo da tese basilar do idealismo 

transcendental. Entretanto, apesar das dificuldades em validar sua posição, frente inclusive 

aos dados fornecidos pela astronomia, geologia e química de sua época, ele nunca se afastou 

da idealidade do espaço e do tempo, o que seria necessário, para relativizar ou problematizar 

sua tese. Veremos, ao final deste trabalho, como esse problema articula-se com a análise em 

torno da significação e do papel da noção de matéria na obra de Schopenhauer. Por ora, 

apenas estamos apresentando a posição do autor de O mundo e as dificuldades nela presentes 

para, na segunda parte, tentarmos uma “solução” ou uma interpretação das mesmas.

Como sabemos, é logo no início de sua obra magna, que Schopenhauer afirma a 

existência de “dois lados” do mundo224 e, assim, a necessidade de construção/descoberta de 

uma dupla via de aproximação, de consideração do mundo. A existência destas duas 

possibilidades de consideração do mundo exige uma dupla perspectiva filosófica para se obter 

o conhecimento daquele. Isto, diga-se de passagem, já deveria estar subentendido no próprio 

título da obra em questão: O mundo como vontade e como representação225.

O mundo é isso mesmo que aqui se diz, Representação “e” Vontade. Como ambos são 

toto genere diferentes entre si, isto põe à filosofia o problema do como, do método, do acesso

aos dois lados do mundo. Como são irredutíveis um ao outro, então a maneira de concebê-los 
                                                        
223 Sabemos, pela tese doutoral de Schopenhauer (1847), que a separação dos diferentes e a reunião dos idênticos 
são as duas leis, regras para a constituição do verdadeiro método da filosofia e de todo saber em geral: as leis 
(transcendentais) de especificação (Spezifikation) e de homogeneidade (Homogeneität). Tais regras/princípios, já 
tematizados por Kant, são utilizados por Schopenhauer como instâncias de controle para a descoberta das quatro 
raízes do princípio de razão suficiente. Cf., Da quádrupla raiz, SW, III, §1, p.11.    
224 Na verdade, o termo utilizado por Schopenhauer é Standpunkt, cuja tradução para o português por ponto de 
vista abriria a possibilidade para uma interpretação equivocada das intenções do autor, pois poderia forçar seu 
idealismo numa direção pré-crítica. De fato, não é correto afirmar que o mundo como Representação e o mundo 
como Vontade são dois pontos de vista acerca do mundo porque, mais sensivelmente no segundo caso, faltaria 
tanto o “ponto” em que nos deveríamos situar para concebê-lo como Vontade, como igualmente não existe 
nenhuma “vista” possível da essência mesma do mundo, ou seja, do mundo como Vontade; ademais, Vontade é, 
segundo Schopenhauer, a essência do mundo, um impulso cego e inconsciente, portanto não redutível a nenhum 
simples ponto de vista.  O termo alemão em questão é composto pela substantivação (Stand) do verbo stehen
(estar de pé), próximo a stellen (colocar em/de pé) e similar ao to stand inglês, originado do stare latino. Daí 
traduzirmos sempre conforme aquilo que julgamos o espírito da filosofia do autor de O mundo: o mundo 
considerado como, significado como, etc. Cf.tb., Atwell, op.cit., cap.1.     
225 A herança kantiana de Schopenhauer faz-se sentir já no título de sua obra magna Die Welt als Wille und 
Vorstellung, vez que a preposição als (em inglês as; em latim qua; em grego hè), sem equivalência em 
português, por ele utilizada, significa “na condição de”; “no sentido de”; “entendido como”; 
“tomado/considerado/concebido como”; e não, simplesmente, pelo nosso como. A preposição escolhida por 
Schopenhauer indica que o mundo deve ser concebido, tomado, considerado ora na condição de Representação,
ora no sentido de Vontade. Cf., Rubens Rodrigues Torres Filho, Dogmatismo e antidogmatismo: Kant na sala de 
aula, in: Ensaios de filosofia ilustrada, São Paulo, Iluminuras, 2004, p.141. Cf., tb, a respeito desta dupla 
significação, sobretudo na Analítica transcendental, Kuno Fischer, op.cit., p.129ss.  



 101

deve ser diferente em cada caso, e, portanto, o procedimento adotado para 

descobrir/desdobrar a verdade do mundo como Representação deve ser distinta daquela pela 

qual se pode chegar a desvelar/interpretar o significado do mundo como Vontade. Disso 

decorre, como vimos acima, a necessidade de uma filosofia que seja constituída como um 

pensamento único, assim como a exigência de sua construção por via analítica.

Do ponto de vista do conhecimento objetivo do mundo sabemos, segundo 

Schopenhauer, que sua forma mais universal, mais geral é a divisão (Zerfallen) entre sujeito e 

objeto. Portanto, a forma elementar de todo conhecimento humano reside, segundo ele, na co-

relação, na co-originariedade entre sujeito e objeto, de tal maneira que não existe objeto que 

não seja objeto para um sujeito, nem sujeito (em relação ao objeto) que não seja cognoscente. 

Não há, aqui, nem anterioridade temporal nem relação causal entre ambos, uma vez que 

tempo, espaço e causalidade são meras formas secundárias da representação e condições 

subjetivas do conhecimento objetivo. É bem verdade que, ao longo da obra, nos deparamos 

com outras formulações que, para um leitor desatento, pode induzir a erro. Schopenhauer fala 

de sujeito cognoscente (em relação ao objeto); sujeito volente (em relação à vontade); puro

sujeito do conhecimento (em relação à Idéia); sujeito puro (em relação à matéria/Materie); em 

indivíduo (em relação à totalidade do corpo entendido como objetidade imediata da Vontade).

Seja como for, o sujeito cognoscente, mesmo que nem sempre venha assim denominado, tem 

como correlato o objeto; ambos constituem, segundo Schopenhauer, a forma geral da 

representação; mesmo que isso deva ser compreendido, como veremos posteriormente, como 

a forma geral das representações particulares, sendo a condição fundamental da 

representação em geral: a relação sujeito puro - matéria (Materie).

A referida co-originariedade entre sujeito e objeto força, epistemologicamente, 

segundo Schopenhauer, a filosofia a tomar a representação (nem o sujeito nem o objeto)

como ponto de partida para o conhecimento do mundo. Isto torna mais claro o porquê da 

crítica schopenhaueriana à postura do homem comum que, sempre segundo ele, vê o mundo 

como algo independente, anterior e causalmente responsável pelo conhecimento objetivo do 

sujeito; em uma palavra: sua crítica ao realismo de senso comum. Ele fará elogios ao 

realismo, mesmo ao materialismo, quando utilizados na interpretação do discurso científico; 

mas isto não impede, claro, que ele permaneça os considerando como posições insuficientes, 

em filosofia. Para o autor de O mundo não devemos colocar, de direito, a pergunta pelo que 

seria o mundo “antes” e independentemente da existência dos seres cognoscentes, já que neste 

“antes” estaria pressuposto o tempo, ou seja, uma condição subjetiva de todo conhecimento e, 

portanto, de todo perguntar; além de que estaria já pressuposta, igualmente, a forma universal 



 102

de todo conhecimento: a distinção entre sujeito cognoscente e objeto cognoscível. De 

qualquer maneira, permaneceria aberta a possibilidade, de fato, da posição da pergunta: o que 

seria o mundo, enquanto mundo objetivo (portanto, não considerado como Vontade), antes da 

existência do sujeito capaz de conhecimento? Voltaremos a isso ao final deste trabalho.

Conforme Schopenhauer, deve-se, epistemologicamente, partir da representação. Isto 

torna ilegítima tanto a adoção do sujeito cognoscente quanto a do objeto como início da 

reflexão em teoria do conhecimento. Mas se a forma elementar de todo conhecimento é a 

divisão entre sujeito e objeto, as formas secundárias de nosso saber acerca do mundo - espaço, 

tempo e causalidade - jazem inteiramente no sujeito do conhecimento. Por conseguinte, 

devemos partir da representação, mas saber que as formas desta, condições da objetividade do 

saber, devem ser procuradas no sujeito, somente o conteúdo da representação residindo no 

objeto. Claro que devemos partir, segundo Schopenhauer, da representação, numa 

consideração objetiva e subjetiva do mundo, isto é, numa investigação que tem como alvo 

conhecer as condições fundamentais da objetividade de nosso conhecimento objetivo, em 

uma palavra: as condições ineludíveis da objetividade dos objetos, ou seja, do mundo 

considerado como Representação. No entanto, se nossa investigação estiver interessada na 

compreensão da significação das nossas representações dos objetos, ou na representação em 

geral, no sentido moral do mundo, então a análise deverá tomar uma outra direção; se o que 

estiver em jogo não for a pergunta pelo ser objetivo das coisas, mas aquela que se dirige aos 

ser subjetivo das mesmas, então, nenhuma consideração subjetiva ou objetiva, mesmo o 

conhecimento do ser objetivo delas será suficiente; será preciso um outro procedimento, mais 

misterioso e ancorado numa verdade diferente daquelas expostas na tese doutoral, uma 

verdade filosófica que apontará para os limites de todo o conhecimento humano.  

Assim é que Schopenhauer pode considerar o sujeito cognoscente como sustentáculo 

do mundo (Träger der Welt)226, condição universal de tudo o que aparece, incognoscível, 

porque pressuposto em todo conhecimento objetivo, não submetido às formas secundárias da 

representação. O objeto, por seu turno, é simples fenômeno, espaço-temporal e causalmente 

determinado, em uma palavra: representação. Portanto, enquanto representação, o lado da 

cognoscibilidade (Seite der Erkennbarkeit)227 do mundo possui duas metades essenciais, 

necessárias e inseparáveis (zwei wesentliche, notwendige und untrennbare Hälften)228; e todo 

o problema da filosofia, enquanto investigação da maneira pela qual chegamos a conhecer o 
                                                        
226 Cf., SW, I, §§2 e 7, pp. 33 e 66. 
227 Idem, §1, p.33, §6, p.51. A distinção entre os dois lados do mundo em termos de cognoscibilidade e 
significação (significabilidade) perpassa toda a obra de Schopenhauer. 
228 Ibidem, §2, p.34. 



 103

mundo, não enquanto pergunta pela significação de tal conhecimento, recai sobre a análise da 

representação e de suas implicações. Como chegamos, por meio do princípio de razão, a 

conhecer o mundo? Eis a pergunta central da filosofia enquanto teoria crítica do 

conhecimento; não o que (was) o mundo é, mas como (wie) ele se nos apresenta/aparece. 

Aqui, evidentemente, o conhecimento acerca do princípio de razão suficiente é fundamental, 

pois ele é a expressão comum de todas as formas do conhecimento humano de objetos 

(espaço, tempo e causalidade) e, portanto, tudo o que a ele está submetido tem uma existência 

meramente relativa, conforme mostramos anteriormente.  

Note, no entanto, e isto nos parece fundamental, que a relatividade do mundo objetivo, 

aqui discutida e apresentada, deve-se à sua submissão à forma geral da representação (sujeito 

e objeto) e não ao outro lado do mundo, isto é, à Vontade, ao mundo considerado no sentido 

da Vontade, ou da Vontade como sentido. Portanto, para que o nosso conhecimento do  

mundo possa ser explicado e, além disso, tenha sentido, ou seja, para que o mundo possa ser 

conhecido e interpretado, é preciso a complementaridade entre as investigações acerca dos 

lados do mundo: o mundo como Representação e o mundo como Vontade. Como veremos 

depois, segundo Schopenhauer, não existe Lotus sem caule (Kein Lotus ohne Stengel)229.

Para Schopenhauer, ao desconhecimento de que a forma geral da representação nada 

mais é do que a divisão entre sujeito e objeto e de que as formas secundárias da representação 

(espaço, tempo e causalidade) são atribuídas pelos sujeitos aos objetos, ou seja, do fato de que 

não existe objeto que não seja passível de conhecimento por um sujeito, nem sujeito que não 

seja capaz de conhecimento objetivo, portanto ao desconhecimento de que as formas 

secundárias da representação constituem o limite comum a ambos230 (sujeito e objeto) é que 

devemos atribuir a longa controvérsia acerca da realidade do mundo exterior, central nos 

debates epistemológicos entre os filósofos modernos231. Trata-se, aqui, do próprio estatuto da 

lei de causalidade. Caso não se tenha examinado corretamente a natureza e os limites do 

princípio de razão suficiente, então, estar-se-á exposto aos equívocos acerca da atribuição e da 

                                                        
229 Cf., Parerga, I,  Fragmentos, in: SW, IV, §13, p.114. 
230 Como nos diz Schopenhauer, acerca de seu próprio ponto de partida na filosofia da natureza: “Nela não 
partimos (ausgegangen) do objeto nem do sujeito, mas da representação, que já contém e pressupõe a ambos, 
pois a divisão em sujeito e objeto é sua forma primeira, mais universal e mais essencial. Esta forma, nela mesma, 
foi a primeira que consideramos (...) em seguida as outras que lhe são subordinadas [formas secundárias da 
representação], espaço, tempo e causalidade, que convêm apenas ao objeto (Objekt); entretanto, como são 
essenciais ao objeto como tal (als solchem), que, por sua vez, é essencial ao sujeito como tal, também podem ser 
encontradas a partir do sujeito, isto é, conhecidas a priori; nesse sentido é que podem ser vistas como o limite 
(Grenze) comum entre sujeito e objeto”. Cf., SW, I §7, pp. 59-60.  
231 Na verdade, o conhecimento da natureza e dos limites do princípio de razão serão utilizados como critério 
pelo autor de O mundo na classificação de todas as filosofias anteriores à sua e, portanto, não apenas as obras 
dos autores modernos. 



 104

validade da lei causal; em uma palavra: ao dogmatismo. Este, quer em sua face realista quer 

de rosto idealista, sempre se caracterizou pela má compreensão do estatuto da causalidade, 

segundo Schopenhauer.

O realismo dogmático pretenderia, segundo ele, considerar o objeto como causa das 

representações (efeitos) do sujeito; e o idealismo, igualmente dogmático, por ser meramente a 

imagem invertida do primeiro, teria pecado por pretender “deduzir” o objeto a partir do 

sujeito. Portanto, caso se conceba desta maneira a relação entre sujeito e objeto, ou seja, 

mediante a causalidade, dever-se-ia, então, concluir que somente a postura cética, em 

filosofia, seria razoável e, quiçá, a única legítima. Ora, a co-relação entre sujeito e objeto 

precede até mesmo o princípio de razão, sendo este apenas e tão somente a forma de todo e 

qualquer conhecimento de objetos232. Isto vai implicar que tanto o dogmatismo realista quanto 

o idealista (de resto o próprio ceticismo) repousariam sobre um falso conhecimento acerca do 

princípio de razão suficiente. O objeto não pode ser considerado causa da representação do 

sujeito, tampouco este deve ser concebido como causa daquele, pois, no primeiro caso, como 

só teríamos acesso à representação, o objeto seria, então, incognoscível e, no segundo caso, 

todo o nosso conhecimento seria fantasioso e, simplesmente, ilusório. O objeto já é 

representação ele mesmo, e seu ser é seu agir-efetivo (Wirken); nada restando do mesmo para 

o conhecimento do sujeito fora, aquém ou além da representação.  

Portanto, compreendendo em toda sua extensão o significado do princípio de razão 

suficiente e seu confuso e parcial conhecimento por parte dos diferentes dogmatismos 

apresentados acima, Schopenhauer estabelecerá uma espécie de tipologia filosófica em função 

do ponto de partida adotado pelo realismo e idealismo, lembrando que, apesar das críticas 

schopenhauerianas dirigirem-se, prioritariamente, aos autores modernos, sua classificação das 

filosofias pretenderá abranger toda a história do saber filosófico.  

Segundo ele, podemos classificar as posturas filosóficas como: as que partem do 

objeto; as que partem do sujeito; e aquelas que, acreditando partir de uma identidade entre 

ambos, pretendem-se competentes para constituir-se como filosofias do absoluto. Desta 

forma, teríamos quatro possibilidades ou tipos de dogmatismo: um realista, um de feição 

idealista e dois para a filosofia do Absoluto ou filosofia da identidade.  

                                                        
232 Segundo Schopenhauer: “O princípio de razão nada mais é senão a forma universal do objeto enquanto tal 
(allgemeine Form des Objekt als solchen), portanto já pressupõe (voraussetzt) o objeto, logo, não vale anterior e 
exteriormente a ele, como se pudesse produzi-lo e engendrá-lo segundo a sua legalidade”. Cf., SW, I, §7, p.71.  



 105

Como existem quatro classes do princípio de razão, ou seja, quatro tipos de objetos 

passíveis de conhecimento, então, segundo Schopenhauer, teríamos quatro tipos possíveis de 

filosofia da natureza:  

1. as que têm o mundo intuitivo como problema e o princípio de razão suficiente do 

devir como organon; como exemplo teríamos: Tales, os jônicos, Demócrito, Epicuro, G. 

Bruno e os materialistas franceses;  

2. as que partem das representações abstratas e que são regidas pelo princípio de razão 

suficiente do conhecer: a filosofia de Spinoza e os eleatas;  

3. as que seguem o princípio de razão do ser (sucessão) e, portanto, adotam a 

representação do tempo (número) como ponto de partida, são elas: os pitagóricos e a filosofia 

chinesa do I-Ching;

4. as que são comandadas pela lei de motivação (princípio de razão suficiente do agir) 

e que partem dos atos da vontade motivados pelo conhecimento, são: os escolásticos, os 

defensores de um Deus-Vontade onipotente, sumamente benevolente, pessoal e capaz de 

criação ex nihil de tudo o que existe233.

Segundo Schopenhauer, a forma mais consequente deste procedimento objetivo 

(objektive Verfahren) é, propriamente, o materialismo, pois este, ao prescindir totalmente do 

sujeito na construção de sua filosofia, pressupõe apenas o espaço, o tempo e, logicamente, a 

matéria (Materie) como condições necessárias e suficientes para a correta explicação do 

mundo. Sendo assim, o materialismo teria por tarefa demonstrar como tudo o que existe pode 

ser desdobrado de um estado da matéria primitivo (einfachsten Zustand der Materie) e, por 

instrumento, a lei de causalidade.  

Ter-se-ia, no materialismo, que mostrar, então, como, por meio da lei de causalidade e 

da matéria, o mundo inteiro poderia ser engendrado e explicado. Conforme Schopenhauer: 

demonstrar como chegar ao quimismo partindo do mecanismo. Para ele, semelhante método é, 

simplesmente, circular. A petição de princípio (petitio principii) materialista seria proveniente 

do desconhecimento da verdadeira natureza subjetiva da causalidade e, portanto, também de 

seu correlato objetivo, a matéria (Materie). Esta, portanto, segundo Schopenhauer, jamais 

deveria ser pensada sozinha, independentemente do sujeito, pois que sua existência é uma 

abstração; dependente, portanto, do sujeito; acrescentada por este como correlato, na 

consideração objetiva, da representação em geral, daquilo que, numa consideração subjetiva, 

corresponde ao sujeito puro, conforme mostraremos. Assim, ir da matéria ao sujeito 

                                                        
233 Cf., SW, I, §7, p.61. 



 106

(entendimento) equivaleria, de uma certa maneira, a tomar o sujeito, a um só tempo, como 

ponto de partida e de chegada da teoria do conhecimento; ou do correlato objetivo da 

causalidade para seu correlato subjetivo, o que não seria muito, já que, segundo 

Schopenhauer, o princípio de razão impediria o isolamento e a independência absoluta de uma 

destas considerações234. Aqui, entretanto, a crítica ao materialismo é formulada de maneira 

um tanto sumária e unilateral.  

Na verdade, as distinções schopenhauerianas acerca da significação da noção de 

matéria visam a diferentes objetivos e têm diversos alvos. No que se refere ao assunto em 

questão, trata-se, segundo Schopenhauer de erguer barreiras contra o realismo, o materialismo 

e as filosofias da identidade e do absoluto (Schelling e Hegel). Veremos, então, quando 

discutirmos o complexo conceito schopenhaueriano de matéria e as dificuldades em manter a 

integridade e a coerência de sua teoria da representação, que, por um lado, a partir de Sobre a 

Vontade na natureza (Über den Willen in der Natur), de 1836, ocorrerá uma sutil mas 

importante complexificação na sua postura em relação ao materialismo (chegando a 

aproximações, possivelmente comprometedoras, nos Complementos a O mundo); por outro 

lado, que apesar das inclinações às teses materialistas, o autor procurou permanecer (e isso é 

afirmado explicitamente) fiel ao seu compromisso inicial com o idealismo transcendental, 

colocando ao intérprete - não ao juiz - de sua filosofia a difícil tarefa de, primordialmente, 

compreender o alcance de suas adesões ao materialismo, mais que simplesmente renegá-las 

como circunstanciais ou irrelevantes.  

Quanto às filosofias que partem do sujeito, Schopenhauer afirma que até seu tempo 

nenhum filósofo teria inventado nada parecido, daí neste caso poder-se apresentar apenas um 

único exemplo: a filosofia-aparente (Scheinphilosophie) de J. G. Fichte. Aqui as críticas são 

ácidas e procuram minar todo e qualquer valor que por ventura a obra fichteana pudesse ter235.

                                                        
234 É bem verdade que a coisa está longe de poder ser tão simples como, neste primeiro livro de O mundo, o 
autor dá a entender. Nos Complementos, que discutiremos quando da apresentação da teoria da representação de 
Schopenhauer, a crítica ao materialismo aparece muito mitigada e, mais importante, traz a possibilidade para, de 
maneira honesta e bem argumentada, a construção de uma interpretação do idealismo schopenhaueriano que 
mantenha, e, portanto, nunca resolva, a tensão entre idealismo e materialismo.    
235 Após a fundamental e já clássica obra de Rubens R. Torres Filho, O espírito e a letra, sobre o conceito de 
imaginação em Fichte, tornou-se impossível aceitar, sem maiores esclarecimentos, as críticas schopenhauerianas
a este. No cerne da discussão estaria, como mostramos, o problema da coisa em si, como um dos importantes 
pontos de partida do assim chamado Idealismo Alemão. A filosofia de Fichte pode ser concebida, 
primeiramente, como uma tentativa de resposta aos impasses e aporias a que chegou a filosofia de Kant, 
sobretudo após os ataques por esta sofridos, principalmente aqueles dirigidos por Jacobi, Schwab, Maimon, 
Schulze e Beck. Fichte procura se posicionar frente ao problema da fundamentação do conhecimento filosófico. 
É sabido, desde Reinhold, a dificuldade de se encontrar, a partir da primeira Crítica de Kant, um princípio 
primeiro e absoluto em que se pudesse erguer, solidamente, o edifício do saber filosófico, mesmo que talvez isso 
nunca tenha sido pretendido por Kant, na Crítica da razão pura. Embora a dissidência com Reinhold seja em 
relação ao fundamento, quer dizer, à não aceitação por parte de Fichte da representação, enquanto princípio da 



 107

De maneira geral, segundo Schopenhauer, o ataque a Fichte poderia ser reduzido ao 

suposto desconhecimento, por parte deste, do espírito da doutrina capital (Hauptlehre),

exposta na Crítica  da razão pura, o qual residiria na impossibilidade, nela mostrada, de se 

tomar o princípio de razão como uma verdade eterna (veritas aeterna), portador de validade 

incondicionada e pairando sobre o mundo sem nenhum contato com este. Fichte não teria 

percebido que o referido princípio é tão somente a forma dos objetos, os quais, nesta exata 

medida, jamais poderiam ser tomados como coisas em si. Portanto, que por meio do princípio 

de razão nunca ultrapassaremos o mundo dos fenômenos, aquilo que é relativo e dependente, 

logo, não puramente subjetivo e, tampouco, nada de absoluto. Em uma palavra: Fichte não 

teria aprendido, segundo o autor de O mundo, o verdadeiro ensinamento do mestre de 

Königsberg, a saber, que quando o sujeito é dado, imediatamente também o objeto é dado, e 

vice-versa; disso resultando que o correto começo da filosofia deve ser buscado na 

representação, portanto não no sujeito, finita ou infinitamente determinado (Fichte), nem no 

objeto (demais filosofias à exceção dos filósofos do Absoluto). Devido a semelhante 

desconhecimento, Fichte teria, finalmente, construído uma filosofia do Eu como coisa em si.  

Como o leitor já deve ter percebido, não estamos, aqui, investigando a fundo a 

pertinência das críticas schopenhauerianas, nem mesmo a validade daquelas dirigidas a Kant, 

confessadamente seu mestre. Realmente, se fôssemos investigar a legitimidade dos ataques de 

Schopenhauer a Aristóteles, aos escolásticos, aos modernos, a Kant, Fichte, Schelling e 

Hegel, ou mesmo a apenas um ou dois destes filósofos, teríamos que escrever um novo 

trabalho. Somente em relação a Kant, teríamos que repensar não apenas as críticas 

schopenhauerianas, mas sobretudo, e mais importante, até que ponto o autor de O mundo,
                                                                                                                                                                             
consciência, como fundamento de toda filosofia, e não apenas da dimensão teórica desta, Fichte parece aceitar o 
fato de que a tarefa básica da filosofia seja o estabelecimento de um princípio primeiro-último de todo o pensar. 
Portanto, partindo dos ataques às pretensões de validade da filosofia teórica de Kant, empreendidos, sobretudo, 
por Schulze e Maimon, Fichte percebe que a filosofia, ao contrário do que pensava o pensador de Könisberg, 
segundo Fichte, ainda não havia alcançado o estatuto de ciência rigorosa. Assim, parece lícito afirmar que, desde 
a disputa com Schulze (1792-1793) até à Segunda introdução à Doutrina da Ciência (1797), Fichte está 
preocupado com o problema da fundamentação última do conhecimento, o que aparece em termos do debate 
acerca da distinção entre a filosofia transcendental, a filosofia dogmática e o ceticismo. Trata-se, ali, de 
encontrar um princípio primeiro, absoluto do qual se possa derivar, “cientificamente”, toda a filosofia, tanto 
teórica quanto prática. Em outros termos, deve-se poder apresentar um princípio capaz de separar a filosofia de 
Kant da de Reinhold e a dele, Fichte, daquela dos dogmáticos e, além disso, mostrar a insustentabilidade das 
teses céticas de Schulze e Maimon. Para Fichte, a decisão entre uma postura idealista ou dogmática (realista ou 
cética) deve ser, em última instância, prática. Cada postura somente poderia refutar a adversária  caso se lhe 
concedesse seu próprio ponto de partida, vale dizer, seus pressupostos próprios e inelimináveis. Seja como for, 
segundo Torres Filho, em relação a Fichte, “a pergunta pela origem radical da representação não pode ser 
decidida no interior da razão teórica, sem essa pseudotransgressão do círculo da razão finita”. Cf., Torres Filho, 
O espírito e a letra. A crítica da imaginação pura em Fichte. São Paulo, Ática, 1985, p. 106. Portanto, a 
acusação schopenhaueriana de que Fichte teria feito coincidir a noção de Eu com a de coisa em si é, para dizer o 
mínimo, injustificada e injusta; apesar de compreensível, pela recusa do filósofo de O mundo de uma razão 
prática autônoma.



 108

legitimamente, poderia ser considerado herdeiro do pensamento daquele de Königsberg, uma 

vez que o privilégio da moral frente à teoria é a marca registrada de muitos pensadores do 

Idealismo alemão que, de resto, nada têm em comum com a posição de Schopenhauer. 

Portanto, reconhecemos a injustiça schopenhaueriana em relação a Fichte, apenas nos 

manifestamos sobre esta em particular por, talvez, ser a mais gritante. No que se refere a 

Kant, apresentamos a posição schopenhaueriana em relação à parte teórica de sua filosofia, 

restando por investigar, como faremos no próximo capítulo, os problemas presentes na 

interpretação de Schopenhauer. 

Há, ainda, as filosofias que pretendem partir do indiferenciado (Einerleiheit), da 

identidade entre sujeito e objeto e, assim, postulam a legitimidade de uma teoria do Absoluto 

através da assunção de uma intuição intelectual/racional (Vernunft-Anschauung) como fio 

condutor. Segundo Schopenhauer, entretanto, somente o entendimento (Verstand) é capaz de 

representar o mundo intuitivamente mediante a lei causal (sua função), sendo a razão 

(Vernunft) competente tão somente para pensar tais representações abstratamente, em 

conceitos, ou seja, por meio de representações de representações. Estando vetado à razão o 

acesso direto ao mundo, tanto externo quanto interno, Schopenhauer mostra que, apesar de 

não cometer o erro unilateral anteriormente criticado nos dogmatismos (realista e idealista), a 

filosofia do Absoluto une, em verdade, os dois erros anteriores, o do idealismo transcendental 

da doutrina do Eu (Ich-Lehre) de Fichte e o da filosofia da Natureza dos demais pensadores 

da tradição236.

Para Schopenhauer, portanto, o correto procedimento, em teoria do conhecimento, é 

aquele que parte da representação, da correlação originária entre sujeito e objeto e, mediante o 

princípio de razão - através de suas distintas classes e configurações - demonstra, de forma 

não dogmática (no sentido acima referido), a maneira pela qual não apenas chegamos a 

constituir um conhecimento objetivo do mundo e os limites deste mesmo conhecimento, como 

também chegamos a saber que o significado deste conhecimento e do mundo assim conhecido 

devem ser procurados em outro lugar e de uma outra forma: no mundo como Vontade e 

mediante a auto-consciência. Mas disso trataremos depois, sobretudo quando discutirmos as 

                                                        
236 É importante que não esqueçamos do esforço e, no nosso entender, da justeza da pesquisa de Jair Barboza 
que, sem transformar Schopenhauer num discípulo de Schelling ou num schellinguiano, investigou a recepção e 
assimilação, por parte de Schopenhauer, de certas noções caras à filosofia de Schelling. Em sua análise 
intertextual destas filosofias, Jair nos apresenta como “Schelling e Schopenhauer se iluminam reciprocamente 
num projeto comum de reação contra Kant e a sua negatividade crítica relacionada ao mundo inteligível em 
oposição ao mundo sensível”. Sendo a tarefa de Schopenhauer “mais crucial porque ele, servindo-se de um 
caminho aberto por Schelling no idealismo transcendental, unifica ética e estética.” Cf. Jair Barboza, op. cit., pp. 
13-14.  



 109

diferentes apresentações, por parte de Schopenhauer, da forma geral da representação

(sujeito cognoscente-objeto) em O mundo, e dos polos da representação em geral (sujeito 

puro-matéria) nos Complementos a este.



 110

2.2 Matéria: entre Ser subjetivo e Ser objetivo

Procuraremos agora apresentar um esboço do problema das significações da noção de 

matéria na filosofia de Schopenhauer: suas raízes, dificuldades, horizonte fundamental em 

que se coloca e limites. Trata-se de uma introdução ao problema, devido à sua relevância, não 

apenas para a compreensão da teoria da representação schopenhaueriana, tema da próxima 

parte do presente trabalho, mas sobretudo porque a correta intelecção do papel da matéria na 

obra de Schopenhauer, nos parece fundamental para a distinção entre explicação e 

significação em sua filosofia, a qual é, propriamente, aquilo que nosso estudo deve explicitar. 

Como a noção de matéria está intimamente implicada na articulação entre as considerações

subjetiva e objetiva do mundo, então ela será um “conceito” capital na compreensão da 

passagem possível (Übergang)237 entre o mundo considerado como Representação e 

simbolizado como Vontade. Não pretendemos, entretanto, aqui, fazer uma exposição 

exaustiva de todas as nuances envolvidas na questão, nem tampouco trata-se de apresentar 

alguma proposta de solução para a mesma, até porque acreditamos que, caso o problema da 

matéria seja tematizado de forma meramente especulativa, ele não admite solução sem 

tensões fundamentalmente comprometedoras para o pensamento único de Schopenhauer. 

Também por isso, o que pretendemos realizar agora é uma exposição inicial da questão, assim 

como a apresentação dos argumentos que possam vir a iluminar a importância da discussão 

para uma compreensão da filosofia do autor de O mundo. Segue-se, então, aquilo que 

acreditamos ser de maior relevância para o estabelecimento dos principais contornos da 

problemática acerca da matéria na filosofia de Schopenhauer, sempre tendo em vista, no 

entanto, que o que nos interessa é o papel que o(s) sentido(s) conferido(s) por Schopenhauer a 

este termo desempenhará na articulação, em sua filosofia, entre o conhecimento objetivo do 

mundo e a significação profunda de tal conhecimento. 

                                                        
237 O Prof. Jair Barboza, em sua conhecida tradução de O mundo, na nota 21, da página 274, do parágrafo 39, do 
Terceiro Livro, referente à Metafísica do Belo, explica os motivos pelos quais prefere traduzir o termo alemão 
Übergange por “gradações”, e não por “transições”, esta última, segundo ele, seria uma tradução “mais 
comportada”. Para ele, “transição” é o que, propriamente, realiza Kant, quando da passagem entre o belo e o 
sublime, no conhecido capítulo 23 da Crítica da faculdade do juízo. Ora, como em Schopenhauer não há, 
efetivamente, deslocamento de um ponto a outro, passagem, realmente, uma vez que o “sentimento do sublime”, 
em sua “determinação fundamental (Idéia intuída) é “uno” com o do belo”, então, Jair Barboza opta por traduzir 
por “gradação” o que aqui traduzimos por “passagem”. Concordamos com Jair no que se refere à Metafísica do 
Belo, mas no nosso caso trata-se de pensar uma significação possível para a relação entre a própria Vontade e 
todo o mundo da Representação. Neste caso, pelas razões que apresentaremos no presente trabalho, pensamos 
ser razoável a tradução de Übergang por “passagem”. 



 111

Como vimos, Schopenhauer relaciona os conceitos de absoluto, matéria e substância 

em algumas passagens importantes de suas obras. Já na Crítica da filosofia kantiana, no 

Apêndice à segunda edição de O mundo, ao examinar a validade da Dialética transcendental

de Kant e a possibilidade da razão alcançar um incondicionado, condição da prova onto-

cosmo-teológica, ele nos diz, como referimos circunstancialmente, algo surpreendente:  

Se os senhores [Schelling, Hegel?] querem, absolutamente, um absolutum,
gostaria, então, de colocar-lhes um nas mãos, que satisfaz a todas as 
exigências de uma tal mercadoria, bem melhor do que suas esgarçadas 
figuras de nuvens (Nebelgestalten): é a matéria (Materie). Ela é incriada 
(unentstanden) e imperecível (unvergänglich), portanto efetivamente 
independente e quod per se est et per se concipitur [o que existe por si e por 
si mesmo é concebido]. Tudo provém (aus...hervor) do seu seio e para ela 
retorna (zurück): que mais se pode exigir de um absoluto? 238

Nem é preciso lembrar que a expressão latina citada nada mais é que a própria 

definição de substância (def. III) da Ética de Spinoza e que, utilizada no ataque às pretensões 

absolutistas da razão idealista de conhecer direta e imediatamente o incondicionado, acarreta 

a vinculação da polêmica schopenhaueriana com Schelling e Hegel com a crítica que o autor 

de O mundo faz ao pensamento de Spinoza, por esse não ter visto que a origem do conceito de 

substância somente poderia ser a noção de matéria (Materie).  

Também não se deve desprezar, como importante na construção das significações do 

conceito de matéria pelo autor de O mundo, a leitura schopenhaueriana dos Princípios

metafísicos da ciência da natureza de Kant, sobretudo a definição que este fornece de matéria 

no Enunciado I do primeiro capítulo (Princípios metafísicos da Foronomia); bem como das 

definições dinâmica e mecânica da matéria nos primeiros enunciados dos capítulos segundo e 

terceiro (Princípios metafísicos da Dinâmica e Princípios metafísicos da Mecânica)239. Como 

a tese de Schopenhauer, apresentada no quarto capítulo dos Complementos, de que a 

Foronomia dos Princípios de Kant é uma conseqüência de sua tábua dos Praedicabilia a 

priori, é uma tese um tanto problemática, pelo menos à luz dos Princípios, vamos discutir a 

importância e os limites destes últimos na formatação do conceito schopenhaueriano de 

                                                        
238 Cf., SW, I, p.650. Isto é reafirmado no ensaio Sobre a liberdade da vontade, em que Schopenhauer diz que o 
“predicado de absoluto (absolut) pode ser atribuído, com toda a justiça, à matéria (Materie), uma vez que sua 
existência (Dasein) encontra-se completamente fora do domínio da causalidade”. Cf., Sobre a liberdade da 
vontade, SW, III, p.500.  
239 No Enunciado I do primeiro cap. (Foronomia) diz Kant: “A matéria é o móvel no espaço”; no Enunciado I do 
segundo cap. (Dinâmica): “A matéria é o móvel, enquanto este preencha um espaço”; e no Enunciado I do 
terceiro cap. (Mecânica): “A matéria é o móvel, e este, enquanto tal, tem uma força motriz”. Cf., Princípios, op., 
cit.



 112

matéria quando discutirmos a suposta complexificação da teoria da representação de 

Schopenhauer em O mundo e nos Complementos.

Também nos Complementos ao primeiro livro de O mundo, no capítulo quarto, Do

conhecimento a priori (Von der Erkenntnis a priori), na mesma tábua dos Praedicabilia a 

priori acima citada, parágrafo dezenove, ele diz que: “A matéria (Materie) é absoluta, isto é, 

não pode vir a ser ou perecer, daí que sua quantidade não pode ser aumentada ou 

diminuída”240.

Restaria por saber o que ele entende aqui, propriamente, por matéria. Também no 

Capítulo 6, §74 Sobre a filosofia e a ciência da natureza (Zur Philosophie und Wissenschaft 

der Natur), do segundo volume dos Parerga, Schopenhauer afirma que:

Compreende-se, agora, sob a expressão muitas vezes utilizada de absolutum,
aquilo que nunca surge (entstanden) e jamais perece (vergehn), aquilo em 
que, ao contrário, tudo o que existe consiste (besteht) e se torna (geworden 
ist); portanto, não se deve procurá-lo em espaços imaginários, mas é 
totalmente claro que aquilo que corresponde plenamente àquelas exigências 
é a matéria (Materie)241.

Mais uma vez, Schopenhauer parece conceber um espaço em seu pensamento único

para a idéia de absoluto ou de substância e, concedendo à noção de matéria este “privilégio”, 

parece indicar, por meio desse “esquecimento” por parte de Spinoza, que a crítica ao absoluto 

dos schellinguianos e hegelianos deveria partir de um diálogo rigoroso com a metafísica de 

Spinoza. Retorna, então, a pergunta: mas o que Schopenhauer compreende mesmo por 

matéria e substância? Ainda: em que consiste o sentido e qual o alcance da vinculação entre 

os conceitos de matéria, substância e absoluto? Aqui entramos em um terreno acidentado e de 

difícil penetração.

A compreensão precisa do conceito de matéria parece ser condição de inteligibilidade, 

não apenas da crítica schopenhaueriana ao absoluto dos idealistas alemães mas, igualmente, 

ela estaria na base de uma relevante complexificação na teoria da representação de 

Schopenhauer242, o que, apesar dos problemas daí advindos para a coerência do pensamento

único, talvez torne manifesta a verdadeira intenção e intuição que estariam por trás da obra, a 
                                                        
240 Cf., SW, II, p.69. 
241 Cf., Parerga, II, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, cap. 6, § 74, 99. 128-9, in: SW, V. 
242 Sabemos que a dificuldade acerca da significação do termo matéria, na obra de Schopenhauer, foi apontada já 
pelo seu mais fiel discípulo e intérprete (Frauenstädt), bem como por alguns outros pensadores dedicados ao 
árduo trabalho de decifração de seu pensamento. Assim, já em 1876 Frauenstädt, nas Neue Briefe über die 
Schopenhauersche Philosophie, discute a relação entre os diferentes significados e funções entre matéria como 
Materie e matéria como Stoff; Otto Weid em Die Materie bei Schopenhauer, 1904 e Emil Schill em Das
Problem der  Materie bei Schopenhauer em 1940, também nos chamam a atenção para o problema. Aqui no 
Brasil temos, como já citamos, o trabalho de E. Brandão. Cf. E. Brandão, op.cit. 



 113

saber: a distinção entre as condições da objetividade do conhecimento humano, por um lado, 

e, por outro e mais importante, a garantia da manutenção de um sentido moral para o mundo; 

estando a noção de matéria intimamente ligada a estes domínios.  

Tudo indica que a relevância entre os dois sentidos para o termo matéria (Materie e 

Stoff), de resto ambos presentes na primeira Crítica  kantiana, começaria efetivamente a 

aparecer com a publicação de Sobre a Vontade na natureza, em 1836, e seria sedimentada 

com a segunda edição de O mundo, em 1844, em especial nos Complementos. Pode-se, 

igualmente, acompanhar a complexificação da noção de matéria em alguns fragmentos não 

publicados referentes a essa época243. Entretanto, é preciso desde já compreender que as 

análises schopenhauerianas acerca das significações do termo matéria não são, rigorosamente 

falando, incompatíveis ou incomensuráveis, mas suas articulações conceituais dificilmente 

não deixariam um “resto” - o que, em se tratando de Schopenhauer e de seu pensamento

único, poderia constituir um considerável problema244.

Brandão, com sua tese doutoral sobre o significado da noção de matéria na obra de 

Schopenhauer, objetiva analisar, cronologicamente, segundo ele, as modificações sofridas 

pelo conceito de matéria ao longo da constituição do pensamento do autor de O mundo.

Operando o que ele designa por exercício de decantação, trata-se ali de empreender um 

estudo das supostas influências e intenções de Schopenhauer, visando a construção de uma 

estratégia de compreensão daquilo que, strictu sensu, conforme Brandão, é algo contraditório,

a saber: a teoria da representação de Schopenhauer. Tomando o texto Sobre a Vontade na 

natureza245 como um importante momento para se compreender a necessidade de revisão no 

conceito de representação na filosofia de Schopenhauer, a intenção do autor dirige-se, então, 

para a apresentação de uma lectio purissima - termo inspirado na interpretação kantiana de 

Lebrun - do significado, papel e limite da noção de matéria na obra do autor de O mundo. Sua 

                                                        
243 Cf. Devido à enorme dificuldade que encontramos na obtenção dos Handschriftliche Nachlaß (no caso, os 
Berliner Manuskripte, 1818-1830, HN, III, frag.263), utilizamos neste trabalho a tradução para o inglês. No 
fragmento em questão (263), trata-se do diálogo imaginário entre matéria (Matter) e sujeito cognoscente (Subject 
of Knowing), de resto reproduzido no cap. 1 dos Complementos, intitulado: Sobre o ponto de vista fundamental 
idealista (Zur idealistischen Grundansicht). Retornaremos a este diálogo, Cf., Schopenhauer, Manuscript 
remains. Edited by Arthur Hübscher, Translated by E. F. J. Payne, in Four Volumes. Vol. III. Berlin
Manuscripts (1818-1830). New York, Berg, 1989, pp.687-688. Cf.tb., SW, II, cap.1, pp.29-30. 
244 Cf., E. Brandão, A concepção de matéria em Schopenhauer e o Absoluto, in: João Carlos Salles (Org.). 
Schopenhauer & o idealismo alemão, Salvador, Quarteto Editora, 2004. 
245 Brandão utiliza o conjunto das obras schopenhauerianas tendo o cuidado e a atenção na leitura das diferentes 
edições das mesmas e, mediante um estudo das divergências e oscilações de noções fundamentais para a 
filosofia de Schopenhauer, constrói uma interessante argumentação para defender, a partir do problema em torno 
da noção de matéria, a existência de uma tensão no pensamento do autor de O mundo, entre uma ontologia pré-
crítica e uma epistemologia crítica de rosto kantiano, o que levaria a caracterização do estatuto da filosofia de 
Schopenhauer como um ideal-materialismo. Cf., E. Brandão, A concepção de matéria na obra de Schopenhauer,
op. cit., p.299. 



 114

tese nasce, segundo ele, à sombra de uma suspeita e caminha, lenta e progressivamente, para 

uma certeza. A suspeita de que a noção de matéria tem um significado mais amplo na 

filosofia schopenhaueriana do que aquele que lhe é comumente atribuído; e a certeza de que 

tal noção adquire, pouco a pouco, um estatuto central no seu pensamento e desempenha uma 

função determinante em sua metafísica da Natureza. O que o autor pretende mostrar, 

finalmente, é que apesar das inegáveis oscilações (talvez mesmo contradições) na filosofia de 

Schopenhauer, de seus recuos, mudanças e escolhas, estamos diante de um pensamento em 

que tais deslocamentos fazem sentido, pelo menos na maioria das vezes. Que vezes são essas 

e como tais contradições e ambigüidades podem chegar a constituir um sentido é a tarefa que 

Brandão propôs-se realizar.

Para o nosso objetivo, como afirmamos acima, a análise cronológica das edições das 

obras de Schopenhauer pode ser dispensada em nome da comparação das edições 

consolidadas das mesmas, já que o que visamos é tão somente mostrar como se poderia ler a 

diferenciação entre os pontos de vista acerca do mundo como uma distinção entre conhecer e

interpretar ou entre conhecimento e significação e, assim procedendo, talvez fosse possível 

atenuar a acusação de ontólogo pré-crítico perpetrada contra o autor de O mundo. Em todo 

caso, estaremos aqui sempre atentos e abertos ao diálogo com a interpretação de outros 

autores que interpretam a filosofia schopenhaueriana mais ou menos no mesmo horizonte, 

como Riconda, Methling246, etc.  

Nossa primeira diferença, em relação à posição escolhida por Brandão, é 

metodológica: não adotamos um ponto de vista genético, mas conceitual, na compreensão da 

questão. Isto não quer dizer, por outro lado, que Brandão não lance mão de análises 

conceituais em sua tese, ele o faz com frequência, e de forma rigorosa; quer apenas enfatizar 

que o próprio objeto de estudo que Brandão toma para si, o impulsiona para a gênese e o 

desenvolvimento dos conceitos utilizados por Schopenhauer. A segunda diferença, que ficará 

mais clara na segunda parte deste trabalho, diz respeito à ênfase que conferimos à distinção 

entre ser objetivo e subjetivo e considerações subjetivas e objetivas, o que nos levará a 

postular uma diferenciação entre epistemologia, transcendentalmente mediada (pergunta pelo 

ser objetivo a partir das considerações subjetiva e objetiva), e metafísica propriamente dita, 

metafísica da Vontade (pergunta pelo ser subjetivo das coisas). Isto por um lado; por outro, a 

distinção que operamos entre forma geral das representações particulares e condição

                                                        
246 Cf., A. Methling, Das Realitätsproblem im Denken Schopenhauer: eine Untersuchung zur Struktur seines 
Systems, Aachen, Verlag Schaker, 1993; G. Riconda, Schopenhauer interprete dell´ocidente, Milano, U. Mursia 
& C., 1999.   



 115

fundamental da representação em geral, se não resolve, talvez pelo menos mitigue a tensão 

entre ontologia pré-crítica e epistemologia crítica analisada por Brandão. Em todo caso, isto 

permitir-nos-á propor que se tome a Vontade, a partir do pensamento de Schopenhauer, como 

uma hermenêutica da representação, e a metafísica como hermenêutica da experiência.

Claro, retornaremos a esse ponto.  

Passamos então à discussão sobre em que sentido a noção de matéria é responsável 

pela transformação acima referida e quais problemas tal significação deveria ajudar a 

equacionar.

O termo matéria (Stoff; Materie) não tem, real e textualmente, um sentido unívoco ao 

longo da obra de Schopenhauer. Pelo contrário, tal noção se compreende a partir de dois 

diferentes registros e, além disso, assume um papel fundamental no aprofundamento e 

complexificação que o filósofo inflige à sua teoria da representação.  

Em Schopenhauer, matéria se diz Materie e Stoff247. A primeira (Materie) é uma 

abstração, um conceito, a condição formal de toda experiência e está fundada no intelecto:

(...) a matéria (Materie) como tal (als solche) não é meramente um objeto de 
intuição (Gegenstand der Anschauung), mas somente do pensamento (des
Denkens) e é, portanto, propriamente uma abstração (eine Abstraktion)248.
(...) a matéria (Materie) é, propriamente falando, não o objeto (Gegenstand)
mas a condição da experiência (Bedingung der Erfahrung), assim como é o 
puro entendimento ele mesmo....da simples matéria (bloßen Materie), 
portanto, há somente um conceito (Begriff), nenhuma intuição 
(Anschauung)249.

É indeterminada e, enquanto substância única e eterna, não nasce nem perece, ou seja, 

é absoluta e, assim, está fora do tempo e do espaço. 

1. Há somente uma matéria (Materie), e todas as diferentes matérias (Stoffe)
são diferentes estados (Zustände) da matéria (Materie): que como tal é 
chamada de Substância (Substanz).

                                                        
247 Isto, conforme vimos acima, não representa nenhuma novidade. No entanto, permanece ainda uma difícil 
questão: a suposta dívida da filosofia do autor de O mundo, sobre a noção de matéria, em relação à tradição e, 
fundamentalmente, no que se refere à obra dos autores realistas e escolásticos tardios, principalmente à filosofia 
de Francisco Suarez. Quanto a isso temos a obra pouco citada de Heinrich Aby, Schopenhauer und die 
Scholastik, de 1930; temos também os trabalhos de L. Honnefelder, Scientia transcendens: die formale 
Bestimmung der Seindheit und Realität in der Metaphysik des Mittealters und der Neuzeit, Hamburgo, Meiner, 
1990; e La métaphysique comme science transcendantale entre Moyen Âge et les Temps modernes, Paris, PUF, 
2002; Cf.tb., E. Brandão, op. cit., na qual o autor, percorrendo cronologicamente a filosofia do autor de O
mundo, procura mostrar, entre outras coisas, a dívida do alemão com Aristóteles, Plotino, Tomás, Bruno e 
Suarez.   
248 Cf., SW, II, cap., 24, Da matéria, p. 394.  
249 Idem, p. 395. 



 116

7. A matéria (Materie) não tem origem ou extinção, mas todo surgimento 
(Entstehen) e perecimento  (Vergehn) são, se dão na matéria (Materie)250.

Além disso, é conhecida por nós a priori, indiferente a repouso e movimento, 

impenetrável, é o polo objetivo do mundo como representação, do mundo tomado 

objetivamente; sendo o outro polo, o sujeito cognoscente, destituído, no entanto, das formas

de seu conhecimento. Vê-se, como já havíamos indicado acima, que o sujeito de que se fala 

na relação com a matéria, não parece ser o mesmo daquele que conhecemos na relação com o 

objeto, pois neste último “sujeito”, residem as formas de todo conhecimento particular de 

objetos, enquanto um tal, por assim dizer, puro sujeito cognoscente destituído, totalmente 

(schlechthin ohne), de todas as formas de seu conhecer (die Formen seines Erkennens)251,

jamais poderia ser identificado com o sujeito cognoscente (erkennende Subjekt), em sentido 

estrito. Daí que, quando se trata da relação sujeito-matéria, é sempre importante ter em mente 

que estamos fazendo referência a um sujeito que não se reduz ao sujeito cognoscente.

Na verdade, rigorosamente, este sujeito puro (reinen Subjekts), sujeito cognoscente 

simplesmente enquanto tal (erkennende Subjekt bloß als solches)252 nada conhece, pois não 

possui formas para isso. Portanto, se o sujeito cognoscente representa objetos particulares

através de suas formas, o puro sujeito nada conhece, compondo apenas, juntamente com a 

matéria, as condições fundamentais de toda representação intuitiva (Grundbedingungen aller 

empirischen Anschauung)253; não de toda representação particular, mas da representação em 

geral; eles (sujeito-matéria) é que, no limite, tornarão possível a afirmação de abertura de O

mundo: “O mundo é minha representação”, uma vez que o simples sujeito cognoscente nunca 

tem o mundo como objeto; o mundo não é nem pode vir a ser sua representação, já que o

mundo nunca lhe poderá ser dado nem aqui, nem agora, mas tão somente objetos, 

representações particulares.

Mas, como dizíamos, a matéria (Materie) é, em si mesma, segundo Schopenhauer, 

sem forma e sem qualidade.

13. A matéria (Materie) é indiferente a repouso e movimento; 10. Nós 
conhecemos a priori as leis (Gesetze) da substância e dos acidentes; 11. A 
matéria (Materie) é meramente pensada a priori. 12. Os acidentes 
(Akzidenzien) mudam, a Substância (Substanz) permanece (beharrt). 22. (...) 
a matéria (Materie) é tão permanente quanto impenetrável 

                                                        
250 Cf., SW, II, cap., 4, Do conhecimento a priori, p. 66-70. 
251 Cf., SW, II, cap.1, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, p.26. 
252 Cf., SW, II, Idem, p.27. 
253 Cf., SW, II, Ibidem, pp.25-28. 



 117

(undurchdringlich). 25. A matéria em si (Materie an sich) é sem forma e 
sem qualidade254.

Schopenhauer nos diz que ela, a matéria (Materie), é a condição (não a forma) do 

mundo da experiência, uma vez que ela é o ponto de conexão da parte empírica com a parte 

pura e a priori do nosso conhecimento255. Ela é a causalidade objetificada, causalidade in 

abstrato, o correlato objetivo da causalidade, sendo o corpo, na consciência-de-si, o correlato 

subjetivo, aquilo que a lei de causalidade não alcança256. É “aquilo” pelo que a Vontade, que 

constitui a essência íntima das coisas, torna-se perceptível, visível, sendo assim a visibilidade 

da Vontade, o ponto de contato, o vínculo entre o mundo como Vontade e o mundo como 

representação. Em uma palavra, todo objeto que, como coisa-em-si é Vontade, como 

fenômeno é matéria (Materie). Veremos, posteriormente, o quão importantes serão estes 

aprofundamentos e complexificações na significação do conceito de matéria, para a teoria da 

representação de Schopenhauer, e o quanto surpreende o leitor atento do §4 de O mundo,

descobrir nos Complementos a este que:  

A matéria (Materie) é, por conseguinte, Vontade ela mesma, mas já não 
mais em-si, porém enquanto ela é intuída (angeschaut), isto é, assume a 
forma da representação objetiva; portanto, aquilo que objetivamente é 
matéria (Materie), subjetivamente é Vontade”257.

Igualmente impactante é ler, logo em seguida: “Desde que a Vontade se objetiva, ou 

seja, passa (übergeht) para a representação, a matéria (Materie) é o substrato universal 

(allgemeine Substrat) desta objetivação”258. Por outro lado, matéria (Stoff) se diz dos 

diferentes estados da matéria (Materie), dos diversos acidentes da substância (Materie), dos 

distintos estados da causalidade. Neste sentido, matéria é aquilo que se determina e existe no 

tempo e no espaço, aquilo que muda, que não perdura, que nasce e perece; é nada mais nada 

menos que a própria lei de causalidade, objetivamente considerada; é, em uma palavra, 

causalidade in concreto, aquilo que possui forma e qualidade259.

Talvez, nesse sentido, a compreensão da belicosa posição de Schopenhauer em relação 

à noção de absoluto nas filosofias de Schelling e Hegel não deva desconsiderar a sua 
                                                        
254 Cf., SW, II, cap., 4, Do conhecimento a priori, p. 67-69. 
255 Cf., SW, II, cap. 24, Da matéria, p. 396. 
256 Cf., SW, III, §§ 20, 21; SW, I, §§ 7, 17, 25-27; SW, II, caps. 1, 4, 24.  
257 “Die Materie ist demzufolge der Wille selbst, aber nicht mehr an sich, sondern sofern er angeschaut wird, 
d.h., die Form der objektiven Vorstellung annimmt: also was objektiv Materie ist, ist subjektiv Wille”. SW, II, 
cap.24, Da matéria, p. 398. 
258 Idem, p.399. 
259 Sobre isto, cf. as mesmas passagens supracitadas, SW, III, § 20, 21; SW, I, § 7, 17, 25-27; SW, II, caps. 1, 4 
(Tábua dos praedicabilia a priori) , 24.



 118

concepção de matéria (Materie e Stoff), tampouco o fato de que esta se situa na gênese do 

conceito de substância e no cerne da problemática acerca do absoluto, ou seja, da 

possibilidade da existência de um lugar para este no corpo da imanência de seu pensamento

único. Tal posição, no entanto, parece adquirir maior clareza quando compreendida à luz de 

sua recepção da filosofia de Spinoza e de sua interpretação do horizonte em que se situa a 

filosofia moderna e suas análises sobre a relação entre o ideal e o real.

Acreditamos, entretanto, que a relação da filosofia schopenhaueriana com aquelas 

compromissadas com outra matriz de pensamento (realismo, ontologias pré-kantianas) deve 

ser discutida levando-se em conta não apenas a sua necessária articulação com o idealismo 

transcendental de Kant (pelo menos segundo o próprio Schopenhauer), como também com 

aquilo que o autor afirma nos Prefácios de sua obra magna, reafirmado no Apêndice a essa, a 

saber: a necessidade de se tentar uma filosofia articulada no ponto certo, diríamos nós, entre 

filosofia e sabedoria, ou seja, entre a epistemologia kantiana e as verdades fundamentais 

presentes na visão de mundo védico-platônica, por mais incrível e estranho que isso possa 

parecer. Caso se esqueça esta última exigência, então toda a suposta dimensão aporética da 

filosofia do autor de O mundo ganha contornos mais nítidos. Por outro lado, ao se levar em 

consideração a necessidade da articulação com a sabedoria dos antigos, se não soluciona, 

totalmente, tais problemas, aproxima mais o leitor, se não da letra, pelo menos do espírito da 

filosofia de Schopenhauer.

Parece tratar-se aqui também, como foi o caso entre Schopenhauer e Kant, de uma 

tensão entre letra e espírito; sendo que, para o primeiro, se levarmos a sério a sua posição em 

relação à letra da filosofia kantiana, pareceria ser mais importante a comunhão no espírito, 

mesmo que talvez o inverso é que seja o caso, ou seja, talvez Schopenhauer esteja mesmo 

mais próximo da letra de Kant, apesar da distância, do que do espírito de sua filosofia. Seja 

como for, Schopenhauer acreditava-se, espiritualmente, kantiano e, se em várias ocasiões, 

inclusive em passagens importantes de sua obra, faz referência a autores muito distantes de 

seu pensamento, pensamos que ele o faz mais no intuito de confirmar suas teses, como se as 

mesmas expressassem uma verdade que, mesmo aqueles pertencentes aos antípodas de seu 

pensamento, já teriam - pelo menos os melhores ou mais honestos entre eles, segundo 

Schopenhauer - vislumbrado, apesar deles a terem apresentado e fundamentado 

incorretamente, pois desconheciam o criticismo kantiano. Quando cita Aristóteles ou Suarez, 

nunca parece sugerir que aprendeu com eles, ou seja, que utilizou suas obras na construção da 

sua, como se para compreendê-lo precisássemos revisitar a tradição. Acreditamos que quando 

ele os cita, seu objetivo é mostrar ao leitor que, mesmo nos antigos, por mais que suas obras 



 119

difiram da sua, podemos encontrar nelas uma confirmação da sua, não na sua uma 

confirmação delas. O que o interessa é que a verdade da sabedoria seria de conhecimento 

milenar e público, independente e anterior às divisões entre realistas e idealistas. Portanto, 

pensamos que não se trata, realmente, de uma relação entre tais filosofias, mas tão somente de 

uma tentativa schopenhaueriana de confirmação de suas teses e intuições fundamentais.  

Tão relevante quanto a compreensão da polêmica schopenhaueriana contra “os neo-

spinozistas” da filosofia, parecem ser as implicações que sua concepção da noção de matéria 

acarreta em sua teoria da representação e a possibilidade de uma melhor justificação da 

distinção e “passagem” entre Representação e Vontade em sua filosofia. Com efeito, em O

mundo, e especialmente no §12 dos Fragmentos para a história da filosofia, no primeiro 

volume dos Parerga, Schopenhauer diz que o erro de todos os sistemas filosóficos anteriores 

residiu no fato de deixarem resto (Rest), isto é, deixarem algo a ser explicado. Isto, segundo 

ele, deve ser creditado à unilateralidade dos próprios pontos de partida dessas teorias, pois 

talvez esteja inscrita na própria natureza da filosofia a impossibilidade de tudo explicar, 

devendo, portanto, ser suplementada por uma Weltanschaaung que aponte para uma 

compreensão da significação oculta mas manifesta em toda explicação, em toda representação 

do mundo. Para ele, como vimos acima, começar uma filosofia quer pelo sujeito (idealismo 

não transcendental), quer pelo objeto (realismo materialista)260 leva sempre à mesma 

insuficiência, qual seja, ter que derivar e explicar o polo oposto a partir daquilo que ele não é, 

e ao qual não se deixa reduzir. Daí o inexplicável (o resto) do idealismo: o mundo objetivo, o 

real; e o inexplicável resto do realismo materialista: o mundo subjetivo, o ideal261. Por isso, 

uma filosofia que acredita não poder ou não dever deixar resto teria de partir daquilo que nem 

está no sujeito, nem no objeto, ou seja, teria de partir da representação. Esta, ainda segundo 

Schopenhauer, já contém e pressupõe a ambos, pois sua forma mais geral, primeira, universal 

e essencial é a divisão entre sujeito cognoscente e objeto. Forma geral esta a que nem o 

princípio de razão alcança, visto que este, em suas diferentes raízes, condiciona apenas as 

formas de nosso conhecimento dos objetos.  

Acreditamos que também aqui a discussão acerca do conceito de matéria parece 

adquirir fundamental relevância, pois podemos verificar a importante discrepância na noção 

mesma de representação quando comparamos a formulação desta no segundo parágrafo de O

                                                        
260 Sobre a classificação dos sistemas filosóficos, cf. SW, I, § 7; SW, II, caps. 1, 12. 
261 Não confundir mundo objetivo e subjetivo com ser objetivo e subjetivo. O primeiro significa apenas a 
duplicidade dos pontos de vista, duas considerações sobre o mundo; ambas, portanto, dizendo respeito apenas à 
representação, ou seja, ao ser objetivo das coisas. O segundo, por sua vez, implica uma distinção mais 
importante, a própria distinção entre Representação (ser objetivo) e Vontade (ser subjetivo).  



 120

mundo com aquela fornecida por Schopenhauer no capítulo primeiro dos Complementos,

intitulado Sobre o ponto de vista fundamental idealista (Zur idealistischen Grundansicht).

Em O mundo, §2, ele diz que: 

(...) o mundo como representação, único aspecto (Hinsicht) no qual agora o 
consideramos, possui duas metades essenciais, necessárias e inseparáveis 
(zwei wesentliche, notwendige und untrennbare Hälften). Uma é o objeto
(Objekt), cuja forma é espaço e tempo e, mediante estes, pluralidade. A 
outra, entretanto, o sujeito (Subjekt), não se encontra nem no espaço nem no 
tempo, pois está inteiro e indiviso em cada ser que representa262. Grifo nosso.

Comparem-se estas metades da representação com os polos apresentados no primeiro 

capítulo (Zur idealistischen Grundansicht) dos Complementos  ao primeiro livro (§§1-7) de O

mundo:

O mundo como representação, o mundo objetivo tem, portanto, dois polos 
opostos (Kugel-Pole), a saber: o sujeito cognoscente (erkennende Subjekt),
pura e simplesmente sem (schlechthin ohne) as formas de seu conhecer ( 
Formen seines Erkennes), e a matéria bruta (rohe Materie), sem forma nem 
qualidade. Nenhum destes pode ser conhecido (unerkennbar); o sujeito, 
porque é quem conhece; a matéria (Materie) porque, sem forma nem 
qualidade, não é passível de ser intuída (angeschaut). No entanto, ambos 
[Sujeito-Materie] são as condições fundamentais de toda intuição empírica
(Grundbedingungen aller empirischen Anschauung). Assim, frente à matéria 
(Materie) bruta, informe e plenamente morta [destituída de vontade 
(willenslosen)], que nunca é dada na experiência, embora pressuposta 
(vorausgesetzt) em toda experiência, encontra-se, em sua frente, como seu 
puro reflexo (reines Widerspiel gegenüber), o sujeito cognoscente 
(erkennende Subjekt), simplesmente enquanto tal (bloß als solches), que 
constitui o  pressuposto de toda experiência (Voraussetzung aller 
Erfahrung)263. Grifo nosso.

Ainda em referência aos polos subjetivo e objetivo do mundo, parece sintomático que, 

no mesmo capítulo primeiro dos Complementos, Schopenhauer afirme que, do ponto de 

partida (Ausgangspunkt) subjetivo, pode-se dizer que “o mundo é minha representação”264; e 

que, do ponto de partida objetivo, estaria igualmente justificado quem afirmasse que “o 

mundo é matéria (Materie), ou melhor, somente a matéria (Materie) existe pura e 

simplesmente [dado somente ela não está submetida ao vir a ser e perecer] ou tudo o que 

existe é matéria (Materie)”.265

                                                        
262 Cf., SW, I, §2, p. 34. 
263 Cf., SW, II, cap.1, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, pp. 26, 27 
264 Cf., SW, II, cap. 1, p. 25. 
265 “Allerdings nämlich steht  dem subjektiven Ausgangspunkt “die Welt ist meine Vorstellung” vorläufig mit 
gleicher Berechtigung gegenüber der objektive “die Welt ist Materie” oder “die Materie allein ist schlechthin” 
(da sie allein dem Werden und Vergehn nicht unterworfen ist) oder “alles Existierende ist Materie”” Idem. p. 25  



 121

O que está em jogo, na suposta oscilação acima referida, é a própria unicidade do 

conceito de sujeito na filosofia de Schopenhauer. Por um lado, e todo o primeiro livro de O

mundo corrobora tal afirmação, o sujeito é sempre sujeito cognoscente e, através de suas 

formas, conhece objetos. O objeto, por sua vez, é sinônimo de representação e fenômeno. Por 

outro lado, a partir da duplicidade da noção de matéria, ficamos sabendo de um sentido mais 

fundamental, subjacente à relação entre sujeito e objeto, que é a relação entre sujeito e 

matéria. Esta última, claro, não é um objeto, já que não pode ser intuída; portanto, 

rigorosamente, não pode ser uma representação empírica do sujeito cognoscente. Assim, nem 

o sujeito de que fala Schopenhauer, nos Complementos, deve ser entendido no sentido do 

primeiro livro de O mundo, nem a matéria pode ser compreendida como objeto. O primeiro 

(sujeito puro ou simplesmente enquanto tal), porque sem suas formas, não pode conhecer 

nenhum objeto, nem a matéria enquanto objeto. A segunda (Materie), porque sem forma e 

sem qualidade, não se deixa capturar em nenhuma intuição. Portanto, se em O mundo

sabemos que as metades essenciais de toda representação são sujeito e objeto, nos 

Complementos, sabemos que as condições fundamentais de toda intuição empírica, portanto 

de toda representação particular de objetos, são sujeito e matéria (ou sujeito puro e matéria).

Passamos, finalmente, do nível das formas fundamentais de toda representação particular,

para o nível, mais profundo, das condições fundamentais da representação em geral.

Portanto, a rigor, não acreditamos que haja, propriamente, um deslocamento ou 

oscilação nos conceitos de sujeito e objeto, já que nem o sujeito puro é sujeito cognoscente,

nem a matéria é objeto. Claro, há uma complexificação, aprofundamento, construção de 

novos conceitos - ou distinção de níveis de análise - e, como Schopenhauer deixa muita 

margem para interpretações diferentes (basta analisar o diálogo entre sujeito e matéria266), 

entendemos ser bastante razoável que se pense tratar de um mesmo conceito com duas 

significações em um mesmo nível; porém não é, conforme nossa interpretação, o que 

acontece. Trata-se, segundo pensamos, de uma tentativa schopenhaueriana de fundamentação 

da sua teoria da representação, tal qual apresentada em O mundo.

Realmente, a teoria em questão, da forma como foi apresentada em O mundo, não era 

suficiente para garantir a verdade mais fundamental do idealismo transcendental (o mundo 

como representação do sujeito), pois a mesma nada afirmava da representação em geral, de 

suas condições fundamentais. Schopenhauer parece estar, em sua obra magna, desde 1818, 

sempre preocupado com a explicitação e a justificação das condições inelimináveis de todo 

                                                        
266 Cf., Manuscript, III, frag.263, pp.687-688; SW, II, cap.1, pp. 29-30. 



 122

conhecimento humano de objetos, não com as condições de possibilidade do mundo da 

representação mesma, ou seja, do mundo como representação, mas sim com as condições da 

representação dos objetos no mundo. Em síntese: na seção epistemológica de O mundo,

Schopenhauer estava interessado em descobrir as condições da objetividade das 

representações particulares, da objetividade, por assim dizer, dos objetos; nos 

Complementos, ele está preocupado em estabelecer as condições fundamentais de todo o

mundo da representação, da representação em geral, segundo ele, seus andaimes 

fundamentais (Grundgerüst)267. Em todo caso, voltaremos a esse tema quando discutirmos as 

noções de metafísica na obra de Schopenhauer.

Constata-se, assim, a discrepância entre tais investigações (a de O mundo e a dos 

Complementos) e a mudança de nível e de perspectiva que a noção de matéria (Materie)

parece provocar na teoria da representação schopenhaueriana, pois, no segundo parágrafo da 

sua obra capital, temos o sujeito cognoscente e o objeto como as formas gerais da 

representação, sendo espaço e tempo as formas às quais está submetido o objeto. Trata-se, 

pois, das metades essenciais da representação intuitiva, daquilo que está submetido ao 

princípio de razão suficiente e, portanto, à causalidade. Nos Complementos, por sua vez, 

aparecem sujeito e matéria (Materie) como polos do mundo268. Agora, Schopenhauer, numa 

mudança fundamental de perspectiva, refere-se não à representação intuitiva, mas à 

representação em geral, já que sujeito e matéria (Materie) são aqui apresentados como 

estando fora do tempo e do espaço, ou seja, além (ou aquém) da vigência do princípio de 

razão. Como conciliar tais divergências, mantendo a simetria exigida pelo pensamento único,

parece ser o núcleo do problema.

Tão importante quanto o que foi acima apresentado é encontrar, no mesmo capítulo 

primeiro dos Complementos ao livro introdutório de O mundo, aquela unilateralidade, isto é, o 

suposto erro comum a Spinoza e aos realistas materialistas, bastante atenuada, senão mesmo 

diluída, o que, por si só, já nos faz pensar. Schopenhauer afirma que: 

O erro fundamental (Grundfehler) de todos os sistemas é o desconhecimento 
desta verdade: que o intelecto (Intellekt) e a matéria (Materie) são correlatos 
(Korrelata), quer dizer, que cada um deles existe em relação ao outro, que 
nascem (stehn) e morrem (fallen) juntos, que um é apenas o reflexo do outro 
e ambos são uma mesma coisa (sie eigentlich eines und dasselbe)
considerada a partir de dois lados opostos (zwei...Seiten betrachtet); e esta 

                                                        
267 Cf., SW, I, cap.1, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, p.27. 
268Entretanto, como veremos posteriormente, o problema da matéria não implicará apenas a necessidade de uma 
fundamentação na teoria da representações particulares, intuitivas, de Schopenhauer, mas de sua teoria da 
representação como tal, representação em geral. 



 123

coisa - digo antecipadamente - é o fenômeno da Vontade ou da coisa-em-si. 
Ambos são, portanto, secundários (sekundär); daí que a origem (Ursprung)
do mundo não se pode procurar em nenhum deles. Todos os sistemas, porém 
(com exceção do de Spinoza), devido a este desconhecimento, colocaram a 
origem de todas as coisas em um deles269.

Talvez isto se coadune bem com o fato de Schopenhauer, numa passagem, para nós 

importante, dos Parerga, no Esboço de uma história da teoria do ideal e do real, afirmar que: 

...Spinoza sustenta, manifestamente, um inegável idealismo transcendental 
(unverkennbaren transzendentalen Idealismus), a saber: um conhecimento, 
que embora seja puramente geral, das verdades, exposto com clareza por 
Locke e especialmente por Kant, quer dizer, uma verdadeira diferenciação 
entre o fenômeno e a coisa-em-si e o reconhecimento de que somente o 
primeiro nos é acessível270.

Afirmação sumamente surpreendente se cotejada com outras passagens de sua obra 

capital, e mesmo com outros escritos (já aqui supracitados)271, em que as críticas a Spinoza 

recaem sobre seu realismo, seu materialismo inconsciente, seu panteísmo e seu otimismo.  

O que se pode constatar do que vem sendo discutido é que a concepção 

schopenhaueriana de matéria parece ter provocado uma necessária distinção de níveis em sua 

filosofia e, a partir disso, uma verdadeira complexificação em sua teoria da representação, no 

sentido de que esta, tal como apresentada em O mundo, será retrabalhada na direção de uma 

teoria da representação em geral, das condições fundamentais de toda intuição empírica, ou 

seja, na mudança do nível das formas gerais subjacentes a toda representação particular, para 

o nível das condições últimas - subjetiva (sujeito puro) e objetiva (Materie), os andaimes

fundamentais de todo o mundo da representação - da representação em geral. Isso deverá 

tornar possível, esperança schopenhaueriana, a realização de sua sonhada analogia (Analogie),

passagem (Übergang) ou trânsito (Übertragen) entre o mundo como Representação e o 

                                                        
269 Cf., SW, II, cap.1, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, p. 27; grifo nosso. 
270 Cf., Parerga, I, Esboço, SW, IV, p. 20 
271 E que dizer desta passagem de sua tese doutoral? “Spinoza, embora não tenha apurado este assunto (trata-se 
do debate entre idealismo e realismo-materialismo) e por isso não tenha chegado a conceitos claros, 
compreendeu muito bem a relação entre objeto e sujeito como uma relação tão essencial para eles, que é 
absolutamente a condição (durchaus Bedingung) que permite pensá-los, por isso a expôs como uma identidade 
do cognoscente e do extenso (Ausgedehnten) na única substância que existe” Cf., Sobre a quádrupla raíz, § 19, 
pp. 47-8, SW, III, edição de 1847. Ou ainda, desta de O mundo (SW, I, § 16, p. 138): “Em honra de Spinoza eu 
devo mencionar que seu senso de correção, ao contrário, explicava todo conceito ordinário como tendo se 
originado da confusão do que foi conhecido intuitivamente”. Enfim, Spinoza idealista, um inegável idealista 
transcendental? Mas ele não foi, como  já vimos, um “materialista inconseqüente”? Como entender, então, o 
estatuto da filosofia de Spinoza, segundo Schopenhauer? Claro, este não é o objeto próprio de nosso trabalho, 
mas talvez fosse interessante seguir a pista, já aberta por Jair Barboza em relação à interface entre as filosofias 
de Schelling e Schopenhauer, fazer recuar um pouco o estudo e investigar a recepção e assimilação da obra de 
Spinoza por parte do autor de O mundo, até porque, conforme este, Schelling seria um neo-spnozista.  



 124

mundo como Vontade e, assim, poder afirmar que o que, objetivamente (ser objetivo), é 

matéria, subjetivamente (ser subjetivo), é Vontade.

O que importa é, reafirmamos, percorrer as edições consolidadas da obra de 

Schopenhauer, empreender uma minuciosa análise do significado e do alcance das noções de 

matéria e representação, objetivando investigar a real existência de mais de um nível na teoria 

da representação de Schopenhauer.  

O que faremos a seguir será uma retomada da filosofia kantiana e, a partir dela, uma 

problematização rigorosa em torno dos problemas da analogia e da matéria no pensamento de 

Schopenhauer para, então, tentarmos elucidar as condições e os termos da distinção na 

filosofia schopenhaueriana, fundamental a nosso ver, entre explicação de fenômenos e 

compreensão de sentido.

Schopenhauer, acreditamos, tinha plena consciência das dificuldades envolvidas no 

processo de fundamentação de sua metafísica da Natureza. Em todo o livro segundo de O

mundo, encontramos o filósofo às voltas com tais obstáculos. O problema consiste em como 

podemos chegar a conhecer o conteúdo mesmo das representações intuitivas, suas 

determinações fundamentais, suas significações mais profundas. Trata-se do problema do 

acesso, de como se pode chegar a “conhecer” aquilo que é totalmente independente do 

princípio de razão, “aquilo” que difere, toto genere, da representação.

Já no início do segundo livro de O mundo, Schopenhauer reconhece que nem a 

matemática, nem as ciências da natureza podem nos propiciar um conhecimento do sentido 

das representações. A primeira está incapacitada pelo fato de tratar as representações apenas 

na medida em que as mesmas preenchem o tempo e o espaço (terceira classe), mas nunca nos 

dirão coisa alguma acerca da qualidade, do conteúdo, do significado daquilo que não se deixa 

submeter ou constituir pelas formas da representação. As segundas, as ciências naturais, as 

quais são por ele divididas em morfologia e etiologia, estão impossibilitadas de fornecer tal 

conhecimento, pois resumem-se a saberes descritivo-classificatórios (morfologia) e 

explanatórios (etiologia)272. Em uma palavra, a etiologia está condenada à vigência da lei de 

causalidade, já que seus objetos pertencem à primeira classe de representação para o sujeito. 

                                                        
272 A morfologia trabalharia tão somente descrevendo as formas e figuras permanentes que assume a matéria 
(Materie) e classificando-as segundo uma unidade de plano, não indo além disso, ou seja, nada podendo dizer 
acerca da maneira como tais figuras surgem, como tais formas entram em cena e dominam a matéria (Materie). 
A etiologia, por seu turno, estaria condenada à mera explanação da causa a partir do efeito, ou seja, apenas seria 
capaz de dizer como, a partir de uma determinada regra imutável, um dado estado da matéria se segue de outro 
sem, no entanto, nada dar a conhecer sobre a matéria (Materie) mesma, a substância de que tais estados são 
apenas acidentes. Cf., SW, I, §17.



 125

Desta maneira, para aquele que permanecer no horizonte do saber científico, o mundo será um 

hieróglifo indecifrável.

Na verdade, a relação da filosofia de Schopenhauer, em especial de sua metafísica da 

Natureza, com as ciências empírico-analíticas será algo fundamentalmente importante para se 

compreender, adequadamente, o sentido da expectativa schopenhaueriana de que sua 

metafísica poderia ser, de uma certa forma, corroborada pelas ciências de sua época (e mesmo 

das futuras), mais propriamente, pela física (astronomia), pela fisiologia e anatomia. Assim, 

veremos emergir a importância de um texto como Sobre a vontade na natureza, como uma 

obra ineludível para a elucidação da significação mais íntima da tese schopenhaueriana das 

objetivações da Vontade na natureza, central em todos os sentidos. A manifestação da 

Vontade na matéria, por meio da causalidade, será imprescindível para a classificação das 

ciências oferecida nos Complementos. Isto implica que a relação entre as ciências, a teoria da 

representação e a metafísica da Vontade de Schopenhauer sofrem, de uma forma ou de outra, 

a influência de sua compreensão do significado concedido à noção de matéria (Stoff; Materie).

Nem poderíamos esperar algo diferente, pois, se como afirmamos, caberá à noção de matéria 

a articulação entre conhecimento e compreensão, Representação e Vontade, na obra de 

Schopenhauer, então a complexificação do papel e do sentido daquele termo no pensamento 

schopenhaueriano implicará a necessidade, por parte do intérprete, de mais um esforço na 

tentativa de intelecção das noçoes de analogia, limite, passagem e, por fim, de mistério na 

filosofia do autor de O mundo, conforme veremos na segunda parte de nosso trabalho.

Retornando às insuficiências da etiologia e da morfologia para abrir janelas no véu de 

Maia, pode-se perguntar, então, pelo tipo de procedimento capaz de tornar o sentido do 

mundo permeável à consciência (auto-consciência)273.

Em O mundo, o sujeito volente (Wollendes) aparece como indivíduo (Individuum),

cujo corpo será então o ponto de contato entre o mundo como Representação e o mundo como

                                                        
273Schopenhauer, já na sua tese doutoral (§ 43), percebe o problema e encontra, descobre ou inventa uma solução 
que antecipará a demonstração (ou procedimento analógico) de justificação adotado mais tarde em O mundo.
Partindo da identidade do sujeito cognoscente com o sujeito volente e da concepção do motivo (Motiv) como 
causa (Ursache), o autor pode afirmar que aquilo que pareceria, visto de fora, uma qualidade oculta, ou seja, a 
essência da causalidade, pode ser conhecido, desvelado, descoberto, explicitado a partir do momento em que 
tomamos consciência do mecanismo íntimo, interno daquela atuando em nós próprios por meio dos motivos, da 
lei de motivação. É assim que a motivação é concebida como a causalidade vista por dentro. Agora, se tomarmos 
o caminho inverso, aquele que parte de “dentro para fora”, de nós mesmos para os objetos e suas relações no 
mundo, podemos desvendar o mistério, o segredo do mundo. Aquilo que descobrimos em nós como nossa 
essência mais íntima, deve também ser tomado como a verdade do mundo: se somos vontade, o mundo também 
deve ser. Já na tese aparece, portanto, a sombra da analogia apresentada em O mundo. Sobre este ponto, parece 
mesmo ter havido algumas alterações e/ou correções da primeira edição (1813) para a segunda edição (1847) da 
tese de doutorado de Schopenhauer, mas permaneceremos consultando a edição consolidada de Sobre a 
quádrupla raiz, isto é, a segunda edição, de 1847, pelos motivos citados acima. 



 126

Vontade. O corpo é, assim, segundo Schopenhauer, representação para o sujeito e vontade 

para o indivíduo.274 Por isso, ele denomina o corpo como objetidade da Vontade (objektität 

des Willens), podendo, então, tentar a analogia e o trânsito da descoberta do corpo do 

indivíduo como objetidade imediata da Vontade, para a idéia do próprio mundo como 

Vontade. O que garantiria a validade do procedimento seria, no início do segundo livro de O

mundo, uma espécie de redução ao absurdo: ou o mundo é Vontade, e meu corpo é apenas 

uma de suas objetivações, ou devemos nos contentar com o solipsismo, o egoísmo teórico o 

qual, apesar de irrefutável teoricamente, segundo Schopenhauer, leva praticamente a um 

absurdo, seu interesse seria meramente psiquiátrico275.

De todo modo, não pretendemos, pelo menos não aqui, problematizar a legitimidade 

do procedimento analógico de Schopenhauer. Tudo isso será visto em detalhes na segunda 

parte do trabalho. Aliás, o procedimento analógico pode ser enfrentado a partir de distintas 

perspectivas: pela idéia de causalidade (articulação entre primeira e quarta classes de objetos, 

ou seja, pela vinculação entre a lei de motivação e a lei de causalidade); pela apreensão do 

mundo como macrantropos (Makranthropos); pelo pensamento único (mútua pressuposição 

entre metafísica da Natureza, do Belo e dos Costumes); pela noção de matéria (Materie), etc. 

O que nos interessa, no momento, é tão somente equacionar/introduzir o problema, de resto 

sempre de difícil compreensão, que parece originar-se de tal procedimento. É que, como 

condição de possibilidade da analogia, para que ela funcione, Schopenhauer terá de elaborar a 

tese dos graus de objetivação da Vontade276. Segundo ele, a Vontade se objetiva na natureza 

                                                        
274 Schopenhauer diz que “a palavra do enigma (Rätsels) é dada (gegeben) ao sujeito do conhecimento (Subjekt 
des Erkennens) que aparece como indivíduo (Individuum). Tal palavra se chama Vontade. Esta, e tão somente 
esta, fornece-lhe (gibt ihm) a chave (Schlüssel) para o seu próprio fenômeno, revela-lhe (offenbart ihm) a 
significação (Bedeutung), mostra-lhe (zeigt ihm) a engrenagem interior (innere Getriebe) do seu ser, de seu agir, 
de seus movimentos”. CF., SW, I, § 18, p. 157. Grifo nosso. Já se começa a perceber, desde o começo, a 
dificuldade da argumentação. É impressionante como Schopenhauer é sucinto, pelo menos em O mundo, na 
apresentação do cerne mesmo da justificação de sua metafísica da Vontade. Cf., tb., SW, I, § 19-22. 
275 Segundo Schopenhauer, uma outra garantia da legitimidade da analogia poderia ser encontrada no método por 
meio do qual ela, a essência íntima do mundo, foi descoberta, ou seja, o método analítico. No §24 ele diz: “nós, 
diferentemente, que aqui intentamos não etiologia mas filosofia, isto é, não conhecimento relativo, mas 
incondicionado (unbedingte), da essência do mundo, escolhemos o caminho oposto (não partindo do princípio 
de razão, da pergunta pelo como, mas da pergunta pelo quê) e partimos daquilo que nos é de imediato conhecido 
da maneira mais completa e plenamente confiável, daquilo que nos é mais próximo, para então compreendermos 
o que é distante, unilateral e mediato”. Cf., SW, I, §24, pp. 189-190,. Idem, p.149; grifo nosso.
276 Jair Barboza parece defender a tese de que a metafísica dogmática e imanente pretendida por Schopenhauer, 
metafísica situada a meio termo entre a onisciência dogmática dos modernos e o desespero advindo do 
negativismo da primeira Crítica kantiana, vai buscar na filosofia da Natureza de Schelling “um prius
inconsciente e volitivo do mundo independente do eu que reflete, das formas cognitivas da consciência, embora 
com dificuldade o admitisse, preferindo agradecer a inspiração de sua metafísica antes a Platão e Kant” (cf. Op. 
cit., p. 103). O que Jair Barboza demonstra é que o âmago da metafísica do segundo livro de O mundo, quer 
dizer, a analogia (transpassagem) entre o que aprendemos em nós mesmos como sendo nossa própria essência e 
a essência mesma do mundo, é um “procedimento semelhante ao da intuição intelectual da filosofia-da-natureza, 
que leva à concepção das idéias por trás das quais se encontra também o uno, só que definido como identidade 



 127

em variados graus (Idéias): como força no mundo inorgânico, espécies nos vegetais e caráter

nos animais. Em resumo, temos, ao que parece, dois processos de determinação277. O primeiro 

determina, objetiza a Vontade em variados graus ou Idéias, objetidades imediatas (forma 

substantialis), em cujo nível mais baixo estão as forças naturais e, no mais elevado, estão os 

caracteres. O segundo é aquele por meio do qual a Idéia (objetidade imediata da Vontade) se 

objetiva e se multiplica em um sem número de fenômenos. Quem rege a ordem do 

aparecimento, de entrada em cena no mundo destes fenômenos é a lei de causalidade, de 

acordo com a qual espaço, tempo e matéria (Materie) são distribuídos. Trata-se, assim, de 

uma luta cega, constante e eterna das Idéias (forças, espécies e indivíduos) pela posse dessa 

matéria (Materie) comum278. A lei de causalidade é, então, quem regula o aparecimento e 

desaparecimento dos acidentes (Stoff) da substância (Materie) incriada, imperecível, imutável 

e absoluta.  

Mas então pensamos surgir um problema, na verdade não desconhecido por 

Schopenhauer: o procedimento analógico, que para funcionar parece exigir a teoria das Idéias, 

não é capaz de explicar o “primeiro” processo de objetivação da Vontade, o processo 

mediante o qual se chega às objetidades imediatas da Vontade, assim como a “tripartição” das 
                                                                                                                                                                             
sujeito-objeto [sujeito-matéria?], mas que, em momentos decisivos, é “cópula-viva”, “querer-absoluto”, numa 
palavra, “organismo universal” (grifo nosso). (Idem, p. 119, 128-129). No entanto, apesar da presença de 
intuições e conceitos schellinguianos na filosofia de Schopenhauer, não se deve pretender reduzir esta àquela. 
Jair Barboza mostra duas divergências importantes entre tais filosofias. A primeira, é que, apesar da analogia 
existente em ambas entre micro e macrocosmo, ou seja, entre o ideal e o real, Schopenhauer recusa-se a 
concebê-los como idênticos, o que não teria feito Schelling, pois ao eliminar a diferença entre a priori e a
posteriori, acabaria por ser obrigado a conceder à intuição empírica o acesso à coisa-em-si, isto é, teria regredido 
a um estágio pré-crítico, ou seja, pré-kantiano. (Ibidem, p. 114). A segunda, é que, em Schopenhauer, a Vontade 
é um ímpeto cego, impulso irracional sem origem nem finalidade, princípio sem fundamento e auto-discordante; 
em Schelling, por outro lado, a razão e o intelecto acabariam por imperar e submeter a Vontade, o princípio 
irracional do mundo. Cf., J. Barboza, Infinitude subjetiva e estética, op. cit. 
277 Schopenhauer é, no mínimo, pouco preciso aqui, pois chama a força natural, que é uma Idéia, de objetidade
da Vontade, depois de grau mais baixo de objetivação da Vontade; igualmente, a Idéia é chamada de objetidade
imediata da Vontade, de objetivação da Vontade, etc. Cf., SW, I, §§26, 27. Daí nossa hipótese de que se tratam 
na verdade, de dois processos de determinação da Vontade: o primeiro pelo qual ela se objetiza em Idéias de 
diferentes graus, ou seja, em forças, espécies e caracteres; e o segundo por meio do qual as Idéias se pluralizam 
(os vários acidentes - Stoffe - da substância - Materie), lutam pela posse da matéria (Materie) única, indestrutível 
e incriada. Seja como for, aqui é onde o conceito de matéria (Materie; Stoff) enfrentará sua prova de fogo, pois 
trata-se, nada mais nada menos, que do estatuto mesmo da metafísica da Vontade (Natureza) de Schopenhauer. 
Retornaremos, claro, a este ponto. 
278 Realmente, parece mesmo tratar-se aqui daquela auto-discórdia da Vontade consigo mesma, daquele reflexo 
de tal discordância íntima na natureza, daquela polaridade originária (Urpolarität) de que já falavam Goethe, 
Schelling e os românticos (Novalis) e de que Schopenhauer teria feito uso no vigésimo sétimo parágrafo de O
mundo sem, no entanto, reconhecer a dívida. Cf., sobre isso, Jair Barboza, Op.cit., cap.2, pp.61-97. É ainda tal 
concepção de uma Vontade una (não no sentido em que um objeto ou um conceito são unos) se objetivando (ou 
objetizando e objetivando) em Idéias e estas se “materializando” em múltiplos fenômenos, a origem e a condição 
de um pessimismo metafísico. Pessimismo, este sim, criatura schopenhaueriana, já que em seus predecessores 
alemães, a Vontade parece ser ainda, no limite, um princípio racional e condutor do mundo, como igualmente 
mostoru Jair Barboza em sua análise intertextual das obras de Schelling e Schopenhauer. Daí que a resposta ao 
problema supostamente deixado por Schopenhauer traga conseqüências para a índole e o humor fundamentais do 
seu pensamento único.



 128

Idéias, ou a própria multiplicidade dos caracteres. Há, em verdade, outros difíceis problemas 

em tal passagem referente à metafísica da Natureza schopenhaueriana: por exemplo, o papel 

desempenhado pela matéria enquanto Stoff e enquanto Materie; a função do filósofo neste 

processo todo, pois se o gênio é o “sujeito” da metafísica do Belo e o asceta, o da metafísica 

dos Costumes, quem é o “sujeito” da metafísica da Natureza? Em todo caso, é sabido que 

devemos já ter feito a “operação de catarata” kantiana e não confundir fenômeno com coisa-

em-si, ideal com real, Representação com Vontade, perguntas pelo “quê” com perguntas pelo 

“como”; mas é o próprio Schopenhauer quem pergunta e não responde: 

...de onde vem, dada a identidade e a unidade metafísica da Vontade como 
coisa-em-si, a enorme diversidade dos caracteres? A maldade demoníaca de 
um? A bondade ainda mais surpreendente do outro? (...) talvez, depois de 
mim, alguém venha esclarecer e iluminar este abismo279.

O surpreendente, aqui, é que a possibilidade de uma resposta positiva não é negada 

pelo autor, pelo contrário, é esperada. Resposta que, é de se imaginar, dificilmente a ciência 

poderia fornecer, já que esta, quando muito, opera com identidades físicas, não com as 

metafísicas. Tampouco poderíamos esperar um esclarecimento por meio de sua teoria do 

conhecimento (Livro I), uma vez que esta já parte da representação como dada e apenas 

pergunta por suas metades e formas essenciais e secundárias.

Este problema, no entanto, é apresentado, de maneira um pouco diferente, já em O

mundo. No fundamental e problemático parágrafo 27, Schopenhauer parece trabalhar sua 

metafísica em três registros diferentes. Por um lado, permanece fiel a Platão quando afirma 

que o corpo, na verdade, todas as coisas, são a objetidade e objetivações de uma única e 

mesma Vontade, ou seja, são expressões ou manifestações de Idéias. Por outro lado, aquilo 

que aqui se concebe como grau de objetivação da Vontade em uma Idéia, objetidade imediata 

da Vontade, nada mais é que a forma substantialis (aqui em oposição às formas accidentales)

dos escolásticos aristotélicos e, neste caso, talvez já não se trate apenas de arquétipos 

platônicos280.

                                                        
279 Cf., Sobre o fundamento da moral, Prefácio, p. LVII, São Paulo, Martins Fontes, tradução: Maria Lúcia 
Cacciola.
280 Aqui reside, ao que parece, um difícil problema da metafísica da Natureza de Schopenhauer, qual seja, o 
verdadeiro sentido e a real legitimidade da referência schopenhaueriana, quando trata, em uma das partes mais 
relevante do segundo livro de O mundo, da fundamentação mesma de sua metafísica, da referência, dizíamos, à 
forma substantialis dos escolásticos e sua articulação com o conceito de Idéia platônico. O autor parece sugerir, 
de maneira surpreendente, uma relação entre Idéia, matéria, substância, forma e absoluto. A conhecida 
hostilidade de Schopenhauer a Aristóteles (Fragmentos, In: SW, IV, §5) parece ter sido incorporada, sem 
maiores problemas, por alguns de seus prestigiados comentadores sem, no entanto, parecerem levar na 
consideração devida, as referências que o próprio Schopenhauer fez ao Estagirita, ao longo de sua obra, como é 



 129

A relação entre Materie (substância) e Stoff (acidente) não pode, contudo, ser 

diretamente remetida à filosofia de Aristóteles, sem antes passar pelos escolásticos, pois o 

próprio Schopenhauer diz que: “Seu parente próximo (o logos spermaticos dos estóicos) é o 

conceito de forma substantialis dos escolásticos, como aquele por meio do qual é pensado o 

princípio interno do complexo de todas as propriedades de todo ser da natureza. Seu contrário 

é a matéria prima, a matéria pura, sem qualquer forma e qualidade”281. Schopenhauer faz 

ainda referências, no que importa à compreensão da sua noção de matéria, ao extenso e 

complexo sistema de metafísica de Francisco Suarez282. Logo em seguida, ainda no parágrafo 

                                                                                                                                                                             
o caso das Vorlesungen, cap. I, Sobre o conceito de metafísica; nos Complementos, cap.17, Sobre a necessidade 
metafísica do homem; nos Parerga, II, cap. 1, Sobre a filosofia e seu método, etc. Schopenhauer parece ter 
procurado confirmação de suas teses e intuições na filosofia aristotélica, sobretudo quando pensa a relação entre 
matéria, intelecto e Vontade a partir da noção grega de èntelékeia. Para discutir a presença desse referencial 
aristotélico na filosofia do alemão faz-se necessário, ao que tudo indica, percorrer o longo processo de 
elaboração da noção schopenhaueriana de matéria e o problema da relação entre a filosofia de Schopenhauer e o 
materialismo, bem como, claro, revisitar as obras dos autores citados por ele. Este problema, no entanto, 
reafirmamos, não é o nosso, mais preocupado em explicitar e ressaltar a distinção schopenhaueriana entre entre 
explicação e compreensão do mundo, que na intelecção de como foram gestados os principais conceitos com 
que opera Schopenhauer, na construção de sua filosofia. Para um estudo do primeiro tipo, sobre a relação entre a 
matéria schopenahueriana e a ènérgeia aristotélica, Cf., E. Bloch, Das Materialismus-Problem, seine Gechichte 
und Substanz, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1977; e sobre matéria e substância, cf. M. Morgestern, 
Schopenhauers Philosophie der Naturwissenschaften, Bonn, Bouvier Verlag, 1985. Acerca da relação entre a 
filosofia de Schopenhauer e a Aristotélica, assim como com a dos neoplatônicos e escolásticos, bem como da 
significação da noção de matéria na obra de Schopenhauer, cf., E. Brandão, op.cit. O que talvez possamos 
concluir dos trabalhos realizados neste campo, é que a filosofia de Schopenhauer, caso seja interpretada 
mediante tal perspectiva, por assim dizer, comparativa, terminará por ser aporética ou, no mínimo, oscilará entre 
a tradição e a modernidade (Roger-Pol Droit) como um acrobata numa corda bamba. Preferimos, como já 
afirmamos, tentar compreender as passagens complicadas e aparentemente contraditórias de sua obra, a partir do 
conjunto da mesma, em suas edições consolidadas, assim como de suas intenções declaradas.    
281 Cf., Fragmentos, SW, IV, §6, p.70. Como se pode notar, aqui parece surgir uma complicação adicional, de 
peso, pois o conceito de matéria prima é algo de difícil compreensão ao longo da história da metafísica 
escolástica. Por sinal, o próprio autor de O mundo, ainda nos Fragmentos, diz que: “ Encontram-se 
esclarecimentos sobre a forma substantialis em Scotus Erigena, De divisione naturae, liv. 3, p.139 da edição de 
Oxford; em Giordano Bruno, Della Causa (principio ed uno) dialogo 3, p.252 e ss e, detalhadamente, nas 
Disputationibus metaphisicis de Suarez (disputatio 15, sectio I), este genuíno compêndio de toda sabedoria 
escolástica. É aí que se tem que procurar travar conhecimento com ela, e não no prolixo mexerico dos 
professores de filosofia alemães sem espírito, que são a quintessência de toda sabedoria (Schalheit) e tédio 
(Langweiligkeit).” Idem, p.70. Restaria por saber, mais uma vez, se a indicação de Schopenhauer deve ser lida 
como um convite para se tentar entender sua obra a partir do esclarecimento do pensamento de tais autores ou, 
como fazemos aqui, se se deve compreender o que ele pretende dizer como uma confirmação das teses daqueles 
autores, deduzidas, por seu turno, através de um horizonte filosófico de todo estranho àquele habitado pelo autor 
de O mundo.     
282 As citações da metafísica de Suarez na obra de Schopenhauer formam um problema adicional na construção 
do significado de seu conceito de matéria. Elas aparecem ao longo de toda a obra schopenhaueriana, como por 
exemplo na primeira edição de O mundo (SW, IV, p.70); em A quádrupla raiz do princípio de razão suficiente,
cap. II; aqui, a obra de Suarez é utilizada por Schopenhauer para a tematização do principium individuationis
(Disputatio V), a teoria das quatro causas de Aristóteles (Disputatio XII) e a noção de causa final (Disputatio 
XXIII). Toda essa aproximação, feita pelo próprio Schopenhauer, entre sua filosofia e o pensamento escolástico, 
aqui representado pela sistematização de Suarez, complexifica a tese do próprio autor de que sua metafísica é 
fundamentalmente platônica (ou neoplatônica), mas, por outro lado, indica a preocupação de Schopenhauer de 
confirmar suas teses em outro horizonte filosófico. Diga-se, de passagem, que ele mesmo não via 
incompatibilidade entre as apropriações interpretativas que faz de Suarez e o conjunto de sua filosofia, assim 
como com o espírito da mesma; aliás, tal espírito é bastante elástico e tolerante, uma vez que alimenta em seu 
seio, Platão e Kant, os Upanishades e Suarez, os Vedas, os Puranas e G. Bruno. Sobre a problematização do 



 130

27, no entanto, ele apresenta o cerne do problema a partir de um terceiro registro - esse, 

schellinguiano -, o qual, como já indicamos, foi objeto de investigação da tese doutoral, 

posteriormente transformada em livro, de Jair Barboza, sobre a recepção e assimilação da 

obra de Schelling por parte de Schopenhauer.

Trata-se do problema gerado pelo fato de que todas as Idéias (forças inorgânicas e 

figuras orgânicas) manifestam uma única e mesma Vontade, ou seja, as formas substanciais 

(Idéias) são representações de uma Vontade una que assim permanece em todos os seus 

fenômenos, numa unidade de plano (unité de plan) que perpassa toda a natureza e torna 

possível, assim, a analogia entre todas as suas formas. Vê-se que agora o procedimento 

analógico ancora-se na existência de um parentesco interior (innere Verwandtschaft) entre 

todos os fenômenos em que a Vontade se objetiva e, por isso mesmo, sua unidade tem de ser

(muß)283 por nós reconhecida. A analogia, então, pode desvelar e descobrir aquela unidade de 

plano e uma uniformidade do elemento anatômico (uniformité de l´élément anatomique)

subjacentes à natureza. A partir daqui ele passa a tratar da Polaridade sem, no entanto, 

reconhecer sua dívida em relação a Schelling e Goethe (o que seria de se esperar), mas acaba 

por fazer referência tão somente ao Yin e Yang dos chineses, à cabala e a filosofia matemática 

dos pitagóricos284.

De qualquer maneira, o procedimento analógico permanece a “pedra no sapato” de 

Schopenhauer, e este parece reconhecer isso quando diz que:

Também na escola de Schelling encontramos, em meio aos seus variados 
esforços por trazer a lume a analogia entre todos os fenômenos da natureza, 
muitas tentativas, embora infelizes, de deduzir leis naturais de meras leis do 

                                                                                                                                                                             
platonismo schopenhaueriano, cf. H. Zint, Schopenhauer und Platon. Schopenhauer Jahrbuch nº14, Heidelberg, 
1927, pp.17-41. Sobre a relação entre a filosofia de Schopenahuer (conceito de idéia) e a de S. Agostinho, cf. G. 
Mollowitz, Die assimilation der platonisch-augustinischen Ideenlehre durch Schopenhauer, Schopenhauer 
Jahrbuch, nº66, Frankfurt am Main, 1985. Não obstante, não seria prudente esquecer o solo em que a filosofia 
schopenhaueriana é construída, qual seja, a modernidade e seu horizonte teórico fundado numa epistéme em cujo 
cerne encontra-se a noção de representação e de subjetividade. Sobe isso nos diz Brandão, comentando a opinião 
de Mollowitz: “Schopenhauer liga à doutrina de Platão, além do conteúdo platônico-agostiniano da doutrina das 
Idéias, o fato, desenvolvido apenas na modernidade, de que as idéias estão relacionadas com as ciências da 
natureza. A investigação da natureza na modernidade, que começaria com Kepler, Galileu, Newton, tem raízes 
religiosas e cristãs: ao contrário do estudo de ciências na Idade Média, que tem a Bíblia como fonte da palavra 
de Deus, na modernidade ela pode ser conhecida e lida diretamente na obra de Deus, a natureza. É este o 
fundamento (...) pelo qual Schopenhauer vincula, na sua primeira apresentação de Platão, a noção de idéia com a 
divindade. Schopenhauer teria assimilado (no sentido schopenhaueriano) isto, na medida em que passou a 
descrever a idéia como objetivação da Vontade, e esta como a coisa em si kantiana.” Cf. E. Brandão, O conceito 
de matéria na obra de Schopenhauer, tese de doutorado defendida junto à Universidade de São Paulo, USP, 
2002, p. 48. Orientação: Maria Lúcia M. O. Cacciola.         
283 Cf., SW, I, p.213.  
284 Sobre isso, cf., J. Barboza, op.cit., caps. 2 e 3. 



 131

espaço e do tempo. No entanto, não se pode saber quando alguma vez uma 
cabeça genial levará a bom termo tais esforços285.

Ora, tais esforços são a essência do procedimento analógico. Um pouco mais à frente 

encontra-se, o que é raro, um Schopenhauer bem menos seguro e até um pouco humilde, 

quando este diz:

Espero ter dissipado, mediante a clareza de exposição, a obscuridade própria 
à matéria desse pensamento. Contudo, confesso que a consideração pessoal 
do leitor tem de ser a minha aliada, para não permanecer incompreendido ou 
ser mal interpretado286.

Vê-se que, aqui, o filósofo de O mundo luta para não “deixar resto” no seu 

pensamento único. Sem o recurso a Deus, já que todas as provas de sua existência repousam, 

segundo ele, num abuso do princípio de razão suficiente; e sem a possibilidade de um 

conhecimento diretamente racional, e imediatamente conceitual (intuição intelectual do 

Absoluto) do núcleo obscuro do mundo, Schopenhauer não fica acuado diante da dificuldade 

e parte para a analogia287. De qualquer modo, os problemas parecem persistir como, aliás, ele 

próprio admite.  

Schopenhauer, referindo-se à sua descoberta psicológica da suposta obsessão kantiana 

pela simetria, como responsável pela obscuridade e pela insuficiência da lógica 

                                                        
285 Cf., SW, I, p. 171. 
286 Cf., Idem, p.173. 
287 Parece claro que o problema da analogia está, por um lado, diretamente relacionado ao significado e ao papel 
que a difícil noção de Idéia desempenha no conjunto da obra schopenhaueriana, em especial na organicidade dos 
livros de O mundo. Aqui, mais uma vez, o intérprete se depara com a complexidade das fontes da metafísica da 
Natureza de Schopenhauer e, também sobre isso, a metafísica de Suarez é citada, sobretudo sua Disputatio VI,
sectio II, que trata dos universais; a Disputatio XXV, sectio I, que trata do sentido de exemplar para os 
escolásticos (tematizado por Suarez a partir da filosofia de Aristóteles) o qual se aproximaria da noção de Idéia 
em Schopenhauer (Suarez parece usar os termos exemplar e idéia como sinônimos); a Disputatio XV, sectio I,
citada por Schopenhauer no §24 de O mundo e no §6 dos Fragmentos, procura articular a noção de exemplar e a 
de forma substantialis. Apesar disso, como nos lembra Brandão, “Para tentar aproximar a posição de Suarez à de 
Schopenhauer seria necessário, no mínimo, colocar a irracionalidade da Vontade no lugar do intelecto divino e 
alojar as idéias no intelecto genial....”, ou seja, ou desfigurar a metafísica de Suarez ou violentar o ateísmo 
schopenhaueriano. Cf. Brandão, op. citada, p.81. Ora, isso significa, para nós, que é impossível aproximar, 
rigorosamente, a filosofia de Schopenhauer da de Suarez, uma vez que a irracionalidade da Vontade é, na 
filosofia de Schopenhauer, sua alma, seu espírito, seu humor, aquilo em que ele, realmente, parece ter trazido de 
inovador à história das idéias filosóficas. Metodologicamente, para aproximarmos duas filosofias construídas e 
ancoradas em referencias teóricos tão diferentes e de humores tão díspares, seria preciso, inicialmente, que se 
estivesse de posse de um critério capaz de garantir que as convergências entre elas seriam mais relevantes e/ou 
legítimas que as divergências e, isso, é muito difícil de se realizar em relação às filosofias de Schopenhauer e de 
Suarez, por exemplo. Por outro lado e, a nosso ver, mais relevante, está a dívida de Schopenhauer em relação à 
noção de analogia kantiana. Isso fica mais evidente à luz da recente apropriação de textos kantianos compilados 
por seus alunos, entre eles a assim chamada Metafísica Dohna, e outros. Voltaremos a esse ponto. Tudo isso 
revela, entretanto, a grande complexidade que está por trás das bases da metafísica da Natureza 
schopenhaueriana. 



 132

transcendental, afirma, como vimos, que “a refutação de um erro só fica completa quando se 

demonstra psicologicamente a sua gênese”288. Talvez fosse o caso de se fazer a mesma 

pergunta em relação a ele próprio: qual teria sido sua obsessão? Quem sabe, talvez, sua 

insistente recusa em que sua filosofia deixe algum resto. Filosofia entre ciência e arte, mas 

feita por um espírito de artista para artistas; filosofia como decifração do mais complexo 

enigma, do mais bem guardado segredo, o enigma do mundo. Sem transcendência e sem 

misticismo, não obstante analógica, imanente e dogmática, assim parece dever permanecer a 

filosofia enquanto metafísica289. Tudo isto, claro, não impede que se reconheça que o próprio 

Schopenhauer nunca afirmou como possível um conhecimento do ser subjetivo de todas as 

coisas; ele sempre fez questão de deixar claro os limites de nosso conhecimento e sua 

ancoragem, rigorosa, no mundo da Representação. Sempre é ressaltada por ele, explícita e 

diretamente, a condição, no fundo e em si mesma, misteriosa e obscura da coisa em si. 

Mistério e limite sempre andam juntos quando se pretende que o mundo seja tomado como

Vontade e como Representação.

Seja como for, julgamos que as referências de Schopenhauer aos autores da tradição 

realista - quer antigos, quer escolásticos - devem ser tomadas com extremo cuidado e com 

respeito ao espírito de conjunto de sua filosofia. A própria forma como tais citações são feitas 

parece, na maioria das vezes, como já afirmamos, indicar e apontar muito mais para uma 

necessidade de encontrar ora respaldo, ora inteligibilidade do que, rigorosamente, sugerir que 

seus conceitos formaram-se a partir, sobre ou em função de tais referências. Quase sempre, 

trata-se de resolver problemas de matriz especulativa e da tentativa de exemplificação, quando 

não de alguma vontade de aceitação e confirmação de seus resultados - de resto obtidos de 

maneira independente da filosofia dos antigos - mediante a comparação com conceitos 

consolidados e reconhecidos por uma outra tradição.

Acreditamos que o equacionamento do procedimento analógico deva passar por uma 

rigorosa investigação destas supostas oscilações de registro a partir de onde o autor pensa as 

relações entre sujeito cognoscente-objeto; sujeito puro-matéria (Materie), etc. A compreensão 

do sentido consolidado da teoria da representação schopenhaueriana, assim como o 

significado e o papel desempenhado pelo conceito de matéria em sua metafísica da Vontade 

podem ajudar na apreensão do significado daquilo que o autor passou a vida a defender: a 

                                                        
288 Cf., Crítica da filosofia kantiana, In: SW, I, p.608. 
289 Note-se que aqui se está apenas discutindo o acesso do filósofo ao miolo (Kern) do mundo. Para 
Schopenhauer, este saber somente será alcançado pelo gênio (artista) e pelo sábio (santo). Em todo caso 
permanece o desafio para a filosofia teórica, para a metafísica da Natureza, o problema da validade de seu 
conhecimento acerca do real. 



 133

necessidade de se construir, conceitualmente, uma filosofia que não deixasse ao relento a 

pergunta pela significação de seu próprio conhecimento e tampouco pelo sentido do mundo. 

Uma filosofia que, por mais comprometida com a exposição discursiva e rigorosa daquilo que 

podemos conhecer e de nosso conhecimento efetivo acerca do mundo, não vire, ao final, as 

costas às significações de nossas ações e de nosso saber; uma filosofia que, em uma palavra, 

não seja simplesmente escolar, mas que console e ajude a viver; uma filosofia que represente,

mas igualmente expresse o mundo. Enfim, uma filosofia que possa erguer-se e apresentar-se 

como um pensamento único.

Partindo dessa compreensão, na próxima parte do trabalho, temos por tarefa a 

investigação: 1) das nuances da noção de representação para Schopenhauer; 2) da relação 

entre teoria da representação e matéria; 3) do significado e do alcance de sua metafísica da 

Vontade; 4) metafísica que, por dever ser confirmada pelas ciências, põe ao intérprete a tarefa 

de compreender a relação entre ciência e metafísica em Schopenhauer; 5) o problema do 

acesso a essa metafísica, vale dizer, o problema da argumentação analógica; 6) e, finalmente, 

a passagem do conhecimento à interpretação, ou seja, a relação entre Representação e 

Vontade na obra consolidada de Schopenhauer, ou a relação entre os livros I e III e os livros II 

e IV de O mundo, bem como, claro, de seus desenvolvimentos nos Complementos.

Trata-se, enfim, após a apresentação do caminho que nos pode levar a O mundo e dos 

principais obstáculos a serem superados nesta trajetória, de expor e discutir as teses basilares 

da noção de Representação e de Vontade na filosofia de Schopenhauer, assim como a 

passagem e a relação entre tais noções. Em uma palavra: importa agora tentar compreender as 

intuições fundamentais que sustentam o pensamento de Schopenhauer. Teoria da 

representação, analogia e Metafísica parecem ser as palavras-chave com as quais podemos 

abrir o pensamento único do autor de O mundo e o examinar desde dentro. Seja como for, 

como diz Schopenhauer, trata-se tanto de apreender as condições da cognoscibilidade do 

mundo quanto da significação profunda do mesmo; de conhecer e de explicitar sentido; de 

inteligir, mas igualmente de viver...De procurar saber viver e, se possível, viver bem. 



 134

PARTE II 

EM DIREÇÃO A UMA FILOSOFIA DO LIMITE E DO MISTÉRIO 



 135

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

Podemos afirmar, em linhas gerais, que a primeira parte de nosso trabalho consistiu 

em uma apresentação dos principais pontos de partida da filosofia schopenhaueriana, 

juntamente com o mapeamento dos importantes problemas envolvidos na mesma. Vimos que 

o próprio autor nos fornecia fortes indicações de como deveríamos abordar sua obra e que 

aquelas apontavam, fundamentalmente, para duas portas de entrada: uma metodológica, 

implicada na polimorfa noção de pensamento único; e outra teórica, situada no improvável 

ponto de contato entre a sabedoria védico-platônica e a filosofia transcendental, sobretudo em 

sua vertente teórica. Vimos que ambas as chaves de leitura deixavam-se perpassar por 

problemas de várias ordens e que terminavam por provocar tensões e complexificações 

ineludíveis em sua teoria da representação. Em última instância, apesar de Schopenhauer, era 

o próprio estatuto de sua obra que parecia dever ser repensado, pois a indicação de que sua 

filosofia deveria ser compreendida como resultado das possibilidades abertas pela filosofia 

transcendental, e de que esta nada mais teria feito que expressar rigorosa e claramente uma 

sabedoria de matriz greco-oriental, poderia conduzir o leitor não somente a enxergar em sua 

obra uma problemática oscilação entre uma epistemologia crítica e uma ontologia pré-crítica 

(dogmática), como ainda por cima, através dos conceitos de representação e de matéria, 

interpretá-la como aporética ou até mesmo contraditória.  

Problemas hermenêuticos e teóricos parecem emergir, quase “naturalmente”, das 

próprias exigências feitas pelo autor, nos Prefácios (1818 e 1844) e no Apêndice de sua obra 

magna, a todo aquele que pretender compreendê-lo seguindo suas próprias indicações. 

Acreditamos que duas são as principais fontes dos problemas para a apreensão do sentido da 

obra de Schopenhauer: a primeira, diz respeito a uma tensão que se arrasta ou é arrastada 

como uma cicatriz no próprio coração da primeira Crítica kantiana e que constituirá, não à 

toa, o assim chamado Idealismo Alemão, trata-se da tensão entre criticismo, dogmatismo, 

ceticismo e, em menor medida, o materialismo; em uma palavra, o famoso problema da 

significação ou da existência mesma de uma problemática coisa em si. A segunda fonte de 

problemas, ligada sem dúvida à primeira, diz respeito à querela da afecção, seu sentido, 

alcance, modo de realização, etc.  

É sabido que, desde as primeiras recensões da Crítica da razão pura, mas sobretudo a 

partir do debate entre Reinhold e Jacobi, o problema da correta significação e do papel do em



 136

si na Arquitetônica kantiana aparecerá como algo incontornável290. Da mesma maneira, desde 

o início da Estética transcendental já se joga, no embate não explícito travado pelo autor com 

newtonianos e leibnizianos, uma cartada decisiva para todo o projeto crítico. Referimo-nos, 

claro, à mais fundamental das teses envolvidas no debate acerca da coisa em si, isto é, à tese 

da aprioridade do espaço e do tempo, a qual irá condicionar a defesa da idealidade destes e a 

tese da distinção entre fenômeno e coisa em si, assim como a subsequente afirmação da 

incognoscibilidade desta última. Podemos então afirmar, mas em breve teremos que mostrar, 

que há uma hierarquia entre estas teses fundamentais: hierarquia que vai desde a aprioridade 

do espaço e do tempo até à incognoscibilidade da coisa em si e, consequentemente, ao 

problema da afecção. Falamos em hierarquia justamente porque nos parece que estas teses 

não podem ser afirmadas paralelamente, mas uma “após” - lógico-epistemologicamente - a 

outra, quer dizer, uma “depois” da “demonstração” e da aceitação da validade da anterior. 

Caso alguém não aceitasse a demonstração kantiana da aprioridade do espaço e do tempo, não 

estaria obrigado a aceitar, por exemplo, a idealidade dos mesmos. Portanto, não estaria 

coagido a aceitar a distinção entre fenômeno e coisa em si, nem tampouco, como é óbvio, a 

tese da impossibilidade de se conhecer esta última, ou ter que resolver o difícil problema da 

relação causal ou não entre esta e o fenômeno.  

Assim, e ao contrário do que afirmava Schopenhauer, não podemos aceitar que o 

verdadeiro calcanhar de Aquiles da filosofia teórica de Kant esteja na Lógica transcendental,

quer na Analítica quer na Dialética, pois ele realmente começa - mesmo que aí não se 

encontre sua verdadeira gênese - na Estética, e na sua tese mais importante: a tese da 

idealidade do espaço e do tempo e do consequente problema de saber, uma vez admitida a 

tese da aprioridade, o quê, realmente, deve-se entender por sensação, percepção, matéria,

intuição, etc; noções absolutamente fundamentais para o soerguimento do projeto kantiano e 

fontes das principais objeções, refutações e tentativas de reconstrução e continuidade das 

possibilidades abertas pela inauguração do pensamento transcendental. Caso isso não fosse 

suficientemente importante, ou seja, refazer os primeiros passos de Kant na primeira Crítica,

objetivando encontrar algumas marcas das dificuldades presentes na parte epistemológica da 

                                                        
290 Embora as primeiras recensões da Crítica da razão pura tenham sido favoráveis (as de 17 e 20 de julho de 
1781, publicadas nos Frankfurter gelehrte Anzeigen; a segunda, de 3 de novembro de 1781, publicada nos 
Neueste Critische Nachrichten), a terceira resenha, bastante citada, atribuída a Feder e Garve, publicada em 19 
de janeiro de 1782, no Terceiro Caderno do Suplemento dos Göttingschen Anzeigen von Gelehrten Sachen, pode 
ser considerada como a primeira posição negativa em relação à obra. No caso de Reinhold, aluno em Iena de 
Christian Gottfried Schütz, um dos primeiros a defender, na Academia, a filosofia kantiana, o problema em torno 
da noção de em si manifesta-se como necessidade de fundamentação última a partir de princípios. Neste sentido 
é que afirmamos que sem as considerações de Jacobi à primeira Crítica, dificilmente Reinhold teria sido 
arrastado para a disputa acerca da fundamentação do edifício crítico.



 137

obra de Schopenhauer, tal procedimento ainda seria de especial relevância porque é na relação 

entre Estética e Lógica transcendentais que aparecerá a complexa e difícil noção de analogia;

noção esta de que não se precisa enfatizar o quão fundamental será para a metafísica do autor 

de O mundo.

Não obstante, segundo pensamos, permanece legítima a posição de Schopenhauer 

quanto ao privilégio concedido pelo próprio Kant à sua Lógica transcendental. Ao final do 

Prefácio de 1787, da primeira Crítica, em uma longa nota de pé de página, Kant nos conta 

que  - e por quê - refez a exposição do argumento, apresentado na edição de 1781, sobre o 

qual deverá repousar a refutação do idealismo. Como mostraremos a seguir, acreditamos que 

a Crítica se põe como tarefas fundamentais, por um lado, refutar o idealismo dogmático e o 

ceticismo e, por outro, demonstrar a compatibilidade, ou pelo menos a não incompatibilidade, 

entre idealismo transcendental e realismo empírico. Esta última intenção não pode ser de 

maneira alguma menosprezada sob pena de não compreendermos a ligação entre Estética e 

Lógica transcendentais. Para Kant, a rejeição do dogmatismo e ceticismo somente pode ser 

levada a cabo por meio de uma justificação - não de uma simples descrição - da validade 

objetiva dos conceitos puros do entendimento a partir da subsunção das intuições (do múltiplo 

dado nestas) a conceitos. Para ele, trata-se de mostrar que os conceitos puros podem ter 

significado (significação), isto é, referência a objetos. Com isso, como mostraremos, abrir-se-

á uma dupla possibilidade de interpretação do projeto crítico: uma interpretação analítica (a 

lógica e a epistemologia como fundamentos da semântica) e uma interpretação semântica (a 

pergunta pelas condições de significação como mais fundamentais que aquelas de estatuto 

lógico-epistemológico)291. Em todo caso, qualquer interpretação que vise reduzir a tarefa 

crítica  a uma busca e explicitação das condições da objetividade do saber da ciência (Cohen), 

nos parece parcial, uma vez que isto pressuporia menosprezar o enorme esforço kantiano de 

encontrar o verdadeiro lugar para a crença e, assim, após a demolição das pretensões da 

ontologia tradicional, mostrar que ainda se deve ter o direito a uma confiança na utilização 

dos conceitos puros da razão, suas Idéias e seus princípios, desde que respeitemos os limites 

cravados na finitude de todo ser humano292.

                                                        
291 Sobre estas duas interpretações acerca do sentido fundamental das principais teses da primeira Crítica, temos 
no Brasil, conforme Daniel O. Perez, duas leituras: a chave de leitura analítica, defendida por Guido A. de 
Almeida; e a interpretação semântica de Zeljko Loparic. Cf., Daniel O. Perez (Org.), Kant no Brasil, Escuta, São 
Paulo, 2005. O comentário de ambas transbordaria o escopo deste trabalho. 
292 Isto é o que parece pensar, além de Lebrun, O. Höffe, quando afirma que “a pergunta pelo direito de 
considerar como objetivamente válidos os conceitos a priori do entendimento é levantada por Kant a partir de 
um interesse metafísico, e em sua resposta ele não se limita à justificação de ciênicias dadas”. Cf. O. Höffe, 
Immanuel Kant, São Paulo, Martins Fontes, 2005, p.333. 



 138

Acreditamos poder mostrar, em linhas gerais, que na Estética trata-se, sim, de uma 

justificação lógico-epistemológica da idealidade do espaço e do tempo em relação às intuições 

empíricas, por um lado, e a garantia, já ali, derivada como consequência da exposição sobre 

ambos, da realidade empírica dos mesmos. Por outro lado, na Lógica, por sua vez, parece que 

uma interpretação semântica do procedimento adotado na Dedução seria mais conveniente ou, 

no mínimo, interessante. Infelizmente, uma discussão detalhada do problema conduziria este 

trabalho para um território bem distinto daquele para o qual ele pretende caminhar, a saber, os 

problemas herdados por Schopenhauer da paternidade que ele atribui à filosofia kantiana, bem 

como suas tentativas de superação dos mesmos.  

Desta maneira, iniciaremos por uma releitura da abertura da Crítica da razão pura de 

Kant, seus Prefácios e sua Introdução e, à luz do conjunto da obra, reconstituiremos os passos 

que levaram o filósofo de Königsberg a postular aquilo que Schopenhauer acreditava ter sido 

seu maior mérito: a distinção entre fenômeno e coisa em si. Nosso objetivo aqui será 

apresentar argumentos que mostrem: primeiro, a presença tanto de uma ambiguidade na 

noção kantiana de experiência quanto na condicionalidade entre as teses da aprioridade e da 

idealidade do espaço e do tempo e a tese da incognoscibilidade da coisa em si; segundo, que 

o problema da afecção, resultado da difícil relação entre fenômeno e coisa em si, abre o 

debate entre a teoria dos dois aspectos e a teoria dos dois mundos, quer dizer, a disputa para 

saber se por em si - ou coisa em si - deve-se entender apenas um modo de consideração do 

mundo em contraposição à concepção deste como fenômeno e representação, ou se se trata, 

propriamente, de dois mundos293; por último, mostrar que, já na Estética transcendental

aparece aquilo que se pode, legitimamente, denominar de problema da matéria. Com isso o 

que pretendemos é explicitar, por um lado, como Schopenhauer entra - ou pelo menos dever-

se-ia considerá-lo assim - no debate aberto por Kant, que constituirá o Idealismo Alemão294,

                                                        
293 Atualmente, cremos poder afirmar a existência de uma certa hegemonia entre os intérpretes da obra kantiana 
sobre o sentido da distinção entre fenômenos e coisa em si. Esta implicaria, não a existência de dois mundos 
(Two worlds), um dualismo, mas de dois aspectos ou duas perspectivas, pontos de vista ou dois modos distintos 
de consideração de um só e mesmo mundo, o que passou a chamar-se de teoria dos dois aspectos (Two aspect 
theory); somente para citarmos alguns intérpretes: G. Prauss, Kant und das Problem der Dinge an sich, Bonn, 
1989; G. Buchdahl, Reduction-realization: a key to the structure of Kant´s thought, in: J. N. Mohanty and R. W. 
Shahan (Eds), Essays on Kant´s Critique of pure reason, University of Oklahoma Press, 1982 ; H. E. Allison, 
Kant´transcendental idealism. An interpretation and defense, London, Yale University Press, 1983;
Transcendental idealism: the “two aspect” view, in: New Essays on Kant, Ed. by B. Ouden, New York, 1987; V. 
Delbos, De Kant aux Post-Kantiens, Paris, Aubier, 1992; e, no Brasil, o grande Rubens R. Torres Filho, 
Dogmatismo e antidogmatismo. Kant na sala de aula, in: Ensaios de filosofia ilustrada, São Paulo, Iluminuras, 
2004;.  
294 Acreditamos não ser o caso, aqui, de entrarmos no debate sobre a pertença, ou não, do próprio Kant ao 
Idealismo alemão. Nossa posição, contudo, é que este não existiria sem aquele e, portanto, membro ou não do 
movimento, sua obra permanece como incontornável, pelo menos historicamente, para a compreensão do assim 
chamado: Idealismo alemão.



 139

acerca do estatuto da coisa em si e da natureza da afecção. Por outro lado, buscaremos 

evidenciar como as respostas schopenhauerianas serão importantes para o resgate de uma 

noção de sabedoria que, apesar do privilégio kantiano da dimensão prática da vida humana, 

acabou por perder terreno para a teoria do conhecimento, a lógica e toda a dimensão teórica 

que marcarão os prolongamentos da obra kantiana295. Mostrar, primeiramente, que os 

principais problemas enfrentados por Schopenhauer - já destacados na primeira parte - têm 

sua raiz na primeira Crítica de Kant e, em segundo lugar, mostrar que o apelo que o autor de 

O mundo faz à sabedoria antiga, apesar de não afastar totalmente a tensão entre ontologia e 

epistemologia pode, não obstante, ganhar novos contornos a partir de sua relação com Kant e 

com Platão, também este em parte revisitado. 

                                                        
295 Apesar, claro, da Escola de Baden (Windelband, Rickert, Lask), diferentemente da Escola de Marburg 
(Natorp, Cassirer, Liebert), privilegiar a filosofia da cultura, trata-se de uma apropriação bastante diferente 
daquela realizada por Schopenhauer. 



 140

Capítulo 3 - Novamente o em si

3.1 O acesso à Crítica da razão pura

Sabe-se que a primeira Crítica kantiana pode, não obstante seu autor ter 

explicitamente apresentado seu(s) problema(s) e objetivos, ser abordada a partir de diferentes 

entradas, perspectivas e mesmo interesses. Poder-se-ia encará-la seguindo o ritmo de seus 

adversários - e que ela teria pretendido silenciar -, isto é, caminhando a partir do 

enfrentamento com aqueles que segundo ela seriam dogmáticos, céticos, materialistas, ateus, 

idealistas, (BXXXIV), etc. Não menos interessante seria percorrê-la através da história de 

alguns de seus problemas e, em particular, de sua posição perante as noções de espaço e 

tempo, então em disputa entre newtonianos e leibnizianos, e suas respectivas relevâncias para 

a interpretação do sentido das proposições da ciência da natureza e da matemática, sobretudo 

da mecânica newtoniana e da geometria euclidiana (BX-XVIII). Igualmente desafiador e 

motivante seria abri-la e investigá-la como um monumento que poria fim, e pretender-se-ia 

mesmo como uma solução crítica daquele que seria, talvez, o mais antigo problema filosófico, 

qual seja, a maneira pela qual estão relacionados ser e pensar, real e ideal, monismo e 

dualismo, (BXXXVI), ou seja, poder-se-ia tomá-la mais como uma investigação dos limites 

do conhecimento humano no plano teórico, que como a construção de uma teoria ou de uma 

doutrina do nosso saber acerca dos objetos. Claro, poderíamos também procurá-la com a 

disposição daquele disposto a tudo sacrificar para por fim às ilusões metafísicas, mesmo que, 

ao final, ainda colocaria a pergunta pela possibilidade da metafísica, ou seja, como aquele que 

enxerga na própria noção negativa de limite, uma positividade, uma liberdade intocada 

naquilo que estaria fora dos limites. Enfim, a Crítica da razão pura poderia servir de apoio a 

muitas visitações no terreno da filosofia mas, em todo caso, a pluralidade de pontos de vista 

sobre a primeira Crítica  kantiana poderia ser simplificada se reduzíssemos os enfoques a 

dois: o histórico e o conceitual296.

Uma abordagem conceitual da Crítica da razão pura permitiria, sem dúvida, 

diagnosticar o exato momento em que Kant opera aquela que servirá de bússola para a leitura 

                                                        
296 Sobre as vantagens e limites de ambas as posturas, Cf., G. Lehmann, Pressupostos e limites da interpretação 
sistemática de Kant, in: Recepção da Crítica da razão pura. Antologia de escritos sobre Kant (1786.1844),
Coordenação de Fernando Gil, Fundação Calouste Gulbenkian, Lisboa, 1992.  



 141

da influência kantiana em Schopenhauer, a saber: a distinção entre fenômeno e coisa em si. 

Poderia não apenas captar o(s)  momento(s) em que tal distinção toma corpo, mas também 

poderia tornar claras as diferentes significações que a noção de coisa em si comporta ao longo 

da Crítica, bem como o estabelecimento das devidas diferenciações entre coisa em si e 

númeno, por exemplo. Mais ainda, a investigação conceitual poderia iluminar as dificuldades 

kantianas em articular tais noções fundamentais, assim como permitiria acompanhar 

detidamente as definições de seus termos iniciais como: sensação, percepção, intuições

empírica e pura, experiência, matéria, fenômeno, espaço, tempo, etc. A investigação 

meramente conceitual, com pouca concessão a aspectos histórico-hermenêuticos, poderia 

ainda tornar patente o vínculo entre o “início” e o “fim” da exposição kantiana. De fato, o 

próprio Kant nos diz que a lógica da compreensão não se identifica a da exposição das teses 

basilares da Crítica297. Ele supostamente já sabia onde queria chegar e, de certa maneira, 

somente quando percorremos todos os espaços desta “catedral gótica” que é a Crítica da 

razão pura, segundo Schopenhauer, é que nos damos conta de que o início pressupõe (ordem 

da compreensão) o resultado e, o que é mais importante, que somente uma outra Crítica, desta 

vez sobre o uso prático da razão, é que  poderia e deveria ser utilizada como fio condutor 

(Leitfaden) para a solução dos problemas deixados em suspenso nesta primeira Crítica 

(A806;B834).

Mas o fato é que se interpretamos a Crítica da razão pura, por assim dizer, por ela 

mesma, a primeira coisa que talvez deixemos de compreender seja a diferença fundamental 

operada entre a primeira e a segunda edições da obra. Não se trata tanto daquilo que o autor 

desenvolveu, acrescentou, excluiu, lapidou, etc, mas da compreensão da história mesma do 

problema subjacente a todo o edifício kantiano e que, de um modo geral, não se encontra 

claramente exposto na própria obra, mas estaria para a Crítica como o plano diretor está para 

a disposição e funcionamento dos edifícios de uma cidade. Não apenas aquilo que a obra 

kantiana abre, a disputa em torno da coisa em si (Streit um das Ding an sich), mas também o 

solo de onde ela brota, parece somente serem inteligíveis se acrescentarmos ao conceito uma 

pitada em sua história. Porque o que ocorre é que a Crítica está visceralmente vinculada à tese 

da aprioridade do espaço e do tempo e, portanto, segundo Kant, à idealidade das intuições e à 

limitação de todo o conhecimento humano ao reino dos fenômenos. Mas, como dirá ele 

(BXXVII), como não pode haver aparição (Erscheinung, fenômeno) sem que algo apareça 

                                                        
297 Podemos encontrar tal perspectiva de leitura não apenas na primeira edição da Crítica da razão pura, mas já 
nas cartas a Herz (década de 1770) e a Garve (21/11/1798), em que o filósofo de Königsberg credita à disputa 
em torno das Antinomias da razão a intenção fundamental operando por trás da obra. 



 142

(scheint), isso não somente já amarra e engessa a relação entre estes e aquilo que existe mas 

não aparece (a coisa em si), como apenas é inteligível a partir do momento em que Kant toma 

posição no debate sobre a natureza do espaço e do tempo entre newtonianos e leibnizianos298.

Por que, no prefácio de 1787, a insistência na noção de em si, que nem aparece no prefácio de 

1781, a ênfase na distinção de aspectos, sentidos diferentes para objeto como fenômeno e 

como coisa em si, assim como seu correlato, isto é, a distinção entre pensar e conhecer? Por 

que agora a lógica, a matemática e a física newtoniana são expressamente citadas como 

modelos de cientificidade e, portanto, uma reflexão sobre o método destas formações 

discursivas seria importante para a compreensão das razões pelas quais a metafísica ainda 

balbuciava as suas primeiras palavras e, assim, o levantamento da pergunta pela possibilidade 

de uma metafísica rigorosa, elaborada como ciência seria, analogicamente, relevante?

Enfim, se em 1781 Kant afirmava que começar sua Crítica - da faculdade da razão em 

geral - por princípios era o único caminho que lhe restava seguir para delimitar e determinar 

as fontes, extensão e limites da metafísica (AXII - XIII) como saber independente de toda a 

experiência, nenhuma ênfase é dada às correlações entre as teses da aprioridade, da idealidade 

e da incognoscibilidade de uma suposta coisa em si. Fala ele, no Prefácio de 1781, com 

certeza, do coração de sua Crítica, a Dedução transcendental das categorias e a demonstração 

da validade objetiva dos nossos conceitos puros, mas isto implicava apenas uma distinção 

entre as instâncias objetiva e subjetiva do conhecimento humano, não em uma necessária 

distinção de aspectos ou significações na noção de objeto, muito menos fala em objeto

transcendental, etc. Já aqui elenca seus adversários, os quais permaneceram os mesmos: 

dogmáticos e céticos, com destaque para aqueles que pretenderam, tal qual Locke, como 

futuramente fará Schopenhauer, mas de maneira distinta, elaborar uma explicação fisiológica 

para o conhecimento humano. 

                                                        
298 Na verdade, o debate entre newtonianos e leibnizianos referido, indiretamente, por Kant, no início da Estética 
transcendental (A23), insere-se em uma disputa mais ampla entre metafísicos e matemáticos na Alemanha do 
final do século XVII e no século XVIII. A primeira, oriunda do debate entre cartesianos e leibnizianos acerca do 
significado do conceito de força: este deve ser pensado em termos de extensão, quantidade de movimento (mv), 
como queriam os cartesianos, ou em função de sua extensão e da força vital inerente aos corpos (mv2), conforme 
a preferência dos leibnizianos? A segunda, era a querela entre leibnizianos e newtonianos em torno da existência 
ou não de mônadas: o espaço e tudo nele são infinitamente divisíveis (newtonianos), ou os corpos são 
constituídos de partes simples indivisíveis, mônadas (leibnizianos)? Quando lemos a primeira Crítica é quase 
impossível não sentirmos o cheiro destas disputas entre cartesianos, leibnizianos e newtonianos, mesmo que 
Kant, às vezes, não faça referência explícita a eles; sem falar, é claro, naquele que talvez seja o mestre oculto por 
trás da reviravolta crítica, a saber, o espanhol Francisco Suarez; mas isto já aponta para uma região muito 
longínqua. Sobre os debates entre metafísicos e matemáticos na Alemanha pré-kantiana e kantiana, Cf., F. C. 
Beiser, O desenvolvimento intelectual de Kant: 1746-1781, in: Kant, Org.: Paul Guyer, Idéias e Letras, 
Aparecida-SP, 2009; Cf., tb, M. Puech, Kant et la causalité, Paris, Vrin, 1990, pp.38ss.   



 143

Para compreender não apenas a diferença entre os dois Prefácios (1781 e 1787), mas 

aquilo que neles nos parece essencial, ou seja, o problema do método e o problema teórico, 

ambos vinculados, e que sugerem tanto provocar quanto emergir daquilo que Kant chamou de 

“contra-prova (Gegenprobe) da experimentação”(BXX), temos que apreender o verdadeiro 

alcance da afirmação do autor de que o conhecimento humano apenas pode referir-se a 

fenômenos, não às coisas em si mesmas (Sache an sich selbst) as quais, “embora para si (für

sich) mesmas reais (wirklich), se mantêm para nós desconhecidas (unerkannt)”(Idem). Isto, no 

entanto, juntamente com a tese dos dois aspectos da noção de objeto, com a tese que 

diferencia pensamento de conhecimento e com a distinção de resultados da Crítica da razão 

pura, isto é, um resultado negativo: apresentação dos limites do cognoscível; e um positivo: 

eliminação do verdadeiro obstáculo para se pensar Deus, Alma, liberdade, uma vida futura, ou 

seja, a má utilização da razão no seu uso teórico e a abertura do terreno para a correta 

aplicação da razão no seu uso prático. Tudo isto parece estar, no entanto, condicionado à tese 

da aprioridade. Não se trata de negar as diferentes possibilidades de se interpretar a Crítica da 

razão pura, também não queremos discutir os - supostos - verdadeiros caminhos a serem 

trilhados para se compreender a mensagem de Kant, mas tão somente afirmar que uma 

abordagem simplesmente conceitual da obra não nos parece ser interessante devido esta não 

permitir uma escuta dos debates e possibilidades que se reúnem em torno de si e, assim, poder 

apreender, na obra de Schopenhauer, a presença dos principais problemas enfrentados por sua 

filosofia: a acusação de dogmatismo, a oscilação em sua teoria da representação, etc. Claro 

que não pretendemos - nem o presente trabalho comportaria – refletir sobre o 

desenvolvimento intelectual de Kant até à formulação de sua primeira Crítica. Não obstante, e 

foi apenas isso que quisemos ressaltar, uma ou outra vez teremos que recorrer à história do 

problema em questão para podermos nos aproximar do que acreditamos ser seu correto 

significado.

Assim, começaremos com uma reconstrução da noção de coisa em si na Crítica da 

razão pura objetivando compreender as nuances e variações do problema da afecção a partir 

da mesma299. Em seguida, faremos um rápido levantamento da história deste problema da 

coisa em si no Idealismo Alemão procurando compreender a posição do autor de O mundo no 

debate acerca da coisa em si, do problema da afecção e da relação entre Representação e 
                                                        
299 Para alguns intérpretes da filosofia kantiana, desde Jacobi e talvez por causa dele, o problema da coisa em si é 
idêntico àquele em torno da significação da noção de afecção, daí compreenderem por problema da coisa em si, 
a questão da afecção. Vale lembrar, que já Schopenhauer apontava, a partir da segunda edição da Crítica da 
razão pura, para a presença de ambigüidades na exposição kantiana que poderiam conduzir o leitor, sobretudo se 
o mesmo não tivesse lido a edição de 1781, a interpretar a coisa em si como causa da afecção e, assim, a 
confundir ou identificar os problemas. 



 144

Vontade. Claro que, como afirmamos acima, as vias de acesso à primeira Crítica são 

numerosas e, quando escolhemos a problemática da coisa em si como eixo de leitura da obra 

em questão estamos, por um lado, refazendo um caminho que foi trilhado por uma parte 

significativa dos autores que perfazem o Idealismo Alemão e, por outro, fizemos esta escolha 

por nos parecer, como pretendemos mostrar, ser a melhor para compreender as implicações 

entre representação e coisa em si, assim como seus problemas e limites, na filosofia de 

Schopenhauer.



 145

3.2 A coisa em si na Crítica da razão pura

3.2.1 A coisa em si nos Prefácios de 1781 e 1787 

Na Introdução à Crítica da razão pura, Kant afirma que “o verdadeiro problema da 

razão pura está contido na seguinte pergunta: como são possíveis os juízos sintéticos a 

priori?”(B19) Pouco depois ele subdivide esta pergunta em três: como é possível a 

matemática pura? (Como são possíveis juízos sintéticos a priori na matemática?) Como é 

possível a física pura (Como são possíveis juízos sintéticos a priori na física?) São possíveis 

juízos sintéticos a priori na metafísica, ou seja, é possível uma metafísica como ciência? Estas 

perguntas são o tema da obra que o leitor tem em mãos. Logo de saída chama a atenção o fato 

de as duas primeiras perguntas não dizerem respeito a uma possibilidade, mas ao como desta 

possibilidade, enquanto a terceira, ao contrário, dirigir-se à própria possibilidade da 

metafísica. Isto quer dizer, por um lado, que se a matemática e a física são possíveis, por 

outro, que até então não se sabia, pelo menos segundo Kant, como, legitimamente, elas 

tornaram-se possíveis, qual a verdadeira razão (Grund) desta possibilidade. Assim, tanto a 

geometria quanto a mecâncica newtoniana eram, claro, possíveis, mas ainda carentes de 

justificação, de fundamentação filosófica. Não se sabia, até então, o porquê desta 

possibilidade. Possibilidade, aqui, não no sentido de sua simples existência, mas da 

concordância entre seus praticantes, sua elegância, acabamentos perfeitos, etc (BVII-VIII). 

Por outro lado, a metafísica, apesar de sua longeva história, ainda dava seus primeiros passos 

na direção de um saber rigoroso, certo, perfeito300.

                                                        
300 Na verdade, desde os primeiros escritos de Kant, a metafísica da Natureza está no centro de suas 
preocupações. Quer sua fundamentação (na Nova dilucidatio, de 1755; nos Gedanken von der wahren Schätzung 
der lebendingen Kräfte, de 1746-7; na Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, de 1755; na 
Monadologia physica, de 1756); quer sua utilização como passagem para a ética (em Die falsche Spitzfindigkeit 
der vier syllogistischen Figuren, de 1762; no Der einzig Bewisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes,
de 1762; no Preisschrift, Untersuchungen über die Deutlichkeit der Grundsätze der naturlichen Theologie und 
der Moral, de 1762, em que ele abandona a transposição do método matemático para a filosofia e, 
consequentemente, começa a separar, rigorosamente, conhecimento matemático e filosófico; no Versuch den 
Begriff der negativen Größen in die Weltweisheit einzufuhren, de 1764; nas Beobachtungen über das Gefühl des 
Schönen und Erhabenen, de 1765; e nos Träume eines Geistesehers, de 1766); quer em suas investigações acerca 
do verdadeiro método a ser adotado em filosofia/metafísica (nas cartas a Lambert, Mendelssohn e Herder na 
década de 1770; em Die Methode der Metaphysik, livro programado para 1765; na importante De mundi 
sensibilis atque intelligibilis forma et principiis dissertatio, de 1770, onde a distinção entre sensibilidade e razão 
parece substituir aquela entre essência e existência, de Der einzig Bewisgrund, e aquela entre oposição real e 
lógica no Versuch den Begriff der negativen Größen e, a partir de então, a metafísica terá que ser antecedida de 



 146

Desta maneira é que uma Crítica da razão pura tem por problema investigar a 

condição de possibilidade de dois saberes objetivando a solução de uma pergunta

fundamental, a saber, a pergunta pelas condições que tornariam possível a construção de uma 

metafísica que, finalmente, pudesse trilhar o caminho seguro e glorioso de uma ciência. Disso 

podemos concluir que o problema maior posto a uma tal propedêutica, a uma semelhante 

Crítica é o da possibilidade metódico-teórica para a elaboração de um saber metafísico sério e 

rigoroso, isto é, fundado em juízos sintéticos a priori301. Daí ser por tal problema que o autor, 

tanto no Prefácio de 1781 quanto no de 1787, inicia o leitor no tema central de sua Crítica.

No primeiro, trata-se de empreender uma investigação capaz de fornecer a  

solução do problema da possibilidade ou impossibilidade de uma metafísica 
em geral (Metaphysik überhaupt) e a determinação tanto de suas fontes 
(Quellen) como da sua extensão (Umfanges) e limites (Grenzen); tudo isto, 
contudo, a partir de princípios (aus Prinzipien)(AXII).

Tal Crítica, que deve dirigir-se à faculdade da razão em geral e que pretende tirar a 

metafísica do “palco de disputas infindáveis”(AVIII), terá seu ponto alto, do ponto de vista da 

justificação, não numa “dedução subjetiva” - psicológica, fisiológica - da validade do nosso 

conhecimento, mas numa “dedução objetiva” dos conceitos ou regras com as quais 

determinamos o conteúdo de nossas intuições.

No prefácio de 1787, Kant lamenta que até então o destino não tivesse permitido à 

metafísica alcançar o status de ciência (BXIV), tais como a lógica, a matemática e a física 

teórica. Isto devido ao método da metafísica ter sido até ali um mero tateio (BXV) e que, 

quem sabe?, uma analogia302, tanto quanto possível, com o método adotado pela matemática 

e pela física não pudesse colocar a metafísica, finalmente, em condições mais favoráveis que 

aquela ocupada nos últimos 2200 anos. Portanto, Kant parece ter encontrado a verdadeira 

tarefa a ser enfrentada por sua primeira Crítica, a saber:

alterar o procedimento/método que a metafísica (Verfahren der Metaphysik 
umzuändern) até agora seguiu, operando assim nela uma revolução completa 

                                                                                                                                                                             
uma epistemologia que, para muitos, já deve ser pensada como quase crítica). Cf., Beise, op.cit., pp.52-77. Sobre 
isso, Cf.tb., Otfried Höffe, Immanuel Kant, São Paulo, Martins Fontes, 2005, parte I, cap.3., pp.06-31. 
301 Sobre a leitura, não apenas da primeira Crítica, mas também da moralidade kantiana, em função do problema 
da objetividade, Cf., F. C. Mattos, Da teoria à liberdade: a questão da objetividade em Kant, São Paulo, am, 
2009 
302 A noção de analogia parece ser, em filosofia, tão antiga e importante quanto problemática. Já conhecida por 
Aristóteles e fundamental para ninguém menos que Tomás de Aquino, em Kant mereceria um estudo atento e 
minucioso, sobretudo para um leitor exigente de Schopenhauer, que faz de semelhante noção uma das 
plataformas de lançamento para o salto da Representação em direção à Vontade. Em Kant, acreditamos, tal 
estudo deveria debruçar-se sobre as notas de aula e anotações não publicadas da obra como, por exemplo, a 
Metafísica Dona e outras.  



 147

(gänzliche Revolution), segundo o exemplo dos geômetras e dos físicos. É 
um tratado acerca do método (Traktat von der Methode), não um sistema 
ciência mesma (System der Wissenschaft selbst); porém, circunscreve-a 
totalmente, não somente descrevendo o contorno dos seus limites (Ansehung 
ihrer Grenzen), mas também toda a sua estrutura interna (ganzen inneren 
Gliederbau) (BXXII-XXIII).  

Isto é o que já aparece, conforme vimos acima, no conteúdo das cartas da década de 

1770, sobretudo as dedicadas a Lambert, Herz e Garve, em que o interesse de Kant parece 

voltar-se para as condições de aplicabilidade dos conceitos a priori da metafísica à 

experiência e, pouco a pouco, vai conduzindo-o às questões fundamentais das Antinomias da

razão e à separação entre os usos transcendente e imanente desta. Não queremos sugerir com 

isso, que a primeira Crítica poderia ser deduzida, ou que a mesma já estava presente nos 

trabalhos kantianos na década de 1770. Seguimos, neste assunto, a interpretação de O. Perez, 

que vê nos trabalhos pré-críticos, um “pré-texto” e uma “pré-compreensão”, mas nunca um 

“pré-anúncio” das teses basilares da obra de 1781303. Na mesma linha interpretativa 

encontramos Lebrun, que enxerga nas cartas e nos textos anteriores à primeira Crítica:

“etapas na formação da filosofia transcendental”, sem que isso implique que devamos 

concebê-las como anúncios da “irrupção do projeto crítico”304.

Porém se, por um lado, a tarefa e o verdadeiro problema da Crítica é a determinação 

das condições de possibilidade de uma Metafísica da Natureza rigorosa, pensada e construída 

por analogia ao método das ciências, por outro, há um grande empecilho a ser removido. 

Trata-se do trabalho negativo de refutação daquelas posições que o autor responsabiliza pelo 

estágio e descrédito da metafísica até sua época. Mais ainda, a Crítica, enquanto investigação 

apenas das condições de possibilidade de uma Metafísica da Natureza, não pode ser 

confundida com a metafísica mesma, ou seja, ela não apenas ainda não é metafísica como 

entendê-la, simplesmente, do ponto de vista metodológico, seria não compreender a 

radicalidade pretendida por ela. É que mostrar o método não é suficiente, pois se por 

metafísica entendemos um “conhecimento especulativo da razão completamente à parte e que 

se eleva inteiramente acima das lições da experiência, mediante simples conceitos, (...), 

devendo, portanto, a razão ser discípula de si própria” (BXIV), então será preciso mostrar 

também que semelhante Crítica tem por alvo tão somente as “pretensões arrogantes das 

escolas” (BXXIII), não a razão mesma. É preciso mostrar que a razão, utilizada corretamente 

e dentro de seus limites, não pode evitar certas ilusões teológicas, cosmológicas, etc, as quais 

                                                        
303 Cf., D. O. Perez, Kant e o problema da significação, Curitiba, Ed. Champagnat, 2008, p.26. 
304 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafísica, São Paulo, Martins Fontes, 2002, p31. 



 148

são inevitáveis/irresistíveis (unwiderstehlichen; A643;B671); mas pode mostrar que são 

ilusões e, assim, não construir sobre elas um sistema filosófico. É absolutamente necessário 

mostrar que “não há propriamente (eigentlich) nenhuma antitética da razão pura (keine 

Antithetik der reinen Vernunft)”(A743;B771) e, assim, que podemos continuar confiando no 

poder da razão para julgar em seu próprio tribunal e, portanto, tem-se que poder mostrar que 

as querelas entre dogmáticos e entre estes e céticos não devem ser creditadas à razão, mas tão 

somente ao uso a-crítico desta última. Não é então suficiente garantir a possibilidade da 

metafísica como ciência, é ainda preciso explicar as razões (Grund) profundas que 

levam(ram) a razão a embrenhar-se em antinomias quando a mesma tende a exceder seus 

limites e arriscar-se na tentativa de constituição dos objetos de nossa experiência.  

Desta forma, o problema da Crítica da razão pura poderia ser formulado não apenas 

como o estudo das condições transcendentais de possibilidade de uma metafísica futura, 

Metafísica da Natureza elaborada como ciência (questão metódica), mas fundamentalmente 

como a tentativa kantiana de, na refutação de dogmáticos e céticos cartesianos e humeanos, 

mostrar o porquê, as razões de se dever manter a confiança na razão pura mediante a 

instauração de um tribunal em que a razão seria ao mesmo tempo juíza, ré, promotora e 

advogada de defesa.

Evidentemente, para nosso estudo, que tem por horizonte a leitura schopenhaueriana 

da primeira Crítica, podemos prescindir da análise das posições que situam esta última no 

terreno da lógica e da filosofia da ciência. Loparic, por exemplo, aborda a Crítica da razão 

pura a partir da “história da ciência do ponto de vista heurístico” e da “história da metafísica 

como doutrina dirigida para a especificação de condições de calculabilidade do real” e, assim, 

pode encontrar em Kant: “o verdadeiro precursor, senão o fundador, da filosofia analítica 

moderna”. Ao interpretar a primeira Crítica como “teoria da solubilidade de problemas 

necessários da razão pura teórica”, Loparic pode ler a obra kantiana como uma tentativa de 

construção de uma “semântica a priori dos conceitos puros da razão” e, assim, distante das 

interpretações ancoradas nas Teorias da Subjetividade, concebe o projeto crítico na tradição 

da filosofia analítica e filosofia da ciência305. Ainda na perspectiva aberta pelas pesquisas de 

Loparic, temos a interpretação de Perez, que compreende a obra kantiana posterior a 1781, 

mais como uma atividade sistemática que como um sistema ou uma doutrina, propriamente 
                                                        
305 Cf., Z. Loparic, A semântica transcendental de Kant, Campinas-SP, Coleção CLE, Volume 41-2005, Prefácio 
e Cap.1. No Prefácio à terceira edição de seu livro, Loparic sintetiza as teses básicas de sua abordagem 
semântica da primeira Crítica: 1)Pergunta fundamental da Crítica da razão pura: como são possíveis juízos 
sintéticos a priori no âmbito da teoria; 2)Objetivo fundamental: fornecimento de uma garantia de solubilidade 
aos problemas necessários da razão pura teórica; 3)Interpretação de tal garantia como uma semântica 
transcendental; 4)Extensão do programa da primeira Crítica aos juízos sintéticos a priori em geral. 



 149

ditos. Perez concebe o deslocamento ocorrido entre o assim chamado período pré-crítico para 

o crítico, como uma “passagem da reflexão na metafísica para a reflexão sobre a 

metafísica”306 e, desta forma, pode interpretar a filosofia kantiana, que tem como problema 

fundamental o mesmo que para Loparic, a saber, a pergunta pelas condições de possibilidade 

dos juízos sintéticos a priori, como a pergunta pelas condições de significação dos referidos 

juízos nas três Críticas. Segundo Perez, Kant nunca teria, propriamente, chegado a realizar 

sua promessa de construção de uma Doutrina, a qual deveria ter seguido à Crítica entendida 

como Propedêutica à Filosofia Transcendental em sentido positivo. Em todo caso, o objeto 

da filosofia seria “esse perguntar pelo fazer sentido”, tanto no campo teórico quanto no 

prático e na esfera do gosto e da teleologia e, portanto, a filosofia crítica deveria ser 

compreendida, conforme Perez, como: “uma (pré)-ocupação com o próprio perguntar que 

pergunta pelo sentido”. Assim, ele pode afirmar que: “o sistema Kantiano é a pergunta 

sistemática pelas condições de possibilidade das proposições sintéticas em cada âmbito”; e o 

trabalho a ser feito pelo intérprete da obra de Kant seria “indagar aquelas condições como 

lógico-semânticas”307.

Quanto ao problema de uma crítica da razão no seu uso puro teórico, vê-se ainda que a 

refutação das posições dogmáticas e céticas estaria intimamente ligada à solução das 

antinomias da razão e, desta maneira, uma das vias de acesso ao problema da primeira Crítica

kantiana poderia ser concebê-la como uma tentativa de pensar as condições de uma metafísica 

metodologicamente rigorosa e purificada das funestas incompreensões do uso transcendente 

da razão por parte da tradição308.

Mas isto não é tudo, pois Kant afirma que  

a Crítica não se opõe ao procedimento dogmático (dogmatischen Verfahren)
da razão no seu conhecimento puro, enquanto ciência (pois esta deve ser 
(muß) sempre dogmática, isto é, estritamente demonstrativa, baseando-se em 
princípios a priori seguros), mas sim ao dogmatismo (Dogmatism), quer 
dizer à presunção de seguir adiante apenas por um conhecimento puro a 
partir de (aus) conceitos (conhecimento filosófico), apoiado em princípios, 
como os que a razão desde há muito aplica, sem se informar como e com que 
direito os alcançou. O dogmatismo é, pois, o procedimento dogmático da 
razão sem uma crítica prévia da sua própria capacidade (Vermögens)
(BXXXV-XXXVI).  

                                                        
306 Cf., Perez, op.cit., p.16. 
307 Cf., Idem, pp.20-23. 
308 Heidegger, contra as interpretações neokantianas da primeira Crítica, que a concebem, fundamentalmente, 
como uma teoria do conhecimento das ciências naturais e da matemática, interpreta a Crítica da razão pura
como uma “fundamentação explícita da metafísica”. Segundo ele, “não se trata de teoria alguma do 
conhecimento”. Sobre a posição heideggeriana sobre o problrma, cf., M. Heidegger, Kant y el problema de la 
metafísica, México: Fondo de Cultura Económica, 1996, pp. 208-210.    



 150

Aqui reside a ideia kantiana de empreender uma Crítica de forma “necessariamente 

dogmática (notwendig dogmatisch) e estritamente sistemática, por conseguinte escolástica 

(não popular)”(Idem) da faculdade da razão em geral.  

O que significa e para onde aponta esta distinção, operada por Kant, entre 

procedimento dogmático - necessário na execução da Crítica - e dogmatismo? Significa que a 

Crítica, enquanto propedêutica a toda metafísica futura (BXLIII), procederá dogmaticamente 

sem que, com isso, possa-se acusá-la de dogmatismo. Isto significa que o método posto em 

ação na/pela Crítica deve diferir, radicalmente, daquele adotado pela metafísica tradicional ou 

dogmática. Uma diferença fundamental entre o que se faz na Crítica e aquilo tentado pelos 

predecessores de Kant estaria em que naquela, apesar de se partir de “princípios a priori 

seguros”, trata-se de mostrar como os mesmos possuem validade objetiva, ou seja, tornam 

possível o conhecimento empírico e, assim, explicitar as razões da interdição de certas 

utilizações de puros conceitos da razão para além da possibilidade da experiência; enquanto 

no dogmatismo - da metafísica greco-escolástica, mas igualmente na moderna - far-se-ia um 

uso puro da razão pura. Trata-se, na Crítica, em uma palavra, de distinguir o uso puro do 

empírico da razão, mas não mediante um uso puro da mesma309. O procedimento e a dedução 

dos conceitos puros serão transcendentais, mas isto não implica que se possa desconsiderar a 

experiência. Ao contrário, um dos graves erros do dogmatismo pré-kantiano teria sido 

pressupor acriticamente como legítimo o uso puro da razão na tematização de objetos não-

empíricos, inteligíveis. Ora, o objetivo de Kant é, justamente, partindo da experiência, mostrar 

que nem todo nosso conhecimento origina-se da experiência (B2), isto é, que existe um 

conhecimento a priori, puro e que não se dirige a objetos inteligíveis, mas que condiciona 

todo o conhecimento humano de objetos empiricamente dados. Kant não pretende, portanto, 

investigar as condições de possibilidade da metafísica dogmática, ou seja, não tem por 

objetivo analisar as causas do problema do uso puro da razão pressupondo este mesmo uso 

como legítimo. Nisso residiria o nervo da questão. Tematizar a possibilidade ou 

impossibilidade da metafísica, envolver-se numa investigação que põe como meta a 

determinação das fontes, extensão e limites do conhecimento metafísico a partir de princípios 

                                                        
309 Sobre a interpretação do significado destes diferentes usos na especulção kantiana, Cf., J., A., Bonaccini, 
Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemão. Sua atualidade e relevância para compreensão do 
problema da Filosofia, p. 169, Relume Dumará, Rio de Janeiro, 2003.  



 151

(aus Principien; ex principiis) 310, tudo isso terá que ser feito “partindo” da própria 

experiência, ou seja, daquilo que não está sob suspeição.

Sutileza, sem dúvida, mas originalidade e, segundo Kant, radicalidade. Sutileza, pois 

trata-se de saber até onde se pode ir com a razão, mesmo retirada toda a matéria da 

experiência mas, por outro lado, tomando como dado que “todo o conhecimento se inicia com 

(mit) a experiência”(B2), não da (aus) experiência; originalidade, já que se aceita, aqui, a tese 

básica, do ponto de vista genético, do “empirismo” (mentalismo) moderno, segundo a qual 

todo conhecimento humano tem por começo, no tempo, uma impressão, sensação, etc.  

Portanto, a distinção entre procedimento dogmático e dogmatismo será fundamental 

para a compreensão dos objetivos de Kant na Crítica da razão pura, pois nesta não se trata, 

de maneira nenhuma, de simplesmente mostrar uma suposta natureza antitética da razão, o 

que poria, talvez, a necessidade de se levar a sério a sugestão cética de suspensão do juízo 

(Epokhé), mas sim, de salvar a razão de acusações que têm tão somente a ver com seu mau 

uso por parte daqueles que, por não terem tido a paciência ou a sagacidade de empreender 

uma Crítica, terminaram, por assim dizer, por “derramar a água juntamente com o bebê”. 

Longe de aceitar que o conflito entre dogmáticos e entre estes e céticos pudesse ser creditado 

na conta da razão, Kant procurará mostrar que as aporias e antinomias resultantes deste debate 

não devem ser buscadas em uma suposta natureza antinômica (antitética) da razão, mas sim 

em pressupostos falsos, aceitos como válidos pela metafísica tradicional. Que a razão, sem o 

freio da Crítica e submetida apenas às suas “disposições naturais”, “inclinações naturais” 

conduz a antinomias, isso Kant não nega, mas recusa que isso possa justificar o dogmatismo 

ou o ceticismo, pois não é suficiente, segundo ele, reconhecer tal “fato”, é ainda fundamental 

apresentar as razões (Grund) que esclarecem o porquê e o como do dogmatismo. Ora, tais 

razões somente uma crítica racional da razão poderia fornecer. Portanto, como nos diz Kant:  

Os conflitos intermináveis de uma razão simplesmente dogmática (endlosen
Streitigkeiten einer bloß dogmatischen Vernunft) obrigam-nos também a 
procurar finalmente repouso (Ruhe) numa crítica dessa própria razão (einer 
Kritik dieser Vernunft selbst) e numa legislação (Gesetzgebung) que nela se 
funda (sich auf sie gründet)”(A752;B780).  

Por isso ele pode considerar sua primeira Crítica como “o verdadeiro tribunal (wahren

Gerichtshof) para todas as controvérsias desta faculdade” (a razão)(A751;B780).

                                                        
310 Conforme igualmente aprendemos na sua Lógica. Cf. Log., Ak. 22, In: Manual dos cursos de lógica geral,
op.cit., pp. 46-47. 



 152

O que parece estar em jogo na Crítica da razão pura, portanto, é a possibilidade 

mesma de uma metafísica não dogmática elaborada como ciência e, além disso, construída 

como saber a priori de objetos não inteligíveis. Assim, se a metafísica tradicional fracassou e 

sempre fracassará - conforme o autor - em sua pretensão de se constituir enquanto ciência 

rigorosa de objetos inteligíveis, Kant precisa discutir a possibilidade de uma metafísica 

enquanto saber a priori e puro de objetos. Até mesmo porque, como vimos acima e 

aprendemos na Lógica, a metafísica é a “filosofia propriamente dita, a verdadeira” 

filosofia311. Ora, isto não elimina o fato, claro, de que para Kant a metafísica tradicional 

jamais poderá justificar sua pretensão à cientificidade. Se a Crítica, enquanto Tratado do 

Método, deve anteceder à Metafísica da Natureza, mesmo esta nunca deverá ser concebida no 

sentido forte de Teoria, pois, como bem sintetizou Lebrun: “O simples projeto de instaurar 

metodicamente o fundamento da metafísica já equivale à morte “desta coisa” que sempre se 

chamou de metafísica”312. Daí a conclusão cirúrgica de Lebrun: “A Crítica foi escrita porque 

existe uma “ciência” tal que o tratado de seu método a faz desaparecer enquanto teoria”313.

Segundo Kant, já no prefácio de 1787, o fracasso das tentativas dogmáticas em 

construir uma metafísica rigorosa poderia começar a ser compreendido a partir de seus 

próprios pontos de partida. A postura metafísica tradicional poderia ser encarada como aquela 

que, ingênua e acriticamente, acreditava poder ter um conhecimento legítimo das coisas em si 

mesmas e que, ao final, por suas afirmações sem fundamento e indecidíveis quanto à sua 

veracidade, nada mais faria que nos conduzir ao ceticismo (B23). Espelhando-se no modo a 

priori do conhecimento matemático, o qual julgava analítico, a metafísica esperava poder 

construir um saber acerca de entes não-empíricos a partir da simples razão, de forma não 

apenas independente da experiência, mas ainda de maneira absolutamente isenta de qualquer 

referência à experiência. Tal procedimento, no entanto, sem a Crítica, levará inevitavelmente 

a antinomias insolúveis. Aquela seria responsável pela 

mudança de método (veränderte Methode) na maneira de pensar 
(Denkungsart), a saber, que só conhecemos a priori das coisas o que nós 
mesmos nelas pomos (was wir selbst in sie legen)”(BXVIII).  

                                                        
311 Cf., Log., Ak.32. In: Manual dos cursos de lógica geral, op.cit., pp. 66-67. 

312 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafísica, São Paulo, Martins Fontes, 2002, p.39. 
313 Idem.



 153

Isto quer dizer que na Crítica dever-se-á mostrar como é possível que objetos possam 

ser dados na experiência mediante conceitos a priori314. É assim, mediante semelhante 

inversão, não mais regulando nosso conhecimento por objetos, mas submetendo estes últimos 

às regras do nosso entendimento, que Kant espera poder solucionar as tarefas da metafísica 

(BXVI) e, o que seria ainda mais importante, “dotar de provas suficientes as leis a priori que 

fundamentam a natureza”(BXIX).  

É neste passo, nesta mudança de método e inversão de perspectiva imposto à 

metafísica tradicional, que Kant apresentará pela primeira vez na Crítica da razão pura 

(1787), aquilo que provocará um certo escândalo na filosofia alemã: referimo-nos, claro, à 

noção de coisa em si. Ele afirma que tal modificação da maneira de pensar traz para a 

filosofia, aparentemente, um resultado insólito (befremdliches) e muito desfavorável (sehr

nachteiliges) (BXIX-XX) porque, se assim procedermos, ocupando-nos com conceitos a 

priori, pareceria que jamais conseguiríamos ultrapassar os limites da experiência possível, 

justamente aquilo que se deveria realizar em metafísica. Entretanto, exatamente nesta 

passagem histórico-conceitualmente crucial, ele nos fala daquela contra-prova a que já 

fizemos menção acima e que consistiria, precisamente, na distinção de aspectos ou de 

significação do termo objeto (Objekt). É aqui (BXX) que ficamos sabendo que nosso 

conhecimento apenas se refere e pode se referir a fenômenos, nunca a coisas em si, 

incognoscíveis, muito embora sejam estas reais em si mesmas, segundo a Crítica315.

Kant está, como veremos a seguir, com um só golpe, tanto limpando o território para a 

filosofia transcendental ao inaugurar ou, no mínimo, tornar possível o Idealismo Alemão, 

como destituindo as pretensões dos diversos matizes dogmáticos da metafísica tradicional. Se 

a distinção (Unterscheidung) em questão é apenas de aspecto, consideração, significação, 

então, a partir de agora, as coisas têm que ser distinguidas de si mesmas, quer dizer, dever-se-

á operar na própria coisa (que não são duas, portanto; é o Mesmo que terá que ser considerado 

de duas maneiras diferentes) uma disjunção semântica entre as coisas (Dinge) como nos são 

dadas e estas mesmas como não nos são - nem podem vir a ser - dadas, ou seja, conforme são 

em si mesmas (ebendenselben). Quando se diz, no entanto, que a distinção terá que ser 

                                                        
314 Este é um ponto muito importante e que aqui não podemos explorar. Concordamos com Lebrun, de que é uma 
espécie de “decisão de princípio” que leva Kant a conceber a análise transcendental como somente referida a 
uma “objetividade constituída; portanto, jamais teremos de lidar senão com um diverso tal que a unidade 
sintética se aproprie dele integralmente”. Ora, isso equivale, como percebeu Lebrun, a recusar, de saída, toda e 
qualquer alternativa de pensar uma filosofia transcendental na vereda aberta por Maimon. Voltaremos a isso. Cf., 
G. Lebrun, A filosofia e sua história, São Paulo, Cosacnaify, 2006, p.552. 
315 Como veremos posteriormente, a noção de coisa em si é objeto de extensas e complexas controvérsias entre 
os intérpretes da obra kantiana. A realidade da coisa em si é, além da primeira Crítica, fortemente afirmada por 
Kant nos Prolegômenos, §§13, 32, 33, entre outros. Cf., Kant, Prolegômenos, op. cit. 



 154

operada na própria coisa, não se deve entender que primeiro teríamos acesso a esta própria

coisa; pelo contrário, e isso trará problemas hermenêuticos e teóricos sérios, somente porque, 

como sem que algo aparecesse em toda aparição não poderia haver aparição alguma, então 

deve haver316 algo em si, isto é, sem relação alguma ao sujeito, uma existência independente 

da representação. Uma mesma coisa considerada de duas maneiras diferentes, a partir de dois 

pontos de vista. Assim: como afirmar, de fato - já que para Kant as coisas em si existem, 

realmente, pelo menos em 1787 - não meramente de direito, a existência deste outro do 

mesmo, do fenômeno? Se forem toto genere distintos, como um pode ser a 

aparição/manifestação/representação do outro? Rigorosamente, esta pergunta talvez esteja 

mal colocada e indique a dificuldade de libertação de uma posição pré-crítica. Em todo caso, 

prossigamos!  

Por que tudo isso? A resposta fornecida no prefácio de 1787 é que a razão exige um 

incondicionado (em si) para todo o condicionado (fenômenos); e o exige, necessária e 

legitimamente nas coisas em si, para por fim à série de condições (BXX-XXI). Caso 

pensemos desta maneira e aceitemos a necessidade de semelhante diferenciação, então deverá 

ficar claro que enquanto insistirmos, com os dogmatismos, em regular nosso conhecimento 

pelos objetos concebidos como coisas em si mesmas, jamais alcançaremos incondicionado

algum, somente aporias, contradições e antinomias. Porém,  

desaparece a contradição se admitirmos que a nossa representação das coisas 
(unsere Vorstellung der Dinge), tais como nos são dadas (wie sei uns 
gegeben), não se regula (richte sich nicht) por estas, consideradas como 
coisas em si mesmas (als Dingen an sich selbst), mas que são esses objetos 
(Gegenstände), como fenômenos (Erscheinungen), que se regulam pelo 
nosso modo de representação (Vorstellungsart), tendo consequentemente 
que buscar o incondicionado (Unbedingte) não nas coisas (an Dingen), na 
medida em que as conhecemos (kennen) (em que nos são dadas), mas na 
medida em que as não conhecemos (nicht kennen), enquanto coisas em si 
mesmas (als Sachen an sich selbst)” (BXX-XXI). (Grifo nosso)

Vê-se bem a importância desta distinção operada por Kant. Nada menos do que a 

possibilidade de construção de um caminho seguro para a colocação da metafísica nos trilhos 

que levam a uma ciência rigorosa é o que parece jogar-se aqui. Nesta mudança de ponto de 

vista e disjunção de significado parece fundar-se, pelo menos à luz do Prefácio que ora 

analisamos, “a tarefa (Geschäft) desta crítica da razão especulativa”(BXXII), isto é, a 

“revolução completa (gänzliche Revolution)” do método em metafísica, seguindo o exemplo 
                                                        
316 Claro que estes deve haver, ter de, deve poder, vão aparecer inúmeras vezes na Crítica sem que as 
dificuldades diminuam para os intérpretes. 



 155

dos geômetras e dos físicos, estaria intimamente relacionada nesta separação entre dois 

sentidos da noção de objeto: fenômeno e coisa em si.

Aparentemente, aqui no prefácio de 1787, nada parece autorizar que se tome esta 

distinção kantiana como se o autor estivesse se referindo a dois entes diferentes, existentes em 

dois mundos distintos. Tratar-se-ia, aqui, apenas de dois sentidos diferentes atribuídos ao 

termo objeto (BXXVIII): um primeiro, para demarcar o papel ativo do entendimento, que o 

toma (esquematiza, configura) como fenômeno, recebido passivamente pela sensibilidade 

enquanto sensação; e um segundo, para marcar a existência do objeto quando considerado em 

si mesmo, sem referência à nossa faculdade de conhecimento317. Kant não nega, 

absolutamente, a existência (real) daquilo que aparece (scheint) em todo fenômeno 

(Erscheinung); nega apenas a pretensão arrogante dos dogmáticos de reduzirem a conceitos 

isto mesmo que aparece em toda aparição (fenomênica). O que está em jogo aqui, 

fundamentalmente, é demonstrar (tarefa da Crítica) que não existe nem pode, rigorosamente, 

haver conflito entre natureza (Erscheinung, Vorstellung) e liberdade (Freiheit, Ding an sich), 

uma vez que se trataria, segundo Kant, de ordens estruturalmente distintas. Daí a condição de 

uma autêntica investigação sobre Deus, liberdade, e imortalidade dever estar vinculada à 

crítica às pretensões naturais da razão, ou seja, ao seu uso transcendente e para além dos 

limites de uma experiência possível. Portanto, a distinção operada por Kant deveria limitar o 

uso da razão teórica, por um lado, e propiciar o legítimo uso da razão prática, por outro. 

Trata-se, segundo ele, de encontrar um lugar (Platz zu bekommen), com a Crítica, para a 

verdadeira metafísica e, portanto, para a crença (Glauben)318. Apesar de que, e nisso 

tendemos a concordar com Perez, semelhante Metafísica da Natureza tenha sido sempre 

adiada devido à necessidade, sempre reposta, de crítica a toda tentativa de construção de uma 

doutrina positiva e sistemática de uma filosofia verdadeiramente transcendental. O que 

acabaria por exigir a redução da pretensão sistemática, pelo menos no campo teórico, a uma 

incessante atividade sistemática, a uma eterna problematização sistemática das pretensões 

metafísicas da razão pura teórica319.

                                                        
317 Sobre o problema do caráter ativo e passivo do sujeito, na constituição do conhecimento na Estética e na 
Analítica transcendentais, Cf., V. Delbos, op.cit., pp.139ss. 
318 Não poderíamos jamais deixar de citar e indicar, aqui, o excelente artigo, hoje já clássico, do Prof. Rubens R. 
T. Filho sobre esta passagem fundamental - do Prefácio de 1787 da Crítica da razão pura - para a compreensão 
das últimas e verdadeiras intenções da filosofia kantiana. Trata-se, claro, da análise que Rubens Filho realiza 
sobre a significação da preposição alemã als, bem como a dificuldade colocada ao intérprete acerca do sentido 
deste encontrar lugar referido por Kant. Sobre isso, Cf., Rubens R. T. Filho, Dogmatismo e antidogmatismo: 
Kant na sala de aula, in: Ensaios de filosofia ilustrada, São Paulo, Iluminuras, 2004.  
319 Cf., Perez, op.cit., Primeira parte, pp.25-187. 



 156

Tão importante quanto o fato de Kant apenas “tomar o objeto em dois sentidos 

diferentes (das Objekt in zweirlei Bedeutung nehmen)”(BXXVIII)320, não afirmar a existência 

de dois supostos entes diferentes - fenômeno e coisa em si -, é o seu silêncio acerca da 

natureza desta distinção de sentidos. Ele não diz, por exemplo, que são radicalmente distintos, 

no sentido de que seriam toto genere diferentes, nem afirma que poderia haver alguma relação 

entre eles, mesmo que não teórica, como por exemplo de tipo: 1) essencial: coisa em si como 

suposta essência dos fenômenos; 2) causal: coisa em si como causa dos fenômenos; 3) ou que 

as coisas em si seriam transcendentes aos fenômenos. Tais relações são, por um lado, 

incognoscíveis mas, por outro lado, nem são impensáveis nem contraditórias, apenas 

antinômicas. Entenda-se, não se está afirmando que, para Kant, a coisa em si seria a essência 

ou a causa do fenômeno, não, apenas pretende-se afirmar que pensá-la assim leva a 

antinomias cuja solução, no campo teórico, somente seria possível, exatamente, por meio da 

distinção entre coisa em si e fenômeno. De qualquer maneira, permanece problemática, na 

Crítica da razão pura em geral, e no Prefácio de 1787 em particular, como se relacionariam 

coisa em si e fenômeno. Prova disso é a difícil noção de afecção, a distinção entre sensação e 

intuição, a diferenciação entre coisa em si, objeto transcendental e númeno, etc.  

Entretanto, com a separação entre coisa em si e fenômeno e entre pensar e conhecer 

estaria assegurada a proibição de se aplicar o princípio de causalidade às coisas em geral -

coisas em si. Tal distinção de aspectos e significação seria uma espécie de antídoto ao 

dogmatismo e à sua insistência em estender o referido princípio para além do mundo dos 

fenômenos. Sem a diferenciação kantiana poderia haver contradição manifesta, por exemplo, 

em considerar a alma humana como livre e, ao mesmo tempo, submetida à necessidade 

natural (BXXVII). Note-se bem que, apesar de Kant ter usado a categoria de causalidade, isto 

deve valer para os outros conceitos puros do entendimento, ou seja, que a não confusão entre 

fenômeno e coisa em si é fundamental para a solução das antinomias da razão na Dialética

transcendental. No entanto, a escolha da causalidade não é desprovida de significação e 

relevância, uma vez que de sua correta interpretação, pré-crítica ou crítica, dependerá o 

compromisso filosófico com o determinismo moral, a redução da dimensão prática da razão à 

teórica, com a conciliação da liberdade enquanto coisa em si e a necessidade dos fenômenos 

(Crítica) ou com a queda na contradição.  

O importante, aqui, parece residir naquilo que Kant sacrifica para obter o que lhe é 

mais caro, ou seja, o sacrifício do saber para poder continuar a crer (BXXX). Caso não se 

                                                        
320 Cf., Idem.



 157

percorra as veredas da Crítica corre-se o risco de acreditar possível uma fundamentação 

objetiva da crença e, assim, dogmatizar o pensamento e abrir o flanco para a crítica cético-

atéia. Com a Crítica, separa-se e mapeia-se rigorosamente as fronteiras entre o conhecer e o 

pensar, tornando então possível a construção de um pensamento coerente dos valores 

fundantes da fé cristã, a saber: a crença em um Deus sumamente bom, a imortalidade da alma, 

etc. Como para moral, basta que “a liberdade tão somente não se contradiga....e que não 

ponha obstáculo algum ao mecanismo natural da própria ação (tomada em outra 

relação)”(BXXIX), então, a separação operada na/pela Crítica entre fenômenos e coisas em si 

pode tornar possível a justificação não apenas da ciência da natureza, como também evitar 

futuros conflitos entre esta e a verdadeira moral. Isto torna mais claro a estranha afirmação 

kantiana:  

Tive (Ich mußte) pois de suprimir o saber (das Wissen aufheben) para 
encontrar lugar (Platz zu bekommen) para a crença (Glauben), e o 
dogmatismo da metafísica (Dogmatism der Metaphysik), ou seja, o 
preconceito (Vorurteil) de nela se progredir (fortzubekommen), sem a crítica 
da razão pura, é a verdadeira fonte de toda incredulidade (die wahre Quelle 
alles...Unglaubens), que está em conflito (widerstreitenden) com a 
moralidade (Moralität) e é sempre muito dogmática”(BXXX).  

Portanto, é preciso, negativamente, mostrar todos os limites do uso teórico da razão 

para, justamente por/com isso, abrir e deixar intocado o espaço da moralidade - o mais 

importante -, onde aquilo que se pode demonstrar, apesar de não possuir objetividade tem, por 

sua vez, sua coerência e possibilidade.  

Entretanto, é muito importante que não nos apressemos em conceber a Crítica da 

razão pura como simplesmente um meio para a justificação da crença. Que Kant defenderá 

como possível e mesmo como desejável a construção de uma teologia moral, parece certo. 

Mas isto não autoriza a tomar sua crítica à teologia racional como possuindo tão somente

uma função de mediadora à teologia prática. Como diz Lebrun, e nisso concordamos com ele, 

a Dialética transcendental não deve ser interpretada como sendo unicamente uma 

propedêutica à moral e como tendo apenas um sentido polêmico ou negativo321. É preciso não 

esquecer que as Idéias da razão possuem, sim, uma significação teórica: elas permitem-nos 

conceber a razão como instância garantidora da unidade sistemática para o uso do 

entendimento.  

                                                        
321 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafísica, op.cit., pp.172-173. 



 158

De qualquer forma, parece permanecer o fato de que é no mesmo movimento de 

restrição de um certo uso teórico da razão que se descobre a possibilidade de uma extensão 

em um outro uso, a saber, prático. Entretanto, somente no decorrer da primeira Crítica é que 

tais questões poderão ser respondidas, mesmo que talvez não sem problemas, ambiguidades, 

indecisões, etc322.

Note-se, no entanto, e isto nos parece fundamental, que a primeira exposição de uma 

das mais polêmicas e importantes noções do idealismo transcendental kantiano nasce 

vinculada à necessidade de uma contra-prova experimental com o objetivo de evitar 

resultados insólitos e aparentemente desfavoráveis quando da tentativa de analogia entre o 

método da física teórica e o da metafísica. O que ocorre é que Kant sabia que partir, em 

filosofia, de conceitos a priori e tentar mostrar que aos mesmos correspondem objetos dados 

empiricamente, conforme semelhantes conceitos (BXIX), abriria não apenas a possibilidade 

de uma validação objetiva de conceitos puros do entendimento, o que ele, evidentemente, 

pretendia, mas igualmente a suspeita de que com tal procedimento não se evitaria o 

solipsismo, a circularidade ou mesmo o dogmatismo; daí a necessidade de uma contra-prova 

experimental. Ora, justamente de semelhante contra-prova espera Kant obter a validação da 

revolução metodológica operada na filosofia (BXX) e, ao mesmo tempo, exatamente esta 

contra-prova é que exige, segundo ele, a distinção entre fenômeno e coisa em si (Idem). Esta 

passagem, já no Prefácio de 1787, é importante porque demonstra que o autor parecia estar 

consciente dos riscos e dos problemas que sua descoberta (invenção?) comportava. Tomar 

isso como simples hipótese no Prefácio não resolve o problema porque sabemos que Kant já 

conhecia o resultado da Crítica de antemão (por exemplo:A703; B731)323. Por outro lado, 

mostra que a acusação de que ele teria partido de algo mediato (conceito) e não do imediato 

(intuição) é no mínimo problemática, como veremos quando reavaliarmos a posição 

schopenhaueriana em relação a Kant.  

                                                        
322 Como se verá ao longo deste trabalho, a caracterização da coisa em si como noção aporética, conforme 
afirmação do Prof. G. Lebrun, receberá cada vez mais nossa aceitação e justificação. Tal dimensão aporética, 
aliás, estará, segundo pensamos, na base dos inúmeros problemas enfrentados pelo Idealismo alemão, por um 
lado, e pela filosofia de Schopenhauer, por outro. Sobre a interpretação da coisa em si kantiana como conceito 
aporético, Cf., G. Lebrun, A aporética da coisa em si, in: Sobre Kant, Iluminuras/Edusp, São Paulo, 1993. Em 
Kant e o fim da metafísica, Lebrun parece defender a tese de que mais do que ruptura, existiria uma fronteira
entre as noções de fenômeno e coisa em si, garantindo assim “um mínimo de continuidade” entre ambos. Cf. G. 
Lebrun, op.cit., p.55. 
323 Conhecer o resultado significa: pelo menos a idéia de Arquitetônica e o papel da(s) Crítica(s) nela já devem 
ser pressupostas. Ainda segundo Lebrun: “A palavra hipótese só conviria verdadeiramente se eu pusesse a 
existência de Deus para garantir a unidade da natureza; ora, trata-se de uma referência indispensável à idéia de 
Deus pelo fato de que eu devo pensar a unidade da natureza. Objetivamente, é bem menos do que uma hipótese; 
subjetivamente, é bem mais, e, a fortiori, bem mais do que uma simples opinião.” Cf., G. Lebrun, Kant e o fim 
da metafísica, op.cit., p. 287. 



 159

Tal distinção estará ainda na base do duplo resultado da Crítica, assim como também 

no solo em que se erguerá uma outra importante diferenciação: trata-se dos resultados 

negativo e positivo da Crítica, anteriormente já referidos, e da separação entre pensar e 

conhecer, igualmente mencionada. Realmente, se apenas conhecemos fenômenos, ou seja, se 

somente podemos falar de conhecimento no caso em que conteúdos intuídos sejam dados ao 

entendimento, então, nada parecido com uma coisa em si - inintuível - poderá ser conhecida, 

vez que situada fora dos limites de toda intuição sensível possível. Isto implicará, como já se 

adivinhou, em um resultado negativo, uma restrição às pretensões quanto ao uso da razão, ou 

seja, “a restrição (Einschränkung) de todo o conhecimento especulativo da razão aos simples 

objetos da experiência (auf bloße Gegenstände der Erfahrung)”(BXXVI). Mas então Kant 

realiza uma segunda e fundamental distinção para o projeto de depuração (BXXIV) da 

metafísica mediante a Crítica, quando afirma que:  

deverá ressalvar-se e ficar bem entendido que devemos, pelo menos poder 
pensar (müssen denken können) esses objetos (Gegenstände) como coisas 
em si mesmas (als Dinge an sich selbst) embora os não possamos conhecer
(erkennen). Caso contrario, seríamos levados à proposição absurda de que 
haveria fenômeno, aparição (Er-scheinung), sem haver algo (etwas) que, 
realmente, aparecesse (erscheint) (BXXVII).(Grifo nosso)

Estas diferenciações serão fundamentais não apenas para o projeto de construção de 

uma filosofia teórica mas, sobretudo, porque será com base nela, como discutiremos 

posteriormente, que Kant poderá encontrar “o fio condutor (Leitfaden) para a resposta à 

questão teórica”(A806-B834) levantada e não respondida pela primeira Crítica. É sempre 

importante não perder de vista o movimento do pensamento de Kant:1) ele descobre, como 

solução para os impasses da metafísica dogmática constatados por ele, um método; 2) aplica-o 

à metafísica, ou melhor, levanta a hipótese de que se poderia colocar a metafísica nos trilhos 

da ciência, caso assim se procedesse; 3) entrevê resultados desinteressantes; 4) postula uma 

contra-prova experimental; 5) esta exige uma distinção fundamental - fenômeno e coisa em si 

- que, por sua vez; 6) o conduz a uma outra disjunção - pensar e conhecer - e à percepção de 

que sua Crítica desembocará em um resultado restritivo-negativo e outro prático-positivo.

Acreditamos que a intenção fundamental de Kant, aquilo que para ele era, 

absolutamente, imprescindível, articula-se em um mesmo movimento, mas realizado em duas 

direções: por um lado, legitimar as pretensões humanas de objetividade no que se refere ao 



 160

conhecimento de fenômenos324; por outro, mas segundo o mesmo movimento, encontrar lugar 

para a verdadeira credulidade e moralidade. Portanto, ler a obra kantiana como se sua 

intenção fundamental estivesse voltada apenas para a fundamentação da objetividade do saber 

humano, como parece pretender Rousset325, ou como discussão da metodologia da ciência de 

sua época, conforme Cohen, parece- nos algo problemático.   

De tudo o que foi dito resulta que podemos antecipar, já nos prefácios de 1781 e 1787, 

que qualquer pretensão dogmática de conhecimento a priori de coisas em si está fadada a isto 

mesmo: dogmatismo. Não obstante, a metafísica permanece como algo a ser buscado, não, 

evidentemente, tomando as coisas em si como objeto de investigação, tampouco como no 

período dito pré-crítico, mas sim como “o inventário (Inventarium), sistematicamente 

ordenado (systematisch geordnet), de tudo o que possuímos pela razão pura (reine

Vernunft)”(AXX), ou seja, como exposição dogmática e sistemática (BXXXVI) dos 

princípios de todo o conhecimento a priori, dos conceitos a priori do entendimento e válidos 

objetivamente, ou seja, daqueles cujos objetos correspondentes podem ser dados numa 

intuição empírica, portanto, em uma experiência (BXIX).  

Portanto, os diferentes dogmatismos (idealistas, realistas, etc) nada mais conseguiram, 

segundo Kant, que elaborar um discurso sobre algo meramente pensável, mas para nós 

incognoscível, o que não seria motivo para muito orgulho. Na verdade, ele vai muito além 

disso quando credita ao dogmatismo não apenas a descrença no poder da razão, mas enxerga 

nele as fontes das incredulidades na fé e na religião, conforme vimos acima, pois, sem que se 
                                                        
324 Pensamos ser importante a distinção operada por Kant, nos Prolegômenos, entre juízos de experiência e 
juízos de percepção e, assim, entre validade subjetiva e objetiva do conhecimento. Desta maneira, a primeira 
Crítica teria por objetivo investigar as condições subjetivas de possibilidade dos juízos de experiência, sua 
validade necessária e universal, pois esta não deve ser buscada nos simples juízos subjetivos (de percepção), mas 
nas condições transcendentais de toda experiência possível. Cf., Kant, Prolegômenos, §§18 e 19, op.cit. 
325 É conhecida a tese de Rousset, que enxerga no em si kantiano um elemento constituivo da objetividade do 
conhecimento humano. Para ele, o em si, longe de ser uma noção aporética, como pretende Lebrun; de ter um 
duplo sentido - como condição e freio - na aplicação das categorias, conforme Kuno Fischer; ou como resíduo da 
ênfase na dimensão constituidora e construtora da subjetividade, como quer Lachièze-Rey; para Rousset, que 
aceita a tese schopenhaueriana de que há uma modificação substancial na segunda edição da primeira Crítica, “o 
fenômeno e a coisa em si têm apenas uma única e mesma existência” e, assim, afirmar que algo (coisa em si) 
tem que aparecer em toda aparição (fenômeno) é “uma proposição analítica, fundada no mero princípio de não 
contradição”, portanto: “em razão da identidade ontológica dos termos, afirmar a existência do em si é, pura e 
simplesmente, constatar a existência do fenômeno empiricamente dado.” (Rousset, p.171). Contra isso, 
pensamos que não apenas a constatação de Philonenko, que considera a tese de Rousset não original e 
insuficiente, por esta não apresentar provas conclusivas, ancoradas nos textos kantianos; mas sobretudo é a 
posição de Lebrun que nos parece mais correta, a qual concebe a coisa em si como uma noção aporética, no que 
respeita à parte teórica da filosofia kantiana. Cf., B. Rousset, La doctrine kantienne de l´objectivité. Autonomie 
comme devoir et devenir, Paris, Vrin, 1967; K. Fischer, A commentary on Kant´s Critique of Pure Reason. In: L. 
W. Beck (Org.), The philosophy of Immanuel Kant. A Collection of eleven of the most important books on 
Kant´s philosophy, reprinted in 14 volumes, New York, Garland, 1976; P. Lachièze-Rey, L´idéalism kantien,
Paris, Vrin, 1950; A. Philonenko, Schopenhauer critique de Kant, Paris, Les Belles Lettres, 2005; G. Lebrun, A 
aporética da coisa em si, In: Sobre Kant, São Paulo, Iluminuras, 1993 e Kant e o fim da metafísica, São Paulo, 
Martins Fontes, 2002. 



 161

suprima correta, rigorosa e criticamente o saber, dogmaticamente constituído, então jamais se 

deverá poder esperar encontrar o verdadeiro lugar para a reflexão séria sobre a crença, pois 

somente podemos admitir Deus, liberdade e esperança em uma vida futura se, ao mesmo 

tempo e no mesmo movimento de pensamento, recusarmos ao uso especulativo e dogmático da 

razão o recurso à intuições transcendentes (Einsichten)(BXXX).  

Mais importante ainda: no Prefácio de 1787, assim nos parece, já estaria formulada, 

mesmo que sem ulteriores determinações, a tese básica do Idealismo transcendental, tal como 

Kant a apresentará na Dialética transcendental (Livro II, Cap. I, Quarto paralogismo:

Paralogismo da idealidade):  

Compreendo por idealismo transcendental de todos os fenômenos a doutrina 
(Lehrbegriff) que os considera, globalmente (insgesamt), meras 
representações (bloße Vorstellungen) e não como (als) coisas em si mesmas 
(Dinde an sich selbst) e segundo a qual, o tempo e o espaço são apenas 
formas sensíveis da nossa intuição, mas não determinações dadas por si, ou 
condições dos objetos (Bedingungen der Objekte) considerados como (als)
coisas em si mesmas (A369).  

Na segunda edição da Crítica, a tese basilar do Idealismo transcendental, aqui 

também chamado de Idealismo formal (Sexta Seção, Cap.II, Livro segundo da Dialética

transcendental; B519) é apresentada por Kant como já tendo sido demonstrada por ele na 

Estética transcendental, mas a idéia fundamental permanece ancorada na distinção entre 

representação (fenômeno) e coisa em si.  

O movimento do pensamento kantiano no Prefácio de 1787 parece caminhar, portanto, 

como afirmamos acima: 1) da constatação das infindáveis disputas metafísicas, dos conflitos 

insolúveis entre dogmáticos, céticos, fisiólogos, etc; para 2) a postulação de uma analogia

possível entre o método adotado com êxito pelos geômetras e físicos teóricos e a possibilidade 

de uma aplicação bem sucedida do mesmo na metafísica; e, assim operar uma 3) nova 

significação que esta última viria a ter com a inversão metodológica então vislumbrada, como 

saber fundado em conceitos a priori, aos quais deveriam corresponder intuições empíricas de 

objetos dados na experiência conforme a tais conceitos; porém, 4) da resignificação da 

metafísica adviria, com a necessidade de ultrapassagem dos limites da experiência possível, a 

imperiosa condição de ter de distinguir os sentidos/aspectos da noção de objeto - como 

fenômeno e como coisa em si - e, assim, procurar uma solução para o problema da metafísica 

não nas coisas em si mesmas (dogmatismo), mas no exame crítico da faculdade da razão em 



 162

geral; e, assim 5) chega à tese do Idealismo transcendental e à verdadeira tarefa da Crítica da 

razão pura.

Nisto que chamamos de movimento de pensamento kantiano no Prefácio à segunda 

edição da Crítica da razão pura, não poderia passar sem referência a indicação do próprio 

Kant daquilo que, segundo ele, deveria ser considerado como uma tentativa de atenuação de 

algumas dificuldade e obscuridades (BXXXVII), talvez já previamente apontadas por aqueles 

que comentaram a primeira edição da obra326 e aos quais, quem sabe, estariam referidas as 

imprecações feitas pelo autor um pouco acima:  

Os que rejeitam o seu método e ao mesmo tempo o procedimento da Crítica
da razão pura não podem ter em mente outra coisa que não seja 
desembaraçar-se dos vínculos da ciência e transformar o trabalho em jogo, a 
certeza em opinião e a filosofia em filodoxia (BXXXVII).  

Em todo caso, como logo veremos, esta preocupação kantiana nos importará de perto 

e, já podemos antecipar, não nos parece, de maneira alguma, que Schopenhauer tenha razão 

quando procura justificar (no Apêndice a O mundo) sua decepção com a segunda edição da 

Crítica atribuindo-a à “mudança de governo”, devido à morte de Frederico, o Grande. Sabe-se 

que, para Schopenhauer, a primeira edição da Crítica é, verdadeiramente, mais anti-

dogmática que a segunda, devido à sua decidida recusa de acordo no que respeita à coisa em 

si e às concessões excessivas à razão prática. Bem, com tudo o que afirmamos acima, 

pensamos que, neste pormenor, Kant sentiu-se, realmente, pressionado pelas recepções 

negativas da Crítica, preocupado em fornecer argumentos mais claros e persuasivos para a 

refutação dos céticos - sejam cartesianos ou humeanos - e dogmáticos (correta solução das 

antinomias da razão). Em uma palavra, mais interessado, honestamente, em “suprimir o saber 

para encontrar lugar para a crença” (BXXX), do que em resguardar-se de acusações de 

impiedade.  

Kant começa reconhecendo, em parte, a culpa por algumas obscuridades e 

dificuldades presentes na exposição da obra e que possam ter dado oportunidade para alguma 

má interpretação. Continua afirmando que, quanto às proposições e suas demonstrações, 

assim como no que toca ao plano geral da obra e sua índole, nada teria a acrescentar e que 

somente na exposição (Darstellung) haveria muito a fazer (noch viel zu tun). Refere-se ele 

tanto à Estética, sobretudo ao conceito de tempo; quanto à Analítica, ou seja, à Dedução

                                                        
326 Refiro-me, aqui, sobretudo a necessidade de resposta, por parte dos defensores do projeto crítico, às objeções 
levantadas por Jacobi, Schulze e Maimon.    



 163

transcendental dos conceitos puros do entendimento e às provas dos princípios do 

entendimento puro; e à Dialética transcendentais, aos Paralogismos da psicologia racional.

Entretanto, o mais relevante parece- nos ter sido dito numa nota de pé-de-página, onde ele 

revela em que lugar a forma da demonstração (Beweisart) foi verdadeiramente modificada 

(eigentliche Vermehrung): trata-se, justamente, da refutação do idealismo psicológico e da 

demonstração da realidade objetiva da intuição externa, isto é, daquilo que desde Descartes 

conhecia- se como o problema da existência de um mundo exterior. Queremos apenas 

registrar o reconhecimento do próprio Kant acerca das dificuldades envolvidas na questão e 

que, aqui, parece estar em jogo nada mais nada menos do que os mais intrincados problemas 

não só da filosofia kantiana mas, a partir dela, também da schopenhaueriana: o problema da 

coisa em si e de sua relação com o fenômeno, o problema da afecção e o problema do 

significado do conceito de matéria. Em todo caso, a refutação do idealismo psicológico está 

condicionada à rejeição, na Estética, das posições de newtonianos e leibnizianos acerca do 

sentido da noção de espaço, conforme mostraremos em breve.  

O que nos parece decisivo, no entanto, neste percurso inicial de Kant, no Prefácio de 

1787, para o projeto de um crítica da razão, é o fato de que a noção de coisa em si esteja no 

ponto de encontro, no núcleo mesmo da crítica ao dogmatismo e da possibilidade de um 

idealismo transcendental. Sem a defesa da existência de uma coisa em si, como “cortar pela 

raiz o materialismo, fatalismo, ateísmo,...., o idealismo e ceticismo”? (BXXXV); e, por outro 

lado, como arquitetar um idealismo transcendental sem ter que admitir algo que aparece em 

toda aparição mas que nunca poderá ser intuído?; como postular que existe, e mesmo que 

deve existir, algo que subjaz - mesmo que não saibamos e talvez não possamos saber como 

subjaz e como pode subjazer - a tudo aquilo que nos é dado e que, por sua vez, nunca poderá 

ser nos dado, conhecido? Enfim, é no encalço desta importante e difícil noção que estamos 

procurando seguir os rastros. Por isso, uma vez tendo-a procurado nos prefácios às edições de 

1781 e 1787, vamos tentar agora  capturá-la na Estética transcendental.



 164

3.2.2 A caminho da Estética transcendental

Após definir e distinguir, na Introdução, uma série de noções importantes para a 

execução da tarefa que pôs como fundamental para uma crítica da razão: determinação de 

suas fontes, extensão e limites, bem como a elaboração do esboço arquitetônico de um plano 

total, a partir de princípios, de uma filosofia transcendental pensada como a idéia de uma 

ciência (B27), Kant chega, finalmente, na primeira parte de sua Crítica: a Estética 

transcendental. Esta pressupõe, portanto, a importante separação operada por ele logo no 

início da Introdução, a saber, a distinção entre a ordem do tempo e a ordem, por assim dizer, 

lógico-epistemológica do conhecimento humano; pois se todo conhecimento começa pela 

experiência, tem aí seu início, isto não implica que todo ele derive, justamente, da experiência 

(B2). Isto é assim porque, segundo ele, nosso conhecimento é um híbrido, um composto 

daquilo que

recebemos através das impressões (sensações;A1) sensíveis e daquilo que a 
nossa própria capacidade de conhecer (apenas por ocasião de impressões 
sensíveis) retira (hergibt)327 de si mesma...”(B2).  

Trata-se da diferenciação entre uma faculdade receptiva e uma ativa de conhecimento. 

Pela primeira, recebemos uma matéria-fundamental (Grundstoffe); pela segunda, separamos 

aquilo que pertence a esta última daquilo que retiramos de (produzimos por) nós mesmos.  

Portanto, é logo no início que se apresenta o tema a ser investigado em seguida: 

haveria um conhecimento que, apesar de possuir uma matéria oriunda de impressões 

sensíveis, poderia existir “independente (unabhängiges) da experiência (Erfahrung) e de 

todas as impressões dos sentidos (allen Eindrücken der Sinne)”. (B2). Haveria, no 

conhecimento humano, uma instância empírica e outra a priori. O que importa é que neste 

movimento Kant será impulsionado para depurar suas noções e defini-las de maneira cada vez 

mais rigorosa até alcançar aquela que será a formulação técnica e textualmente responsável 

                                                        
327 Sobre a dificuldade na compreensão do significado do verbo alemão hergeben (produz, para os tradutores 
portugueses da Fundação Calouste Gulbenkian, mas devolver e presentear, segundo a concepção do Prof. 
Bonaccini), optamos aqui por uma tradução na linha de Bonaccini, mas um pouco diferente da mesma, a qual, 
nos parece, enfatiza o caráter receptivo da sensibilidade, mais de acordo com as intenções kantianas. Traduzir 
hergibt por produz, poderia sugerir uma atividade, própria do entendimento, e não da sensibilidade, porém, como 
permanece, sempre, uma certa ambigüidade, já que na sensibilidade nem tudo parece poder ser explicado de 
forma passiva, realismo impede, então preferimos traduzir o verbo em questão por retirar. O Prof. Bonaccini 
traduz: “...e do que nossa faculdade de conhecimento devolve [como resposta] a partir de si mesma”, Cf., 
Bonaccini, Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemão, op. cit., nt:80, p.196.



 165

pela exposição da “verdadeira tarefa (eigentliche Aufgabe) da razão pura”(B19), isto é, “como 

são possíveis juízos sintéticos a priori?”(Idem).  

Após realizar uma espécie de desmembramento desta questão geral, assim como da 

distinção entre Crítica, Doutrina e Sistema de filosofia transcendentais, Kant estabelece os 

limites e o papel da Crítica da razão pura e, operando a divisão desta tendo por base a idéia 

de um sistema em geral, afirma que sua Crítica  conterá uma teoria dos elementos e uma 

teoria do método. A primeira, investigará tanto a faculdade receptiva, a sensibilidade: 

mediante a qual os objetos nos são dados (Estétitca Transcendental); quanto a faculdade 

ativa, o entendimento: por meio de que os objetos são pensados (Lógica Transcendental). A 

segunda, terá por tarefa “a determinação das condições formais de um sistema completo da 

razão pura”(A708; B736).  

Antes de refazermos os passos e procedimentos kantianos em sua Estética,

gostaríamos de justificar, mais uma vez, o porquê desta análise. Partimos, aqui, da afirmação 

de Schopenhauer de que esta parte inicial da Crítica é algo tão

extraordinariamente meritório (so überaus verdienstvolles), que, sozinha, 
teria bastado para eternizar o nome de Kant. Suas provas têm uma força de 
convicção tão plena que computo suas proposições entre as verdades 
incontestáveis (unumstößlichen Wahrheiten) e, sem dúvida, fazem parte das 
mais ricas em consequências. Portanto, devem ser consideradas entre o que 
há de mais raro no mundo, uma descoberta real e grandiosa na 
metafísica”328.

Não iremos, inicialmente, investigar a maneira pela qual Schopenhauer interpreta a 

Estética e, desta forma, verificar se seus empolgados elogios procedem ou não. Faremos isso, 

mas posteriormente. Primeiramente, retornaremos a Kant e tentaremos descobrir se as 

exposições/demonstrações metafísica e transcendental da aprioridade e da idealidade do 

espaço e do tempo são, conforme pretendia o autor, incontestáveis e, a partir disso, examinar 

se as consequências que o mesmo extrai de suas análises comporta alguma dificuldade tanto 

para a compreensão das noções de espaço e de tempo como para as noções, a estas 

vinculadas, de matéria e de afecção. Em seguida, retornaremos a Schopenhauer e 

verificaremos como a sua recepção da Estética poderia ser compreendida à luz de nossas 

investigações. Assim, se mostramos a posição schopenhaueriana frente à filosofia kantiana, 

no primeiro capítulo, juntamente com os problemas levantados por aquela; agora é chegado o 

momento de, inversamente, irmos de Kant a Schopenhauer e, assim, procurarmos na recepção 

                                                        
328 Cf., SW, I, p. 590.  



 166

da Crítica pelo autor de O mundo, a origem daqueles problemas apresentados no nosso 

primeiro capítulo, bem como de procurarmos uma chave para a apresentação de uma tentativa 

de solução dos mesmos.  

Como vimos, Kant parte da experiência, pelo menos na ordem do tempo, para 

determinar aquilo que, na ordem do conhecimento, das condições formais de possibilidade da 

experiência, seria responsável pela receptividade - as impressões sensíveis - da matéria deste. 

Partir da experiência e investigar a possibilidade de um conhecimento independente de toda 

experiência é uma continuação, por outros meios, do debate entre dogmáticos, céticos e 

empiristas  modernos. Realmente, Kant não nega as teses fundamentais do assim chamado 

empirismo inglês, naquilo que se refere à origem temporal do conhecimento humano, pois 

aceita que todo nosso conhecimento, sem exceção, começa pela impressão, pela experiência 

(B1); mas disso não concluirá, como os empiristas (mentalistas) ou céticos, que nosso 

conhecimento ou recebe sua validade igualmente pela empiria - fisiologicamente articulada 

ou não - ou não tem validade nenhuma, justamente por esse seu vício de nascimento. Por 

outro lado, aceitará a tese básica dos conhecidos racionalistas modernos de que cabe à razão a 

justificação do saber humano, mas, também aqui, rejeitará a forma de validação proposta por 

semelhantes filósofos, por elas não passarem, no fundo, de uma reedição, via teológica ou 

físico-cosmológica, do famoso argumento ontológico de Anselmo329. Uma espécie de terceira 

via parece ser aqui proposta. Na verdade, a distinção entre objeto para a sensibilidade e 

entendimento e o mesmo objeto considerado independente destes, ou seja, considerado em si 

mesmo, parece ser a condição para se poder pensar, ao mesmo tempo, a possibilidade de um 

conhecimento a priori de objetos (possibilidade da metafísica) e a possibilidade de uma 

validação objetiva, não meramente subjetiva ou transcendente, do conhecimento humano 

(fundamentação do saber da ciência). Não apenas da experiência, mas tampouco totalmente 

da razão, a distinção tornaria exequível, de uma só vez, a crítica a todo dogmatismo e a 

inauguração do idealismo transcendental. Desta maneira, se seguirmos o que foi apresentado 

na Introdução, então teremos que nosso conhecimento é um composto que resulta de uma 

ocasião e de uma ação/atividade: a ocasião seria dada pela matéria de nossas impressões e a 

ação seria realizada por nossa faculdade cognoscitiva; deste encontro teríamos a experiência. 

Todavia, infelizmente, a coisa está bem longe de ser tão simples.  

                                                        
329 Para uma defesa da utilização, embora modificada, e de uma “recuperação da intenção mais intrínseca do 
argumento ontológico”, por parte de Kant, sobretudo no que se refere aos textos do opus postumum. Cf., Klaus 
Müller, Crítica às provas de Deus e fé na razão prática - Indícios de um subtexto das teologias kantianas, in: 
Kant e a teologia, op.cit., pp.132-140. 



 167

O problema surge quando procuramos detalhar a noção de experiência a que acima se 

fez referência. De um modo geral, poder-se-ia pensar que aquilo a que Kant se refere na 

Introdução, quando afirma a origem temporal de todo conhecimento humano, deveria ser 

identificada ao que empiristas como Locke ou Hume defendiam, isto é, que nosso 

conhecimento começa com uma impressão (impression), seguem-se disso idéias (ideas) por 

meio das quais e de suas associações podemos fazer afirmações com pretensões de verdade 

sobre o mundo. Aqui, um pouco caricaturalmente, a experiência seria o “resultado” de 

impressões nos órgãos dos sentidos provocadas por uma certa “matéria”. Objetos “causariam” 

nos sentidos impressões, as quais seriam “convertidas”, por uma faculdade humana - esta, 

sim, inata - em idéias ou representações mentais destes mesmos objetos. A dificuldade 

aparece quando comparamos essa noção empirista de experiência, um tanto grosseiramente 

apresentada, com aquela oferecida por Kant no primeiro parágrafo da Introdução, quando ele, 

por um lado, admite que são os objetos que afetam nossos sentidos originando por si mesmos 

representações  - pondo em ação nossa capacidade de receber impressões - mas, por outro 

lado, fornecem a ocasião para que nossa faculdade intelectual compare, ligue ou separe “a 

matéria bruta (rohen Stoff) das impressões sensíveis (sinnlicher Eindrücke) em um 

conhecimento que se denomina experiência (Erfahrung)”(B1). Portanto, a experiência seria o 

resultado de uma conjunção de duas faculdades, uma receptiva de afecções que provocam 

representações, e outra intelectual que, atuando sobre a matéria bruta das impressões 

recebidas, constituiria a experiência.  

Assim, parece que por experiência deve-se entender tanto as impressões sensíveis 

(sensações?): enquanto modificação de nossa sensibilidade (afecção) e enquanto 

representações originadas pelas afecções; como, igualmente, experiência significaria o 

resultado da ação do entendimento na articulação da matéria bruta das impressões: aplicação 

dos esquemas da sensibilidade enquanto realização das categorias, isto é, a realização das 

condições de significação dos conceitos puros do entendimento, segundo a Analítica (A146).  

Percebe-se, então, que Kant não entende por experiência, pura e simplesmente, aquilo que os 

empiristas costumavam entender330. Note-se ainda que o segundo sentido de experiência é 

                                                        
330 Bonaccini, em sua tese anteriormente citada, sobre a gênese e a significação da noção de coisa em si no 
Idealismo alemão, percebeu e apresentou, rigorosa e claramente, a dificuldade que agora expomos. Daí ele poder 
defender a existência de dois registros na noção de experiência na obra kantiana, os quais denomina de: 
experiência1 e experiência2. Sobre o problema, Cf., Bonaccini, Op.cit., pp.175-180. Na verdade, este é um 
problema antigo, já registrado por ninguém menos que Vaihinger, que encontrava na filosofia do filósofo de 
Königsberg, nada menos que três significações diferentes para a noção de experiência. Cf., H. Vaihinger, Die 
Philosophie des “Als ob”, Reuter e Richard, Berlin, 1913, aqui utilizamos a versão em ingês: The philosophy of 
as if, Routledge-USA, 2008; e Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Auflage, 
Stuttgart/Leipzig/Berlin, Union Deutsche Verlagsgesellschaft, 1922.  



 168

mais amplo que o primeiro, chegando mesmo a englobá-lo, pois a atividade do entendimento 

somente pode acontecer - do ponto de vista do conhecimento de uma experiência possível - se 

algo afetar nossa sensibilidade e, por meio desta recepção, originar em nós 

impressões/sensações/representações cuja matéria terá que ser sintetizada pelo entendimento. 

Semelhante resultado (experiência) pressupõe afecções, impressões/sensações/representações

(experiência). Portanto, logo de início, na Introdução à Crítica, parece haver uma certa 

oscilação no conceito de experiência, existindo duas significações para tal noção, onde uma 

pressuporia ou englobaria a outra. Mesmo que refinemos a noção de experiência em Locke ou 

Hume, persistirá a diferença. Por exemplo: ainda que façamos a distinção lockeana entre 

experiência como percepção (perception) ou observação (observation) e experiência como 

resultado do conhecimento das relações entre substâncias (conhecimento sem necessidade 

e/ou universalidade), parece claro que, não obstante a semelhança, sobretudo o segundo 

sentido de experiência é, profunda e radicalmente, distinto na Crítica kantiana. O mesmo 

poder-se-ia mostrar no que se refere ao pensamento humeano.  

No fundo, e é disso que se trata, o que parece interessar ao pensador de Königsberg é 

reconstituir a tese empirista acerca da gênese do conhecimento humano à luz da distinção 

entre fenômeno e coisa em si, pois não seria razoável postular a possibilidade de um 

conhecimento a priori de objetos sem que estes últimos pudessem ser considerados como 

fenômenos. Ora, a partir do instante em que ele põe ou postula a existência de uma aparição 

(fenômeno), compromete-se com o problema acerca do modo de relação entre tal aparição e 

aquilo que nela e por ela se mostra, aparece (coisa em si), mas que não é nem pode ser 

aparição, objeto. A distinção de Lebrun entre objeto de experiência (Phänomen) e imagem 

sensível (Erscheinung), em função da necessidade de se enfatizar o fato de que há mais no 

Phänomen do que na Erscheinung, a saber, a determinação deste último pelo entendimento, 

na “constituição” do primeiro, não nos parece alterar o problema, uma vez que a pergunta 

pela Erscheinung ou remetria de volta ao Phänomen ou ficaria sem resposta331.

Claro que a noção de experiência, nos dois registros acima referidos, implicará uma 

dupla abordagem da questão. Ora, a faculdade da sensibilidade, por meio da qual somos 

afetados por objetos que nos são dados e provocam em nós sensações, ou representações 

sensíveis, é heterogênea àquela por meio da qual sintetizamos a matéria destas sensações a 

partir de conceitos (entendimento), o que acarreta, de início, não apenas a separação entre 
                                                        
331 Lebrun faz a ressalva de que  “essa “transformação” do fenômeno (Erscheinung) em experiência não deve 
sobretudo ser imaginada como uma progressão no “interior da natureza”. Em si a experiência possível, assim 
como o “Erscheinung”, permanece da competência da fenomenologia - na acepção negativa que Kant dava a 
essa palavra em 1770”. Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafísica, op.cit., p.148.  



 169

matéria e forma do conhecimento, mas a necessidade de duas demonstrações/exposições, na 

Estética. É preciso mostrar como é possível, formalmente (tese da aprioridade), que sejamos 

afetados por objetos (tese da intuitividade/problema da afecção); e é necessário demonstrar 

como é possível que conceitos, que não se referem, diretamente, a objetos, podem ser 

responsáveis pela objetividade do conhecimento humano (demonstração da validade objetiva 

dos conceitos puros do entendimento). Caso os conceitos do entendimento atuassem 

diretamente sobre a matéria “fornecida” pelas afecções nas sensações, então não seriam puros 

e a priori mas, em dependência desta matéria, seriam a posteriori e não haveria nenhum 

avanço em relação ao empirismo. Daí dever existir, já na sensibilidade, uma instância formal, 

simétrica àquela presente no entendimento, para “condicionar”, “moldar”, “formatar” a 

matéria bruta das sensações em intuições. Somente então a engrenagem posta em movimento 

pela Crítica poderia funcionar.

É necessário, portanto, inicialmente, realizar uma Estética enquanto investigação de 

nossa capacidade de recepção de afecções e sensações (aisthesis) por objetos exteriores que 

nos são dados (experiência, primeiro sentido) a partir de formas puras e a priori que 

condicionam e tornam possível tal recepção (intuições: espaço e tempo). É preciso mostrar, 

então: 1) que existe algo a priori (forma); 2) de natureza não conceitual, mas intuitiva e 3) que 

torna possível que algo exterior (matéria) nos seja dado e, assim, afete (cause?) nossa 

sensibilidade. Portanto, demonstrar, nesta ordem de importância: a tese da aprioridade, a tese 

da intuitividade, a tese da idealidade e, assim, solucionar o problema da afecção. Isto implica, 

como se pode perceber, que o Idealismo transcendental tem por tarefa, inicialmente, dar conta 

da experiência no primeiro sentido acima referido e, somente caso isso seja adequadamente 

feito, então solucionar as dificuldade envolvidas na experiência, considerada no segundo 

sentido, como resultado da atividade do entendimento.  

Dito direta e claramente: o problema inicial da Crítica, na Estética, reside na 

significação da noção de dado. Algo nos é dado - sem o que não teríamos matéria para a 

sensação (A1)/impressão(B1) - e não pode ser uma coisa em si, caso contrário nem seria 

possível esperar-se obter uma experiência no segundo sentido. Se não pode ser uma coisa em 

si, então tem que ser um fenômeno mas, por sua vez, este não poderia ser dado, já que 

constituído a partir da formatação da matéria bruta das sensações pelas intuições puras do 

espaço e do tempo. Eis o problema, mergulhemos na Estética!



 170

3.2.3 A coisa em si na Estética transcendental

Na Estética transcendental, Kant enfrentará o difícil problema de conciliar a tese 

empirista de que o conhecimento começa com a experiência (com algo que nos é dado) com a 

tese fundante de seu idealismo transcendental, de face racionalista, de que existe uma parte 

deste “composto” (conhecimento) que não se origina da experiência; conciliar experiência 

como afecção e impressão com experiência como intuição empírica, resultado de uma 

“formatação”. Para isso, o caminho escolhido foi começar com as devidas definições ou 

conceituações dos termos envolvidos. 

Kant abre então a Estética com a definição de intuição como o modo pelo qual nosso 

conhecimento se refere, imediatamente (unmittelbar), a objetos (Gegenstände) que lhe são 

dados (gegeben). Assim, é para a intuição (Anschauung), considerada como fim, que tende 

todo o pensamento, considerado como meio (A19;B33). No entanto, esta referência imediata 

a objetos somente pode concretizar-se, segundo ele, se estes nos forem dados, o que, por sua 

vez, exige que sejamos afetados pelos mesmos. Ele denomina essa capacidade de receber 

representações, conforme o modo pelo qual somos afetados por objetos dados, de 

sensibilidade (Sinnlichkeit), e afirma que somente por intermédio desta última podem ser-nos 

dados objetos, somente ela fornecendo intuições, cabendo ao entendimento pensar tais objetos 

produzindo conceitos. Portanto, temos uma capacidade receptiva (sensibilidade) e uma 

ativa/produtora (entendimento) em que pela primeira algo (matéria, Materie) nos é dado e, 

pela segunda, este dado será pensado e elaborado em conceitos - direta ou indiretamente; nem 

cabendo, assim, à primeira pensar, nem ao segundo intuir. Temos, desta forma, um objeto 

dado, uma afecção provocada por este na sensibilidade e o fornecimento por esta - e somente 

por esta - de uma intuição, a qual se refere, imediatamente, àquele objeto dado.

Continua ele com a afirmação de que a afecção (efeito, Wirkung) de um objeto sobre 

(auf) a sensibilidade (capacidade representativa), quando por aquele esta é afetada, chama-se 

sensação (Empfindung) (B34); e a intuição relacionada ao objeto por meio da sensação 

denomina-se intuição empírica; sendo definido como fenômeno (Erscheinung) o “objeto 

indeterminado de uma intuição empírica”(B34). Aqui, honestamente, começam a se 

manifestar nossas inquietações. A sensação é uma representação - originada em nossa 

capacidade representativa mediante a ação ou efeito de um objeto -, pelo menos uma 

representação recebida pela sensibilidade, enquanto receptividade (Rezeptivität). Ora, como se 

relacionam sensação e intuição, com o que vimos até aqui? Bem, se são noções idênticas - o 



 171

que não acreditamos, nem Kant, ao que parece332 - então não faria sentido afirmar a existência 

de um tipo de intuição que se referiria ao objeto por meio da sensação, o que é dito, 

justamente, porque Kant pretende que exista um tipo de intuição (intuição pura) referida ao 

objeto “sem passar” pela sensação; se não são termos sinônimos, então, como a intuição 

poderia ser imediata, uma vez que seria necessária a mediação da sensação?  

De outra forma: objetos nos são dados, afetam a sensibilidade provocando 

representações/sensações; aquela (sensibilidade) “oferece” uma intuição que, mediante a 

sensação, refere-se (imediatamente?) aos objetos. Por outro lado, sem que objetos nos sejam 

dados não temos intuições. Conclusão possível: sensações são a posteriori, dependem da 

“matéria” e de sua “ação” sobre a sensibilidade; intuições, não necessariamente têm que ser a 

posteriori, apenas aquelas empíricas, isto é, que se relacionam com o objeto por intermédio de 

sensações. O problema, então, não consiste em que intuições não possam, além de empíricas, 

ser puras, mas sim, em sua referência imediata ao objeto, porque aí emerge a pergunta: as 

sensações, de fato, são mediatas ou imediatas? Se mediatas, o que as medeia? Se imediatas, 

são intuições? Mas não podem ser intuições sob pena de retornarmos ao empirismo. 

Realmente, hesitamos em responder. A resposta que tomamos por correta nos parece, 

confessamos, estranha. Em uma palavra: pensamos que, segundo Kant, a sensação ocorre na 

intuição, no horizonte aberto por ela. O que Kant afirma, explicitamente (A19;B33), é que 

intuições referem-se, imediatamente, a objetos. Então, ou as sensações também se dirigem, 

diretamente, aos objetos - e não teríamos como diferenciá-las das intuições e nem manter o 

idealismo transcendental - ou mediatamente, de alguma forma333.

Aqui compreendemos, clara e precisamente, o incômodo de Schopenhauer quando da 

leitura da primeira Crítica. Ele nos confessa, desapontado, que esperava de Kant algum 

esclarecimento (einige Aufklärung) acerca do conteúdo (Inhalt) das intuições, da maneira pela 

qual as intuições empíricas advêm a “nossa consciência e como nasce (entsteht) o nosso 

conhecimento de todo esse mundo, tão real e importante para nós”334; mas, desolado, 

                                                        
332 Além do que já vimos, cf. tb. KrV, A29-30;B44-45. 
333 Segundo Höffe, que em sua apresentação da Estética parece estar mais interessado na tentativa kantiana de 
responder aos ataques racionalistas, empiristas e céticos do que com o nosso problema aqui descrito, afirma que, 
para Kant, a sensação é a “ação do objeto sobre a mente”. Mesmo reconhecendo que “a definição da sensação 
como “efeito” do objeto gera dificuldades internas à crítica, as quais, já segundo a opinião de F. H. Jacobi, Fichte 
e Schelling, não podem ser superadas sem ir além da Crítica”. Cf., Höffe. Immanuel Kant, op.cit., pp.65-69.  
334 Cf., SW, I, p. 591. Não devemos nos surpreender, por outro lado, quando o vemos afirmar, em Sobre o 
fundamento da moral, que ele considera a doutrina kantiana da conciliação entre liberdade e necessidade, 
juntamente com a Estética transcendental, como “a maior realização da profundeza humana (die größte aller 
Leistungen des menschlichen Tiefsinns)”, bem como, “os dois maiores diamantes na coroa da fama kantiana”. 
Cf., Sobre o fundamento da moral, SW, III, p.706. Ou ainda, mais a frente: “Se nas elucidações (Aufschlüssen)
do mundo fornecidas pelo sentido profundo e digno de admiração de Kant alguma coisa (irgend etwas) for 



 172

reconhece que, no que respeita a tais interrogações, Kant nada teria nos dito a não ser que “o 

empírico da intuição (Das Empische der Anschauung) é dado de fora (von außen 

gegeben)”335.

Retomemos a afirmação kantiana do início da Estética:

A capacidade (Fähigkeit) de receber representações (Vorstellungen),
mediante o modo como somos afetados (affiziert) pelos objetos 
(Gegenständen), denomina-se sensibilidade (Sinnlichkeit). Por intermédio, 
portanto, da sensibilidade são-nos dados (gegeben) objetos e só ela fornece 
intuições (sie allein liefert uns Anschauungen)(A19;B33).  

Interpretando: 1) objetos nos afetam; isto significa que eles atuam sobre a nossa 

sensibilidade, afetando-a de uma determinada maneira (auf gewisse Weise), provocando 

representações; 2) mas esta mesma sensibilidade é que fornece intuições que, conforme dito 

antes, referem-se, imediatamente, aos objetos; 3) então, apesar da dificuldade - e talvez da 

ambiguidade -, teríamos que, através da sensibilidade, enquanto instância fornecedora de 

intuições, somos afetados e recebemos sensações/impressões; 4) por meio de intuições 

sensíveis (sensibilidade), portanto, podemos nos dirigir, imediatamente, aos objetos que 

afetam nossa capacidade de receber sensações. Assim, a sensação deveria ser encarada como 

já existindo no horizonte aberto pela intuição. Como a referência imediata a objetos é 

afirmada por Kant em relação à intuição e como pensar uma identidade entre sensação e 

intuição demoliria o edifício erguido pelo idealismo transcendental, então a solução é 

conceber a sensação como mediada pela sensibilidade, capacidade receptiva, representativa e 

fornecedora de intuições, estas sim, imediatamente referidas a objetos. Isto, no fundo, parece 

ser a idéia de Schopenhauer, ou seja, pensar a sensação como algo diferente da intuição, mas 

sempre responsabilizando esta última pela objetividade do nosso conhecimento de 

fenômenos336.

Isto talvez fique mais claro com a definição de intuição empírica, assim como com a 

conceituação de fenômeno como “objeto indeterminado (unbestimmte Gegenstand)” da 

intuição empírica (B34). Por que Kant não define intuição pura logo após a definição 

fornecida para a intuição empírica? Por que passar pela noção de fenômeno? A resposta nos 

                                                                                                                                                                             
indubitavelmente verdadeira (unbezweifelt wahr), será então a Estética transcendental, portanto a doutrina da 
idealidade do espaço e do tempo”. Cf., Idem, p.805. 
335 Cf., Ibidem, SW, I, 591. 
336 Sobre isso, não apenas a tese sobre o princípio de razão suficiente (§§20 e 21), mas sobretudo o Cap. 20 (A
objetivação da Vontade no organismo animal) dos Complementos a O mundo, parecem ser mais que suficientes 
no que respeita a distinção entre sensação e intuição, restando por saber se a solução schopenhaueriana, 
realmente, dá conta do problema.  



 173

parece clara: porque sem a definição de fenômeno não seria possível a de intuição pura. Por 

que não? Porque esta pressupõe a distinção entre matéria e forma do fenômeno e, 

consequentemente, a prévia delimitação do campo semântico deste último. Com efeito, 

intuição pura (reine Anschauung) é o nome da “forma pura da sensibilidade”(A20;B35), ou 

ainda, da “forma pura das intuições sensíveis em geral”(Idem), algo que se encontra a priori 

no espírito (Gemüte337) e em que “todo o diverso dos fenômenos se intui em determinadas 

condições”(Idem). Vê-se, assim, que a noção de fenômeno deve ser dada antes daquela de 

intuição pura, já que esta estabelecerá as condições em que o diverso nos fenômenos possa vir 

a ser, efetivamente, intuído. Portanto, também as noções de matéria e de forma deverão ser 

fornecidas antes da de intuição pura. Esta, assim, deverá desempenhar, após as devidas 

exposições ou demonstrações de seu caráter puro e não-conceitual, isto é, intuitivo, um papel 

fundamental e iniludível na Estética. As intuições puras são, enquanto puras e a priori, 

totalmente independentes das sensações e/ou da existência de objetos reais, passíveis de 

serem dados ao espírito/ânimo (A21).  

Kant opera, pois, no fenômeno, a importante distinção entre matéria (Materie) e forma 

(Form). Segundo ele, matéria é o que “no fenômeno (Erscheinung) corresponde 

(korrespondiert) à sensação (Empfindung)”(B34); e forma é aquilo que torna possível a 

ordenação (geordnet) do múltiplo do fenômeno “segundo determinadas relações”(B34); ou 

aquilo que torna possível que “o múltiplo do fenômeno seja organizado, intuído segundo 

determinadas relações”(A20). Também aqui parece que nos deparamos com uma certa 

ambiguidade. Por um lado, a matéria, enquanto matéria bruta (rohen Stoff) (B1) e matéria 

fundamental (Grundstoffe)(B2) seria aquilo que, do ponto de vista do objeto, provocaria a 

sensação, aquilo que, no fenômeno, corresponderia à sensação. Por outro lado, do ponto de 

vista do sujeito, a matéria seria o resultado da modificação de nosso espírito (sensação) 

devido à ação do objeto da intuição. Em uma palavra: parece que matéria seria tanto aquilo 

mesmo que nos afeta, quanto aquilo que, no fenômeno - portanto, após uma certa 

constituição, formatação -, corresponderia à sensação338. Seja como for, o fundamental para 

Kant parece consistir em se poder demonstrar o estatuto a priori da forma e o a posteriori da 

                                                        
337 Sobre as grandes dificuldades de tradução do termo alemão Gemüt para o português, Cf. o fundamental artigo 
do Prof. Valério Rohden, O sentido do termo Gemüt em Kant, in: Kant no Brasil, pp.23-83. Aqui, salvo 
justificadas exceções, traduziremos o referido termo alemão por espírito.
338 Sobre as oscilações, ambigüidades e problemas na noção de matéria na obra Kantiana, Cf., H. Vaihinger, 
Commentar, op.cit., pp26ss. Na verdade, a questão aparece já em Reinhold, em seu Versuch einer neuen Theorie 
des menschlichen Vorstellungsvermögens, de 1789. Sobre o problema, cf.tb., B. Dörflinger, Zum Status der 
Empfindung als der materialen Bedingung der Erfahrung, in: Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses, 
II.1, pp.101-17; e H. J. Paton, Kant´s metaphysic of Experience, Lightning Source, 2008.  



 174

matéria. Inicialmente, a única coisa que ele faz é apresentar, por assim dizer, apagogicamente, 

a seguinte afirmação:  

Uma vez que aquilo, unicamente dentro (worinnen) do qual as sensações 
(Empfindungen) podem ser ordenadas e colocadas sob determinada forma 
não pode, por sua vez, ser sensação, segue-se que, se a matéria (Materie) de 
todos os fenômenos (aller Erscheinung) nos é dada somente a posteriori (nur 
a posteriori); a forma do fenômeno deve encontrar-se a priori no espírito 
(Gemüte), pronta a aplicar-se a ela e, portanto, tem que poder ser
considerada (muß...können betrachtet werden) independentemente de 
qualquer sensação”(B34) Grifo nosso.

Portanto, pelo fato de aquilo que ordena não poder residir no que é ordenado, deve-se 

admitir a existência a priori de uma forma pura, presente no espírito, como condição sem a 

qual nenhum múltiplo sensível poderia chegar a constituir-se como intuição empírica; 

nenhuma matéria bruta dada à sensibilidade poderia ser elaborada e organizada em intuições 

sensíveis, empíricas. Desta maneira, ficamos sabendo que nada de sensível pode ser 

encontrado nas formas puras das intuições empíricas. Assim, restaria por mostrar e justificar, 

então, que existem, realmente, formas puras enquanto condições de possibilidade de intuições 

sensíveis, o que Kant fará a seguir nas exposições metafísica e transcendental das intuições 

puras do espaço e do tempo.  

Com a separação entre intuição pura e empírica, a partir da definição de fenômeno, 

podemos voltar ao nosso incômodo inicial e refazer a pergunta: qual a diferença, se é que há, 

entre sensação e intuição empírica? A pergunta cabe porque Kant, na Estética, chama de 

representação (Vorstellung) tanto a sensação (Empfindung), quanto a intuição empírica 

(empirische Anschauung), quanto o fenômeno (Erscheinung), daí a dúvida se existe uma 

diferença real ou apenas nominal - ou discursiva - entre tais noções. Schopenhauer, sem 

dúvida, percebeu isso com tremenda clareza e, atribuindo a falta ao próprio Kant, lamentou 

este não ter se preocupado em distinguir com suficiente rigor estes termos fundamentais com 

que opera a Crítica. Entretanto, e por isso esse retorno prolongado a Kant, Schopenhauer 

parece não ter dimensionado suficientemente bem, a relevância, do ponto de vista da 

justificação do projeto crítico, de semelhante distinção, assim como deveria, segundo 

pensamos, ter se debruçado sobre a Estética transcendental com mais vagar e cuidado. Seja 

como for, essa é uma das principais razões de estarmos tentando, minuciosamente, refazer os 

passos de Kant, esperando chegar, após o exame dos Prefácios à primeira Crítica, naquilo 

que, segundo Schopenhauer, constituir-se-ia no maior mérito do filósofo de Königsberg, a 

saber, conforme já havíamos mencionado: a distinção entre fenômeno e coisa em si.  



 175

Quanto à diferenciação entre sensação e intuição empírica parece mesmo tratar-se, por 

um lado, de uma distinção conceitual, uma vez que em um fenômeno, a matéria (sensação) e a 

forma (intuição pura) estão sempre entrelaçadas numa intuição sensível. Por outro lado, 

permanece o fato de que a intuição empírica refere-se a um objeto por meio da sensação 

(B34) e, assim, seria estranho que ambas fossem uma e a mesma coisa. Uma certa 

ambiguidade? Sim. Por um lado, o conhecimento pareceria progredir do objeto, “passando” 

pela sensação/impressão, até a intuição; por outro, isto não pode ser assim, uma vez que está 

dito, expressamente, que não importa de que maneira um conhecimento possa referir-se a 

objetos, ele sempre se relacionará com estes, imediatamente (A19;B33), pela intuição. 

Oscilação difícil de responder neste estágio em que nos encontramos, pois ora é dito que o 

objeto é dado e afeta o espírito (Gemüt) de certa maneira, provocando, como efeito desta 

ação, uma sensação; ora é dito que o objeto é imediatamente conhecido pela intuição. Kant, 

nas Consequências e Observações gerais sobre a Estética transcendental, tanto em relação ao 

“conceito” de espaço quanto ao de tempo, retomará, de certa maneira, esta discussão. Em todo 

caso, as distinções  aparecerão na primeira seção do Livro primeiro da Dialética

transcendental (A320;B377). Aqui, ele não apenas estabelece distinções, como as 

hierarquiza: há, como termo genérico, representação (repraesentatio); representação com 

consciência (perceptio); percepção referida ao sujeito, como modificação do seu estado, isto 

é, sensação (sensatio); percepção referida ao objeto (objetiva), ou seja, conhecimento 

(cognitio), o qual, por seu turno, pode referir-se imediata (intuitus) ou mediatamente 

(conceptus), etc.  

Percebe-se que longe de resolver, Kant parece, na Dialética, complicar ou 

complexificar o problema, sobretudo porque agora a sensação parece ser um tipo de 

percepção a qual, adicionalmente, envolve a noção de consciência. Em todo caso, ficamos 

sabendo que a sensação e a intuição são percepções, em que a primeira refere-se ao sujeito e a 

segunda, imediatamente, ao objeto. Talvez seja apenas isso que Kant quer fazer desde o 

início, separar o lado subjetivo do objetivo de uma mesma consideração. Assim, aquilo que 

do ponto de vista do sujeito seria sensação, do ponto de vista da referência ao objeto seria 

intuição. Enfim, talvez se pudesse resumir dizendo que, por sensação, dever-se-ia 

compreender, objetivamente, a matéria do fenômeno e, subjetivamente, a matéria da intuição.

Isto eliminaria a ambiguidade? Acreditamos que não. Em todo caso, permanece mais 

importante o fato de que a diferença entre sensação e intuição empírica pressupõe uma outra, 

bem mais significativa epistemologicamente - mesmo que somente apareça depois na ordem 

da exposição - que é aquela operada entre matéria e forma.



 176

Restaria por justificar o como da relação entre o dado (matéria) e a condição de sua 

recepção sensível na intuição (forma), já que sabemos que em nós existe - a priori - a 

condição lógico-epistêmica que torna possível a intuição imediata da representação sensível, 

ou seja, tudo parece ocorrer da seguinte forma: um objeto é dado à sensibilidade, cuja matéria 

será, mediante a sensação, fornecida à intuição empírica a qual, por sua vez, somente poderá 

ser recebida pela sensibilidade conforme uma certa forma (intuição pura) a priori e, portanto, 

lógico-epistemologicamente anterior à própria sensação339. Portanto, como a referência mais 

imediata de nosso conhecimento aos objetos seria a intuição empírica, então, o ponto zero de 

nosso conhecimento não residiria na sensação. Isto implica que a sensação, de alguma 

maneira, apesar de situada na sensibilidade, permaneceria uma espécie de janela fechada, 

somente sendo aberta, indiretamente, “quando” a sensibilidade fornecesse a priori intuições 

puras capazes de moldar o conteúdo, até então incognoscível, das sensações em intuições 

empíricas. Seja como for, julgamos que a sensação permanece uma noção a ser esclarecida na 

Estética transcendental e que, sob este ponto de vista, parece mesmo ser um problema para 

boa parte das filosofias que aceitem a tese fundamental do idealismo transcendental, a qual se 

funda na distinção entre fenômeno e coisa em si. Não é à toa, vê-se logo, o problema herdado 

por Schopenhauer ao aderir totalmente às teses da Estética transcendental, na qual, para ele, 

nada se teria que descartar (nichts hinwegzunehmen), mas apenas acrescentar (nur einiges 

hinzuzusetzen)340. Voltaremos a isso.

O procedimento kantiano para mostrar e justificar que intuições puras são condições 

inelimináveis de toda intuição empírica, de toda referência imediata e intuitiva a objetos, é 

então apresentado por ele ao final do §1 da Estética. Ele pretende, inicialmente, isolar 

pedagógico-metodologicamente a sensibilidade do entendimento, quer dizer, reter do 

conhecimento do objeto apenas aquilo que diz respeito à intuição empírica. Trata-se, portanto, 

de abstrair de toda referência conceitual, fruto da atividade do entendimento. Em seguida, 

tomando a intuição empírica, ele irá retirar desta tudo o que pertencer à sensação (matéria) e 

concentrar-se-á naquilo que se obterá como “resto”: “a intuição pura e simples, forma dos 

fenômenos”(A22;B36). Com isto ele espera poder mostrar que “há duas formas puras da 

                                                        
339 Há, como se sabe, uma antiga e acirrada disputa em relação à melhor significação desta anterioridade,
daquilo que é dado à sensibilidade e às condições desde dar-se. Deve-se compreender tal articulação como 
temporal ou lógico-epistemologicamente determinada? Atual ou potenciamente articulada? Enfim, não podemos, 
numa tese sobre Schopenhauer, participar deste debate entre os comentadores da obra kantiana. Seja como for, 
nossa posição é que a referida anterioridade deve ser pensada numa perspectiva lógico-epistemológica. Cf., 
Vaihinger, Commentar, pp.72ss; Bonaccini, op.cit., pp.180-205; Paton, op.cit., p.80, etc. 
340 Cf., SW, I, p.590. 



 177

intuição sensível, como princípios do conhecimento a priori, a saber, o espaço e o 

tempo”(Idem).

O que isto significa? Significa que, do ponto de vista da exposição, ele irá partir da 

experiência, irá analisar seus elementos constitutivos. Significa que o exame exclusivo da 

sensibilidade, mais precisamente, da intuição empírica pode revelar aquilo que a torna 

possível, em uma palavra, o não-empírico de toda intuição empírica. Significa que devemos 

poder esperar - retirando da intuição empírica todo seu conteúdo, tudo aquilo que nela 

corresponde à matéria da sensação - encontrar a única “coisa” que a sensibilidade pode 

fornecer a priori, a saber, a forma dos fenômenos, as intuições puras do espaço e do tempo 

(A22;B36). Significa que devemos poder esperar a exposição ou justificação da tese que 

afirma que a sensibilidade “acrescenta” o espaço e o tempo - os únicos que ela pode 

acrescentar a priori -, suas formas a priori, como condição sine qua non da organização da 

matéria da sensação. Significa também, mais do que o que foi dito acima, que devemos poder 

esperar, como resultado negativo desta exposição, a derivação da difícil e problemática noção 

de coisa em si como uma espécie de outro do fenômeno.  

Kant inicia, então, a exposição transcendental do conceito (Begriff) de espaço 

assumindo uma distinção, adotada por Locke, Leibniz e Wolff, entre sentido externo e sentido

interno, como “propriedades (Eigenschaf) do nosso espírito(Gemüts)”(B37); propriedades que 

tornam possível a representação de objetos fora de nós (espaço) e a representação de nossos 

próprios estados de ânimo como sucessivos (no tempo). Em uma palavra: o espaço será 

tomado como a forma do sentido externo e o tempo como a forma do sentido interno. Claro 

que as exposições metafísicas de tais conceitos  visarão, justamente, mostrar por que eles 

devem ser considerados formas (intuições puras) de nossas intuições empíricas de objetos fora 

de nós e sucessivos no tempo, ou seja, que os mesmos são condições transcendentais de 

possibilidade - portanto, subjetivas, necessárias e universais - de toda e qualquer intuição 

humana de objetos e, desta maneira, que  devem ser concebidos como formas puras da 

sensibilidade. Trata-se, em última instância, de mostrar o caráter subjetivo e a priori do 

espaço e do tempo para, a partir daí, demonstrar que somente intuímos fenômenos e, assim, 

podermos afirmar, então rigorosamente, não apenas que deve existir uma coisa em si como 

também que a mesma, enquanto imperceptível, será necessariamente incognoscível. Trata-se, 

nada mais nada menos, de avançar - via Estética - em defesa da tese básica do Idealismo 

transcendental, ulteriormente apresentada e desenvolvida.  

Se, por um lado, Kant utiliza as noções de sentido externo e interno, mobilizadas na 

disputa entre racionalistas (Leibniz-Wolff) e empiristas (sobretudo Locke), por outro, ele 



 178

tomará uma posição distinta tanto dos newtonianos (Clarke) como dos leibnizianos acerca da 

significação das noções de espaço e de tempo341. Sabe-se que, para os primeiros, mesmo que 

isso seja duvidoso em relação ao próprio Newton, espaço e tempo são tomados como 

absolutos, ou seja, não relativos a nenhum sistema inercial, quer do sujeito, quer do objeto: 

são indecomponíveis, existem independentemente do sujeito (observador), da massa, da 

energia, etc; para os segundos, são propriedades relacionais abstraídas dos objetos, ainda que 

subsistentes no caso (hipotético?) destes não serem percebidos, ou mesmo no 

desaparecimento destes. Kant alude a este debate, importante na época, quando pergunta:

Que são então o espaço e o tempo? São entes reais (wirkliche Wesen)
[newtonianos]? Serão apenas determinações (Bestimmungen) ou mesmo 
relações de coisas (Verhältnisse der Dinge), embora relações de espécie tal 
que não deixariam de subsistir entre as coisas, mesmo que não fossem 
intuídas (angeschaut) [leibnizianos]?”(A23).  

A solução kantiana para as antinomias acerca do estatuto do espaço e do tempo, 

emergentes do debate entre Leibniz e Clarke, parece relacionar-se de alguma maneira com a 

própria existência da Crítica. Kant, numa famosa carta a Garve (21/11/1798), afirma que o 

conflito entre newtonianos e leibnizianos poderia ser considerado como o ponto de partida, 

uma espécie de causa ocasional, diríamos, do seu projeto crítico. Segundo O. Market, no 

Prefácio à edição portuguesa da Recepção da Crítica da Razão Pura, a preocupação com o 

método, o problema da matéria e a natureza antinômica da razão estariam por trás da gestação 

da primeira Crítica, o que se poderia acompanhar a partir da análise do epistolário kantiano de 

1765 a 1770. Kant teria sido despertado por Lambert (carta de Fevereiro de 1766) para a 

idealidade do espaço e do tempo, e para a condicionalidade da matéria em relação a ambos, 

quando Lambert o alertou, na referida carta, que “embora a forma não determine de nenhum 

modo matéria nenhuma, determina, porém, a sua ordem”342. Kant, então, teria passado a 

investigar a viabilidade de conceber espaço e tempo como condicionantes da matéria e, com 

isso, juntamente com a descoberta da natureza antinômica da razão no seu uso transcendente, 
                                                        
341 Sobre o papel fundamental que a disputa em torno do espaço, realizada na Alemanha nos séculos XVII e 
XVIII, e a posição kantiana acerca do mesmo, bem como sobre a evolução da filosofia de Kant da Dissertatio de 
1770 até a Crítica de 1781, assim como a importância do problema da significação do conceito de espaço aí 
desempenhada, Cf., G. Lebrun, O papel do espaço na elaboração do pensamento kantiano; Cf, tb, O 
aprofundamento da Dissertação de 1770 na Crítica da razão pura, in: Sobre Kant, op.cit., pp. 25-50. Ainda 
sobra a relação entre as teses da Dissertação de 1770 e aquelas presentes na primeira Crítica kantiana, Cf., O. B. 
Linhares, Realismo e idealismo transcendentais na “Dissertação de 1770”, in: Kant e o kantismo. Heranças 
inerpretativas. pp.56-87, Célia Aparecida Martins e Ubirajara Rancan de Azevedo Marques (Orgs.), Marília, SP, 
Ed. Brasiliense, 2009.  
342 Cf., O., Market, Prefácio à Edição Portuguesa. Kant e a Recepção da sua obra até aos alvores do século XX, 
in: Recepção da Crítica da Razão Pura, Fundação Calouste Gulbenkian, Lisboa, 1992, p. XXIV. 



 179

ter-se-ia colocado na trilha que o conduziria à pedra fundamental do Idealismo 

transcendental343.

Conforme Market, Kant, em 1769,  

desvela a índole antinômica da razão (Reflexão 5037), que põe timidamente 
em correlação com o método, ao falar, na secção V da Dissertatio, da 
subreptio (do caráter subreptício com que o espaço e o tempo se intrometem 
na representação do ser). Mas, por essa altura, já terá descoberto a 
necessidade de que a razão funcione à margem de toda a experiência ao 
presidir aos juízos práticos (carta a Lambert de 2 de Setembro de 1770). O 
processo é já imparável: a tão buscada metodologia parece estar ao alcance 
da mão. Bastou estender a idealidade das formas da sensibilidade a toda a 
forma intelectual. Mas isto conduz à questão com que se abre a carta a 
Marcus Herz de 21 de Fevereiro de 1772: mesmo que quisesse, não poderia 
evitar enfrentar-se com o problema de procurar uma solução gnosiológica à 
questão da relação da representação com o seu objecto, a qual não pode ser 
oferecida por um estudo “fisiológico” (psicológico) do conhecimento344.

Na verdade, a este respeito, a posição da Crítica será enriquecida à luz das 

argumentações oferecidas na Dissertação de 1770 e nos Prolegômenos de 1783. Em todo 

caso, o que acreditamos revelar-se claramente a partir da leitura das cartas é a centralidade da 

teoria da idealidade do espaço e do tempo para a construção da tese fundamental do idealismo 

transcendental, já na Estética; bem como, claro, da descoberta das antinomias (cartas a Garve 

e a Herz) como um dos motores a conduzir toda a Crítica e, de cuja solução, dependerá a 

legitimidade da abolição do saber e a descoberta do lugar para a verdadeira moralidade e 

credulidade.

O que Kant fará, ao interpretar as proposições da física teórica de Newton como 

verdades sintéticas a priori, como necessárias, universalmente válidas e não analíticas, será 

postular uma via intermediária que possa dar conta de sua interpretação do método e da teoria 

newtoniana. Perguntará, então:

                                                        
343 Conforme defendemos neste trabalho, tanto a disputa entre leibnizianos, newtonianos e cartesianos, quanto a 
descoberta da natureza antinômica da razão em seu uso transcendente são fundamentais para se compreender a 
gênese da primeira Crítica; não obstante, isso somente seria de fundamental interesse para Kant se, como 
acreditamos, ele estivesse em condição de, no mesmo movimento em que a Crítica da razão pura é tornada 
exequível, fosse possível desenrolar o fio condutor (Leitfaden) por meio do qual se criasse as condições de 
“passagem” entre esta e a moralidade e a crença. Ora, nada disso parece antecipar-se nem na Dissertação de 
1770, nem em nenhuma outra obra do assim chamado período pré-crítico. O que nos leva a concordar tanto com 
Perez quanto com Linhares de que por mais que a fase pré-crítica seja relevante para o estudo da consecução do 
Idealismo transcendental, ela não deveria ser interpretada como já contendo as teses basilares da Crítica da 
razão pura, mas tão somente pré-textos e pré-compreensões do que virá a seguir, a partir de 1781. Cf., Perez, 
Kant e o problema da significação, op.cit.; Linhares, Realismo e idealismo transcendentais na “Dissertação de 
1770”, in: Kant e o kantismo. Heranças inerpretativas, op.cit.  
344 Cf., O., Market, Prefácio à Edição Portuguesa. Op.cit., p.XXIV.  



 180

Ou serão [espaço e tempo] unicamente dependentes da forma da intuição e, 
por conseguinte, da constituição subjetiva do nosso espírito, sem a qual esses 
predicados não poderiam ser atribuídos a coisa alguma?(A23).  

Assim, nem entes reais e independentes do sujeito, nem propriedades relacionais 

abstraídas das coisas, espaço e tempo - deve-se poder mostrar - têm que ser considerados 

como formas da intuição, condições subjetivas (sensibilidade) e transcendentais de 

possibilidade da percepção humana dos objetos, para que a interpretação kantiana da ciência 

newtoniana da natureza esteja correta e, portanto, para que seja verdadeira a tese de que 

somente conhecemos fenômenos, tese basilar do idealismo transcendental.  

A solução engenhosa de Kant consiste, em última análise, em defender a tese de que 

espaço e tempo são reais, se os tomamos do ponto de vista empírico; mas são ideais, caso os 

consideremos do ponto de vista transcendental. Reais e ideais, mas não sob um mesmo 

aspecto, espaço e tempo devem ser analisados ora em referência ao objeto, ora do ponto de 

vista do sujeito. Pensamos que esta oscilação de perspectiva deve ser levada a cabo, segundo 

Kant, dentro do horizonte da subjetividade, ou seja, que o ponto de vista “do” objeto não deve 

ser interpretado como sendo aquele das coisas consideradas em si mesmas, do “objeto” 

totalmente independente do sujeito, mas da objetividade e, portanto, sempre dentro do 

território aberto pela filosofia transcendental, conforme será explicitado quando da 

formulação da tese fundamental do Idealismo transcendental (como em A158; B197). 

Percebe-se, desta forma, que aquela divisão exigida quando da dificuldade da distinção entre 

sensação e intuição empírica continua operante. Mais até do que operante, fundamental para 

o projeto em questão, pois o espaço e o tempo somente podem ser ideais se considerados 

como condições formais e a priori (subjetivas) da percepção de fenômenos, portanto em 

oposição às coisas tomadas em si mesmas; e, por outro lado, somente podem ser considerados 

reais enquanto representam a única maneira segundo a qual algo concretamente existente 

pode vir a ser intuído por nossa sensibilidade como objeto de uma experiência possível. Claro 

que todo o problema reside em demonstrar, de início na Estética, esta tese intermediária (entre 

Leibniz e Clarke).  

Como afirmamos acima, o que se joga aqui é algo muito precioso: trata-se, nada mais 

nada menos, de poder mostrar que o ponto de partida mesmo da Crítica é correto, isto é, que 

existem, sim, juízos sintéticos e a priori na geometria e na física teórica de Newton e, assim, 

garantir a objetividade do conhecimento humano de fenômenos. Ora, sem a demonstração da 

idealidade do espaço e do tempo, como explicar e justificar (pelo menos inicialmente, já que 

sem referência aos conceitos) a possibilidade daqueles juízos naqueles saberes? Sem tal 



 181

demonstração (exposição), como legitimar a pretensão à universalidade e à necessidade das 

proposições científicas verdadeiras, as quais, segundo Kant, seriam constituídas de 

proposições necessárias e universais? Sem isso, por sua vez, nem faria sentido investigar - 

muito menos postular - a possibilidade de uma metafísica futura construída como ciência, 

objetivo último da primeira Crítica. Objetivo fundamental, sem dúvida, mas como afirma 

Lebrun, e Schopenhauer345 antes dele, sem que se pudesse fazer da teologia uma ponte entre a 

fundamentação do saber científico e a legitimação dos princípios morais, a Crítica da razão 

pura careceria de significação, quer dizer, esgotaria-se em seu resultado negativo, como já 

antecipado por Kant no Prefácio de 1787. Tem-se, portanto, que poder mostrar que o ateísmo 

emerge mais facilmente do antigo dogmatismo que do projeto Crítico. Este, pelo contrário, 

teria encontrado o verdadeiro lugar para a legítima teologia moral. Conforme Lebrun: 

Supondo que se prove que todo entendimento - e não somente nosso 
entendimento discursivo - deve representar-se “tecnicamente” uma 
totalidade orgânica, disto se seguiria que nosso modo de conhecer é a 
medida das coisas, que é legítimo, pois, considerar os fenômenos como 
coisas em si...a Crítica teria sido escrito à toa. Mas que benefício o teísta 
obteria com isso? Desapareceria a idéia de um princípio incognoscível da 
natureza e, com ela, o direito que a Crítica nos dá de justapor sem 
contradição a explicação mecânica e a “compreensão” teleológica. Nada 
haveria mais que o confronto de dois modos de explicação que se excluiriam 
mutuamente346.

Seguindo nossa interpretação, acreditamos ser isto que torna possível a Lebrun 

afirmar, em relação à articulação entre explicação e compreensão, entre a primeira e terceira 

Críticas que: “Desta vez, aparecerá uma bifurcação conduzindo à verdadeira teologia. Como é 

frequente em Kant, um procedimento de aparência puramente deceptiva vai inverter-se, 

convertendo-se em investigação positiva”347. Como já esclarecemos acima, a Dialética

transcendental não deve ser interpretada como tendo apenas a função instrumental de 

antecipação da análise da Idéia de liberdade pela razão prática. Ela tem uma função teórica 

fundamental enquanto instância de tematização de uma unidade sistemática para o uso do 

entendimento348. Em uma palavra: não será apenas como postulados que expressões como 

Deus, unidade sistemática, etc serão utilizados. Como nos lembra Lerun, embora 

                                                        
345 Esta é a tese básica defendida por Schopenhauer em sua Crítica do fundamento dado à ética por Kant, na 
segunda parte de Sobre o fundamento da moral. Cf., SW, III.  
346 Cf., G. Lebrun, Sobre Kant, op.cit., p.75. 
347 Idem, p.80. 
348 É isso que torna possível a afirmação de Höffe que “é falso procurar a teoria da experiência de Kant 
unicamente na Crítica da razão pura e nos Princípios metafísicos da ciência natural.” Cf., O. Höffe, Immanuel 
Kant, São Paulo, Martins Fontes, 2005, p.307. 



 182

inconcebíveis, “já que “conceber” (begreifen) quer dizer “apreender a possibilidade do 

objeto”, nós devemos “pelo menos compreender (verstehen) o sentido, ali mesmo onde o 

conteúdo não pode ser exibido”349. Trata-se, segundo o autor, de “significar sem designar” e 

de “compreender sem ver”350. Ora, pensamos poder encontrar nessa interpretação, como 

veremos sobretudo em nosso quarto capítulo, algo muito parecido com o que ocorre na 

relação estabelecida por Schopenhauer entre Representação e Vontade. 

Retornando, entretanto, à Estética, Kant está pronto, então, para apresentar sua 

exposição metafísica do “conceito” de espaço, exposição que será condição da exposição

transcendental do mesmo e, de saída, diz-nos o que entende e o que espera de semelhante 

exposição: “Entendo...por exposição (expositio) a apresentação clara (embora não 

pormenorizada) do que pertence a um conceito; a exposição é metafísica quando contém o 

que representa o conceito enquanto dado a priori”.(A23) A primeira coisa que aqui chama a 

atenção é o fato de Kant referir-se ao espaço como um conceito (Begriff), sendo que aquilo 

que ele terá que mostrar é, justamente, que o mesmo deve ser considerado como uma intuição 

pura (reine Anschauung), portanto, não um conceito. Vejamos a exposição apresentada para o 

conceito de espaço, já que a oferecida para o tempo segue, simetricamente, os passos trilhados 

na anteriormente apresentada para o espaço.  

Para justificar a tese da aprioridade e da intuitividade do espaço, Kant nos fornece, na 

primeira edição (1781), cinco argumentos - sem distinção entre exposição metafísica e 

transcendental - e, na segunda edição (1787), quatro argumentos na exposição metafísica e 

um na exposição transcendental. Os argumentos da exposição metafísica podem ser divididos 

dois a dois: aos dois primeiros caberia provar que a representação do espaço não pode ser 

derivada da experiência (1) mas que, ao contrário, deve anteceder, necessária e 

aprioristicamente (2) toda e qualquer representação  humana de objetos (fenômenos), mas 

como, com isso, não poderíamos saber se ele seria um conceito ou uma intuição a priori, 

então é preciso continuar a argumentação (A24; B39); os dois últimos teriam por tarefa a 

demonstração de que o espaço não deveria ser considerado como um conceito discursivo (3), 

mas como uma intuição (4)(A25;B40). Assim, articulando os quatro argumentos, teríamos 

que o espaço seria uma intuição necessária e a priori, condição - e não condicionada - de toda 

percepção humana de fenômenos. No argumento transcendental, Kant recorre à geometria 

para mostrar a necessidade do caráter intuitivo e a priori do espaço pois, se assim não fosse, 

como poderia a geometria extrair da representação do espaço informações que ultrapassam o 
                                                        
349 Cf., Lebrun, Kant e o fim da metafísica, op.cit., p.288. 
350 Idem, p.289. 



 183

conceito de espaço? Em uma palavra: se o espaço não fosse uma intuição a priori, então as 

proposições da geometria não poderiam ser todas apodíticas (B41). Disto, da impossibilidade 

de que uma intuição externa possa preceder os próprios objetos, Kant pergunta e conclui, 

acerca do espaço: 

Como poderá haver no espírito (Gemüte) uma intuição externa que preceda 
os próprios objetos e que permita determinar a priori o conseito destes? É 
evidente que só na medida em que se situa meramente no sujeito (bloß im 
Subjekt), como forma do sentido externo em geral, ou seja, enquanto 
propriedade formal (formale Beschaffenheit) do sujeito de ser afetado 
(affiziert) por objetos e, assim, obter uma representação imediata
(unmittelbare Vorstellung) dos objetos, ou seja, uma intuição
(Anschauung)”(B41).

O que deveria resultar, assim, de toda a exposição acerca do espaço e do tempo é que, 

como ambos têm que ser concebidos enquanto formas da nossa sensibilidade, então somente 

podemos perceber objetos no espaço e sucessivos no tempo, em uma palavra, somente 

podemos conhecer fenômenos. Claro, se nossa maneira de perceber objetos condiciona-os 

espácio-temporalmente, então jamais poderemos esperar conhecê-los independentemente 

destas condições, ou seja, neles mesmos, considerados como coisas em si. Daí que, como 

afirmamos acima, demonstrar - da maneira pretendida por Kant - a existência das condições 

intuitivas e a priori da percepção de objetos implica, por um lado, em restringir todo 

conhecimento humano ao âmbito fenomênico e, por outro, em pressupor a noção 

(existência?;significação?) de uma coisa em si (Ding an sich) que aparece (scheint) e que 

nunca poderá ser conhecida, jamais será uma aparição (Er-scheinung).  

O que ocorre na Estética pode, então, ser traduzido como a vinculação da tese da 

fenomenalidade do conhecimento humano - e a consequente tese da incognoscibilidade da 

coisa em si - à tese da aprioridade das representações espácio-temporais. Disso decorre que, 

caso se encontre problemas nas exposições do espaço e do tempo fornecidas por Kant, então 

parece que não se estará obrigado a aceitar a tese fundamental do Idealismo alemão, pelo 

menos como a mesma é apresentada no Prefácio de 1787, já aí indiretamente formulada, 

como mostramos; e na Dialética, primeira e segunda edições, como também já fizemos 

referência. É justamente por isso que Kant, primeiramente, tem que apresentar os argumentos 

que justificam a consideração do espaço e do tempo como formas puras da sensibilidade para, 

em um segundo movimento de pensamento, concluir que, se isso é assim como ele pretende, 

então deve-se aceitar a limitação de toda percepção humana - portanto, como o conhecimento 

começa por aqui, de todo o conhecimento humano - ao universo dos fenômenos. Isso, no 



 184

entanto, ainda não é suficiente para solucionar o problema acerca do real estatuto da coisa em 

si - noção que emerge como segunda implicação da tese da aprioridade. O assim chamado 

problema da coisa em si é apenas tornado possível na Estética, tem tão somente seu 

certificado de nascimento e, portanto, está longe de ser ali solucionado351.

Em todo caso, vejamos um pouco mais de perto as exposições kantianas acerca do 

espaço e as consequências que emergirão de tal análise para, posteriormente, podermos 

começar o caminho de volta à terra em que germinaram as intuições da filosofia de 

Schopenhauer.

Os dois primeiros argumentos utilizados por Kant visam justificar: 1) sua tese de que o 

espaço não deve ser concebido como um conceito empírico - a posteiori - mas sim como uma 

representação, ela mesma, anterior e condição de toda e qualquer representação de fenômenos 

externos; e 2) que o espaço é uma representação necessária e a priori, condição de 

possibilidade de todos os fenômenos exteriores ao sujeito.

Em primeiro lugar, ele afirma que a condição para que nossas sensações possam 

referir-se a alguma coisa fora de nós e para que nossas representações dos objetos possam 

representá-los como exteriores uns ao outros, seria preciso que o fundamento de tais 

representações, isto é, a noção de espaço, já se encontrasse em nós como fundamento de tais 

representações, sob pena de não podermos possuir semelhantes sensações. Isto provaria, 

segundo ele, o caráter não empírico do nosso conceito de espaço. Como se pode notar - e 

Kant tinha consciência disto -, tal procedimento jamais poderia valer como argumento 

suficiente para mostrar que o espaço é uma representação a priori, pois aquilo que é dito é, 

justamente, o objeto da demonstração, ou seja, que o espaço não pode ser uma representação 

empiricamente determinada. Afirmar que “o espaço não é um conceito empírico”(A23;B38) 

porque a  “experiência externa só é possível, antes de mais, mediante essa 

representação[espaço]”(Idem) não nos parece ser realmente uma prova - pois implicaria uma 

circularidade, uma peittio principii -, já que isso mesmo é que teria que ser demonstrado. Daí 

a necessidade da segunda expositio, ou seja, de mostrar que: como não podemos ter nenhuma 

representação de objetos sem que haja espaço, mesmo que possamos ter uma representação de 

um espaço em que não se encontre nenhum objeto, então deveríamos considerar “o espaço a 

condição de possibilidade dos fenômenos, não uma determinação que dependa 

deles”(A24;B39). Portanto, “uma representação a priori que fundamenta, necessariamente, 

todos os fenômenos exteriores”(Idem). A argumentação (apagógica, elêntica?) nos parece 
                                                        
351 Sobre isso, confira a brilhante tese de Bonaccini, a qual acompanhamos de perto no que tange a este assunto. 
Bonaccini, op.cit., pp.214-220. 



 185

bem simples: como não podemos representar objetos sem a representação do espaço, assim 

como não podemos representar o não-espaço - o que deveríamos, em tese, poder fazer caso 

tivéssemos aprendido, com a experiência, em algum momento, a representar espacialmente 

objetos -, então o espaço deve ser concebido como uma condição anterior a toda 

representação sensível de objetos exteriores a nós e externos entre si. Em uma palavra: 

podemos representar espaço sem objeto, mas não objeto sem espaço e, tampouco, o não-

espaço, logo... Isto provaria, segundo Kant, a anterioridade/aprioridade e, portanto, a 

necessidade da representação do espaço.  

Aqui enxergamos, honestamente, duas dificuldades: a primeira diz respeito à 

conclusão do argumento; a segunda, digamos, à interpretação do sentido de “condição da 

representação”. Quanto à conclusão, por mais que aceitássemos o argumento kantiano, não 

vemos por que, do espaço como condição da representação dos fenômenos no espaço, 

deveríamos passar para o espaço como condição dos próprios fenômenos, início da tese 

fundamental do Idealismo transcendental (A158;B197), como afirma Kant. Em todo caso, por 

ora, fiquemos na segunda dificuldade.  

Kant mostra que, de fato, se não podemos fazer algo, então não faremos isto, pois a 

condição deve anteceder o condicionado. Assim, se não pudéssemos representar objetos, 

então não os representaríamos, logo, como os representamos espacialmente, então a condição 

deve ser pensada antes. Ora, se ela fosse empírica, então teríamos que primeiro adquiri-la para 

depois, com ela, representar objetos no espaço; mas como adquirir tal coisa, se a mesma seria 

a condição para tal posse? A intenção de Kant é provar que o espaço é uma representação 

necessária e universal, pois somente assim ele evitaria que se o tomasse como algo empírico. 

Entenda-se, ele tem que poder mostrar que conceber o espaço como um conceito empírico 

derivado da experiência é impossível - absurdo - pois se aquele é uma representação 

necessária, então seu oposto deve ser contraditório. Muito bem, Kant mostra, assim nos 

parece, que realmente não poderíamos representar objetos sem que, anteriormente, já 

dispuséssemos da condição para tal, mas isto, por outro lado, não nos convence de que seria

contraditório pensar o espaço como conceito derivado da experiência, como propriedade dos 

objetos ou como característica do espaço em si mesmo. Não nos parece restar dúvida de que, 

de fato, não poderíamos jamais representar objetos no espaço sem pressupor o espaço, pois 

não podemos representar objetos fora do espaço nem o não-espaço; mas seria necessário 

concluir desta impossibilidade fática a tese da aprioridade (necessidade e universalidade) e 

idealidade do espaço? A nosso ver, não, até mesmo porque, não seria contraditório pensar 

diferentemente da maneira kantiana.  



 186

É preciso, de início, assim pensamos, distinguir necessidade subjetiva e necessidade 

objetiva. De fato, temos necessidade subjetiva de pressupor o espaço como condição de 

possibilidade da representação espacial de objetos pois, para nós, seres humanos finitos, é 

impossível perceber/representar objetos fora do espaço ou representar o não-espaço, já que 

toda representação de objetos externos pressupõe o espaço como condição subjetiva desta 

representação. Mas estamos autorizados a afirmar que tal limitação é algo além de uma 

restrição subjetiva, provocada por nossa constituição perceptiva/cognitiva? Seria mesmo 

absurdo suspender, como os céticos, o juízo acerca daquilo que, supostamente, existiria 

independentemente de nossa constituição? Ou ainda, a tese dos newtonianos seria 

contraditória, em si mesma? Seriam elas contraditórias ou excluídas pelas pressuposições 

fundamentais do Idealismo transcendental? O fato é que, de alguma maneira, sabendo o que 

sabemos atualmente a partir da física einsteiniana e da mecânica quântica, não pode ser 

contraditória uma tese que afirma que, no máximo, a necessidade de consideração do espaço e 

do tempo como condições da percepção, deva ser considerada como uma necessidade tão 

somente subjetiva. Mas, em todo caso, não pretendemos utilizar a física do começo do século 

XX como argumento contra uma metafísica do século XVIII, construída a partir de uma certa 

interpretação da física de Newton. Que Kant pretendia erradicar do solo da filosofia uma 

metafísica dogmática, tanto inútil quanto fonte de graves erros (inclusive de incredulidade, 

segundo ele), não parece duvidoso; que ele tenha pretendido criar e encontrar - mesmo que 

por meio, inicialmente, da destruição de certas pretensões filosóficas - o verdadeiro lugar 

(BXXX) para uma metafísica que abrigasse a crença em um Deus bom e na vida após a morte 

(A811;B839ss), também não parece improvável; mas que isso implique que as outras formas 

de se conceber o espaço sejam contraditórias, aí seria ir um pouco longe.  

Retornemos aos dois primeiros argumentos de Kant: argumentos que visam provar a 

aprioridade (necessidade e universalidade) e a idealidade (subjetividade) do espaço. O 

fundamental na expositio metafísica da Estética é que afirmar que o espaço não é uma 

representação necessária seria contraditório, portanto, ele deve ser ou tem que ser pensado 

como uma condição a priori da representação espacial de objetos. Ora, do fato de que temos 

que pressupor o espaço como semelhante condição, não devemos concluir que o mesmo seja 

uma condição necessária, quer dizer, logicamente ou objetivamente necessária. Por exemplo, 

podemos imaginar, sem contradição, que os objetos sejam espaciais em si mesmos - claro que 

sem que jamais pudéssemos saber com certeza disso, mas tampouco saber o inverso - e que o 

fato de somente podermos percebê-los no espaço, isto é, de estarmos submetidos a esta 

restrição subjetiva, em nada nos autorizaria a tomar tal limitação antropológica como 



 187

autorização para pensá-los como se fossem, considerados em si mesmos, não-espaciais, 

eternos no tempo, livres, etc. Afirmar que considerá-los como coisas em si, equivaleria a 

tomá-los como, por exemplo, livres, é ir além do razoável, pois nada garante que eles não 

seriam nada além do que são para nós, ou que seriam inteiramente diferentes, ou que seriam 

espaciais, temporais, etc. Afirmar que se fossem em si mesmos como são enquanto 

fenômenos implicaria que então deveríamos conhecê-los em si mesmos é, evidentemente, 

uma petição de princípio ou um retorno ao dogmatismo.  

Afinal, em que seria contraditório afirmar que a representação espacial seria obtida por 

meio de uma abstração de percepções de objetos no espaço? Confessamos que não vemos 

auto-contradição nisso. Claro, haveria contradição se se afirmasse isso e, ao mesmo tempo, se 

defendesse a tese de que os objetos deveriam ser encarados de um duplo ponto de vista, em si 

mesmos e como fenômenos, porque a ciência newtoniana - supostamente - contém afirmações 

verdadeiras (necessárias e universais) e infalíveis e, ainda assim, dever-se-ia compatibilizar 

semelhante necessidade com a liberdade envolvida nas postulações da moralidade. Mas é 

necessário conceber a física newtoniana como conjunto de proposições verdadeiras, 

perpassadas de necessidade e universalidade? É necessário que exista uma liberdade que deve 

ser tornada compatível com a necessidade natural? É auto-contraditório ver na física 

newtoniana uma necessidade subjetivo-psicológica oriunda do hábito de percebermos os 

fenômenos do mundo como os percebemos, encadeados no tempo e localizados no espaço? É 

necessário que “científico” seja sinônimo de fundado na razão pura teórica? Ou, antes, tem 

que ser assim para que o derradeiro esconderijo de Deus, a razão pura prática, tenha 

carimbado seu passaporte na filosofia moderna alemã? Em uma palavra: é auto-contraditório

conceber o espaço como um ente real e seu conceito como o resultado de uma abstração?352

Pensamos que não, mesmo que saibamos que seria contraditório a partir dos pressupostos da 

Crítica da razão pura (BXXVII-VIII).  

A filosofia de Hume, por exemplo, pode ser tudo, menos contraditória353. Ele mostrou 

como seria possível pensar, com rigor, uma epistemologia sem compromissos práticos a 

                                                        
352 Há, na verdade, como se sabe, uma história da noção de espaço. Ao longo da história foram desenvolvidas no 
ocidente diversas concepções de espaço, tanto na filosofia como fora dela. Estas diferentes formas de se 
conceber o espaço não são, pura e simplesmente, ingênuas ou auto-contraditórias. Sobre a história da noção de 
espaço na física, cf., M. Jammer, Conceitos de espaço: A história das teorias do espaço na física, Rio de Janeiro, 
Contraponto, 2010. 
353 Segundo a importante observação de Ivo Assad Ibri, sob o ponto de vista do pragmatismo, a filosofia de 
Hume seria fundamentalmente contraditória, devido ao vínculo pragmático entre epistemologia e crença. Tal 
contradição se evidenciaria na dissonância entre ceticismo e conduta. Conforme veremos na sequência, esta não 
será a opinião de Lebrun que, diga-se de passagem, não a tematiza do ponto de vista do pragmatismo. Claro que 
o pressuposto aqui é que a filosofia humeana desembocaria no ceticismo. Entretanto, Plínio J. Smith não nos 



 188

priori. A nosso ver, o julgamento que dele faz Kant, tanto na Crítica quanto nos 

Prolegômenos, bem como em outras passagens importantes de sua obra, parece ser 

simplesmente injusto. O naturalismo ou ceticismo humeanos estão longe de inviabilizar o 

conhecimento científico, embora não autorizem, claro, a crença no poder de uma razão com 

pretensões de fundamentação a priori do saber da ciência. Concordamos, plenamente, com as 

palavras de Lebrun, quando este nos diz:

Muito penaríamos à cata de um único texto em que Hume confessasse 
reduzir a “ficções” as leis da natureza e pulverizar as ciências. Este 
newtoniano convicto nada tinha de um Doutor Fantástico da episteme. Sua 
verdadeira audácia - vertiginosa, é verdade - foi libertar o saber do sistema 
de segurança ideológica chamado “razão universal”. Foi pensar que uma 
proposição, para ser científica, não precisa inscrever-se num logos que já 
tivesse organizado o Ser ou o “fenômeno”. E, este desafio radical, Kant não 
o enfrentou...354

Bem, caso aquela necessidade que investigávamos fosse lógica ou uma condição 

epistêmica objetivamente incontornável, portanto não meramente uma restrição subjetiva 

derivada de nossa finitude, da constituição de nosso aparato cognitivo, então dever-se-ia 

admitir, com Kant, que o espaço e o tempo (a argumentação seria análoga) teriam que ser 

considerados como representações a priori, ou seja, como condições subjetivas, necessárias e 

universais de toda e qualquer intuição objetiva, de toda e qualquer apreensão sensível de 

objetos. Mas tal não parece ser o caso pois, do simples fato de existirem posições antinômicas 

não se pode concluir a existência de autênticas e legítimas contradições como, de resto, 

aprendemos com o próprio Kant (A504;B532; A743;B771). Isto quanto aos dois primeiros 

argumentos da expositio metafísica do conceito de espaço.

Ora, os dois últimos argumentos pressupõem os dois primeiros, vez que aqueles visam 

apenas mostrar que a representação do espaço não pode ser conceitual, mas sim intuitiva. 

Realmente, com os primeiros argumentos, Kant pretende mostrar o caráter a priori (ideal?) do 

espaço. Isto significa que o leitor poderia pensar, caso aceitasse seus argumentos que, apesar 

de ideal, o espaço poderia ser um conceito, um conceito puro. Daí a necessidade das duas 

                                                                                                                                                                             
deixa esquecer a existência de uma acirrada polêmica sobre o estatuto da filosofia de Hume: esta estaria mais 
comprometida com o ceticismo ou com o naturalismo? Caso se interprete o pensamento de Hume pela via 
naturalista, talvez, a acusação do pragmatismo poderia vir a ser atenuada. Também remetemos o leitor à 
interessante posição de Ibri, no que respeita à significação da noção de coisa em si kantiana, em seu livro sobre a 
filosofia de Peirce. Em todo caso, essa discussão não pode ser travada neste trabalho, pois implicaria um desvio 
indesejável. Cf. I. A. Ibri, Kosmos noetos: a arquitetura metafísica de Charles S. Peirce, Perspectiva, 1992, Cap. 
6. Cf.tb, P. J. Smith, O Ceticismo de Hume, São Paulo, Loyola, 1995. 
 
354 Cf., Lebrun, Sobre Kant, op.cit. p. 13 



 189

últimas exposições. Mas se encontramos dificuldades na demonstração da idealidade do 

espaço, então ser-nos-ia um tanto indiferente tomá-lo como conceito ou como intuição. Veja, 

com tudo isso não estamos, de forma alguma negando que espaço e tempo possam ser

pensados como Kant gostaria. Estamos, claro, considerando a tese de que pensar diferente não 

conduz à contradição; que conceber de maneira diferente a relação entre filosofia e ciência 

não implicaria, necessariamente, nem contradição nem dogmatismo obscurantista, embora 

possa, é verdade, conduzir à incerteza quanto à fundamentação da ciência pela filosofia, à 

dúvida quanto a vida após a morte, à legitimidade da esperança em um consolo metafísico, 

etc.  

O fato é que, se seus primeiros argumentos não possuem a força pretendida, então os 

destinados a expor a intuitividade do espaço tampouco possuirão, uma vez que ancorados nos 

primeiros. A coisa é um pouco mais séria, e realmente se complica bastante, se levarmos em 

conta que o enfrentamento das antinomias na Lógica somente fará sentido se supusermos 

como resolvidas as tarefas (expositio) da Estética. Ora, a Lógica deveria fornecer, 

indiretamente e como uma espécie de reforço, argumentos para provar aquilo mesmo que 

encontramos dificuldades em aceitar como demonstrado na Estética. A refutação do idealismo 

dogmático e a afirmação da tese basilar do idealismo alemão supõem como solucionadas as 

tarefas colocadas na Estética (A369;A491;B519).

O que ocorreria caso não aceitássemos, conforme a argumentação acima, a posição 

kantiana nas exposições dos conceitos de espaço e tempo, na Estética? Primeiramente, 

seríamos levados a repor o problema entre sensação e intuição empírica e, no mínimo, a uma 

resignificação restritiva da noção de intuição pura. De fato, teríamos que postular uma 

separação entre a priori e puro (ideal). Até poderíamos conceder a existência de 

representações a priori, mas não puras, pois não teríamos como saber se haveria ou não uma 

concordância entre aquilo que está em nós e aquilo que supostamente existiria de forma 

independente de nossa faculdade de intuição. Não podendo afirmar a origem pura de uma 

parte de nosso saber, tampouco poderíamos afirmar que ela teria uma origem empírica, isso 

sendo, igualmente, apenas possível; possibilidade, desta vez, objetiva. O ceticismo, então, 

deveria ser considerado como uma possibilidade ainda viva. Depois, uma reinterpretação do 

estatuto da geometria e da física, pois suas proposições (definições, axiomas, etc) poderiam 

ser analíticas ou sintéticas a posteriori. Por último, seria preciso recolocar o problema da 

relação entre matéria, sensação e intuição em novos termos e, assim, repensar aquilo sobre o 

que ainda não nos debruçamos, a saber, o problema da afecção. Tudo isso respingaria, claro, 

na filosofia do autor de O mundo. Na verdade, já acarreta uma série de dificuldades na 



 190

condução de sua teoria da representação por um caminho isento de oscilações e 

ambiguidades. Como antecipamos ao final da primeira parte deste trabalho e voltaremos a 

dicutir, o problema da afecção e a relação entre Representação e Vontade, bem como a sutil e 

fundamental distinção entre ser objetivo e subjetivo das coisas e as considerações ou pontos 

de vista objetivo e subjetivo acerca das mesmas irá provocar consideráveis dificuldades à 

filosofia de Schopenhauer.

Seja como for, parece-nos correto pensar que Kant: 1) não aceitava a confusão entre 

geometria (saber por construção de conceitos a partir de intuições puras e a priori) e filosofia 

(saber por conceitos), pois esta tornar-se-ia dogmática (A713,B741); 2) não aceitava a 

fundamentação da ciência newtoniana pela metafísica de Leibniz, devido à incompatibilidade 

entre a tese do contínuo deste último e sua (Kant) interpretação do significado da geometria 

euclidiana e, assim, da matematização newtoniana do saber acerca da Natureza, conforme a 

Dissertação de 1770 e Prolegômenos; 3) tinha como objetivo resguardar a verdade da 

geometria e da física newtoniana das interpretações dogmáticas e céticas oriundas quer da 

metafísica leibniziana quer do naturalismo (ou ceticismo) de Hume; 4) tinha como objetivo 

maior a explicitação dos verdadeiros e profundos motivos das antinomias da razão pura, não 

para promover uma despedida crítica da razão, mas para encontrar o lugar próprio da crença e 

estabelecer os limites territoriais do legítimo uso da razão pura; 5) teria, para tanto, na Crítica,

já desde a Estética, que derivar a aprioridade das intuições espácio-temporais a partir de uma 

necessidade meramente subjetiva e, desta aprioridade subjetivamente mediada, chegar à tese 

da idealidade de semelhantes intuições (agora, puras); 6) somente assim, poderia ele, por um 

lado, mostrar que somente intuímos fenômenos e, por outro, como consequência, postular a 

incognoscibilidade das coisas em si mesmas; 7) tudo isso realizado, então, pelo menos a 

geometria euclidiana já teria a justificação de sua possibilidade; cabendo à Lógica a 

demonstração da validação objetiva do conhecimento humano em sua articulação intuitivo-

conceitual.

Ora, como acreditamos ter apontado, mesmo que por meio de uma exposição deveras 

resumida para a importância do tema, pelo menos segundo os intérpretes da filosofia kantiana, 

Kant: 1) expõe, na Estética, a tese da aprioridade de modo problemático porque a deriva de 

uma necessidade meramente subjetiva; 2) que ele passa da aprioridade para a idealidade das 

representações espácio-temporais, as quais, de a priori - para nós, seres finitos - passam a ser, 

já que derivadas da subjetividade, ideais, isto é, transcendentais; 3) o que irá implicar: a) que 

as representações do espaço e do tempo devem ser consideradas como intuições puras, ou 

seja, formas das intuições empíricas e b) portanto, que toda a matéria da intuição resulta da 



 191

sensação (intuição empírica?); 4) pode então derivar, na Estética transcendental, a tese básica 

do idealismo transcendental: que espaço e tempo são realidades empíricas e idealidades

transcendentais e, desta forma, que somente intuímos fenômenos, não as coisas em si 

mesmas.  

Vê-se, assim pensamos, que a demonstração da aprioridade do espaço e do tempo é 

fundamental para a validação da tese da idealidade transcendental dos mesmos. Não basta 

mostrar, para justificar as pretensões kantianas, que espaço e tempo são condições subjetivas 

de possibilidade das representações humanas de objetos externos, seria ainda preciso 

demonstrar que os mesmos não são meramente uma condição de nossa faculdade cognitiva, 

uma limitação onto-antropológica provocada por nossa finitude, mas que são condições 

necessárias e universais que, como tais, impediriam que se pensasse, sem contradição, as 

próprias coisas como espácio-temporalmente determinadas. Em uma palavra: não se trata 

apenas da impossibilidade humana de perceber objetos fora do espaço, mas de mostrar, 

igualmente, o absurdo ou auto-contradição em que se chegaria caso pensássemos espaço e 

tempo como propriedade das coisas mesmas. Acreditamos, como indicamos, que podemos 

pensar, sim, sem contradição, as coisas sob esta última condição, mesmo que não mais 

possamos pensá-las sob a dupla diferenciação de fenômenos e coisas em si, que a Crítica as 

impôs.  

Uma outra via pela qual se poderia abordar este problema consistiria em nos 

aproximarmos da distinção entre fenômeno e coisa em si - a partir das discussões sobre as 

noções de espaço, tempo e matéria suscitadas pelo confronto entre as interpretações kantianas 

da geometria euclidiana, da física newtoniana e da metafísica leibniziana - pela estrada da 

Dissertação e dos Prolegómenos, a qual, acreditamos, nos arrastaria para muito longe do 

nosso tema.  

Como vimos no primeiro capítulo, Schopenhauer explicava a maioria dos erros de 

Kant, do ponto de vista teórico, não psicológico, pelo fato deste não ter diferenciado, 

rigorosamente, intuição e conceito, saber intuitivo e saber abstrato, etc. Isto, por sua vez, 

assentava-se tanto nas ambiguidades presentes nas noções de sensação, intuição, impressão,

percepção, matéria (Estética transcendental), como na insistência, sobretudo a partir da 

segunda edição da Crítica (1787), de que “o empírico da intuição é dado de fora (außen

gegeben)”355; de que o objeto nos é dado, etc. Concordamos plenamente com o autor de O

mundo e, para sermos honestos, temos que ir um pouco além. Tais ambiguidades e hesitações 

                                                        
355 Cf., SW I, p. 591. 



 192

kantianas não apenas acarretam uma dificuldade na distinção entre saber intuitivo e conceitual 

mas, antes disso, erguem barreiras para se pensar, claramente, o verdadeiro papel da afecção

e, com esta, da matéria no idealismo transcendental kantiano. Os problemas em torno do 

conceito de matéria na obra de Schopenhauer têm sua filiação, assim nos parece, muito mais 

ancorada na filosofia transcendental kantiana que na obra de autores realistas, mas não 

apenas. Acreditamos que semelhantes problemas devem, não obstante, ser investigados na 

árvore, de cujo tronco parte, como um galho, a filosofia schopenhaueriana356.

Kant afirma que os objetos têm que poder ser-nos dados, que nos afetar de uma certa 

maneira, para podermos intuí-los, relacionarmo-nos com eles imediatamente. Diz que temos 

uma faculdade (sensibilidade) pela qual podemos receber representações (afecções) graças a 

uma modificação operada pelos objetos, os quais afetam e modificam o espírito (Gemüt) de 

uma certa maneira. O importante aqui é que esta afecção ou modificação da sensibilidade 

forneceria como que a ocasião para que o aparato da sensibilidade (intuições puras) tornasse 

possível a recepção do material fornecido pela sensação a partir de intuições. Resumindo: o 

objeto nos é dado, afeta a sensibilidade provocando um certo efeito (sensação), com isso torna 

possível a recepção espácio-temporal do conteúdo de semelhante sensação por meio de 

intuições puras concebidas como condições das intuições empíricas, com as quais nos 

relacionamos, imediatamente, com aquele objeto dado. Não acreditamos estar distorcendo ou 

sendo desonestos com os dois primeiros parágrafos da Estética transcendental kantiana. O 

fato é que nos parece nítida a dificuldade de compreender o que Kant afirma nestas passagens 

introdutórias, pois nem a relação imediata das intuições aos objetos, nem a suposta 

passividade da sensibilidade, nem o sentido transcendental de matéria parecem isentos de 

problemas, pelo menos para nós.  

Suponhamos, no entanto, que nem este começo da Estética nem as dificuldades 

encontradas nas exposições metafísica e transcendental dos conceitos de espaço e tempo 

sejam problemáticos como vimos apresentando. Passemos em revisão as conclusões 

(Schlüsse) extraídas por Kant logo após a sua exposição do espaço na Estética transcendental,
                                                        
356 Na verdade, como veremos em breve e aqui antecipamos, todo o problema, a nosso ver, decorre da distinção 
schopenhaueriana entre ser subetivo e objetivo e consideração subjetiva e objetiva. Para ele, ser subjetivo é 
sinônimo de coisa em si, de Vontade; enquanto o ser objetivo de algo é a verdade objetiva, a objetividade de algo 
na consciência de um sujeito. As considerações subjetiva e objetiva são apenas, epistemologicamente, os pontos 
de vista adotados sobre o sujeito ou sobre o objeto. Ora, semelhante distinção sugere uma espécie de dois tipos, 
por assim dizer, de ontologia, em Schopenhauer: uma articulada com a epistemologia do idealismo 
transcendental (o ser objetivo depende da constituição do objeto pelo sujeito; a ontologia atrelada à 
epistemologia); e outra independente dela, uma vez que o ser subjetivo de algo independe da relação com o 
sujeito. Haveria como que uma ontologia transcendental e uma ontologia metafísica operando por trás das 
distinções schopenhauerianas entre as tomadas do mundo como (als) Representação e como (als) Vontade. 
Evidentemente, voltaremos a isso. 



 193

e vejamos se lá poderemos encontrar esclarecimentos ulteriores capazes de dissolver as 

ambiguidades na forma de exposição e de argumentação até então desenvolvidas.  

A primeira coisa que chama a atenção é o fato de ser a primeira vez, na Estética 

transcendental - não na Crítica (referência no Prefácio de 1787, como mostramos) - que Kant 

se refere às coisas em si. A dificuldade em que nos encontrávamos aumenta, então, logo de 

saída, pois Kant inicia afirmando que: “O espaço não representa qualquer propriedade 

(Eigenschaft) das coisas em si (Ding an sich), nem tais coisas em suas relações 

recíprocas”(A26;B42). Em uma palavra: deve-se inferir do que foi exposto sobre o espaço a 

tese da não-espacialidade das coisas em si. Problema: por que do fato de estarmos 

impossibilitados de intuir objetos fora do espaço (assim como o não-espaço) devemos 

concluir que os objetos, em si mesmos, são não-espaciais? Poderiam ser espaciais mas não 

tridimensionais; poderia ser que nossa maneira de percebê-los fosse idêntica à constituição 

deles mesmos; também poderia ser que as coisas em si fossem um ente de razão, uma 

invenção meramente semântica, etc. Enfim, haveria algumas hipóteses não auto-contraditórias 

nem absurdas. Mas isso não é tudo, pois da idealidade do espaço, Kant sugere a 

incognoscibilidade das coisas em si (A26;A42).  

A dificuldade aparece porque ele não se limita a dizer: “Somente (nur) assim, do 

ponto de vista do homem (aus dem Standpunkte eines Menschen), podemos falar do espaço, 

de seres extensos” (A27;B43). Isto não parece ser suficiente para ele, pois afirma, além da 

citação acima (A26;B42), que:

O espaço não é outra coisa que (ist nichts anders, als nur) a forma de todos 
os fenômenos dos sentidos externos, isto é, a condição subjetiva (subjektive
Bedingung) da sensibilidade, única que permite a intuição 
externa”(A26;B42) (Grifo nosso).

Como saber se ele, espaço, não poderia ser mais? Que ele seja semelhante forma, 

aceita-se, mas que ele não possa ser mais, somente se poderia conceder se se acrescentasse à 

expressão, que traduzimos por “não é outra coisa que a forma”, a expressão: “não pode ser

mais do que a forma sob pena da tese fundamental do idealismo transcendental sofrer sérios 

abalos”. Se todo conhecimento começa com a experiência (sensação, impressão, intuição) e 

esta é possível graças às intuições puras e a priori do espaço e do tempo, condições subjetivas 

de toda e qualquer intuição empírica de fenômenos, então, coisas em si são incognoscíveis 

porque não-espaciais. Como a forma de todos os fenômenos deve poder ser encontrada antes, 

lógico-epistemicamente, no sujeito da percepção e, como possuímos apenas as formas da 



 194

perceptibilidade de fenômenos, então coisas em si são, por nós, imperceptíveis; portanto, 

incognoscíveis (A26;B42). Assim, em vez de afirmar que somente conhecemos as coisas que 

podem entrar numa certa relação conosco, Kant parece ir além e sugerir que as coisas, fora 

desta relação, seriam completamente diferentes daquilo que são enquanto submetidas às 

nossas formas de cognição das mesmas; daí elas serem não-espaciais, eternas (atemporais), 

livres, etc.  

Ora, para serem intuídas, não basta que as coisas conformem-se à maneira de recepção 

da sensibilidade, que as intui no espaço e no tempo; é preciso que elas possam ser dadas na 

sensação “como efeito de um objeto”(B34) sobre a nossa faculdade de representação sensível, 

ou seja, é necessário que objetos possam afetar, de um certo modo, a sensibilidade, pois sem 

algum tipo de ação do objeto sobre nossa capacidade representativa, não teríamos afecção, 

logo não existiria sensação nem ocasião para que uma intuição pudesse referir-se, 

imediatamente, a objetos. Mesmo que aceitemos que não são coisas em si que causam em nós 

afecções, que os objetos, ao serem recebidos, já os são mediante as formas puras e a priori da 

sensibilidade, mesmo assim, o objeto deve poder despertar alguma reação em nossa faculdade 

receptiva, sob pena de não termos nem esta ocasião (nós estamos chamando assim) para a 

recepção transcendental. Em resumo: se a intuição não pode ser, de algum modo, o efeito de 

um objeto sobre a nossa sensibilidade, pelo menos a sensação o é e tem de ser, sob pena da 

intuição não poder existir; ora, a intuição existe, portanto...

Vê-se, assim, que pelo menos da maneira como a noção de sensação é apresentada no 

início da Estética transcendental, o problema da causalidade da afecção é um problema real. 

Na primeira edição da Crítica (1781) Kant reconhece, claramente, o problema - na 

controvérsia com Eberhard, por exemplo, isto fica bastante claro - e sobre ele se posiciona na 

discussão acerca do paralogismo da idealidade (sintomático?). Diz ele que:  

pode-se (kann man), sem dúvida, admitir que alguma coisa (etwas) que pode 
estar fora de nós (außer uns sein mag) no sentido transcendental (im
transzendentalen Verstande), seja a causa (Ursache) das nossas intuições 
externas (äußeren Anschauungen); mas essa alguma coisa não é o objeto 
(Gegenstand) que compreendemos ao falar das representações da matéria
(Vorstellungen der Materie) e das coisas corporais (körperlicher Dinge);
estas são meros fenômenos (leidiglich Erscheinungen), isto é, simples 
modos de representação (bloße Vorstellungsarten)...”(A373)Grifo nosso.

A solução seria, como sempre, distinguir objeto empírico (simples fenômeno) de 

objeto transcendental (transzendentale Objekt) (A46); ou melhor, mesmo que  Kant fale de 

objeto empírico e transcendental, objeto no sentido empírico e objeto no sentido 



 195

transcendental, isto resolveria a questão? Sim, se se pudesse precisar, sem ambiguidade, a 

noção de objeto transcendental (também na primeira edição, de 1781: transzendentale

Gegenstand), mas este, conforme as palavras de Kant: “é-nos igualmente desconhecido 

(gleich unbekannt), quer se trate da intuição interna, quer da externa”(A373). Enfim, poder-

se-ia continuar seguindo o fio da exposição e da argumentação kantianas que, ainda assim, se 

conseguiria saber muito pouco, ou quase nada, sobre este objeto transcendental 

(transzendentale Objekt),  

que jaz na base (Grunde liegt) dos fenômenos externos (äußeren
Erscheinungen), tanto como aquele que serve de fundamento à intuição 
interna, [e que] não é, em si, nem matéria (Materie) nem um ser pensante, 
mas um fundamento - que nos é desconhecido (ein uns unbekannter Grund) - 
dos fenômenos que nos fornecem o conceito empírico, tanto da primeira 
como da segunda espécie”(A380) (Grifo nosso).

Kant parece reconhecer a equivocidade, segundo ele inevitável, da expressão fora de 

nós (A373), pois esta sugere, por um lado, a existência de algo como uma coisa em si; por 

outro, a existência de alguma coisa que existe em relação a nós como fenômeno. Disso 

decorreria a necessidade da distinção. Mas, como diz Kant, a ambiguidade é inevitável. Se 

objetos empíricos podem existir independentemente de nós mas não das condições formais de 

nossa sensibilidade; e se objetos, transcendentalmente considerados, estariam isentos de tais 

condições, então a ambiguidade é insuperável. Acompanhemos Kant:  

A sensação (Empfindung) é, portanto, aquilo que designa uma realidade 
(Wirklichkeit) no espaço ou no tempo, conforme reporte-se a uma ou outra 
espécie de intuição sensível. Uma vez que é dada (gegeben) a sensação 
(que, se aplicada a um objeto em geral (Gegenstand überhaupt), sem o 
determinar (bestimmen), designa-se por percepção (Wahrnehmung)) pode-
se,..., figurar na imaginação (Einbildung) muito objeto (Gegenstand) que 
fora desta faculdade não tem nenhum lugar empírico (empirische Stelle) no 
espaço ou no tempo”(A374) (Grifo nosso).

Note que não é apenas na segunda edição (1787), como pretende Schopenhauer, que o 

problema acerca daquilo que tem que ser dado aparece, assim como a dificuldade em saber o 

que seria um objeto em geral é tão grande quanto a de saber o que quer dizer causalidade in 

abstracto para Schopenhauer. Dizer que objeto em geral, sem determinação pela sensibilidade 

(mas esta não é apenas receptiva?), é percepção; e que objeto determinado é fenômeno, não 

ajuda muito porque o problema estaria na elucidação da maneira pela qual um certo objeto 

transcendental poderia afetar (causalmente?) a nossa faculdade representativa fornecendo, 



 196

com isso, a ocasião para que esta determine o objeto em geral como objeto empírico. De 

qualquer forma, esta ambiguidade em torno da significação da noção de afecção reaparecerá 

na filosofia de Schopenhauer.

Seja como for, o que está dito na Estética transcendental é que “o objeto 

indeterminado (unbestimmte Gegenstand) de uma intuição empírica  (empirischen 

Anschauung) chama-se fenômeno (Erscheinung)”(B34). Portanto, se temos o correlato 

objetivo (fenômeno, matéria) da intuição empírica, faltaria o correlato objetivo da sensação. A 

matéria? Segundo Kant, esta é aquilo “que, no fenômeno, corresponde à sensação”(Idem). 

Mas como o correlato objetivo da sensação (subjetiva) poderia ser a matéria, se a sensação é 

“o efeito de um objeto sobre a capacidade representativa” (Idem) e se tal objeto 

(transcendental?) jamais poderia ser um fenômeno, pois assim identificar-se-iam sensação e 

intuição empírica? A matéria (Materie), aliás, é chamada de sensação em geral (Empfindung

überhaupt) (B60); de substância (Substanz) e substância mesma (Substanz 

selbst)(A185,636;B664); de substantia phaenomenon (A277;B333); de mero fenômeno 

externo (bloß äußere Erscheinung) (A359;370); de extensão impenetrável (undurchdringliche

Ausdehnung) (A398) e de 

uma simples forma (bloße Form) ou um certo modo de representação (eine
gewisse Vorstellungsart) de um objeto desconhecido (eines unbekannten 
Gegenstandes), formado por aquela intuição que designamos por sentido 
externo. [Que] deve, portanto, haver certamente algo fora de nós (mag also 
wohl etwas außer uns sein) a que corresponde este fenômeno que chamamos 
matéria (Erscheinung, welche wir Materie nennen). Porém, na qualidade de 
fenômeno , não esta fora de nós (ist nicht außser uns), mas simplesmente em 
nós, como um pensamento (sondern leidiglich als ein Gedanke in uns), se 
bem que este pensamento o represente (vorstellt), pelo (durch) chamado 
sentido externo, como (als) situado fora de nós. Assim, a matéria (Materie)
não significa (bedeutet) uma espécie de substância tão inteiramente 
diferente e heterogênea ao objeto (Gegenstand) do sentido interno (alma), 
mas somente fenômenos sem conformidade com os seus objetos...”(A385)
(Grifo nosso).

Vê-se, aqui, não apenas a complexidade do problema como uma clara antecipação das 

caracterizações schopenhauerianas acerca da noção de matéria, sobretudo quando ficamos 

sabendo, por Kant, que esta não se encontra fora de nós, mas pode ser concebida como algo 

no pensamento. Para Schopenhauer, como veremos, uma das formulações da matéria é que 

ela é algo acrescentado pelo pensamento (hinzugedacht) como aquilo que é idêntico em todas 

as coisas.



 197

Em todo caso, apesar das dificuldades acerca do papel da matéria na Estética 

transcendental e na Crítica como um todo, parece permanecer certo, para Kant, que:  

aquilo que é o objeto verdadeiro (wahre Gegenstand) (transcendental; 
transzendentale) dos nossos sentidos externos não pode ser a causa 
(Ursache) daquelas representações (Vorstellungen) (fenômenos, 
Erscheinungen) que compreendemos (verstehen) pelo nome de matéria 
(Materie)(A390);  

Ou ainda que: “o único conceito (einzige Begriff) que representa (vorstellt) a priori 

este conteúdo empírico dos fenômenos (empirischen Gehalt der Erscheinungen) é o conceito 

de coisa em geral (Dinges überhaupt)...”(A720;B748) (Grifo nosso).  

Como se pode constatar, se há uma causa de nossa sensações, esta deveria chamar-se 

coisa em geral, objeto em geral ou objeto transcendental mas não matéria, pois esta parece 

dever ser associada à noção de fenômeno ou, em alguns casos, de substância. Claro que isto 

não poderia evitar a pergunta: coisa em geral, objeto em geral, objeto transcendental são 

expressões sinônimas de coisas em si? Coisas em si, enquanto coisas em geral - representação 

a priori do conteúdo dos fenômenos - causariam as sensações? Enfim, restaria por saber se 

tudo isso se compatibilizaria bem com a tese da incognoscibilidade das coisas em si, pois 

Kant afirma em várias passagens a existência desta suposta coisa e, ao mesmo tempo, sua 

incognoscibilidade. Como afirmar que uma coisa em geral incognoscível seria a causa das 

sensações mas não das intuições empíricas, uma vez que estas dirigem-se a fenômenos, cuja 

matéria é o correlato objetivo da intuição (subjetiva)? Um objeto em geral provoca a sensação 

mas a sensibilidade, ao modificar-se em resposta a essa afecção, molda espácio-

temporalmente o conteúdo da sensação como matéria do fenômeno por meio de suas formas a 

priori? Acreditamos que é isso mesmo o que acontece. O problema é que isto não impede que 

se ponha, de direito, a pergunta pelo conteúdo da sensação e por sua causa. Como parece que 

em relação à coisa em si nada se pode afirmar de preciso, mas se insiste em dizer que ela deve 

existir e que é incognoscível, então a dificuldade é sempre reposta. Sabemos, com Jacobi, que 

não podemos admitir uma afecção causal da sensação e pretendermos permanecer em 

território crítico; mas, por outro lado, caso não a postulemos, como dizer até mesmo que ela é 

incognoscível?  

Sabemos que a resposta, já tradicional, da maioria dos comentadores da filosofia de 

Kant é, por um lado, sempre distinguir os estatutos empírico e transcendental das análises o 

que, segundo eles, atenuaria as contradições, ambivalências e indecisões supostamente 



 198

presentes na Crítica, por outro lado, enfatizar o caráter tão somente negativo da noção de 

coisa em si.  

Sem que possamos entrar em uma discussão mais detalhada aqui, gostaríamos apenas 

de reforçar que: a) tanto em 1781 quanto em 1787, Kant afirma que alguma coisa tem que nos

ser dada, sem o que não haveria afecção, impressão (A1)/sensação (B1) que pudesse servir 

como ocasião para a “formatação” das intuições empíricas a partir da recepção da 

sensibilidade, por meio de suas formas a priori; b) que este algo dado nos afeta e provoca em 

nós sensações; c) que estas não se referem, imediatamente, aos objetos mas que, por meio 

delas (B34), as intuições referem-se, imediatamente, aos objetos; d) que, portanto, sabemos 

que este algo existe, afeta, provoca ou causa afecções em nós e, não obstante, porque nossas 

formas de percepção não são capazes de afigurá-lo, esta coisa em si, objeto em geral, coisa 

em geral ou objeto transcendental é totalmente incognoscível, mesmo que real (BXX) e 

pensável (BXXVII). Mais surpreendente, apesar de tudo, este algo é: 1) responsável pelo 

saldo positivo da Crítica da razão pura (BXXV-XXX); 2) e que o uso puro prático da razão,

que deverá servir de fio condutor na solução das inevitáveis antinomias (não antitética) da 

razão em seu uso teórico, pressupõe, como uma espécie de ponto mágico de encruzilhada, a 

noção de coisa em si. Afinal, é porque:

A esperança (Hoffen) leva, por fim, à conclusão (Schluß) que alguma coisa é
(daß etwas sei) (que determina o fim último; letzten Zweck bestimmt),
porque alguma coisa deve acontecer (weil etwas geschehen soll); o saber, à 
conclusão que alguma coisa é (daß etwas sei) (que age como causa suprema; 
was als oberst Ursache wirkt) porque alguma coisa acontece (weil etwas 
geschiet)(A806;B834) (Grifo nosso)

que se pode pensar uma resposta satisfatória à pergunta: “se eu faço o que devo fazer, que me 

é permitido esperar?”(Idem)357.

Pensamos que poder-se-ia ler a afirmação kantiana da seguinte maneira: como a 

esperança nos diz que alguma coisa é - em si - porque alguma coisa deve acontecer; e o saber 

nos diz que alguma coisa é - em si - porque alguma coisa acontece, então aquilo que é - em si

- estaria, exatamente, no ponto de encontro entre a ordem prática e a teórica e, portanto, 

deveria ser encarado tanto como a condição da validação da lei moral quanto da justificação 

de uma esperança, condicionada à realização da lei moral, de felicidade (Glückseligkeit), etc. 

O fato de que alguma é - em si - estaria no cruzamento de que alguma coisa acontece e de que 
                                                        
357 Sobre as três perguntas kantianas pelo que se pode saber, o que se deve fazer e pelo que seria legítimo esperar 
caso se soubesse o que se pode, e se fizesse o que se deve, cf. tb., Log. AK25, in: Manual dos cursos de lógica 
geral, op.cit., p.53.  



 199

alguma coisa deve acontecer. Seria como se, apesar de não conhecermos isso que é,

pudéssemos pensá-lo como fundamento tanto de um acontecer quanto de um dever e que, se 

não podemos demonstrá-lo como fundamento daquele acontecer - Crítica impede - podemos, 

por um lado, não apenas postulá-lo como condição fundamental deste dever mas, o que seria 

melhor ainda, utilizar esta última ordem de argumentação como fio condutor para solucionar 

problemas insolúveis existentes na primeira (âmbito da Teoria).  

Assim é que a noção de em si parece fundamental, não apenas para a formulação da 

tese basilar do idealismo transcendental, mas também para a construção do projeto de uma 

metafísica futura. Se na Crítica seu papel conduz a uma negatividade, isto somente será assim 

se se insistir em uma filosofia do desespero (des-esperança). De fato, nada impediria que 

alguém - como Schopenhauer - descartasse a pergunta: “se eu faço o que devo fazer, que me é 

permitido esperar?” formulada acima. Realmente, para uma filosofia em que nada se deve,

então toda esperança seria vã, talvez inutilmente otimista, segundo Schopenhauer. Mas, então, 

para que em si? Se o em si não for o nó que torna possível, após a negatividade da primeira 

Crítica, a manutenção da crença em um Deus bom e a esperança em uma vida após a morte, 

então para que insistir na pensabilidade de alguma coisa que é porque alguma coisa acontece

e deve acontecer? Se se elimina o postulado do dever, que exige o pensar prático, e fica-se 

apenas com aquele do acontecer; se se pretende construir uma filosofia, não a partir de

conceitos, mas tão somente exposta em conceitos, como é o caso de Schopenhauer, então 

porque seria ainda preciso refazer os passos de Kant na terceira antinomia e colher a idéia de 

um em si pensado como Liberdade e como Vontade?

A Crítica não parece proibir tanto a noção de um em si quanto a tentativa de construir 

uma moral do dever e uma filosofia da esperança fundadas numa idéia equivocada e 

perniciosa do mesmo. O problema não seria tanto o em si - como tal - mas encontrar o 

verdadeiro lugar para a crença (BXXX); o que somente seria possível, segundo Kant, caso 

não se tomasse coisas em si por fenômenos. Mesmo se desprezássemos a segunda edição da 

Crítica, como queria Schopenhauer, os resultados da primeira em nada modificariam, não 

apenas o predomínio da ordem prática sobre a teórica como, o que é mais importante, o fato 

de que sem tal predomínio, pensado à maneira kantiana, não se compreende como se poderia, 

após a Crítica da razão pura, pretender salvar, filosoficamente, a credulidade. Afinal, para 

Kant, o importante é não apenas o predomínio da ordem moral sobre o conhecimento da 

natureza, mas a intocabilidade da última morada de Deus: a razão (pura) e sua cicatriz no 

coração humano.  



 200

Portanto, por mais que se queira, por meio de distinções de aspectos, negar a 

existência de coisas em si na primeira Crítica, ou mesmo eliminar o problema da afecção, 

acreditamos que a noção de em si deve ser pensada como condição da tese fundamental do 

idealismo transcendental - a qual pressupõe a incognoscibilidade de coisas em si - e do 

estabelecimento do verdadeiro lugar para a crença em um Deus bom e da legitimidade de uma 

esperança na felicidade e na vida após a morte, quando se age conforme o dever.  

O que nos parece fundamental é que, já na Crítica da razão pura, seu humor final 

tornava possível pressentir o fio condutor (Leitfaden) que se deveria seguir para realizar a 

passagem (Übergang) da teoria para a moralidade, da natureza para a liberdade. Este fio é 

indicado a partir daquela interrogação que é ao mesmo tempo teórica e prática, a saber, a 

pergunta por aquilo que se poderia, legitimamente, esperar, caso as condições da ação moral 

fossem satisfeitas. Nesta pergunta, segundo Kant, parece anunciar-se grandes perspectivas, 

pois para ele a esperança estaria para a felicidade na ordem prática e para a lei moral, como o 

saber e a lei natural estão para a teoria acerca da natureza (A806;B834). Por isso é que a 

assunção de que alguma coisa é porque alguma coisa deve acontecer poderia articular-se com 

o pensamento de que alguma coisa é porque alguma coisa acontece. O fato da segunda 

interrogação: o que devo fazer? (A805;B833), não poder ser objeto da Crítica da razão pura,

enquanto questão moral (não-teórica), indica que a solução para a transição deveria ser 

buscada a partir de uma questão que fosse, ao mesmo tempo, teórica e prática, isto é, uma 

interrogação que, sabemos, somente será posta na terceira Crítica, sobre a faculdade de juízo 

(Urteilskraft).

Isto implica que a restrição imposta pela Crítica e pela tese do idealismo

transcendental: conhecimento somente de fenômenos e incognoscibilidade de coisas em si, 

não impede o uso da razão para além da possibilidade da experiência, mas tão somente a 

tentativa de agregar a tal uso uma pretensão de objetividade358. Em uma palavra: não impõe 

que se considere o em si como uma fantasmagoria ou um delírio da razão. Trata-se não apenas 

de encontrar lugar para a crença como uma mera possibilidade, como uma não-

impossibilidade; pelo contrário, o que parece antecipar-se na citação acima é algo muito mais 

importante, é algo que dirá respeito ao próprio “sistema” kantiano, à arquitetônica mesma 

gestada e construída mediante o projeto crítico do filósofo de Königsberg. Assim, se não 

houvesse a terceira interrogação (esperança entre moralidade e natureza) como operar a 
                                                        
358 Claro que se pode falar de objetividade também no âmbito da razão prática, mas nunca, primeira Crítica
impede, no sentido de conhecimento válido de objetos de experiências possíveis. Sobre o sentido de objetividade 
prática na obra kantiana, cf., F. Costa Matos, Da teoria à liberdade: a questão da objetividade em Kant, São 
Paulo, am, 2009. 



 201

transição entre determinação (necessidade) e liberdade? Como fazer a passagem da teoria à 

prática sem encontrar um vaso comunicante, uma via teórico-prática, justamente aberta pela 

investigação acerca da teleologia na terceira Crítica? A Crítica da razão pura não apenas 

restringe o uso teórico da razão e abre a possibilidade de uma metafísica futura prática mas, 

neste e por este mesmo movimento, ainda indica por onde dever-se-ia investigar a 

possibilidade desta última, justamente na pergunta por aquilo que se deverá entender por fim,

para que entre moralidade e natureza não haja in-compossibilidade. Não basta, portanto, a 

Kant, mostrar que Deus, liberdade e esperança numa vida futura não podem ser objetos de 

teoria; não é suficiente ainda mostrar que se pode pensá-los sem contradição como postulados

e condições da moralidade das ações humanas, é preciso ainda mostrar e justificar a 

possibilidade de se encontrar uma analogia (Crítica da faculdade do juízo) entre as Idéias da 

razão e as leis naturais, entre natureza e liberdade: é preciso poder justificar a teologia moral,

não apenas a possibilidade de uma metafísica dos costumes.

Pode-se ver, então, que a intenção fundamental de Kant não reside, nem de longe, na 

discussão acerca das condições de possibilidade do conhecimento humano. Claro que isso é 

importante enquanto fundamento para a consecução do projeto crítico, mas está distante de 

ser o mais relevante.  

A primeira Crítica, sem a segunda, seria totalmente negativa (Schopenhauer que o 

diga); as duas primeiras, sem a terceira, seriam duas belas paisagens separadas por um abismo 

incomensurável (unübersehebar Kluft),359 sem uma ponte que as ligasse. Ora, sem a noção de 

coisa em si, como a Crítica da razão pura continuaria de pé?; e, sem tal noção, como postular 

uma liberdade?; mas, sem postular que algo é, poder-se-ia conceber uma teologia moral como 

passagem entre aquilo que é porque algo deve acontecer, e aquilo que é porque algo 

acontece? Pensamos que não. Daí a centralidade da noção de em si na arquitetônica da razão 

kantiana.

Por outro lado, se se prescinde deste objetivo maior, construir uma teologia moral, não 

apenas uma metafísica dos costumes, por que manter a noção de em si? Para que distinguir 

coisa em si de fenômeno, se não se precisará deste em si para realizar nenhuma passagem 

                                                        
359 É assim que Kant se refere, na terceira Crítica, à clivagem existente entre o fenômeno e o supra-sensível. 
Abismo que a teologia teria que descobrir uma maneira de fazer a passagem (Übergang) para a comunciação 
entre os dois lados, mesmo que Jacobi já se levantasse, após a publicação da primeira edição da Crítica da razão 
pura, e dissesse que a síntese a priori kantiana não passava de “um ligar de nada, em nada, através de nada”; ou 
que a “atitude que sustenta a coisa em si só pode ser a da fé”; ou ainda que, sem a distinção entre fenômenos e 
coisa em si, ele “não podia penetrar no sistema” mas, com tal diferenciação, ele “não podia aí permanecer”. Cf., 
F. H. Jacobi, Estudo introdutório, notas e bibliografia. In.: Recepção da Crítica da Razão Pura, op.cit., pp.86-
111.  



 202

(Übergang) entre natureza e moralidade porque, justamente,  Representação e Vontade são 

toto genere diferentes? Se o em si, no fundo, garante a moralidade e a crença (teologia 

moral); se, no limite, ele sustenta a idéia de dever e a legitimidade da esperança, então, para 

uma filosofia como a de Schopenhauer, arredia a todo dever e virulenta a todo esperar, por 

que aceitar e incensar o maior mérito da filosofia kantiana: a distinção entre fenômeno e coisa

em si? E por que buscá-lo logo na solução da terceira antinomia? Por que não no Prefácio de 

1787 ou na Estética transcendental (somente para ficarmos na primeira Crítica)?   



 203

Capítulo 4 - De Kant a Schopenhauer: analogia, mistério e limite

4.1 Em busca da analogia

Vimos no primeiro capítulo que, conforme Schopenhauer, sua metafísica da Vontade

deveria ser compreendida como fruto da discussão kantiana acerca da significação, da função 

e do lugar da noção de liberdade numa filosofia crítica que entende a totalidade dos 

fenômenos naturais como submetida à determinação causal. Portanto, o intérprete é 

convocado a considerar a posição schopenhaueriana no debate alemão sobre a coisa em si, a 

partir da discussão kantiana sobre as antinomias da razão pura na Dialética transcendental.

Caso aceitemos o que Kant afirma nas famosas cartas a Garve e a Herz, conforme 

anteriormente citadas, de que a primeira Crítica teria sido escrita a partir da necessidade de se 

encontrar uma solução para as inevitáveis antinomias da razão pura, sem com isso incorrer 

numa nova metafísica nos moldes da tradição, então ver-se-ia que, seguindo Schopenhauer, o 

problema da conciliação entre necessidade e liberdade, fenômeno e coisa em si, estaria 

presente no cerne mesmo do projeto crítico, já que presentes no seio da análise kantiana da 

terceira antinomia. Claro, pode-se ler assim a Crítica da razão pura e a filosofia de 

Schopenhauer. Na verdade, essa estratégia é não apenas promissora quanto bastante eficaz 

para contornar os problemas que levantamos quando tratamos da Estética transcendental. O 

próprio Schopenhauer, talvez, ao vincular sua teoria da Vontade à discussão de Kant sobre a 

liberdade, na Dialética, tenha se sentido dispensado de esmiuçar a posição kantiana a respeito 

da aprioridade, idealidade, distinção entre fenômeno e coisa em si e, finalmente, a 

incognoscibilidade desta última. Seja como for, semelhante posição pode velar certos 

pressupostos relevantes na leitura de ambos os pensadores.  

Como já deve ter ficado claro durante nossa exposição sobre os Prefácios, Introdução

e Estética da primeira Crítica, acreditamos que o interesse fundamental de Kant com a mesma 

está na construção de um movimento de pensamento no qual se pudesse articular, 

metodologicamente, em um mesmo movimento, uma supressão e uma construção; uma 

negação e uma afirmação. Quando ele afirma que teve (mußte) que suprimir (aufheben) o 

saber para encontrar lugar (Platz zu bekommen) para a crença (BXXX), sentimos isso como 

uma amputação necessária de um membro numa guerra teórica, como um gesto corajoso e 



 204

quase heróico, de uma seriedade ímpar mas também reveladora de um certo desespero, para 

salvar, segundo ele, o mais importante, mesmo que deixando para traz algo muito valioso: 

aquilo em que se acreditou como possível desde Parmênides, isto é, uma filosofia fundada em 

simples conceitos, uma metafísica erguida conforme o uso transcendente da razão.  

Uma Crítica não é uma Metafísica, e ninguém mais do que Kant sabia disso; como 

ele, igualmente, sabia que havia passado o tempo em que uma metafísica poderia ser, séria e 

rigorosamente, projetada e construída sem a argamassa e os tijolos elaborados na maquinaria 

Crítica. Daí esta ser tomada por ele como um tratado sobre o método (Traktat von der 

Methode; BXXII); nem sistema nem metafísica, mas investigação acerca dos elementos (uma 

Doutrina transcendental dos elementos!) com os quais se poderá esperar construir, com o 

resultado da fornalha crítica, a Metafísica da Natureza (Metaphysik der Natur; BXLIII), 

prometida e nunca realizada. Portanto, a Crítica da razão pura, acreditamos, deve ser 

fundamentalmente tomada como o autor a concebia, isto é, como uma propedêutica 

(Propädeutik). Mas uma tal propedêutica não é, aqui, apenas uma introdução, já que tem 

como tarefa ineludível cortar, ao mesmo tempo, em um movimento bipartido, qualquer 

pretensão de legitimidade aos dogmatismos antigos e modernos, bem como a rejeição do 

ceticismo e, mais importante, abrir, rasgar e encontrar o verdadeiro lugar em que a teologia

moral e, portanto, a credulidade possam sentir-se seguras e, finalmente, sossegadas frente ao 

avanço da ciência moderna e à insubordinação dos filósofos descrentes.  

Disso resulta que conceber a gênese da primeira Crítica a partir da posição kantiana 

sobre as antinomias em nada interfere em nossa leitura, uma vez que essa apenas diria que as 

análises de Kant acerca das antinomias - juntamente com alguns outros problemas anteriores 

inclusive à Dissertação de 1770 - é que o teriam levado à compreender a necessidade e a 

possibilidade de um movimento único em que dois problemas poderiam vir a ser 

solucionados. Talvez pudéssemos até mesmo vislumbrar que, se a filosofia de Schopenhauer é 

tomada por ele como a expressão de um pensamento único, a kantiana seria fruto de um 

movimento único de pensamento, conforme descrevemos acima. Deste ponto de vista, a 

Crítica tornaria possível, segundo seu autor, tanto uma metafísica da natureza quanto uma 

dos costumes, sem ser nenhuma das duas e, mais importante, encontraria não apenas o lugar 

para a crença, a esperança e a liberdade, mas o fio condutor (A806;B834) que nos levaria da 

natureza a eles; das leis naturais à esperança legítima numa vida após a morte através da 

descoberta daquilo que deve (soll) acontecer porque algo é (sei). Falamos, claro, da coisa em 

si!



 205

Caso nossa leitura tenha interesse, então não basta, para compreender a problemática 

noção de coisa em si - quer na obra de Kant quer na de Schopenhauer -buscá-la na 

tematização da liberdade, na Dialética. É preciso, como fizemos na primeira metade do 

capítulo anterior, procurá-la na própria base do empreendimento crítico, no impulso que o põe 

em movimento; e isto, acreditamos ter realizado mediante a análise dos Prefácios (1781,

1787), da Introdução e da Estética na Crítica da razão pura. Porém, como se verá, a 

metafísica terá sentidos bem diferentes em Kant e Schopenhauer. Investigação da totalidade 

dos princípios sintéticos a priori, para o primeiro, e Teoria da Vontade/coisa em si, para o 

segundo.

Podemos então afirmar que, mesmo que possivelmente haja problemas nas teses da 

aprioridade, da idealidade, da distinção entre fenômenos e coisa em si e da incognoscibilidade 

desta, na primeira parte da Crítica da razão pura, tudo isso talvez possa ser considerado 

menor, numa visão retrospectiva, frente ao fato de que tal obra, se não inaugura (como 

pensamos), pelo menos torna viável uma das maiores aventuras de pensamento da 

modernidade: o Idealismo Alemão. Sabemos que, historicamente, a distinção entre fenômenos 

e coisa em si levou os alemães a porem no centro do debate filosófico a problemática acerca 

da fundamentação: a partir daquela distinção e da incognoscibilidade da coisa em si, como 

fundamentar, sistematizar a filosofia transcendental? Desde Reinhold, passando por Schulze e 

Fichte, a noção de em si e a fundação do projeto crítico - ou sua rejeição - passam para a 

ordem do dia. Por outro lado, e isso nos interessa mais de perto, o privilégio da moral e da 

razão prática, portanto a defesa da existência de uma significação moral do mundo, será, 

talvez, o específico e o centro de gravidade da filosofia pós-kantiana. Refletir sobre isso 

poderá nos conduzir a uma resposta às perguntas levantadas ao final do item anterior.  

A questão que deixamos em aberto ao final de nosso enfrentamento com a Crítica da 

razão pura foi: se o que levou Kant a repor a pergunta pelo método, que de resto inaugura, 

grosso modo e desde Descartes, a filosofia moderna, foi não apenas o abuso dos dogmáticos 

mas, sobretudo, o interesse pelo real motivo de semelhantes abusos e, no mesmo movimento, a 

procurar um lugar para a crença, inalcançável pelas objeções da filosofia de até então e pelos 

resultados da ciência de seu tempo, então ao tentarmos compreender, do ponto de vista de 

Schopenhauer, semelhante postura, temos que, no mínimo, comparar a posição kantiana 

frente ao problema com a do autor de O mundo.

De saída, a estratégia kantiana deveria soar suspeita a Schopenhauer, já que abrir ou 

encontrar um lugar filosófico para o dever e para a esperança estavam longe dos seus 

interesses. Preocupar-se com a elaboração de um tratado do método objetivando a 



 206

explicitação dos reais motivos das querelas dogmáticas acerca de Deus, da alma e da 

totalidade do mundo, colocando no cerne do mesmo uma distinção entre fenômenos e coisa 

em si - que, segundo Kant, deve ser pensada como pressuposto da solução das antinomias e, 

ao mesmo tempo, como condição da passagem para a moral e para a construção de uma nova 

teologia - deveria, segundo o autor de O mundo, ser igualmente suspeito. Dito claramente, 

Schopenhauer jamais aceitaria que a noção de em si fosse utilizada como operador de 

comunicação entre teoria e prática, no sentido kantiano; pelo menos, que fosse usada sem 

prestidigitação. Se o maior mérito da filosofia kantiana foi ter diferenciado fenômenos de 

coisa em si, dever-se-ia também considerar que esse mérito somente pode ser-lhe conferido, 

pelo menos segundo Schopenhauer, se essa separação for entendida no sentido de uma 

distinção toto genere. Se a noção de coisa em si kantiana é aporética, conforme Lebrun, ou 

pelo menos ambígua - substrato incognoscível dos fenômenos e condição da teologia moral -, 

em Schopenhauer ela não terá ambivalência alguma, ela é a Vontade. Claro, a ambiguidade na 

noção de coisa em si kantiana talvez reapareça no conceito schopenhaueriano de matéria 

(Materie), mas isto é um outro problema. Antes disso apontar para o conhecido e complexo 

problema da analogia (Analogie) ou passagem (Übergang) entre fenômenos e coisa em si, tal 

distinção deveria impedir que se a tomasse como possibilidade de uma teologia racional ou 

como condição para esperança numa felicidade futura. O relevante é que, para Schopenhauer, 

pode-se aceitar a distinção kantiana independentemente da função que a mesma ocupa na 

“catedral gótica” de Königsberg. O fato de Kant ter dito o contrário, expressamente, no 

Prefácio à segunda edição (1787) de sua primeira Crítica, não poderia incomodar quem 

defendia que a verdadeira Crítica da razão pura viu a luz do sol em 1781.  

Ora, se como acreditamos, a filosofia transcendental de Kant nasce, dentre outras 

coisas, de um compromisso metafísico fundamental, qual seja o de encontrar lugar para a 

crença, mesmo cortando na carne a própria possibilidade de um conhecimento dos 

tradicionais objetos da metafísica: Deus, alma e mundo, a filosofia de Schopenhauer nasce da 

convicção de que o mundo tem uma significação moral e que isso tem que poder ser mostrado 

a partir do respeitoso silêncio que a obra de Kant deveria ter provocado em todo espírito 

honesto, acerca de questões transcendentes. Tal silêncio estaria diretamente ligado, segundo 

Schopenhauer, à correta intelecção da distinção kantiana entre fenômenos e coisa em si.  

Como mostramos no primeiro capítulo, quem compreendeu tal separação fez, segundo 

Schopenhauer, a propedêutica operação de catarata e pode começar a filosofar. Articular este 

maior mérito do filósofo de Königsberg com a intuição fundamental de que o em si é a 

Vontade, pode ser considerado o marco zero da filosofia schopenhaueriana. Que os maiores 



 207

problemas da filosofia do autor de O mundo tenham, igualmente, nascido de ambiguidades e 

dificuldades oriundas desta distinção, já visíveis no começo da Crítica da razão pura - como 

por exemplo o problema da afecção, a ambivalente noção de matéria, as enormes 

dificuldades na significação e legitimidade do procedimento analógico, etc - em nada alteram 

que, segundo pensamos, o impulso fundamental que colocou em movimento a incansável 

pena de Schopenhauer foi a necessidade de, após a vereda aberta pela filosofia transcendental, 

mostrar que o verdadeiro nome do em si é Vontade e que isso garante uma significação moral 

do mundo de cunho verdadeiramente cristão, isto é, segundo ele, pessimista360.

Evidentemente que isso, por si só, não distingue a filosofia de Schopenhauer da de Fichte ou 

Schelling, por exemplo, as quais também levam a sério a possibilidade de se enxergar um 

sentido moral no mundo a partir da noção de em si.

A favor disto depõem as aberturas do quarto livro de O mundo e dos Complementos ao 

mesmo no segundo volume: “A última parte de nossa consideração anuncia (kündigt...an) a si 

mesma como a mais séria de todas (ernsteste)...”361; nos Complementos, é dito que a 

consideração moral é a mais séria e importante (wichtigsten). Portanto, apesar da verdade 

fundamental (Grundwahrheit) de sua filosofia ter sido exposta não em O mundo mas, segundo 

ele mesmo, no ensaio Sobre a Vontade na natureza, de forma tal que o que ali se diz dever ser 

considerado pelo intérprete como a expressão mais correta (richigeren) e exata (genaueren)

do núcleo (Kernes) da filosofia schopenhaueriana, pois tal ensaio contém os maiores e 

importantes avanços (Schritt) de seu pensamento362; nem por isso a sua consideração moral 

sofre abalos, já que nela e dela não devemos esperar maior clareza e correção, ao contrário, já 

que nelas se manifesta a tensão entre o que se pode e o que não se pode dizer com sentido 

unívoco. As investigações e considerações morais serão sempre, apesar de mais importantes,

                                                        
360 Isto aparece em vários momentos da obra schopenhaueriana, mas temos uma sistematização de sua posição 
quanto à relação entre filosofia e religião, no cap.15 (Sobre religião), do segundo volume dos Parerga. Cf., SW,
V. 
361 Cf., SW, I, p.375. 
362 Este avanço a que se refere Schopenhauer diz respeito à filosofia kantiana. Se Kant distinguiu fenômeno de 
coisa em si, Schopenhauer teria pensado e exposto a passagem (Übergang), julgada impossível por Kant, do 
fenômeno à coisa em si. Cf., SW, II, cap.18, p.247. Afirmação estranha já que, para o autor de O mundo,
fenômeno e coisa em si são toto genere diferentes. No máximo se poderia, legitimamente, defender a 
possibilidade de uma aproximação analógica entre ambos. Na verdade, Schopenhauer, ao longo da obra, afirma 
várias vezes a incognoscibilidade, até mesmo ser impensável algo como uma coisa em si e, por outro lado,  
afirma, como é o caso na página citada acima, que “.... o avanço mais característico (eigentümlichsten) e 
importante (wichtigsten) de minha filosofia: a passagem (Übergang) do fenômeno à coisa em si, que Kant deu 
(aufgegebenen) por impossível (unmöglich).” Cf., Idem. Claro que a incognoscibilidade da coisa em si torna-se 
compatível com a assunção da mesma como Vontade, a partir do momento em que diferenciamos os sentidos de 
coisa em si: incognoscível, enquanto algo totalmente independente do sujeito; Vontade, em relação à 
Representação. Voltaremos a este ponto. 



 208

menos claras e exatas; tornam mais difícil e não mais fácil a compreensão da metafísica de 

Schopenhauer.

Em todo caso, colocamos o problema e iremos enfrentá-lo. Como perguntamos acima: 

para que distinguir coisa em si de fenômeno se não se precisará deste em si para realizar 

nenhuma passagem (Übergang) entre natureza e moralidade porque, justamente,  

Representação e Vontade são toto genere diferentes? Se o em si, no fundo, garante a 

moralidade e a crença (teologia moral) kantianas; se, no limite, sustenta a idéia de dever e a 

legitimidade da esperança, então, repondo a pergunta: para uma filosofia como a de 

Schopenhauer, arredia a todo dever e virulenta a todo esperar, por que aceitar e incensar o 

maior mérito da filosofia kantiana: a distinção entre fenômeno e coisa em si? E por que buscá-

lo logo na solução da terceira antinomia? Por que não no Prefácio de 1787 ou na Estética

transcendental (somente para ficarmos na primeira Crítica)?

A primeira pista para responder a essa pergunta encontramos naquilo que, para 

Schopenhauer é absolutamente inegociável, ou seja, a defesa da existência de uma 

significação moral do mundo. Isto perpassa toda a sua obra como uma convicção fundamental 

e, segundo ele, teria sua possibilidade de apresentação rigorosa a partir da distinção operada 

por Kant entre fenômenos e coisa em si. Isso será levado até os Parerga363, obra de 

maturidade, mesmo considerada menor pelo autor. Outra pista que temos que seguir, esta bem 

mais complexa, é a negação radical, levada a cabo pelo autor de O mundo, de toda tentativa 

de conceber o em si como matéria (Materie). Segundo ele, conceber a Materie como coisa em 

si conduziria a filosofia, diretamente, ao realismo e, desse, à sua expressão mais coerente: ao 

materialismo. O em si seria, então, para Schopenhauer, ao mesmo tempo garantia de uma 

significação moral para o mundo e, no mesmo movimento, por não poder ser concebido como 

matéria, mas como algo toto genere diferente da representação, evitaria o retorno ao realismo 

pré-crítico e ao materialismo de feição democritiana.  

Os problemas oriundos de semelhante posição são: 1) se Vontade e Representação são 

toto genere diferentes, então como extrair uma significação de “algo” a que, rigorosa e 

                                                        
363  Cf., SW, V, Parerga, cap.5 (Algumas palavras sobre o panteísmo), § 69, onde Schopenhauer diz que: 
“Porém, justamente aquela idéia, que o mundo tem somente uma significação física e não moral, constitui o erro 
mais funesto, nascida da máxima perversidade do espírito (Aber eben jener Gedanke, daß die Welt bloß eine 
physische, keine moralische Bedeutung habe, ist der heilloseste Irrtum, entsprungen aus der größten Perversität 
des Geistes)”; p. 122. Cf.,tb., “...a essência interior do mundo não necessita uma objetivação superior para tornar 
possível sua salvação. Porém a moral é o núcleo ou o baixo fundamental do assunto, por pouco que os simples 
físicos possam entendê-lo (...das innere Wesen der Welt jetzt keine höheren Objektivation zur Möglichkeit seiner 
Erlösung daraus bedarf. Das Moralische ist aber der Kern oder der Grundbaß der Sache, sowenig bloße 
Physiker dies begreifen mögen) “; Parerga, cap.6 (Sobre a filosofia e a ciência da natureza), §85. A defesa desta 
tese aparece, igualmente, em todo o Livro IV de O mundo.



 209

exaustivamente, não temos acesso, e sobre o qual nada de positivo deveríamos poder afirmar?  

Se a Vontade não tem fundamento nem razão de ser (Abgrund); se não pertence à cadeia 

causal e não está submetida a nenhuma necessidade, já que fora de alcance do princípio de 

razão suficiente; se não tem finalidade alguma nem quer, ela mesma, coisa nenhuma, então 

como podemos afirmar que nela, concebida como em si, podemos encontrar uma significação 

moral para o mundo? Este, enquanto expressão e objetivação daquela, não deveria ser melhor 

compreendido como absurdo364, misterioso, gratuito, etc? Vê-se que o que temos pela frente é 

o difícil procedimento analógico, com o qual Schopenhauer pretende - ao que tudo indica - 

poder transitar da Representação à Vontade mantendo a incognoscibilidade rigorosa desta 

última. Em uma palavra: o que vale a analogia entre vontade (como representação) e 

Vontade?; 2) se a matéria (Materie) não é e nem pode ser tomada como o em-si, mas como 

uma abstração, como algo acrescentado pelo pensamento (hinzugedacht) para o posto de 

correlato objetivo da representação sem, portanto, transpor os limites desta, então como tal 

noção seria algo mais que uma instância subjetiva ou simples hipótese explicativa para uma 

teoria do conhecimento que insiste em permanecer fiel ao idealismo transcendental? Como 

pode a matéria fazer a ponte, ser o ponto de contato entre objetivo e subjetivo e, assim, coroar 

uma filosofia da representação que pretende objetividade? Vê-se, assim, que este segundo 

problema, diferentemente do acesso ao em si (analogia), levanta a questão de - dispensando o 

conhecimento deste - como legitimar uma teoria da representação que aceita e parte das 

mesmas ambiguidades já lançadas à luz pela/na Estética transcendental kantiana. 

                                                        
364 Como o faz, brilhantemente, Clément Rosset em seus Escritos sobre Schopenhauer e em seu Schopenhauer, 
philosophe de l’absurde, aos quais voltaremos oportunamente. Cf., C. Rosset, Écrits sur Schopenhauer, Paris, 
Presses Universitaires de France (PUF), 2001; Schopenhauer, philosophe de l’absurde, Paris, PUF, 1994. 



 210

4.2 Analogia: por uma filosofia do mistério

O procedimento analógico com o qual Schopenhauer pretende legitimar sua tese de 

que o mundo pode e deve ser considerado segundo dois pontos de vista - Vontade e 

Representação - e duas considerações para cada ponto de vista, aparece: 1) desde sua tese 

doutoral, na articulação entre a quarta e a primeira classe do princípio de razão suficiente; 2) 

no Livro II de O mundo e seus Complementos, como procedimento necessário para se obter 

uma significação para aquilo que foi explicado no Livro I, a simples representação; 3) no 

ensaio Sobre a Vontade na natureza, em especial no capítulo sobre Astronomia física e, 

finalmente; 4) nos textos dos Parerga, volume II, sobretudo nos caps. 4 e 6. Trata-se, na 

verdade, do núcleo da fundamentação da tese de que o mundo, um só e o mesmo,  tem “dois 

lados”; que ele pode ser conhecido como representação, mas que isso é apenas sua casca, sua 

superfície, pois podemos, por uma via analógica, desvelar seu mistério mais íntimo, inscrito 

em nós mesmos: que aquilo que na aparência é simples representação, em essência é 

Vontade. Tese que não deve ter sua importância apenas vinculada a uma teoria do 

conhecimento que se pretende crítica em sentido kantiano, mas que deve ser concebida como 

a única forma de articular, no terreno desbravado por Kant, uma sabedoria milenar com uma 

epistemologia do século XVIII, nascida na pacata cidade de Königsberg.  

Note-se que, logo ao nascer, a reflexão schopenhaueriana já mostra suas garras para 

sua genitora, a Crítica da razão pura. Primeiro, acreditamos que Kant estava muito longe de 

sequer imaginar que alguém pudesse vir a afirmar que sua primeira Crítica abriria caminho 

rumo ao oriente, ou que facilitaria a irrupção da sabedoria oriental na filosofia alemã. 

Segundo, a estratégia kantiana, ao operar a distinção entre fenômenos e coisa em si, sempre 

preservou esta última de surtos irracionalistas. Na verdade, a coisa em si parece mesmo ser, 

para Kant, tão incognoscível quanto racionalizável, ou seja, pensável; sob pena do 

desaparecimento do lugar para a crença e para a moral. Ora, para Schopenhauer, sabemos que 

a coisa em si/Vontade, por jazer intocada pelo princípio de razão, nem pode ser dada, 

rigorosamente, numa intuição nem numa representação de uma intuição, isto é, em um 

conceito, já que a mesma é sem razão, sem fundamento, sem começo nem fim/finalidade e 

sem vontade. Daí, para desvendá-la, a necessidade de uma analogia, segundo Schopenhauer, 

e não de uma postulação via razão pura prática, conforme teria pretendido Kant. Terceiro, a 

significação moral do mundo aberta por Kant passaria pela reconstrução transcendental da 



 211

teologia racional365, encontrando um novo e moderno lugar para o sumo Bem, ou melhor, 

para uma filosofia da esperança de rosto otimista. Isso, acreditamos, deve-se ao “apego” 

kantiano à razão, ou seja, à adesão de Kant (nisso ele é não somente moderno mas filósofo no 

sentido mais tradicional do termo) ao racionalismo: seu incômodo nunca teve como alvo a 

razão, mas apenas o uso dogmático-transcendente e antinômico desta, pois isso fecharia as 

portas, segundo ele, à verdadeira moralidade e credulidade. Parece, pois, que temos de dar 

graças à razão pelo fato dela, feita a assepsia crítica, poder ainda guiar-nos na moral e na 

teologia.

A filosofia de Schopenhauer, por outro lado, nasce já com uma desconfiança visceral e 

indestrutível do poder da razão. Se toda estratégia e filosofia kantianas se jogam no terreno da 

razão, não mais no seu uso transcendente, claro, mas no seu uso imanente, com mediação do 

método e da postura transcendentais, o movimento e o humor da filosofia schopenhaueriana 

têm outro metabolismo. Sem a razão no timão, já não se pode ser otimista e, se o mundo 

continua com uma significação moral, a estratégia kantiana está longe de conduzir-nos a ela e, 

o que é pior, de revelar o caminho até ela; pois somente uma reviravolta completa no espírito 

mesmo da matriz kantiana poderia revelar o sentido oculto por trás e por dentro de toda 

representação, isto é, que a coisa em si é a Vontade. Por isso, discordamos da auto-análise do 

mestre Schopenhauer quando este nos diz que permanece fiel ao espírito kantiano, mesmo 

que, confessadamente, tenha pecado contra a letra de sua obra. Ora, nada disso parece ser o 

caso aqui, ao contrário; talvez o autor de O mundo tenha sido até mais fiel à letra que ao 

espírito do kantismo, pois se na letra ele fisiologizou a teoria do conhecimento de seu mestre, 

pecado mortal para este (AIX), no espírito ele inferniza muito mais a pax kantiana ao 

destronar a razão de seu posto e implodir seu tribunal com estrondo.  

Portanto, se Schopenhauer tenta, honesta e sinceramente, permanecer kantiano na 

teoria do conhecimento, seguindo, não sem dificuldades, até onde pode, a letra do idealismo 

transcendental, os riscos de queda no realismo e no materialismo que sofre parecem ser 

consequências do movimento de des-racionalização radical e inversão total da relação entre 
                                                        
365 Segundo a Crítica da razão pura, a teologia racional (theologia rationalis) é o conhecimento do ser originário 
(Urwesen) mediante a simples razão (bloßer Vernunft). Quanto ao modo de relacionar-se com seu objeto, ela 
divide-se: em teologia transcendental (transzendentale Theologie), quando procede de conceitos transcendentais 
(transzendentaler Begriffe) da razão pura (reine Vernunft); e teologia natural (natürliche Theologie), quando 
provém de conceitos derivados da natureza de nossa alma (unserer Seele). A teologia natural, por sua vez, 
diferencia-se em teologia física (Physikotheologie) e teologia moral (Moraltheologie). A primeira, ascende deste 
mundo (dieser Welt) até à inteligência suprema (höchsten Intelligenz) como fundamento da ordem e perfeição 
presentes na natureza física; a segunda, concebe o ser supremo como princípio (Prinzip) de toda a ordem e 
perfeição moral (aller sittlichen Ordnung und Vollkommenheit). Portanto, a teologia moral faz parte da teologia 
natural, a qual, por sua vez, pertence à teologia racional, e não à revelada (revelata) Cf., Crítica da razão pura,
A631,632; B660. 



 212

Representação e Vontade que leva a cabo e que são, para ele, o essencial de sua filosofia. 

Portanto: idealista, sim, mas desesperadamente; consolo, sim, mas não racionalmente, não 

idealisticamente.  

O problema da analogia ou trânsito (Übergang) entre Representação e Vontade impõe, 

por sua vez, uma correta compreensão do significado da distinção entre subjetivo e objetivo

na filosofia de Schopenhauer. Este separa as significações, por assim dizer, ontológicas, das 

epistêmicas, e isto parece nem sempre ter ficado claro para os intérpretes366. Assim é que 

sabemos que o ser em si de todas as coisas é o seu ser subjetivo, embora numa consideração

subjetiva seja o inverso, ou seja, as coisas são tomadas em relação a nós. Inversamente, o ser

objetivo das coisas aponta para a relação, onto-epistemologicamente determinada, entre 

sujeito e objeto. Portanto: ser subjetivo é distinto de pontos de vista subjetivo e objetivo,

assim como igualmente distinto de ser objetivo, pois o primeiro diz respeito à metafísica, no 

sentido schopenhaueriano, e os segundos, à epistemologia crítica. O ser objetivo de algo 

implica, criticamente, a tese fundamental do idealismo kantiano. Quando Kant diz que as 

condições de possibilidade da experiência em geral são condições de possibilidade dos 

próprios objetos da experiência (A158;B197), ele está “condicionando” a ontologia à 

epistemologia, ele está pondo abaixo a ontologia tradicional enquanto pergunta pelo ser das 

coisas mesmas. Algo similar acontece aqui. Para Schopenhauer, o ser objetivo de uma coisa é 

pensado em função da co-originariedade da relação entre sujeito e objeto, isto é, o ser objetivo

de algo é a representação verdadeira do mesmo na consciência de um sujeito, daí que seu ser

objetivo pode ser tomado como sua objetividade, a verdade objetivamente determinada a 

partir das formas do entendimento do sujeito. Portanto, ser objetivo implica o 

entrecuzamento, criticamente considerado, entre epistemologia e ontologia367. A metafísica,

segundo Schopenhauer, diz respeito tão somente ao ser subjetivo de algo.

                                                        
366 Realmente, quando Schopenhauer fala de ponto de vista objetivo, algumas vezes, pode sugerir que se trata de 
considerações ontológicas, o que não é o caso. Da mesma maneira, quando ele tematiza o ser do objeto isto não 
implica tomá-lo independentemente do sujeito. Em uma palavra: ser objetivo, consideração subjetiva e 
consideração objetiva estão todos do lado da Representação; no caso do ser objetivo, porém, trata-se de uma 
ontologia possível a partir da tese fundamental do idealismo transcendental. O ser subjetivo, por sua vez, a 
Vontade tomada como coisa em si, pertenceria ao âmbito próprio da metafísica. 
367 A questão da objetividade é, para os intérpretes da filosofia kantiana, ponto de acirradas disputas. Basta 
lembrar o debate entre Rousset, Philonenko e Lebrun acerca da significação, papel e limites da noção de em si,
na construção da objetividade do conhecimento na primeira Crítica. A introdução do tópico Refutação do 
idealismo (B274-5), na edição de 1787, adiciona combustível à disputa. Realmente, dependendo da posição do 
intérprete em relação à Refutação, sua postura frente às filosofias de Berkeley e Descartes sofrerá modificações. 
Nesta querela, aparecem duas teses que, embora relacionadas à filosofia kantiana, parecem ter um certo 
parentesco com o que estamos fazendo aqui: a primeira, a de Jakyoung Han, distingue três níveis no que se 
refere ao ser do objeto: 1) objeto como conteúdo da sensação (representação sensível); 2) objeto como intuição 
empírica; 2) objeto como coisa em si; a objetividade sendo pensada, em Kant, como apreensão e constituição do 
sujeito, somente nos dois primeiros níveis; ficando o terceiro nível, inteiramente, deixado às coisas existentes 



 213

Ora, todo o esforço do autor de O mundo compromete-se na tentativa de construção de 

uma passagem, articulada no ponto certo, da Representação (consideração subjetiva e 

objetiva; e do ser objeto/objetivo das coisas) para a Vontade (ser subjetivo). Isso pode ser 

confirmado tanto no segundo tomo de O mundo quanto no segundo volume dos Parerga.

Como nos diz Schopenhauer: 

...todo conhecer (Erkennen) é essencialmente um representar (Vorstellen):
porém meu representar, precisamente porque é meu, não pode ser nunca 
idêntico ao ser em si (Wesen an sich) da coisa (Dinges) exterior a mim. O 
ser em si e por si (An-und-Für-sich-sein) de todas as coisas há de ser 
necessariamente subjetivo (subjektives): na representação de outro, em 
contrapartida, apresenta-se (steht..da) com igual necessidade como objetivo
(objektives); uma distinção tal que jamais pode ser totalmente 
compensada368. (Grifo nosso).

Um pouco mais a frente, Schopenhauer nos diz que: 

Se, aprofundando mais, intuo corpos inertes de magnitude facilmente 
apreciável e de forma regular e abarcável, e logo intento conceber sua 
existência espacial em suas três dimensões como o ser em si (Sein an sich) e, 
em conseqüência, como a existência subjetiva das coisas (Dingen subjektive 
Dasein), se me fará imediatamente palpável o impossível de tal tentativa; 
porque não posso pensar aquelas formas objetivas (objektiven Formen)
como o ser subjetivo das coisas (Dingen subjektive Sein), senão que sou 
imediatamente convencido de que o que eu me represento aí é uma imagem 
(Bild) produzida em meu cérebro, que somente existe para mim como sujeito 
cognoscente e que não pode constituir o ser em si e por si último e 
subjetivo, nem sequer aqueles corpos inertes. Mas, por outro lado, não 
posso admitir que estes corpos inertes existam somente em minha 
representação, senão que há que conceder-lhes algum tipo de ser em si (ein 
Sein an sich irgendeiner Art zugestehn), posto que possuem propriedades 
insondáveis (unergründliche Eigenschaften) e, em virtude destas (vermöge 
dieser), atividade (Wirksamkeit)369. (Grifo nosso).

Aqui se pode perceber o problema: como posso dizer que propriedades insondáveis

devem poder ter atividade para que eu possa representar, objetivamente, aquilo que existe, 

                                                                                                                                                                             
fora de nós, nelas mesmas (o que, segundo Schopenhauer, corresponderia ao ser subjetivo das coisas). A segunda 
tese, apresentada por Lachiéze-Rey, na polêmica sobre a objetividade em Kant, parece poder ser utilizada em 
outro debate, aquele relacionado à noção de matéria, concebida como algo acrescentada pelo pensamento 
(hinzugedacht) na representação; refiro-me à tese de Lachiéze-Rey, que entende a subjetividade como, 
simultaneamente, ativa e passiva, caso em que ela daria a si mesma, sob um certo aspecto e de uma certa 
maneira, “o material a que irá aplicar as formas a priori”, o que implicaria, assim, a necessidade de 
pressupormos, além da idealidade formal do conhecimento, uma certa idealidade material. Cf., P. Lachièze-Rey, 
op. cit., pp.208-241; H. Jakyoung, Transzendentalphilosophie als Ontologie, pp.143-147, Würzburg, 
Könighausen & Neumann, 1988.   
368 Cf., SW, II, cap. 18, Da cognoscibilidade da coisa em si,  pp.250-1. 
369 Cf., Idem, p.251.



 214

subjetivamente, fora de mim? Se o ser subjetivo das coisas é impensável, então como a 

pergunta por sua objetividade pode ser posta de um ponto de vista epistemologicamente

subjetivo?

Em todo caso, como ficamos sabendo, mais claramente, nos Parerga:

A diferença entre coisa em si e fenômeno se pode expressar também como 
diferença entre o ser subjetivo e objetivo de uma coisa (subjektiven und 
objektiven Wesen eines Dinges). Seu ser puramente subjetivo é justamente a 
coisa em si (sein rein subjektiven Wesen ist eben das Ding an sich): porém 
esta não é um objeto (Gegenstand) de conhecimento. Pois para um objeto tal 
lhe é essencial (wesentlich) existir sempre (immer) em uma consciência 
cognoscente (erkennenden Bewußtsein) como representação sua: e o que aí 
se representa é justamente o ser objetivo da coisa (das objektive Wesen des 
Dinges). Este é, em consequência, objeto do conhecimento (Gegenstand der 
Erkenntnis); mas, enquanto tal, é mera representação (bloße Vorstellung)370.

Vê-se, portanto, que há uma distinção entre ser e ser tomado como, entre a existência

subjetiva e a objetividade desta existência na/para/por meio de uma representação. 

Ontologia/metafísica e epistemologia são os horizontes em que se articulam estas afirmações 

de Schopenhauer. O que está em jogo aqui é que, rigorosa e exaustivamente, nunca podemos 

escapar do ser objetivo ou sair de uma consideração acerca do ser objetivo de uma coisa. 

Mesmo que o autor fale de uma consideração objetiva e de uma subjetiva, ambas dizem 

respeito ao ser objetivo da coisa, do objeto considerado em sua relação com um sujeito, da 

Idéia em relação ao puro sujeito de conhecimento, da matéria (Materie) em relação a um 

sujeito puro, como se verá adiante. Veremos que há uma diferença entre sujeito, puro sujeito 

de conhecimento e sujeito puro: se sujeito e objeto constituem a forma geral da 

representação, o sujeito puro e a matéria constituem os polos da representação, as 

condições fundamentais da representação. Portanto, existem a forma geral da 

representação e algo como a condição da representação em geral.

A Representação engloba, portanto, duas considerações ou dois pontos de vista

(subjetivo e objetivo) e um ser objetivo, a verdade do objeto enquanto representação do 

sujeito. Isto implica que, para ser preciso, o título da obra maior de Schopenhauer deveria ser 

algo como: O mundo como se fosse Vontade e o mundo como Representação. O als, do título, 

apesar de sua difícil tradução para o português, ainda carrega um outro problema: é que a 

                                                        
370 Cf., Parerga, II, SW, V, cap.4, §64, pp.112-113. 



 215

assimetria entre o como se e o como espelha a dificuldade da relação entre metafísica e 

epistemologia na obra de Schopenhauer.  

Em todo caso, por tudo isso que estamos mostrando, podemos concluir que há algo 

como uma oscilação entre “duas ontologias” na filosofia do autor de O mundo. Uma - por 

assim dizer - crítica, articulada com o idealismo transcendental, que defende que a 

objetividade do objeto está condicionada por sua relação, epistemologicamente determinada, 

com as formas do entendimento do sujeito; outra, no limite, misteriosa, silenciosa e 

incognoscível (pré-crítica, segundo alguns intérpretes, desde Jacobi371), que aponta para a 

existência de um ser subjetivo de algo (não objeto, porque não representação), ao qual 

somente podemos nos aproximar conforme a lei da inteligibilidade inversa, como 

mostraremos em seguida. Schopenhauer, claro, tinha consciência desta oscilação, mas, 

igualmente, nunca abriu mão de tentar dizer mais do que podia. Afinal, segundo ele, o 

filósofo não deve estar comprometido apenas com a explicação (Erklärung) do mundo mas, 

sobretudo e fundamentalmente, com a interpretação (Auslegung) da significação (Bedeutung)

do mundo, subjacente a toda representação deste. Em uma palavra: o horizonte aberto pelo 

pensamento é sempre mais amplo que aquele do conhecimento.

Em suma, por princípio nada podemos conhecer acerca do ser subjetivo de algo, isto é, 

de seu ser em si, de sua existência independentemente de toda relação com a representação. 

Em uma palavra, nada podemos afirmar com rigor, ontológico-metafisicamente, de seu ser

subjetivo. Dizer que o mesmo é Vontade é, no mínimo, uma maneira problemática de se 

expressar, uma definição por antonomásia. Que seja ou isso ou o silêncio, acreditamos que 

era sabido por Schopenhauer. Este nunca afirmou que conhecia ou que 

conhecemos/representamos o ser subjetivo das coisas como Vontade. O que ele insitiu 

durante boa parte de sua vida foi que sabemos, compreendemos o que significa querer e que, 

se não pudermos estender isso para o resto do mundo, então somente restaria, segundo ele, 

duas opções: ou o egoísmo teórico ou a suspensão do juízo: um silêncio cético ou um 

ceticismo silencioso (esta última opção sendo mais uma interpretação nossa que, 

propriamente, uma afirmação schopenhaueriana).  

                                                        
371 Jacobi via na distinção kantiana entre fenômenos e coisa em si a fonte de uma tensão insuperável entre 
realismo metafísico e idealismo crítico. As obscuras noções de objeto transcendental, coisa em geral, objeto em 
geral, etc, espelhariam esta oscilação no projeto crítico. Seja como for, não há arqitetônica da razão sem a 
diferenciação de pontos de vista entre fenômenos e coisa em si; mas, por outro lado, com e através de 
semelhante distinção, o Idealismo transcendental é somente a primeira tentativa de conciliação e resolução 
daquela tensão. 



 216

Quando Schopenhauer pretende considerar o mundo, ora partindo do sujeito, ora do 

objeto (subjektiven und objektiven Ausgangspunkt)372 devemos ter em mente que nos dois 

pontos de vista, nas duas perspectivas trata-se sempre, rigorosamente falando, de um só e 

mesmo lado do mundo, a saber, de seu ser objetivo. Por ser subjetivo de algo, como decorre 

das citações acima, somente podemos conceber a coisa em si, o ser em si mesmo da coisa

considerada (a qual, enquanto considerada, terá sempre seu ser objetivo e sua objetividade

em questão). Disso decorre que, para se poder transitar, não de uma consideração objetiva 

para uma subjetiva (pontos de vista epistemologicamente determinados), mas do ser objetivo

de algo para seu ser subjetivo, é preciso primeiro aprender a saltar e, por assim dizer, 

encontrar ou construir uma adequada plataforma de lançamento. Ora, é exatamente isso que 

Schopenhauer parece às vezes chamar de passagem (Übergang), analogia (Analogie), 

transferência ou trânsito (Übertragen) etc; e que está no cerne de muitas dificuldades.  

Pensamos que a proposição que abre O mundo, “O mundo é minha representação”, 

esconde uma sutileza somente apreensível quando da leitura dos quatro primeiros capítulos 

dos complementos ao primeiro livro, no segundo volume de O mundo. É que, rigorosamente, 

o mundo não é nem pode ser representado por nós, não temos nenhuma representação do

mundo, apenas de objetos, fenômenos no mundo. Toda representação que temos é particular, 

representação de um objeto (redundância); não representamos a condição última de todo 

representar; toda representação como que exibe, aponta para a forma e a condição de todo 

representar sem que, claro, possa representar tal forma e condição. Por isso, o sujeito tudo 

representa sem que se possa representá-lo, uma vez que toda forma da representação 

encontra-se nele, daí porque somente representamos objetos, não a nós mesmos, que os 

representamos. Da mesma maneira, a forma geral da representação jamais poderia existir 

sem que algo a tornasse possível, ou seja, sem que algo fosse sua condição. A forma geral da 

representação é apenas e tão somente a condição, por assim dizer, necessária mas 

insuficeinte, a forma em que toda representação específica é tornada possível. Portanto, ela 

não pode ser pensada como a condição da representação em geral. A rigor, esta última não 

tem forma pois não é, em sentido estrito, representação. Por isso os polos da representação,

sujeito e matéria são condições fundamentais (Grundbedingungen) da representação em geral 

e, enquanto tais, incognoscíveis: nem o sujeito (puro) nem a matéria (Materie) podem ser 

representados, ser submetidos à forma geral da representação. Sempre lembrando que este 

sujeito aqui não é aquele do §1 de O mundo, vez que este está totalmente desprovido de 

                                                        
372 Cf., SW, II, cap.1, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, p. 25. 



 217

formas (schlechthin ohne die Formen seines Erkennens), isto é, diferentemente daquele, nada 

representa, não é nem detém forma alguma, mas é a condição subjetiva de toda representação 

em geral, sendo a condição objetiva, a matéria. Voltaremos a esse ponto.  

Em todo caso, o objeto tem que ser algo em si mesmo, sob pena do idealismo 

transcendental desembocar em um indesejado idealismo absoluto ou em um egoísmo teórico.

Isso reconhece, explicitamente, Schopenhauer: 

Mas o objeto intuído (angeschaute Objekt) tem que (muß) ser algo em si 
mesmo (etwas an sich selbst) e não meramente algo para outro (etwas für 
andere): pois, se não, seria unicamente representação e teríamos um 
idealismo absoluto (absoluten Idealismus) convertido, finalmente, em 
egoísmo teórico (theoretischer Egoismus), no qual toda a realidade se 
suprime (wegfällt) e o mundo devém (wird) um mero fantasma subjetivo 
(subjektiven Phantasma)373.

Tal argumentação parece ser, assim apresentada, no mínimo circular. De fato, todo o 

problema consiste em descobrir ou inventar uma chave capaz de tornar pensável o ser

subjetivo das coisas, já que o conceito pode, quando muito, apontar ou indicar (zeigen), por 

assim dizer, o lugar (Ort) de algo em e por si mesmo existente, isto é, de uma coisa em si374.

O autor de O mundo enfrentará sempre, neste pormenor, mais dificuldades que Kant 

quando da necessidade de construção de uma “passagem” entre natureza e liberdade, reino 

dos fenômenos e reino do em si, Crítica da razão pura e Crítica da razão prática. Para Kant, 

a transição da teoria à prática, tornada possível pela noção de em si, já teria sido antecipada na 

jogada de mestre com que ele, no Prefácio de 1787 (BXXX), afirma ser em e por meio de um 

único movimento, que ele irá suprimir o saber e encontrar lugar para a crença. Ora, o que ele 

pretende é apresentar com quais elementos (primeira parte da Crítica da razão pura) se pode 

demonstrar que o verdadeiro ateísmo é fruto do dogmatismo antigo e moderno, os quais, 

levados até às antinomias da razão, conduzem à incredulidade e à imoralidade. A primeira 

Crítica tornaria possível a única credulidade e moralidade legítimas e, assim, todo o projeto 

crítico poderia ser entendido como a busca das condições de possibilidade de uma rigorosa 

filosofia da esperança. Claro, o que une o filósofo de Königsberg aos seus antecessores é a 

aceitação do primado da razão frente à vontade, é pensar o em si como racionalizável, 

pensável. Desta forma, a analogia, por assim dizer, entre fenômenos e coisa em si é toda 

operada no território da razão. No caso de Schopenhauer, a coisa se complica bastante porque 

ao maior mérito kantiano, a distinção entre fenômenos e coisa em si, ele acrescenta que 
                                                        
373 Cf., SW, II, cap.18, Da cognoscibilidade da coisa em si, p.250. 
374 Cf., SW, II, cap. 7, Da relação do conhecimento intuitivo com o abstrato, p. 114. 



 218

semelhante distinção deve ser entendida radicalmente, isto é, entre fenômenos e coisa em si, 

entre Representação e Vontade a distinção deve ser concebida como toto genere.

Para Kant, e aqui seguimos Lebrun, a articulação entre razão teórica e razão prática 

pressupõe uma revaloração do papel do elemento simbólico na filosofia. Esta não pode 

utilizar-se do simbolismo matemático, mas isto não implica que a mesma esteja condenada 

aos dicursos sobre objetos de experiências possíveis. Ora, uma das intenções confessas da 

primeira Crítica é justamente deixar aberta a via à teologia moral, a partir da Dialética

transcendental. Trata-se, segundo Lebrun, de garantir ao metafísico “seu direito de simbolizar

e, para isso, tirar da “caracterização” ou designação operacional o monopólio do 

simbolismo”375. Assim, segundo ele, a intuição estaria subdividida em: esquemática e

simbólica.

Uma palavra, uma expressão (“unidade sistemática”) não são desprovidas de 
sentido por não serem sinalizáveis no sensível; elas ainda podem ser 
ilustradas “simbolicamente” por uma representação, mesmo abstrata (Deus 
enquanto objeto-na-Idéia), que basta para lhes dar um sentido376.

Aqui residiria a difícil questão da noção de analogia em Kant, uma vez que, como ele 

mesmo sugere, parece haver um esquema da razão prática que, por não remeter a uma 

intuição, sugeriria antes uma certa relação com o símbolo. Como afirma ainda Lebrun: 

Para entender, o homem precisa de imagens. O que é dissimulado, de uma 
certa maneira, pelo esquematismo teórico, onde a doação da imagem ou do 
exemplo acha-se no mesmo nível que a relação com o objeto. Ao contrário, 
que se amplie o esquematismo para que ele convenha tanto ao juízo teórico 
quanto ao juízo prático, seu centro de gravidade se deslocará e nós nos 
contentaremos em defini-lo como a possibilidade de traduzir em imagens377.

Desta forma, torna-se compreensível a fórmula de Lebrun: “os fenômenos são 

esquemas, mas nem todos os esquemas são fenômenos”378. E, se não o são, então talvez se 

possa pensar, imagético-simbolicamente, uma coisa em si. Evidentemente que, no caso 

kantiano, isso parece ser mais facilmente alcançado uma vez que semelhante simbolismo dar-

se-ia no território da razão, ainda que prática; e que, ao fim e ao cabo, a teologia moral pareça 

ter levado a melhor frente ao simbolismo. Em todo caso, o “bilhete da passagem” seria 

                                                        
375 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafísica, op.cit., p.291. 
376 Idem, p.292. 
377 Ibidem, p.294. 
378 Ibidem.



 219

adquirido no guichê da razão; o que já não mais seria possível em um mundo

schopenhaueriano.

Portanto, se Kant, ao operar a passagem entre natureza e moral já dispõe de um fio 

condutor, a razão, Schopenhauer terá que encontrar um fio ou uma chave para si, já que, em 

princípio, nada pode ajudá-lo a realizar o trânsito entre Representação e Vontade. Daí, como 

se pode ler na obra schopenhaueriana, a necessidade de uma via ou um acesso subterrâneo 

(unterirdischer Gang), de uma conexão secreta (geheime Verbindung), de uma traição 

(Verrat), para tentar adentrar neste segredo insondável (unergründlisches Geheimnis) e 

decifrar o ser subjetivo das coisas379. Daqui a necessidade, como veremos, de alcançarmos 

uma nova verdade, mais radical que aquelas anteriormente conhecidas, ou seja, as verdades 

empíricas, lógicas, metalógicas e transcendentais. Em uma palavra: é preciso estarmos de 

posse de uma verdade filosófica fundamental para pretendermos, não apenas deslocarmos e 

intercambiarmos os pontos de vista subjetivo e objetivo mas, algo mais radical, tentarmos 

uma aproximação ao ser subjetivo das coisas a partir do ser objetivo delas, isto é, da 

representação. Para isso, Schopenhauer irá, primeiramente, conjecturar, já na tese doutoral 

sobre o princípio de razão suficiente, a possibilidade de que o sujeito da vontade torne-se 

objeto para o sujeito cognoscente. Tudo isto porque ele, talvez como poucos, compreendeu 

que, se por um lado Kant deixou a porta aberta a um certo simbolismo analógico, por outro, 

isto jamais deveria ser interpretado como um retorno à metafísica ou à teologia dogmáticas da 

tradição. Conforme Lebrun: 

o estilo figurado só é tornado possível pela crítica ao uso das categorias; uma 
vez determinados os limites de seu sentido objetivo, podemos sem perigo 
nos referir ao seu sentido transcendental para visar significações não 
objetivas, cujo caráter não objetivo, aliás, é relembrado por isso mesmo. Não 
dá no mesmo tomar a causalidade como exemplo de um conceito e atribui-la 
como predicado a um objeto. Aqui, eu aplico a relação causal e lhe dou um 
sentido; ali, eu me beneficio do fato de que a significação “causalidade”, se 
bem que indefinível e, propriamente falando, inimaginável fora da 
experiência, também não é um não-senso. Portanto, a impossibilidade de 
conhecer está estipulada na permissão de compreender.380(Grifo nosso)

Mais a frente, Lebrun sintetiza esta importante interpretação afirmando que: “não 

tenho o direito de me reportar a uma causalidade demiúrgica para explicar um fenômeno 

                                                        
379 Cf., SW, II, cap. 18, Da cognoscibilidade da coisa em si, pp. 252-253. 
380 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafísica, op.cit., p.309. Sobre a significação da noção de analogia em Kant, 
cf., Idem, pp.297-323. 



 220

orgânico, mas quando se trata de compreender a sua possibilidade,..., tem-se o dever de 

recorrer à analogia técnica”381.

Na verdade, Schopenhauer utiliza distintas estratégias argumentativas para tentar uma 

aproximação àquilo que, rigorosamente, sua teoria da representação proíbe, isto é, o acesso à 

cognoscibilidade da Vontade, tomada como coisa em si: na tese de doutorado (1847) isso se 

fará mediante a articulação entre a quarta e a primeira classes do princípio de razão 

suficiente382; no livro II do primeiro tomo de O mundo isso será tentado mediante a distinção 

entre sujeito e indivíduo e pela descrição do processo de objetivação (objetização) da Vontade 

em Idéias e destas em fenômenos; nos Complementos a O mundo, a estratégia passará pela 

complexificação da noção de matéria (Materie); no ensaio Sobre a Vontade na natureza, pela 

tese da relação inversa de inteligibilidade entre as considerações subjetiva e objetiva do ser 

objetivo; nos livros I e III do tomo I de O mundo, pela relação entre razão e sentimento 

(Gefühl) e mediante a noção de clarividência ou ponderação (Besonnenheit). Vejamos, então, 

um pouco mais de perto, o esforço schopenhaueriano para desvelar o véu que encobre o ser

subjetivo das coisas.

Na segunda edição de sua tese doutoral (1847) encontramos a primeira tentativa de 

Schopenhauer em compreender a causalidade desde dentro. Interessa a ele encontrar uma 

maneira de se aproximar o máximo possível do núcleo (Kern) opaco de todas as coisas, dos 

fenômenos, independentemente de sua consideração a partir de um sujeito. Em uma palavra: 

se tudo no mundo ocorre necessariamente - a tal ponto que real e necessário são noções 

intercambiáveis - devido à lei de causalidade então, das duas, uma: ou a natureza da 

causalidade será, definitivamente, impossível de ser vislumbrada ou, melhor opção, já que 

micro e macro-cosmo articulam-se (pressuposto schopenhaueriano) intimamente, talvez haja 

uma forma de compreendermos por dentro aquilo que conhecemos desde fora: a lei causal.  

Schopenhauer parte da forma geral de toda representação, a saber, a distinção 

fundamental entre sujeito e objeto. Esta leva à conclusão de que em todo conhecimento há um 

cognoscente e um conhecido e, no caso da quarta classe do princípio de razão, à consequência 

de que o que por esta se conhece é a vontade. Isto conduz o autor à importante tese de que por 

                                                        
381 Idem, p.317. 
382 Na verdade, o que acontece na tese de 1847 é uma tentativa de estender a vontade, subjetiva e imediatamente 
compreendida (digo compreendida porque não se trata, propriamente, de conhecimento, uma vez que nem a 
intuição nem o conceito estão envolvidos, isto é, nem entendimento nem razão) por meio de uma percepção 
imediata da consciência de si mesmo. Ainda não se trata da teoria de objetivação da Vontade, mas de tentar 
acessar, por dentro, a causalidade e, assim, compreendê-la como vontade. Se, como veremos, a causalidade é o 
mais inteligível e o menos compreensível, e a vontade o inverso, o mais compreensível mas o menos 
cognoscível, então, talvez na articulação de ambos possamos compreender o ânimo de toda a natureza. Em todo 
caso, isso somente será realizado no segundo livro de O mundo e no ensaio Sobre a Vontade na natureza.



 221

meio da lei de motivação o sujeito conhece a si mesmo somente como sujeito “querente”, 

volente, não como sujeito cognoscente (erkennt das Subjekt sich nur als ein Wollends, nicht 

aber als ein Erkennendes)383, o que seria impossível por infringir a forma geral da 

representação. No entanto, não nos consideramos apenas objetivamente, mas temos um 

conhecimento interior de nós próprios o que, segundo Schopenhauer, implicará na 

possibilidade de tomarmos, no caso do conhecimento interior, o conhecido como o sujeito do 

querer (a vontade) e o cognoscente como o sujeito de conhecimento, propriamente dito. 

Resulta disso uma diferença fundamental entre o estatuto das proposições eu conheço (Ich

erkenne) e eu quero (Ich will), pois a primeira será, então, analítica (analytischer) e a priori, 

enquanto a segunda, sintética (synthetischer) e a posteriori, isto é, dada pela/na experiência 

interna. A grande lição a tirar disso é, dentro dos limites estabelecidos por Schopenhauer, a 

tranformação do sujeito do querer em objeto para o sujeito do conhecer e, assim, poder chegar 

à tese da identidade do sujeito volente com o sujeito cognoscente (Identität...des Subjekts des 

Wollens mit dem erkennenden Subjekt)384.

Aqui reside, na identidade entre tais sujeitos, expressa pela/na palavra eu, algo 

inexplicável (unerklärlich), um mistério e, ao mesmo tempo, o nó do mundo (Weltknoten), a 

catapulta em que devemos sentar para sermos lançados, o mais próximo possível, diretamente 

dentro da causalidade; não mais observadores das nossas relações com os objetos mas das 

relações entre estes mesmos, sem nossa participação. Portanto, segundo Schopenhauer, a esta 

identidade entre sujeitos já não mais se aplicaria a lei formal que rege o conhecimento dos 

objetos (distinção entre sujeito e objeto) e, assim, é nos dada imediatamente (unmittelbar

gegeben) uma identidade real (wirkliche Identität) entre cognoscente e conhecido, entre 

sujeito e objeto. Ora, isto parece ultrapassar o mais fundamental interdito da teoria da 

representação, que afirma a distinção inegociável entre sujeito e objeto na representação. 

Exatamente por isso, Schopenhauer batiza esta identidade como milagre (Wunder)

inexplicável, como uma verdade filosófica (philosophische Wahrheit). Em uma palavra: kat 

exokhén. Desta maneira, se o correlato subjetivo da primeira classe é o entendimento 

(Verstand); da segunda, a razão (Vernunft); da terceira, a sensibilidade (Sinnlichkeit); da 

quarta será a consciência de si mesmo (Selbstbewßstsein) do sujeito.

Do que foi dito deve-se concluir, segundo Schopenhauer, que do caráter imediato com 

que o sujeito do querer é dado à consciência de si mesmo, deve-se esperar que isto possa vir a 

ser utilizado na elucidação dos conhecimentos mediatos. Precisamente isto é o que será 
                                                        
383 Cf., Quádrupla raiz, SW, III, cap.7,§41, p.168. 
384 Cf., Idem, p.171. 



 222

realizado ao tomar o motivo das nossas ações como causa e, assim, aproximar a lei de 

motivação (Gesetz der Motivation) da lei de causalidade (Gesetz der Kausaität). Desta 

maneira é que o autor de O mundo pretende construir uma ponte entre a consideração

objetiva e a subjetiva das coisas. Como diz Schopenhauer: 

Assim, vemos os efeitos mecânicos, físicos, químicos, como também os 
originados pelos excitantes resultar sempre de suas respectivas causas, 
porém sem que nunca possamos por esta via entender totalmente todo o 
processo, já que o principal deste segue sendo para nós um mistério 
(Mysterium): algumas vezes atribuímos isso às propriedades dos corpos, às 
forças naturais, também à força vital, porém todas estas coisas não são mais 
que qualitates occultae. Tampouco estaríamos em melhor posição para 
entender o movimento e as ações dos animais e dos homens, e as veríamos 
também surgir de uma maneira inexplicável de suas causas (motivos), se 
para nós não estivesse aberta a visão profunda do interior deste processo 
(Einsicht in das Innere des Vorgangs): sabemos, com efeito, pela 
experiência interior (innern Erfahrung) feita em nós mesmos, que tal 
processo é uma ato da vontade (Willensakt), que é provocado 
(hervorgerufen) pelo motivo, o qual consiste (besteht) em uma mera 
representação (bloßen Vorstellung). A influência (Einwirkung) do motivo 
não nos é conhecida unicamente como a de todas as outras causas, isto é, 
de/por fora (von außen) e, portanto, somente mediatamente, mas ao mesmo 
tempo desde dentro (von innen), de um modo totalmente imediato (ganz 
unmittelbar) e, por conseguinte, de acordo com seu total modo de ação. Aqui 
estamos, por assim dizer, entre bastidores (hinter den Kulissen), e 
descobrimos o segredo (Geheimnis) de como, de acordo com sua mais 
íntima essência (innersten Wesen), a causa produz (herbeiführt) o efeito: 
pois aqui conhecemos por uma via completamente diferente, portanto, de 
uma maneira inteiramente diversa. Disso se conclui esta importante 
proposição: a motivação é a causalidade vista por dentro (die Motivation ist 
die Kausalität von innen gesehn)385.

Em primeiro lugar, o que temos que destacar é que semelhante procedimento pode ser 

tomado como necessário para uma futura aproximação ao ser subjetivo de algo, mas ainda 

está bastante longe de ser suficiente. Não é suficiente, na exata medida em que permanece, 

totalmente, preso ao horizonte da representação. Mesmo que aceitemos a tese de que um 

motivo é uma causa, ou deva ser tomado como causa, ainda assim, nada ficamos sabendo 

sobre a causalidade da causa, ou seja, sobre aquilo que torna possível a ação causal (forças 

naturais permanecem, na tese, qualidades ocultas; ainda não são Idéias)386. Tampouco, nada 

aponta para o fato de que se deva pensar a representação como objetivação da Vontade, etc. 

Por outro lado e em segundo lugar, a tese schopenhaueriana de que a partir de tal identidade 

                                                        
385 Cf., Ibidem, p. 173. 
386 Saberemos posteriormente, tanto pelo ensaio Sobre a Vontade na natureza como por Sobre a liberdade da 
Vontade, que há condições internas e externas para a causalidade. As internas são: força natural, força vital e 
caráter; e as externas: causa, excitação e motivo.



 223

entre sujeito volente e cognoscente pode-se concluir o primado da vontade sobre o intelecto e 

sobre a razão - mesmo com a primazia destes últimos - adquire maior significação387.

Realmente, na tese sobre o princípio de razão, o que se tematiza são as condições para uma 

futura transição (Übertragen) entre Representação e Vontade. Não poderia mesmo ser 

diferente uma vez que a mesma tem por objeto, precisamente, recolocar em seu devido lugar 

aquilo que Kant supostamente não teria conseguido por meio de sua tábua dos juízos.   

Conforme vimos na primeira parte deste trabalho, como a forma hipotética do juízo 

(kantiana) deve expressar cada uma das quatro distintas significações do princípio de razão, 

então elucidar o sentido de semelhante princípio implica em elucidar o verdadeiro sentido da 

forma hipotética do juízo. Segundo Schopenhauer, ao confundir saber intuitivo e abstrato 

Kant teria desconhecido que o fundamental, na justificação do idealismo transcendental, não 

deveria residir numa Dedução transcendental, mas sim, numa investigação sobre a 

significação e os limites do princípio de razão suficiente. Questão não apenas teórica mas 

metodologicamente relevante tanto na construção da filosofia como no enfrentamento ao 

realismo e ao materialismo. Como vimos, trata-se, na verdade, de compreender que fundar o 

discurso filosófico em meros conceitos da razão significa impor uma mesma forma lógica ao 

mundo conhecido intuitivamente. Portanto, como mostramos, a crítica  schopenhaueriana à 

tábua dos juízos kantiana deve manter uma íntima relação com seu esforço, na tese de 

doutorado, de explicitação da natureza, do sentido e dos limites do princípio de razão 

suficiente. Tudo isso, no entanto, dentro do horizonte aberto pela teoria da representação.

Em todo caso, com a tese doutoral, segundo pensava Schopenhauer, estaria construída 

a possibilidade da transição. Se podemos articular causa e motivo, então unificamos a 

representação e, assim, ultrapassamos o primeiro obstáculo no caminho de um Übergang

                                                        
387 Apesar da filosofia de Schopenhauer ser costumeiramente associada ao irracionalismo, o intelecto e a razão
desempenham nela papeis importantes e ineludíveis. Sem o conhecimento, os motivos (condição externa) não 
poderiam fornecer o material ao caráter empírico (condição interna) para a consecução da ação moral, assim 
como sem que o intelecto, por assim dizer, dominasse a vontade em seu desinteresse momentâneo pelo mundo, 
não haveria contemplação da beleza, bem como sem a depuração racional, o caráter adquirido teria pouca valia 
na orientação da conduta humana. Portanto, se metafisicamente, a Vontade detém o primado, isto é, é primeira e 
soberana, a primazia para as ações humanas, para a contemplação do belo e mesmo para a manutenção da 
elevação mística, pertence ao intelecto e à razão. Assim, haveria uma certa articulação, que aqui expressamos via 
relação entre primado e primazia, da vontade com o entendimento e a razão: primado da vontade, mas primazia
da razão. Isto parece coadunar-se bem com o fato, por exemplo, de Schopenhauer afirmar que o Livro IV de O
mundo é o mais importante e o mais sério mas, ao mesmo tempo, sua metafísica da Natureza (Sobre a Vontade 
na natureza) ser a parte mais fundamental (fundamentos) de sua filosofia. Em todo caso, é interessante 
encontrar, no Brasil, um trabalho que nos chame a atenção para a verdadeira significação do papel da razão na 
obra de Schopenhauer, refiro-me ao livro recém publicado de Vilmar Debona. Cf., V. Debona, Schopenhauer e 
as formas da razão. O teórico, o prático e o ético-místico, São Paulo, Annablume, 2010.     



 224

entre Representação e Vontade, o que será tentado no segundo livro do tomo primeiro de O

mundo.

Logo na abertura do segundo livro de O mundo, Schopenhauer delimita seu campo de 

interesse. Trata-se, agora, de investigar o conteúdo ou a significação da representação. A 

primeira coisa que chama a atenção na passagem do primeiro para o segundo livros da obra é 

a mudança dos verbos. Agora, o objetivo do autor é compreender, apreender o sentido da 

representação. Difícil não lembrar do empreendimento kantiano e da necessidade de passar de 

um saber para um dever por meio de um esperar. Quando Kant pergunta: se eu sei o que 

posso, e faço o que devo, então o que me é permitido, legitimamente, esperar (A806;B834)? 

Ele pode levantar tal interrogação porque, conforme afirmamos acima, nunca abandona a 

pátria da razão. Daí que poderíamos reformular a questão kantiana mais ou menos assim: se, 

após a negatividade da primeira Crítica, eu sei até onde e como posso ir com a razão, e se 

descobri, na natureza da razão, um dever que todo ser racional tem que querer, enquanto ser 

racional, então o que me é permitido esperar? A passagem é quase imediata, claro, após a 

crítica racional da razão. Em uma palavra: se a Crítica da razão pura investiga as condições 

do conhecimento do que acontece (Erscheinung), mas isso em nada nos auxilia na direção de 

nossa conduta no mundo quotidiano, uma vez que neste último o que importa é o que 

acreditamos dever fazer numa situação dada, ou como interpretamos o que julgamos 

importante para agir no mundo da vida,  então a única utilidade de uma tal Crítica estaria em 

que, com base na mesma poderíamos, positivamente, colocarmo-nos no reino do sentido e do 

valor. Ora, é isso mesmo que a Crítica abre, ou seja, a possibilidade de, racionalmente, 

pensarmos imperativos de ação que não se coloquem em choque com os resultados negativos 

oriundos dela.

A passagem da explicação para a compreensão, via Crítica, não oferece maiores 

problemas porque entre o que há para explicar (fenômenos) e o que se tem que descobrir para 

compreender (lei moral) não existe uma diferença toto genere.  Assim, se entre o saber e o 

crer, entre o ser e o dever, entre o conhecer e o pensar, entre o fenômeno e a coisa em si não 

há um abismo, a comunicação é mais fácil de ser pensada. Agora, se o conhecer e o pensar 

estão ambos do lado da Representação, então como transitar desta para a Vontade? Como 

passar da explicação para a compreensão? Em Kant, a distinção entre fenômeno e coisa em si 

pede a separação entre conhecer e pensar, explicar e compreender. Em Schopenhauer, ao 

contrário, tanto o conhecer quanto o pensar estão do lado do fenômeno. Como fazer, então, a 

passagem (Übergang), como operar o trânsito (Übertragen)?  



 225

Os seis primeiros parágrafos do segundo livro de O mundo pretendem responder a esta 

difícil pergunta. No §17, logo no início, ficamos sabendo do que se trata: o que interessa é, 

examinando a representação intuitiva, conhecer o seu conteúdo (Inhalt), sua significação 

própria (eigentliche Bedeutung), mais precisamente, o sentido da representação intuitiva (die

Bedeutung jener anschaulichen Vorstellung)388. Sabemos também que, supostamente de 

maneira kantiana, o conteúdo e a significação procurados residiriam naquilo que se 

encontraria no fundamento de toda representação, uma espécie de “objeto” que fosse distinto 

desta. Ora, como não podemos sequer pensar, segundo Schopenhauer, um objeto que não seja 

representação, já que objeto, fenômeno e representação são sinônimos, então semelhante 

busca conteria um vício de origem. Por outro lado, devemos saber, conforme o autor de O

mundo, “que aquilo pelo que perguntamos é algo, em conformidade com sua essência 

(Wesen), fundamentalmente diferente (Grundverschiedenes) da representação”389. Claro, se 

não é objeto, então tem que ser toto genere distinto deste, isto é, não deve estar submetido ao 

princípio de razão e, assim, jamais agarraremos seu significado seguindo o fio condutor 

(Leitfaden) da leis que tornam possível o conhecimento de objetos. Daí a necessidade de 

tentarmos nos colocar dentro mesmo de semelhante significação, uma vez que, desde fora 

(von außen), ela para sempre nos será inacessível.

Devido a isso, no §18, surge a base para o procedimento analógico a ser tentado: a 

distinção conceitual entre sujeito (Subjekt) e indivíduo (Individuum). Como nos diz 

Schopenhauer, sem corpo, somente com a cabeça, como uma espécie de anjo (Engelskopf 

ohne Leib), jamais nos apossaríamos da significação (moral) do mundo. 

De fato, seria impossível encontrar a significação procurada deste mundo, 
dado a mim simplesmente como a minha representação, ou então a passagem 
(Übergang) deste mundo, enquanto mera representação do sujeito que 
conhece, àquilo que pode estar fora da representação, se o próprio filósofo 
não fosse nada mais do que o puro sujeito que conhece (uma cabeça de anjo 
alada destituída de corpo). Mas, com efeito, ele tem a sua raiz no mundo: 
enquanto individuo, faz parte dele; o seu conhecimento é o sustentáculo e 
condição da representação do mundo inteiro; mas este mesmo conhecimento 
tem como condição necessária a existência de um corpo, cujas modificações 
são, como vimos, o ponto de partida do entendimento para a intuição deste 
mundo390.

A tese é conhecida: “a palavra do enigma (Rätsels) é dada (gegeben) ao sujeito do 

conhecimento (Subjekt des Erkennens) que aparece como indivíduo (Individuum): e esta 

                                                        
388 Cf., SW, I, §17, p. 151. 
389 Cf., Idem, p. 156. 
390 Cf., SW, I, §18, p.156-7. 



 226

palavra chama-se vontade”391. Desta ele obterá a chave (Schlüssel) para compreender 

(verstehen) o verdadeiro significado de seu próprio fenômeno e de sua engrenagem interior 

(innere Getriebe), de seu ser (Wesen) e de seu agir (tun). A grande condição para que tudo 

isso aconteça é, segundo Schopenhauer, que se entenda a identidade do indivíduo com o seu 

corpo e a duplicidade de acesso, portanto, do conhecimento do sujeito em relação ao seu 

corpo: por um lado, objeto entre objetos (ponto de vista objetivo, de fora) e, por outro, 

vontade, como algo dado e conhecido imediatamente (ponto de vista subjetivo, de dentro). 

Isto irá implicar a simultaneidade/coincidencia do querer e do agir: 

o ato da vontade e a ação do corpo não são dois estados diferentes, 
conhecidos objetivamente e vinculados pelo nexo causal; tampouco 
encontram-se na relação de causa e efeito; mas são uma única e mesma 
coisa, apenas dada de duas maneiras totalmente diferentes, uma vez 
imediatamente e outra na intuição do entendimento. A ação do corpo nada 
mais é senão o ato da vontade objetivado, isto é, que apareceu na intuição392.

Igualmente, tornará possível conceber o corpo como, por um lado, objeto imediato

(livro I) e, por outro, como objetidade da Vontade (Objektität des Willens). Daqui surge o 

núcleo da argumentação de todo o segundo livro: a tese da objetivação da Vontade (em graus 

determinados) e a possibilidade da analogia, da passagem entre Representação e Vontade. 

Tese cuja primeira formulação diz: “a vontade é o conhecimento a priori do corpo, assim 

como o corpo é o conhecimento a posteriori da vontade (der Wille ist die Erkenntnis a priori 

des Leibes und der Leib die Erkenntnis a posteriori des Willens)”393.

Se o ato da vontade não se separa da ação do corpo, então não deve existir separação 

entre o conhecimento de minha vontade e o conhecimento do meu corpo, com a ressalva de 

que somente conheço os atos de minha vontade no tempo, não todos de uma vez, mas um 

após o outro, logo, a posteriori. Portanto, o corpo será o campo de batalha em que se decidirá 

a viabilidade de uma metafísica da Vontade. Corpo como condição da metafísica, eis o que se 

trata de pensar! Caso isso proceda, então é de se esperar, segundo Schopenhauer, que aquele 

milagre a que fomos conduzidos na tese doutoral, ou seja, a identidade entre sujeito volente e 

cognoscente, seja aqui esclarecido. Conforme o autor: “de certa maneira, todo o presente livro 

é um esclarecimento de tal milagre”394.

                                                        
391 Cf., Ibidem, p.157. 
392 Cf., Ibidem, p. 158. 
393 Cf., Ibidem, p.158. 
394 Cf., Ibidem, p.160. 



 227

Vê-se, agora, a razão da estratégia adotada na tese doutoral quando da postulação de 

um milagre verdadeiramente filosófico. Precisamente, se posso compreender a intimidade da 

lei de causalidade por meio de uma analogia com a lei de motivação, então, talvez também 

possa esperar compreender, analógica e mais profundamente, o segredo da totalidade do 

mundo como representação, sua significação mais misteriosa. Porém, Schopenhauer, já aqui, 

lembra de que todo seu esforço não passa de uma analogia e que, rigorosa e exaustivamente, 

a identidade da vontade com o corpo não pode ser demonstrada (bewiesen), apenas atestada 

(nachgewiesen)395. Podemos antecipar que, apesar de todo o esforço e complexificações 

empreendidos por Schopenhauer, de fato, o procedimento analógico continuará, pensamos, 

para sempre problemático. Resta saber se isso seria a última palavra sobre o assunto, isto é, se 

o que realmente o interessa é explicar fenômenos, analogamente, à Vontade, ou encontrar um 

lugar, como diria Kant, não para a crença, mas para o mistério, o inexplicável, o silencioso. 

Enfim, temos que continuar a análise schopenhaueriana acerca do Übergang, tanto aqui como 

no tomo II de O mundo e no importante ensaio Sobre a Vontade na natureza.

No §19 é a primeira vez, em O mundo, que aparece, explicitamente, o procedimento 

analógico. Ele surge como opção a uma espécie de argumentação apagógica, elêntica, como 

demonstração pela constatação do absurdo da tese oposta, a posição denominada por 

Schopenhauer de egoísmo teórico (theoretischen Egoismus) o qual, por ser tão irrefutável 

quanto indemonstrável, somente poderia ser “superado” por um procedimento como o 

analógico. O procedimento é espantosamente simples. Consiste, basicamente, em partir do 

suposto duplo conhecimento que temos de nosso corpo, ambos na esfera da representação, ou 

seja, o imediato (interno, de dentro) e o mediato (externo, de fora), e afirmar que, de duas 

uma: ou somos o único ser no mundo, caracterizando uma espécie de egoísmo teórico, que 

deve ser considerado como Representação e Vontade, já que sabemos disso direta ou 

indiretamente; ou, diferentemente, aquilo que sabemos que somos, também temos que 

estender, analogamente, ao restante dos seres do mundo. Portanto, ou tudo no mundo é 

representação e vontade, ou somente nós (no limite, apenas eu), seres humanos, assim o 

somos, todo o resto sendo meras representações (bloße Vorstellungen), meros fantamas (bloße

Phantome). Trata-se, essencialmente, de uma utilização daquele mistério verdadeiramente 

                                                        
395 É nessa passagem que Schopenhauer identifica aquele milagre por excelência, a que nos referimos acima (kat
exokhén), como uma verdade filosófica (philosophische Wahrheit), distinta de todas as elencadas na tese sobre o 
princípio de razão suficiente. Na verdade, ele afirma que se pode expressar de várias maneiras semelhante 
verdade misteriosa: “meu corpo e minha vontade são uma coisa só”; “o que como representação intuitiva 
denomino meu corpo, por outro lado denomino minha vontade”; “meu corpo é a objetidade de minha vontade”, 
etc. Cf., Ibidem, p.160-1. 



 228

filosófico, como uma chave de abertura da significação da essência de todo fenômeno à 

compreensão humana. Como afirma Schopenhauer: 

...o duplo conhecimento, dado de dois modos totalmente heterogêneos e 
elevados à nitidez, que temos da essência e do agir efetivo (Wirken) de nosso 
corpo, será em seguida utilizado como uma chave (Schlüssel) para todo 
fenômeno na natureza, de modo tal que todos os objetos que não são nosso 
corpo, portanto que não são dados desse modo duplo, mas tão somente como 
representação na nossa consciência serão, por analogia (Analogie), julgados 
(beurteilen) exatamente conforme aquele corpo e, portanto, serão tomados, 
precisamente, como ele, de um lado como representação e, sob este aspecto, 
iguais a ele; mas, por outro lado, caso se desconsidere sua existência 
enquanto representação de um sujeito, o que resta, conforme sua essência 
íntima (innern Wesen), tem de ser (sein muß) o mesmo que aquilo que 
denominamos em nós de vontade. Pois que outro tipo de existência ou 
realidade deveríamos atribuir (sollten...beilegen) ao mundo dos corpos 
(Körperwelt)? De onde retirar os elementos para compô-los? Alem da 
vontade e da representação, absolutamente nada é conhecido (bekannt), nem 
pensável (denkbar). Se quisermos atribuir ao mundo dos corpos, existente 
imediatamente apenas em nossa representação, a maior e a mais conhecida 
realidade (Realität), então lhe conferiremos aquela realidade que o próprio 
corpo possui para cada um de nós, pois ela é para nós o que há de mais real 
(Realste)396.

Surpreendente procedimento! Primeiro, fica claro que sem o milagre da tese e sem a 

descoberta de que tal milagre é uma verdade filosófica indemonstrável, não haveria analogia, 

pelo menos não a acima apresentada, uma vez que esta apóia-se na tese da duplicidade de 

conhecimento que temos acerca de nosso próprio corpo e, portanto, no duplo acesso - mediato 

e imediato - que temos ao mesmo. Segundo, surpreende encontrar aqui aquilo que 

Schopenhauer censurava em Kant, o uso do tem de e deve ser em argumentações importantes; 

é interessante saber que aquilo que os corpos são, além de representações do sujeito, tem de 

ser o mesmo que reconhecemos, imediatamente, em nós como vontade. Terceiro, por saber 

que, excetuando a representação e a vontade, nada mais existe de conhecido nem pensável; 

supor que a representação é conhecida e a vontade é pensável não ajuda muito, já que a 

vontade de que se fala aqui não é a Vontade, mas sim aquela a que se tem acesso no tempo, 

portanto via representação, ou seja, a distinção kantiana (BXXVI) entre o que se pode 

conhecer (erkennen) e aquilo que se deve poder pensar (müssen denken können) não deveria 

poder ser aplicada aqui, uma vez que a distinção em questão não é aquela postulada entre 

fenômeno e coisa em si (Representação e Vontade, segundo Schopenhauer), mas sim entre 

dois tipos de representação, uma considerada objetivamente, e outra subjetivamente.  

                                                        
396 Cf., SW, I, §19, p.163-4. 



 229

De qualquer maneira, o que interessa a Schopenhauer parece claro, sobretudo se 

continuamos a leitura da obra. O que lhe exige toda a atenção é mostrar que o corpo mesmo, 

todo o corpo (ganze Leib) tem de ser apenas minha vontade tornada visível, isto é, “tem de ser 

(muß...sein) a minha vontade mesma na medida em que esta é objeto intuído (anschauliches 

Objekt), representação da primeira classe”397. Vê-se que as dificuldades vão aumentando, pois 

se na tese a condição da analogia é um milagre, aqui, na explanação deste, temos que lançar 

mão de uma verdade filosófica indemonstrável e de um argumento por absurdo de 

legitimidade duvidosa. Apesar disso, no §21, Schopenhauer nos surpreende quando diz que 

aquilo que na tese era o correlato subjetivo da vontade, ou seja, a consciência de si, agora é 

afirmado do sentimento (Gefühl), saber in concreto daquele milagre e da verdade filosófica398.

Ora, sabemos pelo livro I (§11) que o sentimento é uma noção negativa e que aponta para o 

fato de a razão, simplesmente, ainda não poder conceber um conteúdo volitivo dado, 

aplicando, então, o conceito de sentimento. O  fato é que tanto no §21 quanto no §18 aparece 

a noção de sentimento, como se a razão pudesse penetrar em conteúdos irracionais e os re-

significar em forma de saber. Isto não deixa de ser surpreendente, visto o papel secundário da 

razão na filosofia de Schopenhauer. Em todo caso, isso não parece ter sido levado a cabo por 

ele399.

A analogia, não obstante os problemas a ela relacionados, será utilizada por 

Schopenhauer em todo o restante do livro II. No §22 ele defende, mais fortemente ainda, 

aquilo que chama de ampliação (Erweiterung) do conceito de vontade e afirma que estaria 

sempre em incompreensão (immerwährenden Mißverständnis) de sua filosofia quem não 

estivesse em condições de apreender o necessário e, segundo ele, justificado alargamento da 

noção de vontade. Daí ele poder afirmar não ter sido casual a escolha do palavra Vontade 

para expressar a essência de todas as coisas, como se tal nome apenas fosse o indicador de 

algo desconhecido. Ao contrário, pois, segundo ele, o termo é uma espécie de palavra mágica 

(Zauberwort) capaz de nos desvelar (aufschließen) a essência mais íntima (innerste Wesen) de 

todas as coisas e, além disso, por meio de um conhecimento tal que aquilo que conhecemos 

                                                        
397 Cf., SW, I, §20, p. 167. 
398 Cf., Idem, p. 169. 
399 Quem procura explorar esta hipótese, na investigação da significação do problema da passagem ou analogia, 
é Margit Ruffing. Cf., Margit Ruffing, O sujeito do conhecimento - o objeto da ação: a “passagem”, identidade e 
diferença na filosofia de Arthur Schopenhauer, in.: Cadernos de filosofia alemã XIII, pp.11-28. Publicação 
semestral do Departamento de Filosofia – FFLCH-USP, Jan-Jun. 2009. Apesar de interessante, pensamos que a 
hipótese de Margit precisaria de uma maior comprovação textual.  



 230

como vontade, sabemos e compreendemos melhor que qualquer coisa (besser Wissen und 

verstehn als sonst irgend etwas)400.

Vamos ao que está, realmente, em jogo na descoberta do milagre na tese de 1847 e da 

verdade filosófica em O mundo e o porquê da complexificação do problema no segundo 

volume deste. Trata-se da legitimidade não apenas da metafísica da Natureza mas, ao 

acreditarmos no que é dito nas Preleções (Vorlesungen) de 1820, da metafísica mesma. Pelo 

menos a partir de 1820, metafísica e metafísica da Natureza são termos sinônimos, segundo 

Schopenhauer, tautológicos401. A vontade, correlato objetivo da consciência de si na tese 

doutoral, e a causalidade, correlata do entendimento, devem articular-se para que a passagem 

(Übergang) da percepção interna e imediata (innern unmittelbaren Wahrnehmung) da vontade 

em nós para a teoria do mundo como Vontade seja pensável, compreensível.  

Para isso, é claro, não basta a analogia entre a quarta e a primeira classes do princípio 

de razão suficiente, pois é necessário que uma mesma e única Vontade possa se expressar em 

diferentes formas e diferentes graus em todos os seres, orgânicos e inorgânicos, do mundo; 

sem isso, não se poderia esperar construir uma metafísica imanente em relação a um só e 

mesmo mundo, considerado de dois pontos de vista. Precisamente, ainda falta a teoria da 

objetivação da Vontade e, óbvio, que se possa encontrar um correlato objetivo, do lado da 

representação em geral (não de uma representação particular, isto é, um objeto), uma 

condição fundamental e garantidora de toda a objetividade dos objetos e, assim, que 

acompanhe as distintas etapas de objetivação de uma Vontade una em seus diferentes graus. 

Schopenhauerianamente: é preciso encontrar - caso se pretenda realizar uma analogia rigorosa 

- um correlato objetivo para o ser subjetivo tomado como coisa em si ou Vontade. A analogia 

somente poderá funcionar com a introdução das noções de Idéia e matéria (Materie) do lado 

da representação, o que irá ocasionar, no mínimo, uma complexificação na teoria da 

representação de Schopenhauer.

Vê-se de modo claro que todo o problema das polêmicas noções de Idéia e matéria na 

obra de Schopenhauer está, visceralmente, vinculado à necessidade de justificar seu projeto 

idealista por meio de um procedimento analógico. É aqui que podemos encontrar a origem do 

assombro causado ao leitor desavisado do segundo volume de O mundo, quando lê que a 

representação tem dois polos: o sujeito e a matéria, não mais sujeito e objeto, os quais, devido 
                                                        
400 Cf., SW, I, §22, p. 172. 
401 Diz Schopenhauer, na abertura de sua Metafísica da Natureza, nas Preleções de Berlin: “Den zweiten Theil 
meiner Betrachtung betitle ich “Metaphysik”, zur Unterscheidung der beiden noch folgenden nenne ich ihn zwar 
Metaphysik der Natur; aber eigentlich liegt hierin eine Tautologie.” (Grifo nosso) Cf., Schopenhauer, 
Metaphysik der Natur, Philosophische Vorlesungen. Teil II, Herausgegeben und eingeleitet von Volker 
Spierling, München Zürich, Pipper, 1984. pp.55. 



 231

à maneira como Schopenhauer os apresenta no §1 de O mundo, poderia sugerir que ambos 

eram polos da representação, quando na verdade, são apenas a forma geral de toda 

representação particular. De fato, para promover uma ampliação (Erweiterung) analógica da 

noção de vontade, é necessário apontar para a condição objetiva de sua apreensão por nós, ou 

seja, algo tem que poder desempenhar o papel, numa consideração objetiva, daquele 

desempenhado pelo corpo, do ponto de vista subjetivo. Ora, Schopenhauer vai postular, 

justamente, a noção de matéria como candidata ideal para tanto. Não somente isso mas, como 

se verá no próximo tópico, justamente porque o conceito de matéria está vinculado ao milagre 

verdadeiramente filosófico é que Schopenhauer acabará por transladar para a noção de 

Materie as características da causalidade e a tentativa de solução do procedimento analógico.  

Conforme vimos acima, é preciso passar pela teoria da objetivação da Vontade e 

reconhecer suas lacunas para podermos nos dirigir, finalmente, para uma possível solução do 

procedimento analógico e, aí, investigarmos seus restos, a saber: o problema da matéria.  

Schopenhauer começa a apresentação da importante tese da objetivação da Vontade, 

no §24. Criando o que chamamos acima de lei da inteligibilidade inversa402, entre as 

considerações subjetiva e objetiva do ser objeto, ele nos conduz a uma caracterização 

negativa da noção de Vontade, Conforme o que conhecemos da Representação, e a partir de 

sua distinção toto genere da Vontade, devemos imaginar que esta última será: livre, ou seja, 

não submetida ao princípio de razão suficiente (condição de toda necessidade); una403, já que 

toda pluralidade e individualidade pressupõem, igualmente, aquele princípio; universal, pois 

particularidade e singularidade somente são possíveis na Representação. Enfim, tudo o que 

imaginamos da Vontade é obtido através de uma espécie de negação das condições e 

características da representação. Claro que Schopenhauer não pretende deduzir,

negativamente, a Vontade; trata-se apenas de mostrar a radical distinção entre esta e a 

Representação. Assim, como veremos, disto se pode concluir a existência de uma total 

inversão no que respeita ao conhecimento dos objetos e da vontade. Quanto mais objetividade
                                                        
402 Esta “tese” aparecerá tanto nos dois volumes de O mundo quanto no importantíssimo capítulo intitulado: 
Astronomia física, do ensaio Sobre a Vontade na natureza; quanto no cap.3, A vontade ante a consciência das 
outras coisas, de Sobre a liberdade da Vontade. Schopenhauer nunca se referiu a esta sua concepção como lei da 
inteligibilidade inversa, tese da relação inversa de inteligibilidade, ou mesmo tese da inteligibilidade reversa,
nomenclaturas possíveis para a sua referida tese.  
403 Schopenhauer distingue a unidade da Vontade daquela das Idéias e dos conceitos. As Idéias, apesar de 
apresentarem uma unidade em relação aos indivíduos que a expressam são múltiplas, ou seja, existem várias 
Idéias; os conceitos, por seu lado, têm uma unidade abstrata, fruto de uma simples abstração dos conteúdos 
intuídos, portanto, uma unidade, por assim dizer, racionalmente mediada. Somente da Vontade, radicalmente 
distinta da Representação, é que se pode falar, rigorosamente, de unidade; aliás, nela é que devemos procurar a 
origem da unidade das Idéias. A mesma coisa no que se refere à universalidade: as Idéias, apesar de universalia 
ante rem, são distintas umas das outras; e os conceitos manifestam tão somente uma universalia post rem. Cf., 
SW, I, §23, p.174 e SW, II, cap. 29, p. 473. 



 232

um conhecimento possuir, menos referir-se-á ao ser subjetivo do objeto; quanto menos

objetividade tiver, mais próximo do ser subjetivo, da coisa em si/Vontade estará. Vejamos 

duas passagens em que isto é afirmado e a tomemos como ponte entre o primeiro e o segundo 

tomos de O mundo.

...quanto mais necessidade um conhecimento apresentar (führt), mais haverá 
nele aquilo que não pode ser pensado nem representado de outra maneira,...; 
quanto mais claro e suficiente ele é, tanto menos puro conteúdo objetivo 
(rein objektiven Gehalt) possui, ou tanto menos realidade propriamente dita 
(eigentliche Realität) ele fornece. Ao contrário, quanto mais nele houver que 
tenha que ser apreendido de modo puro e contingente (rein zufällig), quanto
mais ele se imponha a nós de maneira simplesmente empírica, tanto mais
haverá nele algo de propriamente objetivo (eigentlich Objektives) e 
verdadeiramente real, mas também mais inexplicável (Unerklärliches) será, 
isto é, não poderá ser deduzido de outra coisa404. (Grifo nosso).

A primeira coisa que chama a atenção nesta passagem é a maneira como o autor se 

expressa, podendo levar à confusão, acima discutida, entre ser subjetivo (metafísica) e 

objetivo (ontologia), e consideração subjetiva e objetiva (epistemologia). Ora, o que aí é 

denominado de puro conteúdo objetivo nada mais é que o ser subjetivo de algo, ou seja, 

como diz Schopenhauer, realidade propriamente dita; assim como o verdadeiramente real, o 

ser objeto, o propriamente objetivo, enquanto o mais explicável (menos compreensível), está 

na razão inversa do mais inexplicável (mais compreensível), o ser em si das coisas. O Real 

não é nem pode ser reduzido ao conjunto dos fenômenos; este é tão somente o real, 

objetivamente considerado, o real de que podemos ter conhecimentos cientificamente 

verdadeiros. Mas há ainda o real como que nele mesmo, o ser subjetivo das coisas, a essência 

Real do real, a coisa em si/Vontade, totalmente inexplicável e incognoscível uma vez que não 

passível de nenhuma representação, mas a base de toda compreesão da significação moral do 

mundo. Esta tese será fundamental para a continuação da analogia no segundo volume de O

mundo, em Sobre a Vontade na natureza, em Sobre a liberdade da Vontade e no segundo 

volume dos Parerga.

Neste último, a tese será exposta claramente. No capítulo em que Schopenhauer  

discute a oposição entre a coisa em si e o fenômeno, após apresentar o ser puramente 

subjetivo como a coisa em si e o ser objetivo como representação e, portanto, concluir a 

existência da possibilidade aberta aos humanos de um duplo conhecimento, pela consciência 

                                                        
404 Cf., SW, I, §24, p. 185-6. 



 233

de si (percepção imediata) e pelo entendimento e razão (intuição e conceito), ele re-apresenta 

a tese da inteligibilidade inversa como condição do procedimento analógico. Vamos ao texto:  

Mas devido a esse duplo conhecimento, como também à grande 
proximidade em que se encontra aqui o intelecto (Intellekt) no que respeita a 
sua origem ou raiz - a Vontade -, o conhecimento do ser objetivo (o 
fenômeno) difere aqui do conhecimento do ser subjetivo (o da coisa em si)
muito menos que no caso do conhecimento através do sentido externo ou da 
consciência das outras coisas (Bewußtsein von andern Dingen) em oposição 
à autoconsciência (Selbstbewußtsein). Esta, com efeito, na medida em que 
conhece exclusivamente mediante o sentido interno, está vinculada tão 
somente à forma do tempo e não a do espaço, a qual é, juntamente com a 
distinção de sujeito e objeto, o único que a separa da coisa em si405. (Grifo
nosso).

Portanto, como se pode ver, trata-se de uma tentativa de aproximação até o limite da 

representação para examinar se, desta maneira, podemos descobrir como saltar para o outro 

lado, o lado de dentro do mundo, seu misterioso e insondável núcleo obscuro e cego, a 

Vontade. Infelizmente, se podemos deixar para trás espaço e causalidade, não podemos 

adentrar sem mais no atemporal, o tempo nos segura pelo pé ou pelos cabelos. Mesmo que 

aquilo a que temos acesso, imediatamente, seja concebido como vontade, tal acesso apenas 

autoriza nosso movimento no território da representação. Mesmo que semelhante movimento 

seja muito mais rápido e com bem menos empecilhos, uma vez que isento das limitações 

geográficas (espaciais), ainda assim estaremos presos à história pelas restrições impostas pelo 

tempo.  

Em todo caso, parece clara a vinculação entre este duplo conhecimento - oriundo, por 

sua vez, da identidade entre os sujeitos volente e cognoscente - e a possibilidade mesma da 

passagem buscada entre Representação e Vontade. Isto, no entanto, terá que ser articulado 

com a tese da objetivação da Vontade em diferentes graus, o que nos conduz tanto ao segundo 

tomo de O mundo quanto ao ensaio Sobre a Vontade na natureza.

Na segunda metade do livro II de O mundo, Schopenhauer apresenta a tese de que a 

Vontade tem objetidades imediatas (como o corpo, por exemplo) e estas apresentam graus 

(“Nos graus mais altos de objetidade da Vontade...”406) variados. Segundo ele, para realizar o 

que lhe interessa neste livro, isto é, compreender a significação das representações, é preciso 

poder explicar como o mundo da Representação está estruturado.

                                                        
405 Cf., SW, V, cap.4, Algumas considerações sobre a oposição entre a coisa em si e o fenômeno, §64, p. 113. 
406 “Auf den obern Stufen der Objektität des Willens...“. Cf., SW, I, §26, p.197. 



 234

O que ocorre é que a Vontade se objetiza em objetidades imediatas e, estas, se 

objetivam, por meio do princípio de causalidade, nos diferentes seres existentes no mundo. 

Na verdade, Schopenhauer não se expressa como estamos fazendo aqui; ele nunca falou de 

uma objetização da Vontade. Porém, como pensamos que não poderiam existir objetidades

sem que “algo” se objetizasse, da mesma forma como a objetivação pressupõe que alguma 

“coisa” se objetive, então tomamos a liberdade de apresentar, diferentemente do autor de O

mundo, sua própria teoria de objetivação da Vontade407. Há, de fato, uma certa oscilação na 

nomenclatura neste ponto da obra. Schopenhauer denomina a Idéia ora de objetidade

imediata, ora de objetivação da Vontade. Seja como for, nossa posição é clara. Pensamos em 

dois processos: um de objetização (da Vontade em objetidades imediatas) e outro de 

objetivação, mediata, da Vontade, via Idéias, em fenômenos.  

Retornando, a Vontade se objetiza em Idéias e estas, por sua vez, se objetivam, ou 

seja, entram no mundo dos objetos com a participação, a regulação do princípio de 

causalidade.  Como Schopenhauer nos diz: “Através (durch) do tempo e do espaço a Idéia se 

multiplica (vervielfältigt) em incontáveis fenômenos (unzählige Erscheinungen)”408. A 

causalidade regula a ordem (Ordnung) de entrada (eintreten) dos fenômenos, de seu 

aparecimento no mundo, isto é, controla a distribuição daqueles enquanto objetivações

mediatas da Vontade através das Idéias. O importante, aqui, é a tese de que uma única e 

mesma Vontade objetiza-se em Idéias (como as forças naturais, forças vitais ou os caracteres

animais), as quais devem ser compreendidas como modelos inalcançáveis (unerreichten

Musterbilder) ou formas eternas das coisas (ewigen Formen der Dinge).  

A pergunta que logo se faz é: se a Vontade é imaterial e incorpórea, como 

compreender que os fenômenos sejam todos materiais e corpóreos? Aqui vem a segunda parte 

da teoria da objetivação schopenhaueriana: na objetivação das Idéias em fenômenos ocorre 

uma luta sanguinária pela posse da matéria. Na entrada em cena daqueles ocorre uma guerra 

fratricida pela única e mesma matéria existente. Na verdade, é exatamente por isso que a 

causalidade será chamada de norma (Norm) reguladora neste processo de objetivação pois, 

caso contrário, nenhum fenômeno cederia lugar ao outro; sempre lembrando que, o que 

subjetivamente é causalidade (entendimento), objetivamente é matéria. Assim, Schopenhauer 

pretende poder articular a lei de causalidade com a lei de permanência da substância, contanto 

que, vê-se logo, se possa conceber a matéria (Materie) como substância. Como ele nos diz: 

                                                        
407 Cf., SW, I, §24-28.  
408 Cf., SW, I, §26, p.201. 



 235

Porque a totalidade dos fenômenos das Idéias eternas remete a uma única e 
mesma matéria (eine und dieselbe Materie), tem de (mußte) existir uma 
regra (Regel) do seu aparecer e desaparecer (Ein-und Austritts sein), do 
contrário nenhum deles cederia lugar ao outro. Por causa disso, a lei de 
causalidade (Gesetz der Kausalität) está intimamente ligada à lei de 
permanência da substância (Gesetz der Beharrlichkeit der Substanz). Ambas 
adquirem significação (Bedeutung) uma da outra409.

Seja como for, como já antecipamos ao final da primeira parte deste trabalho, tanto 

através da Crítica da filosofia kantiana, quanto pela sua própria teoria da objetivação da 

Vontade - portanto, também do procedimento analógico - a noção de matéria desempenha 

importante papel na tentativa schopenhaueriana de equilibrar, quer as considerações subjetiva 

e objetiva quer a análise do ser subjetivo e objetivo das coisas, ou seja, a assunção do mundo 

como Vontade e como Representação, mesmo que ela (matéria) esteja, total e plenamente, 

situada do lado desta última.  

A objetivação de uma única e mesma Vontade numa pluralidade de fenômenos pela 

mediação das Idéias e através da supervisão da causalidade somente é possível, como vimos, 

com a condição de que tal manifestação - tornar-se representação - da Vontade410 tenha como 

suporte uma única e mesma matéria (Materie). Essa multiplicidade de Idéias disputando uma 

mesma matéria é que levará à interpretação schopenhaueriana de que “a Vontade de vida 

crava continuamente os dentes em sua própria carne”411, isto é, ele vê na natureza uma 

espécie de espelho a refletir, eternamente, uma disputa (Streit) originária e primeva. Em uma 

palavra: o espetáculo agônico que podemos observar na natureza nada mais seria que “a 

revelação (Offenbarung) da discórdia essencial (wesentlichen Entzweiung) da Vontade 

consigo mesma”412. Percebe-se, então, como a analogia, com o apoio da teoria da 

objetivação da Vontade e da tese da inteligibilidade inversa, pode fornecer uma explicação 

nada otimista do funcionamento das relações entre seres orgânicos e inorgânicos na natureza, 

uma vez que a gravidade luta tanto com o eletromagnetismo quanto com fenômenos químicos 

e orgânicos em geral pelo domínio da matéria; ou da matéria originária (Urmaterie)413, como 

suporte em que se manifestam as forças naturais. Trataremos disso no próximo tópico.  

                                                        
409 Cf., SW, I, §26, p. 202. 
410 Segundo Schopenhauer: “Todo o conjunto (trata-se do corpo humano) é, em última instância (zuletzt),
Vontade que se converte a si mesma em Representação (der sich selber Vorstellung wird)...”. Cf., SW, II, cap. 
20, A objetivação da Vontade no organismo animal, p. 336.  
411 No original: “...der Wille zum Leben durchgängig an sich selber zehrt...seine eigene Nahrung ist“; Cf., SW, I, 
§27, p.218. Seguimos a tradução do Prof. Jair Barboza. 
412 Cf., Idem.
413 Cf., SW, V, cap.6, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, §85, p.168. 



 236

É isso que será levado a cabo, como uma comprovação rigorosa (Rechnungsprobe) do 

dogma fundamental (Fundamentaldogma) da doutrina de Schopenhauer, no ensaio Sobre a 

Vontade na natureza. Este pequeno livro, o mais fundamental para a compreensão do núcleo 

de sua metafísica, conforme o autor414, tem como meta uma espécie de confirmação dos 

resultados de sua metafísica da natureza, em cujo centro nervoso está a teoria da objetivação 

da Vontade em seus fenômenos. Na verdade, ele parece ser muito mais do que isso. Ao 

acreditarmos no conteúdo da carta a Johann August Becker, um jurista de Mainz, de 3 de 

Agosto de 1844, no referido ensaio estaria, de forma mais clara que em toda a obra, a essência

de sua metafísica; ele mostraria que a essência de todas as coisas, “o real por antonomásia 

neste mundo, a coisa em si a nós tão familar quanto desconhecida, é o que se nos apresenta na 

autoconsciência como Vontade”415. Este saber, “junto com a idealidade dos corpos”416,

conhecida a partir da Crítica da razão pura, constituiriam, segundo Schopenhauer, “os 

princípios de toda minha doutrina”417. Seu autor pretende usar o referido ensaio, ainda, como 

arma contra o realismo materialista (redundância, segundo Schopenhauer); contra a teologia 

racional e suas provas onto-cosmo-teológica da existência de Deus; como detalhamento da 

significação da noção de matéria (Materie) e o esclarecimento de seu papel na teoria da 

objetivação da Vontade e, portanto, tanto no procedimento analógico quanto na teoria da 

representação; por fim e, profundamente sintomático, como exposição da passagem, ou pelo 

menos a articulação, entre metafísica da Natureza e metafísica dos Costumes (ética)418.

Realmente, é no mínimo insólito, estranho mesmo, que ao final de um livro sobre o 

tornar-se representação da Vontade (der sich selber Vorstellung wird) na natureza, 

encontremos um capítulo intitulado: Remissão à ética (Hinweisung auf der Ethik). Porém, 

como afirma o autor neste último capítulo:  

somente é base efetiva e imediata da ética (wirklich und unmittelbar die 
Stütze der Ethik) aquela metafísica que é já originariamente (ursprünglich)
ética e construída do material (Stoffe) da ética, a Vontade, pelo que eu 
poderia, com mais razão ainda que Spinoza, ter chamado ética a minha 
metafísica...419

                                                        
414 Cf., SW, II, cap.18, Da cognoscibilidade da coisa em si, p.247. 
415 Cf., Schopenhauer, Cartas desde la obstinación, México, Los libros de Homero, 2008, p. 132. 
416 Idem.
417 Ibidem.
418 Schopenhauer parece não gostar muito da expressão metafísica dos costumes; no entanto, ao oferecer uma 
especificação da metafísica, no capítulo sobre o método da filosofia, ele nos diz que a metafísica divide-se em: 
metafísica da natureza (Metaphysik der Natur), do belo (Metaphysik des Schönen) e dos costumes (Metaphysik 
der Sitten). Cf., SW, V, cap.1, Sobre a filosofia e seu método, §21, p.27.  
419 Cf., SW, III, cap.: Remissão à ética, p.473. 



 237

Afirmação sumamente importante porque coloca no centro do palco em que se 

apresenta sua tentativa de pensar uma passagem entre Vontade e Representação, sua teoria da 

objetivação da Vontade e aquilo que a torna exequível: a noção de matéria e a teoria da 

inteligibilidade inversa. Isso é, extamente, o que encontramos no capítulo considerado pelo 

autor como o mais importante do ensaio Sobre a Vontade na natureza, a saber, o capítulo 

sobre Astronomia física. Neste, aparece de maneira mais clara que no restante da obra, aquilo 

que estamos chamando de teoria da inteligibilidade inversa, bem como o papel que ela 

desempenha na tentativa schopenhaueriana de elucidação do mistério hermenêutico velado 

pela representação. A teoria, como vimos, é simples e já está em germe na tese doutoral de 

1847, assim como é rapidamente apresentada no capítulo terceiro de Sobre a liberdade da 

Vontade: a causalidade é o mais inteligível (explicável) e o menos compreensível

(significação); inversamente, a vontade é o mais compreensível e o menos inteligível para nós. 

Disso parece ter nascido a suspeita de que entrecruzar as considerações (na tese: classes do 

princípio de razão suficiente), ou seja, articular, no ponto certo, as considerações objetiva e 

subjetiva de nosso conhecimento, talvez nos conduza tanto à compreensão do sentido da 

causalidade quanto à intelecção da motivação. Portanto, se conhecemos a vontade somente a 

partir de seus atos desdobrados temporalmente, ou seja, a posteriori, e se conhecemos a 

causalidade de maneira a priori, enquanto forma do entendimento, então, articulemos o a 

priori e o a posteriori e esperemos o desvelamento do véu que encobre a representação. É isto 

que leva Schopenhauer a dizer: 

Tudo aquilo que, nas coisas, não se conhece mais que empiricamente, a 
posteriori é, em si, Vontade; ao contrário, enquanto as coisas são 
determinadas a priori, pertencem tão somente à representação, à mera 
fenomenalidade. Daí que decresça a inteligibilidade (Verständlichkeit) dos 
fenômenos naturais na mesma medida em que se manifesta (manifestiert)
claramente neles a Vontade, isto é, conforme estejam situados em um lugar 
cada vez mais alto na escala dos seres (höher auf der Wesenleiter); e, ao
contrário, é tanto maior (um so größer) sua inteligibilidade, quanto menor
(geringer) é seu conteúdo empírico (empirischer Gehalt) porque 
permanecem mais ancorados no domínio da mera representação (bloßen
Vorstellung), cujas formas, conhecidas por nós a priori, são o princípio 
mesmo da inteligibilidade (Prinzip der Verständlichkeit)420. (Grifo nosso).

É ele mesmo quem extrai a conclusão: o “conteúdo é Vontade (Gehalt ist Wille), o 

aposteriori, o ser em si (das Ding an sich), o livre (das Freie), o que não tem fundamento (das

                                                        
420 Cf., SW, III, cap., Astronomia física, p. 409-10. 



 238

Grundlose)”421. Portanto, metafísica, ontologia e epistemologia estão em jogo aqui, mesmo 

que, claro, Schopenhauer não faça uso destes termos, desta maneira. O ser subjetivo

(metafísica; conteúdo, Vontade como coisa em si) e objetivo (ontologia; representação) e as 

considerações (epistemologia) subjetivas (sujeito, causalidade, entendimento) e objetivas 

(objeto, matéria/Materie, vontade enquanto Vontade objetivada) são peças-chave para se des-

velar e des-dobrar o significado oculto na e pela representação. A inteligibilidade inversa 

entre as considerações subjetiva e objetiva, bem como a tentativa de, por ela, arriscar-se no 

reino da metafísica, isto é, fazer afirmações acerca da essência mesma do mundo 

considerando-o como se fosse Vontade, portanto mediante (Übergang; Übertragen) o plano 

da representação, devem ser interpretadas, segundo Schopenhauer, como os pensamentos 

fundamentais (Grundgedanken) de sua doutrina (Lehre). A epistemologia deve nos levar o 

mais longe possível na direção da metafísica, segundo Schopenhauer; ou seja, tomar o mundo 

como Representação e como Vontade deve abrir caminho para, metafisicamente, afirmar algo 

sobre os lados do mundo: o mundo é minha representação, de um lado; e Vontade, não a 

minha vontade, por outro; mesmo que ele diga, no início de sua obra magna: “o mundo é 

minha vontade”422. O que teremos que examinar no próximo tópico é se essa metafísica 

coaduna-se bem com uma epistemologia crítica e com a “ontologia” a ela vinculada.

A tese da inteligibilidade inversa pode, então, juntamente com o duplo conhecimento 

humano acerca do mundo, mobilizar o mais compreensível (vontade, conhecimento imediato, 

a partir de dentro) no esclarecimento da significação do mais inteligível (causalidade em 

sentido estrito, conhecimento desde fora). A possibilidade de uma dupla consideração do 

mundo, que descobre que o mesmo é representação e vontade, no nível da representação, é 

que pode e deve ser utilizada pelos filósofos, segundo Schopenhauer, como chave (Schlüssel)

hermenêutica para se compreender (Einsicht) a significação oculta e interna (Innere) dos 

“processos (Vorgänge) da natureza não dotada de conhecimento (erkenntnislosen)”423.

Portanto, se pela física (representação) podemos explicar o mundo, por ela não podemos 

compreendê-lo; por sua vez, se pela metafísica compreendemos o que ele é - objetivação de 

uma Vontade em eterna discórdia consigo mesma -, por outro lado, por ela não podemos 

explicá-lo, mas tão somente usá-la na tentativa de comunicação (Übertragen) entre o que 

compreendemos internamente e conhecemos exteriormente. Por isso, pode afirmar 

Schopenhauer:

                                                        
421 Cf., Idem.
422 Cf., SW, I, §1, p. 33. 
423 Cf., SW, III, cap., Astronomia física, p. 415. 



 239

As duas fontes indiferenciáveis (unverschiedenen Quellen) de nosso 
conhecimento, a externa e a interna, devem (müssen), pois, enlaçar-se 
(Verbindung) neste ponto, através da reflexão. Tão somente deste enlace 
brota (entspringt) a intelecção (Verständnis) da natureza e do próprio eu, 
abrindo-se assim o interior (Innere) da natureza ao nosso intelecto, o qual, 
por si mesmo, não tem acesso mais que ao exterior; e assim torna-se patente 
o segredo (Geheimnis) cuja elucidação (liegt offen) a filosofia buscou por 
tanto tempo424.

Em resumo, no procedimento analógico, parece tratar-se de uma projeção, na 

totalidade do mundo ordenado causalmente, daquilo que sabemos quando compreendemos 

que nossa essência é vontade para, através disso, podermos compreender que aquilo que em 

nós chamamos vontade é, igualmente, a essência da causalidade, da força gravitacional e 

elétrica, da excitação nas plantas e dos motivos nos animais. Tal procedimento é que permite 

a Schopenhauer realizar o Übergang desejado e, finalmente, poder afirmar que: “onde quer 

que (überall) exista causalidade existe Vontade, sem que esta atue (agiert) jamais sem 

aquela”425. Portanto, a tese da objetivação da Vontade pressupõe: 1) a tese do duplo 

conhecimento humano (sujeito e indivíduo); 2) a tese da inteligibilidade inversa e 3) o 

postulado de uma única e mesma matéria (Materie) como suporte de todo o processo de 

objetização e objetivação da Vontade. Claro que, para que toda essa maquinaria possa 

funcionar, Schopenhauer é levado a fazer afirmações que parecem infringir o maior mérito 

kantiano (distinção entre fenômenos e coisa em si) e o que é dito em toda a obra do autor de O

mundo: que a Vontade é, rigorosamente, incognoscível. Quando ele diz que: “o que vale (gilt)

da Vontade em si mesma (vom Willen an sich selbst) vale também dela sob as condições da 

experiência e intuição (unter den Bedingungen der Erfahrung und Anschauung)”426,

pensamos que ele afirma mais do que pode. Aqui estamos no olho do furacão da metafísica 

schopenhaueriana, ou seja, na noção de matéria, condição objetiva e primeiro-última de toda a 

teoria da objetivação da Vontade.

O processo de objetivação descrito acima pretende não apenas justificar a tese de por 

que a física nunca poderá substituir a metafísica, uma vez que a força, enquanto Idéia, jamais 

será bem compreendida caso a tomemos por causa mas, sobretudo, tornar viável, na medida 

do possível, a passagem entre Vontade e Representação e, assim, legitimar aquilo que está, 

realmente, em jogo: a filosofia enquanto expressão conceitual de um pensamento único. A 

                                                        
424 Cf., Idem.
425 Cf., Ibidem, p.417. 
426 Cf., SW, II, cap.24, Da matéria, p.399. 



 240

problemática noção de Idéia é que deveria, mais facilmente, articular as metafísicas de O

mundo: metafísica da Natureza, do Belo e do Costumes427. Quer como força natural, quer 

como objeto de contemplação artística, quer como expressão da vontade de viver, ela deveria 

facultar o trânsito de uma metafísica a outra e, assim, articulá-las em um pensamento único.

Não entraremos aqui, no entanto, nas dificuldades levantadas por tal procedimento.  

Schopenhauer reconhece, sincera e honestamente, no início do capítulo 20 do segundo 

tomo de O mundo, A objetivação da Vontade no organismo animal, que toda objetivação

estará sempre condicionada (bedingt) pelo sujeito. Isso significa que sua teoria da objetivação 

da Vontade não deve ser entendida como porta de acesso ao mistério inscrito na face de todo 

fenômeno, mas tão somente como uma tentativa de aproximação, até onde se pode ir sem 

misticismo ou teologia, na busca pela significação moral do mundo, pelo sentido de toda 

representação. A razão disso já se faz visível  naquilo mesmo que torna possível a analogia 

entre Vontade e Representação. É que todo paralelismo entre estes somente pode ser posto 

dentro e a partir desta última, o resto pertencendo ao silêncio. Pois, como o autor mesmo re-

afirma, no capítulo supracitado, o intelecto (Intellekt) está, subjetivamente, para a 

autoconsciência (Selbstbewußtsein), assim como o cérebro (Gehirn), objetivamente, está para 

a consciência das outras coisas (Bewußtsein anderer Ding); o mesmo acontecendo, claro, com 

seus correlatos: o que é a vontade, subjetivamente, na autoconsciência, é a totalidade do corpo 

(gesamte Organismus) para a consciência dos fenômenos exteriores, objetivamente. Tudo se 

passa, portanto, como já havia sido dito na tese doutoral (§21), do lado da representação, 

portanto, no sujeito, ou neste tomado como indivíduo. Mesmo que o acesso à vontade não seja 

intuitivo nem racional, mas mediante uma espécie de percepção interna imediata (innern

unmittelbaren Wahrnehmung), ainda assim, isto deve acontecer nos limites impostos pela 

representação. A tese da incognoscibilidade rigorosa da Vontade como coisa em si permanece 

válida para Schopenhauer. Se sua maneira de se expressar às vezes é um tanto ambígua, sua 

filosofia não permite que se o acuse de incongruência neste caso. Não temos nenhum 

conhecimeto das coisas em si mesmas pois somente podemos conhecer aquilo que se deixa 

sujeitar às formas cerebrais de nosso entendimento. Portanto, se Schopenhauer afirma algo 

acerca da coisa em si, não se deve interpretá-lo como se o mesmo pretendesse que 

                                                        
427 Segundo Schöndorf, a partir da análise dos Manuscritos, a noção de Idéia, na filosofia de Schopenhauer, é 
bastante antiga e sumamente importante, uma vez que ela, juntamente com a noção, posteriormente abandonada, 
de consciência melhor (besseres Bewußtsein), será responsável pelo pessimismo do autor de O mundo, por sua 
recusa em aceitar o sofrimento como o negativo na existência. Entretanto, dificilmente se poderia aceitar, a não 
ser, talvez, com muitas ressalvas, a tese de Schöndorf de que o pensameno de Schopenhauer já estaria totalmente
constituído em 1818, na primeira edição de O mundo. Cf., H. Schöndorf, Der Leib im Denken Schopenhauers 
und Fichtes, Munique, Berchman, 1982.  



 241

pudéssemos conhecer a essência das coisas, de maneira totalmente independente de nossa 

constituição fisiológica. Mas, assim como Kant, mesmo que não mais no terrreno da razão 

pura, ele postula, sim, uma compreensão da essência da natureza, desde que se entenda tal 

signifcação simbolicamente, analogicamente como uma espécie de projeção aproximativa 

entre o que encontramos em nós mesmos e o que deveríamos poder encontrar no restante do 

universo.

Portanto, quando Schopenhauer afirma, com diferentes intensidades, que a vontade é o 

que mais imediata e verdadeiramente conhecemos, nunca devemos esquecer que isto que 

sabemos com maior certeza escreve-se sempre com letra minúscula e que, portanto, tal 

conhecimento está condenado a uma certa perspectividade, será sempre relativo. Aliás, isso é 

reconhecido e dito sem reservas pelo autor, quando veta qualquer pretensão de resposta à 

pergunta por aquilo que seria o em si nele mesmo, a Vontade em si mesma:  

A pergunta pelo quê (was) é propriamente e em si mesma (schlechthin an 
sich selbst) aquela Vontade que se apresenta (darstellt) no mundo,....- Esta 
pergunta não se pode responder nunca (Diese Frage ist nie zu 
beantworten)428.

Porém, que façamos a pergunta, de direito, indica (zeigt) pelo menos que “a coisa em 

si que conhecemos com maior imediatez na vontade”429 - talvez se devesse dizer: com a maior 

imediatez possível - pode muito bem ter propriedades (Eigenschaften), modos de existência 

(Daseinsweisen) totalmente incognoscíveis (schlechthin unerkennbar) e inconcebíveis 

(unfaßlich) para nós. O fato é que tais supostas propriedades da coisa em si continuariam 

existindo, segundo Schopenhauer, mesmo que se tenha negado e superado (auhgehoben) a 

vontade (tema do quarto livro de O mundo) e, então, o mundo dos fenômenos tenha se 

convertido em puro nada (ins leere Nichts übergegangen ist). Em sua afirmação mais forte e 

hermética: 

Se a Vontade fosse a coisa em si própria e absolutamente (schlechthin und 
absolut), então também esse nada seria absoluto e não relativo, como ali 
(último parágrafo de O mundo) se apresenta expressamente430.

Acreditamos estar aqui no limite entre o que se pode e o que não se pode dizer. Do ser

subjetivo de algo, de seu ser em si, nada pode mesmo ser dito, pensado e, muito menos, claro, 

                                                        
428 Cf., SW, II, cap.18, Da cognoscibilidade da coisa em si, p. 256. 
429 Cf., Idem.
430 Cf., Ibidem.



 242

conhecido. Dele só podemos, conforme Schopenhauer, (pré)supor (voraussetzen)431 algo, 

fazer suposições. Portanto, tudo indica que temos que supor que a Vontade produziu 

(hervorgebracht)432 o mundo como Representação para si; que este manifesta, expõe e 

apresenta a Vontade dentro dos limites da objetividade possível, etc. Afirmações como estas 

encontramos ao longo de toda a obra schopenhaueriana, mas sobretudo nos Complementos.

O que se torna cada vez mais evidente, quanto mais nos embrenhamos na obra de 

Schopenhauer, é que o marco zero de sua filosofia, conforme designamos acima, isto é, a 

separação toto genere entre aquilo que Kant, simplesmente, distinguiu, sobretudo 

semanticamente: fenômeno e coisa em si, é a fonte das disputas epistemológicas em torno de 

sua filosofia. Vejamos: 1) acreditamos que Schopenhauer, de fato, parte do maior mérito de 

Kant, a referida distinção entre coisa em si e fenômeno, levando-a à sua máxima radicalidade 

(toto genere); 2) em seguida ele inverte, completa e totalmente, a ponto de correr mesmo o 

risco de deixar de pertencer à pátria kantiana, a relação entre Representação e Vontade, com 

sua tese, imutável ao longo de toda sua trajetória filosófica, do primado da vontade sobre o 

intelecto, profundamente anti-kantiana; 3) pensa a representação como processo fisiológico 

no cérebro e distancia-se, até mesmo neste terreno, da primeira Crítica kantiana; sem 

mencionar a transformação do entendimento em faculdade intuitiva e a transmutação de toda 

Dedução transcendental numa investigação acerca da natureza, dos limites e do significado 

do Princípio de razão suficiente; 4) se mantém a distinção, que julgamos presente já em Kant, 

entre explicação e compreensão, o acesso a esta última será incomparavelmente mais árduo 

que o kantiano, uma vez que na ausência de um fio condutor (Leitfaden) fornecido pela 

natureza da razão, terá que o descobrir num milagroso encontro entre dois sujeitos (volente e 

cognoscente), numa teoria da objetivação da Vontade, num retorno ao problema acerca da 

matéria e da substância e, além de tudo, nunca pode baixar a guarda à ameaça realista e 

materialista; 5) se aquilo em que nunca deixou, verdadeiramente, de ser kantiano: a crença 

numa significação moral do mundo, pode ser defendida, o sentido e o caminho que leva a ela 

deve percorrer um campo minado de problemas, mas completamente diferente do kantiano. 

Após esse sucinto resumo, em fortes pinceladas, do ponto de partida e do 

desenvolvimento da obra de Schopenhauer é inevitável, honestidade exige, que coloquemos 

as perguntas: como nos posicionamos frente à filosofia do autor de O mundo? O que, 

sinceramente, pensamos de seus fracassos, de suas ambiguidades, suas oscilações e seus 

                                                        
431 Cf., Ibidem, p252. 

432 Cf., SW, II, cap.15, Das imperfeições essenciais o intelecto, p. 180.  



 243

resultados? O que nos toca e queremos reter? Após a pergunta com que abrimos a tese, como 

ler Schopenhauer?, agora essa: como continuar lendo-o e admirando-o?

Acreditamos que, quando Schopenhauer afirmou que o maior mérito da filosofia de 

Kant consistiu na distinção entre coisa em si e fenômeno, ele quis significar com isso que o 

maior mérito da obra de um grande pensador pode, sim, e em alguns casos, deve poder ser 

separado tanto daquilo que ele faz com seu maior mérito, quanto daquilo que o conduziu a 

ele. Foi assim que Schopenhauer procedeu em relação ao seu mestre: nem permitiu que a 

distinção kantiana seguisse a vocação que seu criador lhe havia preparado, nem compartilhou 

com Kant da piedade protestante que a exigiu como condição do encontro de um verdadeiro 

lugar para moralidade, a crença e a esperança.  

Não desconfiamos, nem por um segundo, de que Schopenhauer estava sendo sincero 

quando afirmava sua filiação kantiana ou quando disse que sua própria obra brotava da 

primeira Crítica como um galho do tronco. Se, por um lado, como vimos mostrando, nada 

mais averso ao humor, às intenções, aos objetivos, aos resultados e ao procedimento kantiano 

do que a obra de Schopenhauer; por outro, este nunca se enxergou como algo distinto de um 

filósofo transcendental em sentido kantiano.

Acreditamos poder mostrar agora, que o motivo de semelhante vinculação tem relação 

direta com o fato de que, para Schopenhauer, qualquer outra postura, em filosofia, levaria: 1) 

ou ao retorno do realismo e, deste, ao materialismo, portanto do otimismo em filosofia e, mais 

grave ainda, à pretensão de erradicação do mistério no âmbito teórico; 2) ou a uma abertura 

de espaço para a crença, inclusive a kantiana, como este a conduziu conforme anunciado no 

Prefácio de 1787 à sua primeira Crítica; 3) ou ainda ao idealismo absoluto e ao egoísmo 

teórico.

Clément Rosset foi de uma sensibilidade tocante e generosa, ao mesmo tempo de uma 

precisão quase cirúrgica, quando afirmou que, a Schopenhauer, “não interessa, 

primeiramente, explicar (expliquer) os fenômenos  pela influência da Vontade, senão 

descrever a própria Vontade em seu absurdo precisamente inexplicável (inexplicable)”433.

Dissemos quase cirúrgico porque defendemos que a filosofia de Schopenhauer estaria mais 

preocupada com o mistério que com o absurdo. Sua angústia não parece ser tanto diante da 

impossibilidade de pensar até o fim a necessidade, como pretende Rosset, mas que esta não 

alcance nem possa ser estendida até o núcleo silencioso de todas as coisas. Não é que o 

mundo se afundaria no absurdo sem a necessidade, conforme Rosset, mas que sem a 

                                                        
433 Cf., Clément Rosset, Schopenhauer, philosophe de l´absurde, Paris, PUF, 1994, p.43.  



 244

necessidade perderia o sentido mesmo do consolo metafísico, e toda a observação realizada 

por Schopenhauer acerca do sofrimento no mundo em que uma Vontade se objetivou, 

perderia a significação. Quando Rosset afirma que “a intenção de Schopenhauer não consiste 

em explicar, mas em denunciar as explicações”434, acreditamos enxergar aqui uma intuição 

profunda de Rosset acerca da filosofia de Schopenhauer. Realmente, se há algo que grita das 

bem escritas páginas schopenhauerianas é o senso de nossa finitude, de nossos limites. É 

preciso reconhecer que Schopenhauer disse, no fundo, muito pouco sobre a Vontade, mas 

muito sobre a condição humana no mundo e sobre um mundo em que tal condição tem no 

intelecto um servo da vontade.  

O que move a filosofia de Schopenhauer é a certeza de que o significado do mundo 

não deve ser buscado pela via da representação. O que se pode explicar não serve de base 

para se compreender. No fundo, toda interpretação do mundo nasce morta se a buscamos 

numa intuição ou em um conceito; somente em algo como em uma percepção interna 

imediata, com todas as dificuldades daí decorrentes, podemos abrir uma pequena janela para 

tentar interpretar aquilo que deveríamos ter antes constatado, verificado numa observação 

atenta da conduta humana no mundo e de todos os seres nele existentes. Como ele nos diz em 

várias passagens de sua obra, a autoconsciência é a via epistemológica que nos leva mais 

profundamente para dentro do mistério que descobrimos em nós mesmos como sendo 

vontade; mas isto nem decifra o enigma, como ele pretendeu, nem o dissolve, o que seria 

impossível.  

Entretanto, assim como Kant reconhecia que sua primeira Crítica tinha um resultado 

negativo, por impossibilitar o conhecimento de Deus, da liberdade e da totalidade do mundo, 

mas, por outro lado, um positivo, por não impedir que se construísse novos templos com os 

tijolos fabricados na Crítica da razão pura; poderíamos dizer que O mundo como Vontade e 

como Representação tem um resultado negativo, pois por ele aprendemos que não se pode ir 

até à Vontade pela estrada da Representação, mas, por outro lado, tem um resultado positivo, 

pois a assunção de que a Vontade é a coisa em si e de que a coisa em si somos nós435, pode 

conduzir-nos a uma reflexão que ultrapassa as fronteiras da filosofia e bate na porta da 

sabedoria. Em uma palavra: a compreensão do mundo a partir da metafísica da Vontade

garante, segundo Schopenhauer, que a significação moral do mundo permaneça, eternamente, 

um mistério para toda teoria da representação. Portanto, somente uma metafísica da Vontade 

                                                        
434 Cf., Idem, p.53. 
435 Cf., SW, II, cap.18, Da cognoscibilidade da coisa em si, p. 253. 



 245

pode pretender aproximar-se do mistério imanente ao mundo: que este seja sofrimento sem 

razão e sem fim...Que ele tenha um sentido moral.   



 246

4.3 Matéria: por uma filosofia do limite

Para quem lê apenas o primeiro tomo de O mundo, nada mais fora de esquadro que 

encontrar problema na significação ou no papel desempenhado pela noção de matéria 

(Materie) no pensamento de Schopenhauer. Realmente, ali sabemos que ela, enquanto 

articulação de espaço e tempo, é o correlato objetivo da causalidade; ela é a perceptibilidade 

(Wahrnehmbarkeit) do conteúdo das formas do espaço e do tempo, e que sua essência 

(Wesen) é o agir efetivo (Wirken), fazer-efeito, na tradução de Jair Barboza. Portanto, a 

matéria atuaria sobre o nosso corpo - enquanto objeto imediato, ele mesmo matéria - 

condicionando a intuição, na qual unicamente ela, matéria, existe. Disso resulta que somente 

podemos conhecer o que acontece quando um corpo atua sobre o outro porque sabemos, por 

experiência própria, o que acontece conosco quando a matéria “afeta” nosso corpo tornando 

possível a ação do entendimento na constituição da intuição436. Como nos informa 

Schopenhauer:

O ser da matéria é seu agir efetivo (Wirken) . Nenhum outro ser lhe é 
possível nem sequer pensável. Apenas agindo efetivamente ela preenche o 
espaço e o tempo. Sua ação sobre o objeto imediato (ele mesmo matéria) 
condiciona a intuição, na qual unicamente ela existe. A conseqüência da 
ação de qualquer objeto material sobre um outro só é conhecida na medida 
em que este agora age diferentemente de antes sobre o objeto imediato, e 
consiste apenas nisto. Causa e efeito, portanto, são a essência inteira da 
matéria. Seu ser é seu agir efetivo437.

Portanto, parece tratar-se de matéria agindo sobre matéria. Esta age, no fundo, sobre si 

mesma e, assim, o mundo inteiro da Representação pode ser concebido como causalmente 

determinado. Em tese, somente aparecem aqui os mesmos problemas que já encontramos na 

Estética transcendental kantiana. Se na noção de matéria apresentada no livro I não se 

percebe, claramente, o risco de confusão entre sua significação e a da coisa em si/Vontade, já 

nele pode surgir a pergunta pelo sentido próprio da afecção. Em uma palavra: se não temos 

aqui o problema da coisa em si, temos a questão da afecção, embora ambas estejam 

relacionadas.

                                                        
436 Os problemas que podemos levantar aqui são, comparados aos que aparecerão nos Complementos, de pouca 
relevância. O que, por sinal, a própria exposição no segundo volume da obra já atestaria por si só. 
437 Cf., SW, I, §4, p.38. 



 247

Ora, a dificuldade na noção de afecção começa, no idealismo transcendental, quando 

Kant diz (B33) que objetos nos são dados (gegeben) e afetam (affiziere) o espírito (Gemüt) de 

uma certa maneira (gewisse Weise). De que maneira? Eis o problema! Como, ao mesmo 

tempo, nada podemos conhecer acerca do conteúdo mesmo destes “objetos”, então surge a 

questão de como articular idealidade e realidade, ou seja, de como compatibilizar idealismo 

transcendental e realismo empírico. Problema que nasce, portanto, na Estética

transcendental, e que será analisado com mais vagar e rigor somente na discussão do quarto

paralogismo (A369), na Lógica transcendental. Seja como for, já apresentamos o quadro 

quando discutimos as condições da tese da incognoscibilidade da coisa em si. Resumindo: 

afirmar a incognoscibilidade da coisa em si pressupõe a aceitação prévia das teses da 

aprioridade, da idealidade e, consequentemente, a distinção entre fenômenos e coisa em si. 

Caso se aceite tudo isso, então surge, com toda a força, o problema da afecção.  

Schopenhauer, na verdade, nem discute o problema. Dá por idênticas as teses da 

aprioridade e da idealidade do espaço e do tempo e, ao aceitá-las, conclui que o maior mérito 

de Kant foi ter, portanto, distinguido fenômenos de coisa em si e, assim, ter aberto a 

possibilidade de solução para o problema moderno da relação entre pensar e ser no seio da 

representação, sem nenhuma referência à metafísica (no sentido schopenhaueriano), isto é, ao 

ser subjetivo das coisas em si mesmas. Claro que pensamos que as dificuldades que 

mapeamos na Crítica da razão pura reaparecem em O mundo, pelas razões já apresentadas.  

Para Schopenhauer, entretanto, parece não haver problema algum na noção de 

afecção, uma vez que, segundo ele, tudo se passa no horizonte da objetividade, a saber, no 

ponto de vista subjetivo438. Quando uma matéria afeta nossa sensibilidade439 com a 

intensidade suficiente para despertar em nós o interesse da vontade, esta põe seu servo 

                                                        
438 Cf., SW, III, Sobre a quádrupla raiz, §21; SW, I, , §s4-6; SW, II, , caps. 1-4, 20, 22; SW, V, Parerga, II, caps., 
3,4,6. 
439 Na realidade, para sermos fiéis a Schopenhauer, na ação humana, não é bem a sensibilidade que devemos 
responsabilizar pela primeira recepção das afecções, mas sim a excitabilidade. A primeira sendo propriedade dos 
nervos e a segunda dos músculos. Numa ação corporal atuam excitação e motivo, por meio do estímulo sensível. 
Como diz Schopenhauer: “Quando se produz um ato de vontade real, os motivos, cuja oficina (Werkstätte) é o 
cérebro, atuam por mediação do cerebelo sobre a medula espinhal e os nervos motores que partem dela os quais, 
por sua vez, atuam sobre os músculos, porém unicamente como estímulos (Reize) de sua irrritabilidade 
(Irritabilität),...; assim, aquilo que no cérebro era motivo, quando chega ao músculo através do conduto nervoso, 
atua como mero estímulo. A sensibilidade (Sensibilität) em si mesma é totalmente incapaz de contrair um 
músculo: isto somente o pode fazer este mesmo, e sua capacidade para isso denomina-se irritabilidade, quer 
dizer, excitabilidade (Reizbarkeit): esta é uma propriedade exclusiva do músculo, como a sensibilidade o é do 
nervo. Este dá ao músculo o motivo para a sua contração, porém de modo algum é o que o contrai 
mecanicamente, pois isso produz-se única e exclusivamente em virtude da irritabilidade, a qual é a força própria 
(selbst-eigene Kraft) do músculo. Concebida desde fora esta força é uma qualitas occulta e somente a 
autoconsciência (Selbstbewußtsein) a revela como vontade”. Cf., SW, II, cap. 20, A objetivação da Vontade no 
organismo animal, pp., 321-2.   



 248

(entendimento) em ação, o qual, por ser causalidade subjetivamente considerada, toma o 

conteúdo da afetação (afecção) como o efeito de uma causa externa e, assim, os liga 

necessariamente. Tudo, portanto, acontecendo do lado do sujeito (consideração subjetiva). O 

problema começa quando insistimos em saber o que é mesmo essa matéria, já que ela não 

apenas afeta nossa sensibilidade mas, como nosso corpo mesmo, ela também terá que ser 

considerada como suporte do mundo inteiro sem, no entanto, poder ser concebida como algo 

corpóreo e material (Stoff), como gostariam os materialistas.  

No livro I de O mundo a matéria, portanto, é simplesmente o correlato objetivo do 

entendimento, não no sentido de que existiria independentemente deste (realismo 

materialista), mas como sendo aquilo que, numa consideração objetiva, ocuparia o ponto de 

vista do objeto. No livro II, no entanto, a coisa começa a se complicar quando ficamos 

sabendo que aquela matéria do primeiro livro, cuja essência era agir efetivo (fazer-efeito), 

agora também deve ser tomada como substância, como suporte de todo o processo de 

objetivação da Vontade, uma vez que uma única e mesma Vontade se objetiza em diferentes e 

hierarquizados graus os quais, por sua vez, para se objetivarem como fenômenos, devem 

devorar-se a si próprios numa guerra eterna e sem tréguas pela posse de uma única e mesma 

matéria (Materie) a qual, enquanto causalidade, também coordenará o processo de entrada em 

cena das Idéias. Objetivamente causalidade, substância e suporte do mundo da representação, 

a noção de matéria irá requisitar uma consideração mais detida de Schopenhauer em vários e 

importantes capítulos do segundo tomo de O mundo. Neste, como já antecipamos ao final da 

primeira parte, as surpresas serão muitas, a ponto de deixar perplexos alguns intérpretes mais 

atentos.  

Confessamos aqui que em dois momentos da leitura da obra de Schopenhauer ficamos, 

por motivos completamente distintos, verdadeiramente, emocionados: os parágrafos iniciais e 

finais do livro IV de O mundo e os capítulos 4 e 24, do segundo volume, sobre a significação 

e o papel da noção de matéria em sua obra. O livro IV do primeiro tomo de sua obra maior 

tirou-nos o sono e fez-nos voltar a freqüentar o companheiro de infortúnio: E. Cioran. De 

saída, apesar de Frankfurt pouco comparar-se à Transilvânia, sentimo-nos em casa, vimo-nos 

sendo descritos, minuciosamente, por aquele que escreveu que toda vida é sofrimento

(Leiden), um esforço interminável (beständiges Streben), sem fim (ohne Ziel) e sem descanso

(ohne Rast)440. A emoção de saber que, apesar de não sermos legião, não estávamos sós, foi 

enorme, daí termos retornado a Cioran, como para contar-lhe que ele estava certo, ou quase!, 

                                                        
440 Cf., SW, I, §s56-7, pp. 426-7. 



 249

sobre Schopenhauer. Ora, nada deste tipo de sentimento foi o que encontramos quando nos 

deparamos com a discussão sobre a matéria. Nossa cabeça girou, não entendemos mais nada, 

achamos que teríamos que voltar a reler toda a obra, pressentimos que jamais sairíamos 

daquele labirinto e que, de uma maneira ou de outra, Schopenhauer tinha vencido a guerra; 

estávamos presos na encruzilhada em que ele nos colocara. Já não sabíamos mais se 

estávamos diante de um ontólogo pré-kantiano, de um kantiano desesperado, de uma filosofia 

esquizofrênica ou se, mais plausível, não tínhamos entendido nada do que tínhamos lido. 

Lemos e relemos, num frenesi alucinante, os capítulos 4 e 24 e, somente semanas depois - 

após a releitura de Sobre a Vontade na natureza, dos capítulos 1, 18 e 22 do segundo tomo e 

dos capítulos 3, 4 e 6 do segundo volume dos Parerga - é que conseguimos ter um mínimo de 

clareza sobre o que Schopenhauer quis dizer nos capítulos sobre a matéria. Vamos a eles e 

seus afins!  

Ao final da primeira parte deste trabalho, mostramos como a noção de matéria recebe 

um significativo aprofundamento no segundo volume de O mundo. O mais emblemático, na 

complexificação do referido conceito, podemos verificar na tábua dos Praedicabilia a priori,

apresentada ao término do capítulo 4, sobre o conhecimento a priori. Ali, ficamos sabendo 

que matéria é tanto a Materie quanto o Stoff. Vimos ainda que na diferenciação entre os 

significados de ambos, Schopenhauer fazia amplo uso de termos aristotélico-escolásticos, 

porém em um sentido que, dificilmente, poderia ser considerado coincidente com aqueles 

empreendidos pela tradição realista que os fez nascer e os desenvolveu. Além disso, somos 

informados que os verdadeiros polos da representação são, não o sujeito e objeto, forma

geral de toda representação, conforme o livro I de O mundo, mas sujeito (puro) e matéria 

(Materie). Por sua vez, no capítulo 24, intitulado: Da matéria (Von der Materie), descobrimos 

o papel, absolutamente fundamental, que semelhante conceito representa na teoria da 

objetivação da Vontade e, através disso, no cerne do procedimento analógico.  

Tais considerações, presentes no segundo volume de O mundo, fizeram com que 

alguns intérpretes441 desconfiassem, com razão, de que o segundo tomo estava longe de ser 

apenas um volume de complementos e esclarecimentos àquilo que havia sido dito no primeiro 

volume, em 1818. Na verdade, em 1844, do intérprete é exigido um esforço adicional para 

articular a teoria da representação do primeiro livro de O mundo com as afirmações 

fornecidas quando do tratamento da matéria. Elencamos os problemas ao fim da primeira 

parte. Agora é chegado o momento de tentarmos, se não propriamente uma solução, pelo 

                                                        
441 Como foi o caso, no Brasil, de E. Brandão. Cf. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer, op. cit. 



 250

menos uma apresentação de nossa postura frente à questão. Para isso, vamos discutir a 

posição schopenhaueriana diante do tema, apresentar a decisão metodológica de não 

tratamento genético do problema ao longo da obra de Schopenhauer e, finalmente, expor 

nosso ponto de vista sobre a questão.

No capítulo específico sobre a matéria (capítulo 24), no segundo tomo de O mundo,

Schopenhauer nos orienta sobre aquilo que devemos compreender por Materie: 1) a atividade 

em geral (Wirksamkeit überhaupt); 2) uma abstração (Abstraktion), não uma intuição 

(Anschauung); 3) a atividade (Wirksamkeit) em abstrato (in abstracto); 4) um objeto do 

pensamento (Gegenstand des Denkens) apreendido por meio de conceitos; 5) substância 

(Substanz); 6) causalidade, objetivamente pensada (Kausalität selbst objektiv...gedacht); 7) 

totalmente (durch und durch) causalidade (Kausalität); 8) forma (Form) da causalidade 

objetivada; 9) condição (Bedingung), não objeto (Gegenstand), da experiência (Erfahrung) e 

função (Funktion) do entendimento (Verstand); 10) forma  (Form) do nosso intelecto 

(Intellekt) na qual  o mundo como representação se apresenta (in welchem die Welt als 

Vorstellung sich darstellt); 11) suporte (Träger) de todas as formas (Formen), propriedades 

(Eigenschaften) e ações (Wirkungen); 12) substato permanente (bleibende Substrat) de todo 

fenômeno, de todas as exteriorizações das forças naturais (aller Äußerungen der Naturkräfte)

e de todos os seres vivos (aller lebenden Wesen), mas gerada pelo intelecto (aus den Formen 

des Intellekt entsprungen); 13) algo meramente pensado a priori (bloß ein a priori 

Gedachtes), portanto diferente de uma intuição a priori; 14) ponto de conexão 

(Anknüpfungspunkt) entre a parte empírica e a pura e a priori de nosso conhecimento, portanto 

a pedra fundamental (Grundstein) do mundo da experiência (Erfahrungswelt); 15) aquilo 

através de que a Vontade (wodurch der Wille) torna-se visível (sichtbar wird), perceptível 

(Wahrnehmbarkeit), isto é, a mera visibilidade da Vontade (bloß Sichtbarkeit des Willens);

16) o nexo de união entre o mundo como Vontade e o mundo como Representação (das Band 

der Welt als Wille mit der Welt als Vorstellung), portanto o polo objetivo (ser objetivo) das 

coisas; aquilo que em seu ser subjetivo é coisa em si/Vontade, em seu ser objetivo é 

matéria/Materie; aquilo que, objetivamente, é matéria, subjetivamente é Vontade (was

objektiv Materie ist, ist subjektiv Wille); 17) a Vontade mesma, enquanto intuída, não, é claro, 

enquanto coisa em si (der Wille selbst, aber nicht mehr an sich, sondern sofern er angeschaut 

wird); 18) o substrato geral (allgemeine Substrat) de objetivação (Objektiavation) da 

Vontade; 19) objetivação, em abstrato, da Vontade (Objektivation selbst in abstracto 

genommen); 20) a origem temporal das formas, configurações ou espécies (der zeitweilige 

Ursprung der Formen, der Gestalten oder Spezies); 21) aquilo que é acrescentado pelo 



 251

pensamento (hinzugedacht) como o que é idêntico (substância) em todas as coisas e 

subjacente a todas as diferenças acidentais de suas qualidades442.

O certo é que poderíamos continuar a lista com os textos de Sobre a Vontade na 

natureza e com passagens dos parágrafos 20 a 22 da tese sobre o princípio de razão suficiente, 

de 1847; sem contar com as comparações elencadas no capítulo 4, Do conhecimento a priori 

(tábua dos Praedicabilia a priori), já comentadas ao final da primeira parte deste trabalho e, 

claro, sem mencionar o capítulo 6 (Sobre a filosofia e a ciência da natureza), do segundo 

volume dos Parerga, em que ficamos sabendo da existência de uma matéria originária 

(Urmaterie), obscura e incognoscível, que suporta as forças e as objetivações da Vontade e 

que, por meio dela, conhecemos nosso próprio ser como Vontade. Seja como for, um exame 

rápido e mesmo displicente do que citamos acima, já encontraria bastante material para 

comentar.  

O ponto de partida e o fio condutor para tentarmos compreender o autor dos dois 

volumes de O mundo é, estamos convencidos, a relação entre epistemologia, ontologia e 

metafísica. Como vimos acima, há uma diferença enorme entre o idealismo transcendental, 

como Kant o formulou na seção: Do princípio supremo de todos os juízos sintéticos (A158, 

B197), e a totalidade da postura schopenhaueriana. Em Kant, a ontologia é limitada e 

condicionada pela epistemologia no momento em que somos informados que as condições 

dos objetos da experiência devem ser procuradas nas condições subjetivo-transcendentais de 

possibilidade da experiência em geral. Isto significa, por um lado, o decreto de morte da 

ontologia tradicional, pré-crítica; por outro, a recolocação da pergunta pelo ser do objeto em 

termos de sua objetividade. Desde então, ontologia, caso pretenda ter algum sentido, deve ser 

construída em função da epistemologia, uma vez que aquilo que podemos afirmar com 

sentido acerca do mundo pressupõe a pergunta pelas condições subjetivas e intelectuais de 

toda significação, de toda experiência possível. A Dedução transcendental, ao demonstrar a 

validade objetiva das categorias do entendimento, condiciona, necessariamente, o ser objetivo

das coisas à consideração das condições subjetivas de seu conhecimento objetivo.

Ora, ao dispensar a Dedução e - pelos motivos já discutidos na primeira parte deste 

trabalho - realizar uma investigação sobre a natureza, o significado, o papel e os limites do 

princípio de razão suficiente, Schopenhauer prentende lançar a pedra fundamental 

(Grundstein) de sua filosofia do limite e do mistério, conforme defendemos. Se a primeira 

Crítica tem um resultado negativo e um positivo, a tese de 1847 também os tem. O negativo é 

                                                        
442 Cf., SW, II, cap., 24, pp. 394-403. 



 252

o veto que ela impõe, por via diferente da kantiana, ao conhecimento do ser subjetivo das 

coisas em função da forma geral da representação; o positivo, de forma igualmente distinta da 

empregada por Kant, é a descoberta de um fio condutor misterioso: a identidade entre os 

sujeitos cognoscente e volente. Da mesma maneira, se podemos ler a passagem da Crítica da 

razão pura para a Crítica da razão prática, mediante a Crítica da faculdade do juízo 

(A806;B834), como a transição entre o problema do que se pode conhecer para a questão 

acerca do sentido de nossa vida; a articulação da quarta classe do princípio de razão com a 

primeira, e o trânsito (Übergang) da vontade como Representação (ser objetivo) para a 

Vontade como coisa em si (ser subjetivo), pode ser vista como a tentativa schopenhaueriana 

de operar uma passagem da intelecção dos fenômenos do mundo para a compreensão da 

significação dos mesmos.  

Portanto, se em Kant o problema da passagem entre explicação e compreensão é 

possibilitado por meio de uma teologia moral, e realizado em função da construção de um 

novo, rigoroso e verdadeiro lugar para a moralidade e a credulidade; em Schopenhauer, a 

passagem será tentada, antes de tudo, como salto do ser objetivo - onto-epistemologicamente 

pensado no território do idealismo transcendental desbravado por Kant e profundamente 

modificado pelo autor de O mundo - para o ser subjetivo das coisas, mais propriamente 

hermenêutico que ontologicamente determinado. O que é preciso compreender, finalmente, é 

que quando levamos ao extremo o idealismo, por meio de um duplo ponto de vista (subjetivo 

e objetivo), chegamos à tese de que, no limite, o ser objetivo de todas as coisas é matéria 

(Materie); por outro lado, para manter o paralelismo, o ser subjetivo deverá ser compreendido

como Vontade. Veja: o paralelismo não é, propriamente falando, entre dois seres, já que o 

mundo é um só e não se sai da imanência, segundo Schopenhauer.  

Não existem dois seres, mas um mesmo ser que, por um lado, podemos conhecer,

objetivamente, porque seu “ser” está/será condicionado pela forma de nosso conhecimento; e 

o mesmo ser que, devido à nossa forma geral de representação não torná-lo cognoscível, 

inteligível a nós, podemos, por outro lado, apreender/postular seu sentido e compreender sua 

significação. Portanto, se Kant encontra na natureza da razão aquilo que todo ser racional 

deve querer, enquanto ser racional, caso pretenda poder, legitimamente, esperar pela 

felicidade e por uma vida após a morte, Schopenhauer pensará ter encontrado no nosso 

próprio corpo a chave que faz comunicar o que podemos, mediatamente, conhecer e o que, 

imediatamente, é-nos dado a compreender. Um “lado” do ser que se pode conhecer,

objetivamente, porque encontramos em nós as condições para isso; e outro “lado” que 

podemos compreender, subjetivamente, porque encontramos em nós a sua significação. Claro 



 253

que o significado que encontramos em nós tem que poder ser transladado para todo o real, 

mas isso não necessariamente precisa ser interpretado como a passagem ou o conflito entre 

uma filosofia crítica, cuja objetividade encontra-se bem fundada no sujeito, e uma ontologia 

pré-crítica de rosto dogmático. Isto porque defendemos que Schopenhauer nunca pretendeu 

conhecer o ser subjetivo das coisas, mas apenas compreender seu sentido. Portanto, talvez 

fosse melhor falar, não de uma ontologia pré-crítica, mas de uma hermenêutica ou semântica

do limite, do mistério ou quiça do absurdo a la Rosset.  

O que está em jogo aqui parece ser o fato de Schopenhauer ter-se deparado com a 

verdadeira intenção da arquitetônica kantiana443 e, claro, não ter conseguido sentir nenhuma 

atração por ela: em Kant, o problema do limite do conhecimento tende a ser resolvido ou 

atenuado por uma filosofia da esperança, a ordem prática (Praktische) operando como fio 

condutor (Leitfaden) para a solução (Beantwortung) das questões teóricas (theoretischen) e, 

acima destas, das especulativas (spekulativen) (A806;B834): ou Kant fazia isso ou a primeira 

crítica terminaria totalmente negativa e des-esperada. Ora, Schopenhauer aceita o des-espero

oriundo da Crítica da razão pura, mas tenta superá-lo sem o apelo a uma filosofia da 

esperança. No entanto, para a solução do problema, não pode retornar ao antigo dogmatismo, 

à con-fusão entre fenômenos e coisa em si. O que ele faz: concebe o corpo como espelho e 

manifestação do sentido do mundo; como manancial hermenêutico em que se pode des-cobrir 

e des-velar a significação profunda do Real.

Como de um significado não se deve exigir a mesma coisa que de uma explicação,

então, esperar da filosofia schopehaueriana que ela não oscile e não seja permeável a certas 

ambigüidades seria privilegiar aquilo que para ela é o mais fundamental, e não o mais 

importante, isto é, a tentativa de encontrar uma significação moral para o mundo, sem que 

com isso tenha-se que se ajoelhar ou esperar por uma vida bem aventurada após a morte - no 

caso de termos feito aquilo que devíamos e conhecido aquilo que podíamos.

Entretanto, o que veremos agora - repitamos, não sem problemas - é que a matéria

será aquilo que de mais profundo podemos postular como condição de todo conhecimento, já 

que ela não é objeto, mas condição da objetividade do nosso conhecimento de objetos; 

enquanto a Vontade, eternamente incognoscível, é o que de mais íntimo podemos 

compreender. Do sujeito e objeto, ambos pertencentes ao ser objetivo das coisas, apenas 

considerado, este último, ora subjetivamente, ora objetivamente, como forma geral da 

Representação, passaremos à matéria (ser objetivo) e à Vontade (ser subjetivo), não como 
                                                        
443 Mesmo que concebida como atividade sistemática, conforme D. Omar Perez. Cf. Kant e o problema da 
significação, op.cit., Primeira parte.



 254

forma geral da Representação, mas como condição primeiro-última de toda intelecção

(matéria), e como condição ineliminável de toda compreensão (Vontade).  

O que ocorrerá, logo no capítulo primeiro do segundo tomo de O mundo, Sobre o 

ponto de vista idealista fundamental (Zur idealistischen Grundansicht) é a diferenciação entre 

forma geral da representação e polos da representação. É preciso dizer que Schopenhauer 

não é muito preciso acerca disso e, em algumas passagens, expressa-se de maneira 

decididamente ambígua ou mesmo equívoca. Seja como for, é neste capítulo que ficamos 

sabendo que os dois polos da representação são: sujeito (Subjekt) e matéria (Materie). Ora, 

como o sujeito, mesmo que Schopenhauer o chame de cognoscente (erkennende), é aqui 

pensado sem as formas de seu conhecer (ohne die Formen seines Erkennens),  e a matéria é i-

representável (unerkennbar), ou seja, não é nem pode ser objeto, submetida às formas da 

representação, então, nem este sujeito é aquele da abertura do livro I de O mundo - no qual 

estão as formas da representação -, nem a matéria é aquele objeto de que se falava, pois este é 

cognoscível, isto é, representável. Portanto, sujeito e matéria apontam para uma relação 

fundamentalmente diferente daquela entre sujeito e objeto e, se esta última relação é a forma 

geral da representação, aquela é, segundo pensamos, a condição fundamental da 

representação, uma vez que, como diz Schopenhauer, sujeito e matéria são as condições 

fundamentais (Grundbedingungen) da intuição empírica, são os andaimes fundamentais

(Grundgerüst) da representação e, assim, condições, tanto do sujeito quanto do objeto, no 

sentido do primeiro volume de O mundo. Em uma palavra: sujeito e matéria são as condições

fundamentais da representação em geral, ou seja, condições dos próprios sujeito e objeto,

formas gerais da representação.

Assim, não se trata aqui de nenhuma representação particular, como era o caso no §1 

de O mundo, mas das condições últimas, subjetiva e objetivamente, de toda a Representação,

da representação em geral, portanto, não do ser subjetivo das coisas, isto é, da Vontade. 

Apesar de Schopenhauer fazer o personagem “Materie”, no diálogo com o “sujeito” (Subjekt)

- ao final do capítulo 1 - dizer: “tu (du) és sujeito (Subjekt) somente na medida (nur, sofern)

em que tens um objeto (Objekt). E este objeto sou eu (bin ich, a matéria )”444 ; logo em 

seguida a mesma “Materie” diz: “eu sou seu núcleo (Kerne) seu conteúdo (Gehalt), o 

                                                        
444 Cf., SW, II, cap.1, Sobre o ponto de vista idealista fundamental, p. 30. Como afirmamos acima, este diálogo 
imaginário já havia sido escrito bem antes de 1844, data dos Complementos a O mundo, pois o encontramos nos 
Manuscritos de Berlin, entre 1818-1830. Cf., Manuscripts, op.cit., pp.687-688.  



 255

permanente nele (das Bleibende darin)..”445; portanto, não poderia tratar-se, aqui, do objeto,

estritamente falando. Da mesma maneira, o personagem “sujeito” diz, em seguida:  

somos apenas abstrações (nur Abstraktionen). No fundo (im Grunde) existe 
um ser (ein Wesen) que se intui a si mesmo (das sich selbst anschaut) e é por 
si mesmo intuído (von sich selbst angeschaut), porém cujo ser em si (Sein an 
sich) não pode consistir nem em intuir (im Anschauen) nem em ser intuído 
(im Angeschautwerden)446;

e ambos (“sujeito” e “matéria”), ao final:  

estamos inseparavelmente ligados como partes necessárias de uma totalidade 
que nos engloba a ambos e subsiste por nós (So sind wir denn unzertrennlich 
verknüpft als notwendige Teile eines Ganzen, das uns beide umfaßt und 
durch uns besteht)447.

Assim, pensamos que não seria correto imaginar que o sujeito de que se trata aqui 

seria o mesmo do §1 de O mundo, já que aquele, assim como o objeto, não são apenas

abstrações, mas constituem a forma geral da representação. Na verdade, em uma passagem 

deste capítulo, ficamos sabendo que o sujeito, correlato da matéria, chama-se sujeito puro

(reinen Subjekt)448. Como diz Schopenhauer: “...pode-se considerar a permanência da matéria 

(Beharrlichkeit der Materie) como o reflexo (Reflex) da intemporalidade (Zeitlosigkeit) do 

sujeito puro (reinen...Subjekts)”449. Para Schopenhauer, finalmente, os polos (Kugel-Pole) da 

representação, sujeito cognoscente (sem as formas de seu conhecer) e matéria bruta (rohe

Materie), são incognoscíveis (unerkennbar) e condições fundamentais de toda intuição 

empírica (Grundbedingungen aller empirischen Anschauung)450. Vê-se claramente a 

diferença, na medida em que o sujeito conhece objetos, enquanto o sujeito puro não conhece,

rigorosamente, a matéria, uma vez que esta não pode ser representada. Se são tais condições,

então, não podem ser confundidos nem com o sujeito nem com o objeto do §1 de O mundo,

pois lá o sujeito é a condição formal da intuição empírica e o objeto é sua representação, 

portanto, esta intuição mesma; aqui, são as condições fundamentais de toda representação e, 

enquanto tais, i-representáveis.

                                                        
445 Idem.
446 Ibidem.
447 Ibidem.
448 Traduzimos aqui reinen Subjekt por sujeito puro, para diferenciá-lo do puro sujeito do conhecimento (reinen 
Subjekt des Erkennens), sujeito da metafísica do Belo. 
449 Cf., SW, II, cap.1, Sobre o ponto de vista idealista fundamental, p.27. 
450 Idem.



 256

Portanto, rigorosamente, o mundo não é nem pode ser minha representação, uma vez 

que não posso representar o mundo, apenas objetos no mundo. Mas, por outro lado, posso, 

sim, afirmar que “o mundo é minha representação”, na medida em que a representação em 

geral, não as representações particulares, pressupõe dois polos ou duas condições

fundamentais que dependem, tão somente, do ser objetivo e das considerações subjetiva e 

objetiva das coisas. Parodiando Wittgenstein, que afirmava que a proposição não pode 

afigurar sua própria forma de afiguração, que ela não pode representar a forma lógica de sua 

representação, mas tão somente exibi-la451, poderíamos dizer que a representação não pode 

representar as condições fundamentais de toda representação, ela apenas aponta (zeigt) para 

elas e as pressupõe. Se o objeto e a representação são sinônimos, a matéria é a condição 

objetiva e fundamental de toda objetividade dos objetos e, assim, o pressuposto ineliminável 

de toda representação. Da mesma maneira, se o sujeito é a condição formal de toda 

representação particular de objetos, o puro sujeito é a condição última e fundamental de toda 

consideração subjetiva do mundo.  

Como vimos acima, no entanto, a caracterizção schopenhaueriana toma a matéria 

como: condição da objetividade de nosso conhecimento de objetos, como uma abstração, uma 

atividade in abstracto, suporte e substrato de todas as objetivações da Vontade, como aquilo 

que o pensamento acrescenta como substância subjacente e permanente em todas as mudanças 

acidentais nas qualidades das coisas, etc. O maior problema, à primeira vista, nesta descrição 

da noção de matéria é que ela parece implicar que uma abstração seria a condição de uma 

intuição. Ora, sabemos pela tese de 1847 e pelo livro I de O mundo, que abstrações, algo 

meramente pensado, como um conceito, por exemplo, jamais deve ser considerado como 

condição de nenhuma intuição, pois exata e precisamente o inverso é que ocorre, ou seja, 

abstrações são representações de representações, portanto, condicionadas por estas úlitmas, as 

representações intuitivas. Como uma representação abstrata, portanto, poderia condicionar 

uma representação intuitiva? Por outro lado, Schopenhauer parece retornar à primeira Crítica

ao afirmar que a matéria é acrescentada pelo pensamento como aquilo que permanece 

idêntico (substância) em toda mudança qualitativa nos objetos. Ora, a matéria seria, então, 

uma categoria do entendimento? Comecemos, então, tentanto desvendar o que acreditamos 

ser aquilo que Schopenhauer compreendia como o problema da matéria e, depois, passemos 

aos problemas mais importantes daí decorrentes.  

                                                        
451 Cf., L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, São Paulo, Edusp, 1993, Proposições 2.1 a 2.225 e 4.12 
a 4.1212. 



 257

Schopenhauer somente pode manter sua tese da objetivação da Vontade nos 

fenômenos da natureza se algo puder ser apontado como a condição objetiva de todo o 

processo. Sem isso, teríamos um ser subjetivo totalmente independente do conhecimento do 

sujeito e sem nenhuma possibilidade de objetivação, isto é, sem nenhuma objetividade 

possível. Sem que algo possa ser concebido como ser objetivo, nenhuma aproximação poderia 

ser pensada ao ser subjetivo das coisas, a não ser, é claro, se sacássemos da cartola uma 

intuição racional que nos colocasse em contato direto com o ser em si de tudo. Conforme 

aprendemos no §7 de O mundo, em filosofia,  ou partimos do objeto, ou do sujeito, ou da 

identidade de ambos, ou da representação do objeto na consciência do sujeito. Vimos as 

razões pelas quais o autor rejeitou todas as posturas, com exceção da última. Portanto, se 

aceitamos o §1 de O mundo, então, das duas uma: ou consideramos a matéria apenas o 

correlato objetivo da causalidade, cujo correlato subjetivo é o entendimento/cérebro, e 

fechamos a porta a toda pretensão de compreender a significação das representações; ou a 

matéria deve ser algo mais do que isso e, então, podemos, através da tese da objetivação da 

Vontade na natureza, tentar uma aproximação ao conteúdo das representações, ao sentido do 

mundo. Por outro lado, se não fosse a complexificação operada por Schopenhauer na noção 

de matéria, nada o poderia ser, uma vez que, sendo o mundo da representação inteiramente 

perpassado pela necessidade - princípio de razão suficiente o exige - e causalidade, portanto 

pela matéria, nada garantiria que a Vontade, totalmente livre do alcance do princípio de razão, 

viesse a se apresentar, ao objetivar-se, como inteiramente necessária e causalmente 

determinada. Assim, somente uma candidata poderia desempenhar a função de condição

objetiva e suporte material de todo o processo de objetivação da Vontade. Porém, como a 

objetivação pressupõe a objetização, então a noção de matéria deve, igualmente, ser 

diferenciada da noção de Idéia. Isto já aparece desde a tese de 1847 (§21), quando 

Schopenhauer afirma que a lei de causalidade não atinge nem a matéria nem as forças 

naturais, isto é, as Idéias, conforme saberemos depois no segundo livro de O mundo.

Portanto, sem que a matéria pudesse ser pensada como limite de todo ser objetivo e de 

todo ponto de vista objetivo acerca do mundo, o salto na direção do ser subjetivo seria muito 

mais longo, senão impossível. Claro que isso não elimina o problema do grande pressuposto 

apontado por Schopenhauer, no momento mesmo em que este se lança no mar de significação 

aberto pela concepção da Vontade como coisa em si e ser subjetivo de todas as coisas: trata-se 

da afirmação de que aquilo que vale (gilt) para a Vontade em si vale, igualmente, para as suas 

objetivações, isto é, para aquilo que podemos experimentar. Ele chega a dizer que os 

fenômenos da Vontade reproduzem mesmo todas as relações (Beziehungen) e propriedades 



 258

(Eigenschaften) desta, conforme dissemos acima. Ora, isso parece transgredir em muito a 

interdição que sua própria filosofia havia posto desde o início.  

Em todo caso, sem isso, sem pressupor tal espelhamento, é impossível tomar a matéria 

como ponto de contato (Band) entre o ser objetivo e o ser subjetivo e, assim, afirmar, como 

vimos, que o que subjetivamente é Vontade, objetivamente é matéria. Esta somente pode ser a 

condição objetiva de todo o processo de objetivação da Vontade e, assim, condição primeiro-

última de possibilidade de todo conhecimento objetivo, se a Vontade, enquanto ser subjetivo

de todas as coisas, for a condição de significação de todos os seus fenômenos, de todas as 

suas objetivações.  

Se, como é dito no início do livro II de O mundo, conhecer e explicar o mundo em 

nada nos ajuda a viver nele sem que compreendamos o significado oculto em e por toda 

representação, então: ou jamais poderíamos apreender o sentido do mundo, viveríamos o 

absurdo rossetiano, ou projetamos em todos os fenômenos a significação que encontramos em 

uma representação específica da Vontade, qual seja, o nosso próprio corpo concebido como 

objetidade imediata da Vontade. É isso que leva Schopenhauer a dizer que: 

Porque a matéria (Materie) é a visibilidade da Vontade (Sichtbarkeit des 
Willens) e toda força é em si mesma Vontade (jede Kraft aber an sich selbst 
Wille ist), nenhuma força pode aparecer sem um substrato material 
(materielles Substrat) e, inversamente, não pode haver nenhum corpo 
(Körper) sem uma força inerente a ele que constitua sua qualidade. Assim, o 
corpo é a união da matéria e forma denominada estofo (Stoff)452.

A força é, como tudo o mais considerado em seu ser subjetivo, Vontade. A força, quer 

dizer, a Idéia é, em si mesma, Vontade; assim como a matéria é, subjetivamente, igualmente 

Vontade. O problema é que a força sem o aonde (woran) exercer sua capacidade (vermöge); e 

a matéria sem que nada nela atue (força) não propiciam, sozinhas, nenhuma objetivação453.

Em todo caso, por estofo devemos entender a união de matéria e forma, a matéria qualificada, 

Stoff, da tábua dos Praedicabilia a priori. Vê-se, assim, que a matéria não apenas é 

incorpórea como, por si mesma, amorfa, inerte, sem qualidade alguma, incriada e eterna. 

Como ser objetivo e correlato mais radical da Vontade, ela é una e livre de acontecimento, de 

toda necessidade e causalidade, uma vez que condição objetiva de tudo isso.

Acontece que, como já deve ter se tornado manifesto, a ordem desta argumentação 

tem algo de artificial, pois não é do fato da matéria ter que poder ser pensada como quer 

                                                        
452 Cf., SW, II, cap.24, Da matéria, p.400. 
453 Cf., SW, III, Sobre a quádrupla raiz, §20, p.60.  



 259

Schopenhauer, que ela será, efetivamente, o que ela deve ser. Aliás, mesmo que ela fosse o 

que deve ser, mesmo assim, o trânsito desejado ainda seria, no máximo, uma analogia. Sem 

falar, é claro, no problema de saber se sua teoria da representação se coaduna bem com toda 

essa complexificação da noção de matéria. Há como resolver? Talvez não. Há como ser 

diferente? Talvez sim. É preciso mesmo que haja solução? Talvez não.  

Sem entrarmos nas duas dificuldades acima elencadas: uma representação abstrata 

como condição de uma intuitiva; e a noção de matéria sendo operada como se fosse uma 

categoria kantiana, o que iremos discutir depois, os problemas envolvidos no significado de 

matéria talvez possam ser amenizados se os encararmos à luz do conjunto das intenções 

explícitas do autor e do significado geral de sua obra. Referimo-nos: 1) à necessidade de 

Schopenhauer de articular filosofia e sabedoria; e 2) a inegociável disposição de encontrar 

uma significação moral para o mundo.  

Como vimos na primeira parte do trabalho, Schopenhauer, ao criticar a filosofia 

kantiana no Apêndice de O mundo, diz que a obra de seu mestre apenas expressaria, rigorosa e 

conceitualmente, o conteúdo de uma sabedoria védico-hindu e platônica. Aquilo que seria 

uma verdade milenar e já conhecida por estas escolas de sabedoria, encontraria nos tijolos da 

Crítica, pela primeira vez, as condições de sua correta expressabilidade filosófica. A 

diferença, portanto, entre Kant e Platão e os Vedas e Puranas454 seria de rigor e de expressão, 

ou seja, de intelecção do mundo, mas não de compreensão deste. Tratar-se-ia de uma mesma 

verdade (dieselbe Wahrheit) a ser apresentada (dargestellt) de modos diferentes (anders): em 

Königsberg, falar-se-ia de fenômenos e de coisa em si; na Índia, em doutrina de Maia (Lehre

von der Maja); em Atenas, de mundo sensível e suprasensível. Schopenhauer chega mesmo a 

dizer que o maior mérito do pensamento de Kant (a distinção entre fenômeno e coisa em si), a 

base de toda a sua filosofia (die Basis der ganze kantischen Philosophie), sua alma (ihre

Seele) residiria no claro conhecimento (deutliche Erkenntnis) - não na compreensão - da 

índole onírica do mundo (traumartigen Beschaffenheit der ganzen Welt)455. O que pensar 

disso tudo e em que isso ajuda a compreender o problema em torno da noção de matéria? 

Como alguém pode pretender que não tenha ocorrido nada de novo, no que tange à 

compreensão do mundo, dos Puranas a Kant, com escala em Platão. Seja como for, ou o 

intérprete leva a sério o que diz Schopenhauer, ou não. Nós levamos.  

                                                        
454 Lembrem-se que, em Sobre o fundamento da moral, Schopenhauer, além de Platão e das sabedorias orientais, 
associa a esta tradição: Pitágoras, Plotino, E. Erígena, G. Bruno, Spinoza, J. Böehme, Schelling, etc. Cf., Sobre o 
fundamento da moral, SW, III, pp.806-807  
455 Cf., SW, I, pp. 566-7. 



 260

Que Kant nunca tenha dito que este mundo é um sonho, que a representação seja a 

casca ou o véu de uma realidade outra, mais imediatamente apreendida como Vontade, etc, 

não parece incomodar o autor de O mundo; que tudo isso seja mesmo incompatível com a 

filosofia kantiana é o que Schopenhauer não estaria disposto a conceder. Pelo contrário, ao 

crermos no que está dito no Prefácio de 1818, a filosofia de O mundo deve ser lida, ao mesmo 

tempo, como a que mantém uma relação visceral (gründliche Bekanntschaft) com a de Kant; e 

como aquela de que se pode extrair (ausmachen) os ensinamentos contidos nos Upanixades 

(Upanischaden)456.

Ao lermos o livro IV de O mundo e os complementos a este no segundo tomo, bem 

como algumas passagens do segundo volume dos Parerga, a sensação é a de que, se o marco 

zero da filosofia de Schopenhauer pode ser encontrado na separação toto genere entre 

fenômenos e coisa em si e a identidade desta com a Vontade, nada disso teria interesse se ele 

não acreditasse poder desvelar e apontar, conceitualmente, a partir do maior mérito kantiano, 

uma significação moral do mundo, diferente daquela apresentada por Kant e similar àquela 

que ele tomava como védico-platônica. Na verdade, o próprio Schopenhauer é quem nos diz 

que o primeiro passo (erste Schritt) para o conhecimento fundamental (Grunderkenntnis) de 

sua metafísica (Metaphysik), é a separação entre Representação e Vontade e que aquela está 

subordianda a esta; o segundo passo (zweite Schritt) consistindo na objetivação de uma única 

e mesma Vontade em todos os fenômenos da natureza, o que, segundo ele, tornaria possível a 

compreensão da significação velada pela representação mediante o trânsito (Übertragen)

daquilo que conhecemos imediatamente em nós como vontade pra o conjunto de todos os 

fenômenos da natureza457.

Desde o livro II de O mundo, mas sobretudo e mais fortemente no IV, o que lhe 

obseda é a certeza de que o mundo tem uma significação moral e a dificuldade de expressá-la 

por meio de simples conceitos. Na verdade, tudo indica que já em 1813458, na depois 

abandonada noção de consciência melhor (besseres Bewußtsein), a Vontade apresenta um 

componente moral. Talvez a própria tese de doutorado - bem como os manuscritos deste 

período - tivesse já uma motivação moral, pois ao limitar a consciência empírica ao mundo 

dos fenômenos, resultado negativo da tese, talvez encontrasse um acesso à Vontade e ao mal, 

                                                        
456 Cf., SW, I, p.11. 
457 Por isso, também aqui, Schopenhauer volta a afirmar que pensar que a Vontade seria apenas uma palavra para 
designar uma magnitude desconhecida (unbekannte Größe), seria o mais grosseiro (gröbste) de todos os erros 
(Mißverständnisse). Cf., SW, II, cap.23, Sobre a objetivação da Vontade na natureza carente de conhecimento,
pp.378-9.   
458 Cf., Manuscript remains. Early manuscripts (1804-1818), op.cit. 



 261

nesta época indissociáveis, via a problemática noção de consciência melhor459. É o que 

também parece pensar aquela a quem todos os estudiosos da obra de Schopenhauer no Brasil 

devem bastante, a Profª Cacciola, quando afirma: 

Nos Manuscritos de 1813, Schopenhauer estabelece a duplicidade da 
consciência de si, que se manifesta na consciência empírica e na consciência 
melhor (besseres Bewußtsein). O que esclarece a duplicidade da consciência 
é a experiência das atitudes diversas em relação à morte, em momentos 
diferentes. Quando tememos a morte como o maior mal, como uma 
aniquilação, somos apenas uma consciência temporal, empírica, meros 
fenômenos. Pelo contrário, quando pensamos na morte com tranqüilidade e 
sentimos até mesmo uma nostalgia (Sehnsucht) em relação a ela, é a 
consciência melhor que se alegra com o seu desvincular-se da consciência 
empírica...460

Por outro lado, mesmo nos textos tardios dos Parerga, se não encontramos a 

consciência melhor, encontramos a necessidade de uma significação moral do mundo. No 

capítulo 5, Algumas palavras sobre o panteísmo, § 69, dos Parerga, Schopenhauer diz que:

Porém, justamente aquela idéia, que o mundo tem somente uma significação 
física e não moral (daß die Welt bloß eine physische, keine moralische 
Bedeutung habe), constitui o erro mais funesto (der heilloseste Irrtum),
nascida da máxima perversidade do espírito (entsprungen aus der größten 
Perversität des Geistes)461;

ou ainda no capítulo 6, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, § 85, da mesma obra, ele diz 

que:

a essência interior do mundo não necessita uma objetivação superior para 
tornar possível sua salvação. Porém, a moral é o núcleo ou o baixo 
fundamental do assunto, por pouco que os simples físicos possam entendê-lo 
(das Moralische ist aber der Kern oder der Grundbaß der Sache, sowenig 
bloße Physiker dies begreifen mögen)462.

Portanto, desde 1813, parece que o cerne ou o núcleo do assunto da filosofia é a 

questão em torno da significação moral do mundo e, claro, a dificuldade de seu acesso. Se a 

noção de consciência melhor desaparecerá da filosofia de Schopenhauer, aquilo para o que ela 

foi pensada permanecerá: a busca metafísica de uma significação velada por toda 

                                                        
459 Isso é o que também parece sugerir o tradutor francês, François-Xavier Chenet, da tese doutoral 
schopenhaueriana, no prefácio à tradução francesa da tese sobre a quádrupla raiz. 
460 Cf., Maria L. M. O. Cacciola, op.cit., p.106. 
461 Cf., SW, V, Parerga, II,  cap.5, §69, p.122. 
462 Cf., SW, V, Parerga, II,  cap.6, §85, p.171. 



 262

representação. O mesmo podemos encontrar no segundo volume de O mundo, quando 

Schopenhauer afirma que: 

...a maldade (Böse), o mal (Übel) e a morte (Tod) são os que qualificam e 
elevam o assombro filosófico (philosophische Erstaunen): não somente que 
o mundo exista (vorhanden) senão, em maior medida, que seja tão triste 
(trübselige), constitui o punctum pruriens da metafísica, o problema que cria 
no homem uma inquietude (Unruhe) que nem o ceticismo, nem o criticismo, 
podem apaziguar (beschwichtigen läßt)463.

Afirmação confirmada pelo fato de o conhecimento não dar conta daquilo que importa 

compreender, que “apesar do tempo, da morte e da putrefação (Verwesung), estamos todos 

juntos!”464 e, assim, de que “a verdade é: temos de ser miseráveis (elend)...e o somos.”465.

Escutemos, uma vez mais, sua voz na parte final, porém a mais séria e importante de 

sua filosofia, no primeiro capítulo da quarta parte dos Complementos ao O mundo com 

vontade e como representação:

A morte é o verdadeiro gênio inspirador (eigentliche inspiriende Genius) ou 
a musa (Musaget) da filosofia, razão pela qual Sócrates concebeu esta última 
como thanátou meléte (preparação para a morte [Vorbereitung auf den Tod;
Platon, Phaedo, 81 a]). Sem a morte seria difícil que se fizesse filosofia. Por 
isso será totalmente apropriado que lhe dediquemos aqui um exame 
particular, no cume (Spitze) de nosso último livro, o mais sério e importante 
(ernstesten und wichtigsten unserer Bücher)...... porém, como na natureza 
todo mal (Übel) está sempre acompanhado de um remédio (Heilmittel), ou 
ao menos de uma compensação (Ersatz), esta mesma reflexão que conduz ao 
conhecimento da morte proporciona também as concepções metafísicas que 
nos consolam dela...466.

Como se vê, então, o problema do sentido do mundo, expresso na milenar sabedoria 

hindu e na visão de mundo platônica não pode ser deixado de lado na tentativa de se pensar as 

condições de cognoscibilidade do mundo concebido como representação. No capítulo oitavo 

do segundo volume dos Parerga, Sobre a ética, Schopenhauer faz uma importante distinção 

entre significação interna e externa e, em seguida, reafirma aquilo dito no Apêndice a O

mundo, a saber, que a filosofia kantiana tornou possível a expressão do conteúdo de uma 

sabedoria milenar, já compreendida pelos budistas e hinduístas. Diz ele: 

                                                        
463 Cf., SW, II, cap.17, Sobre a necessidade metafísica do homem, p.223. 
464 Cf., SW, II, cap. 41, Sobre a morte e sua relação com o caráter indestrutível de nosso ser em si, p.612. 
465 Cf., SW, II, cap.46, Da niilidade e do sofrimento da vida, p.739.  
466 Cf., SW, I, p. 590. 



 263

As verdades físicas podem ter muita significação externa (äußere
Bedeutsamkeit); porém lhes falta a interna (innere). Esta é privilégio 
(Vorrecht) das verdades intelectuais e morais, que têm por tema os graus 
superiores de objetivação da Vontade, enquanto aquelas ocupam-se dos 
inferiores.
...por mais seguro que seja o sentimento de uma significação moral do 
mundo (Gefühl einer moralischen Bedeutung der Welt) e da vida, resulta tão 
difícil explicá-la e interpretar a contradição entre ela e o curso do mundo que 
julgo poder reservar-me o direito de expor o verdadeiro fundamento da 
moralidade - o único autêntico e puro, e por isso eficaz em todo tempo e 
lugar -, assim como o fim a que conduz; nisso tenho a realidade do processo 
moral a meu favor para preocupar-me de que esta teoria seja alguma vez 
substituída e desmentida por outra467.     

Poder-se-ia encontrar inúmeras passagens, ao longo da obra, em que algo de 

semelhante é afirmado. O mais importante, aqui, é que se o intérprete não conceder a 

Schopenhauer a necessidade de separarção entre estes dois níveis, o da explicação e o da 

significação, então se pode correr o risco de exigir de um nível o que somente o outro poderia 

fornecer, e vice-versa. Assim, é tão injustificável exigir da matéria uma significação, quanto 

esperar da noção de Vontade uma explicação. Mesmo a matéria estando do lado da 

Representação ela, como veremos agora, está no limite deste lado do mundo, somente temos 

dela um conhecimento pouco preciso, como aquele obtido das condições da representação; o 

mesmo acontecendo, do lado da significação, no que diz respeito à Vontade.

O que se quis mostrar com essa breve exposição é que, se a Representação tem o 

primado na filosofia de Schopenhauer, na medida em que por meio dela se pode tentar uma 

aproximação ao ser subjetivo das coisas; por outro lado, reside na significação moral do 

mundo e na tentativa de compreensão da Vontade como essência do mundo, a primazia de 

toda a obra; se a Representação tem um certo primado, a primazia, o mais importante, caberia 

à Vontade. Por isso, se encontramos problemas na passagem e nas noções por meio das quais 

operar semelhante trânsito, devemos ter sempre em mente que o paralelismo, se deve existir, 

terá que ser pensado em função da passagem da explicação dos fenômenos para a 

compreensão do que siginifica existir e querer em um mundo concebido como Vontade.  

Retornando agora ao problema da matéria, passemos à tentativa de uma aproximação a 

seu sentido a partir do que acabamos de apresentar, sobre o problema da explicação e da 

significação na filosofia schopenhaueriana, bem como sobre a relação entre metafísica e 

epistemologia em seu pensamento.  

                                                        
467 Cf., SW, V, Parerga, II, cap.8, Sobre a ética, §§108-9, pp.238-9. 



 264

A matéria, como vimos, não substitui, propriamente, o objeto, enquanto forma geral 

da representação (sujeito-objeto). É verdade que Schopenhauer afirma, como mostramos, que 

ela é o polo objetivo da representação, sendo o sujeito, o polo subjetivo. Mas ela não é um 

objeto de experiência, mas sua condição e, portanto, não pode nunca estar numa consciência 

cognoscente, ou seja, ser uma representação do sujeito. Como ela também não está nem pode 

vir a estar sob a jurisdição do princípio de razão suficiente, então ela é, rigorosamente 

falando, incognoscível468. Mas Schopenhauer afirma ainda que ela é uma abstração, um 

objeto do pensamento, algo apreendido por meio de conceitos e meramente pensado a priori 

e, assim, poderia ser que ela fosse, no sentido de sua tese doutoral e do primeiro livro de O

mundo, uma representação de representação.  

Apesar de Schopenhauer expressar-se da maneira acima descrita, acreditamos que por 

abstração, neste contexto, não devemos entender um conceito, em sentido estrito. Este 

pressupõe uma intuição, pura ou empírica, como os conceitos dos objetos da experiência e os 

conceitos geométricos, por exemplo. A noção de matéria, por sua vez, não a obtemos nem por 

abstração do conteúdo de intuições empíricas e nem a encontramos por construção a partir 

das intuições puras do espaço e do tempo. Portanto, rigorosamente, a matéria não poderia ser 

uma abstração, um conceito. A abstração que nos leva a ela é de um tipo diferente. Sabemos 

algo acerca da matéria de forma, diríamos, negativa, por absurdo, indiretamente. Dito 

claramente: ela deve existir porque, sem ela, todo o mundo da Representação careceria de 

suporte (Träger). Como existem representações, então têm que poder existir as suas 

condições: uma é o sujeito puro, a outra, a matéria e, se o primeiro é incognoscível, mas 

compreensível - ele é, essencialmente, Vontade -, a segunda também o é - incognoscível e 

compreensível –, sendo seu ser subjetivo, igualmente, Vontade. No limite, mas isto não 

inviabiliza o que estamos apontanto, pelo contrário, ela, a matéria, é não apenas o polo

objetivo da Representação, mas a condição última de todo ser objetivo; sendo a condição de 

todo ser subjetivo, a Vontade.  

Portanto, apesar da maneira estranha e, honestidade exige, ambígua e mesmo 

equívoca, com que Schopenhauer apresenta a matéria como uma abstração, o que levaria a 

um total contrasenso em relação a sua teoria da representação, que afirma que toda abstração 

é secundária e dependente de uma intuição, defendemos que isto significa que seu sentido 

deve ser buscado de maneira indireta, como condição de todo representar.  

                                                        
468 Cf., SW, II, cap.1, Sobre o ponto de vista idealista fundamental, p. 26. 



 265

O próprio Schopenhauer é quem afirma que a matéria é algo diferente de uma intuição 

a priori e, como ela jamais poderia ser uma intuição empírica, nem formada a partir desta 

última, realismo e materialismo proíbem, então ela tem que poder ser apenas o ponto de 

conexão (Anknüpfungspunkt) entre a parte empírica e a pura e a priori de nosso conhecimento, 

aquilo que ele denomina a pedra fundamental (Grundstein) do mundo da experiência 

(Erfahrungswelt). Veja, se ela não é uma intuição nem um conceito, nem o pode ser, em 

sentido estrito, então o que ela é? Esta dificuldade é que faz com que, não apenas 

compreendamos, mas aceitemos, dentro de seus limites, as críticas que têm sido feitas à 

filosofia de Schopenhauer, neste terreno.

A rigor, somente conhecemos aquilo que passa pelo filtro do princípio de razão e a 

Vontade, a matéria, os dois polos do mundo da representação, o subjetivo e o objetivo, 

passam. Então, falar sobre eles, somente é possível por antonomásia. Entretanto, parodiando 

transgressoramente Wittgenstein, daquilo sobre o que não podemos falar, é exatamente disto 

que devemos falar, sob pena de o mais importante, pelo fato de ser incognoscível, também ter 

quer ser silenciado. Bem, aqui cremos dividirem-se as filosofias e os filósofos: há os que 

pretendem somente dizer o que podem, ou acreditam poder; e há os que pretendem dizer, 

justamente, o que não podem, ou porque acreditam que devem, como Kant, ou porque 

acreditam que compreenderam, como Schopenhauer. Claro, há os que suspendem o juízo, mas 

isto é outra história, uma bela história. 

Procuremos, então, compreender o autor de O mundo! Se a matéria nem é intuição 

nem conceito, mas a condição de toda representação, então ela é, de um certo modo, a 

condição objetiva do mundo; o suporte, segundo Schopenhauer, de todo o mundo objetivo, 

em uma palavra: o ser objetivo de todas as coisas. Por isso ele pode dizer que, como vimos 

acima: aquilo que em seu ser subjetivo é coisa em si/Vontade, em seu ser objetivo é 

matéria/Materie; aquilo que, objetivamente, é matéria, subjetivamente é Vontade (was

objektiv Materie ist, ist subjektiv Wille). Ela é a noção limite, sem a qual, qualquer explicação

do mundo seria impossível, uma vez que nela reside a condição mais fundamental de toda 

representação, sendo esta, por sua vez, a condição da inteligibilidade do mundo objetivo.

Neste sentido é que o limite objetivo deve tocar, roçar no limite subjetivo, na Vontade e, 

assim, tornar possível a Schopenhauer dizer que, na matéria (Materie), encontra-se a ligação 

ou o nexo de união entre o mundo como Vontade e o mundo como Representação (das Band 

der Welt als Wille mit der Welt als Vorstellung), o polo objetivo (ser objetivo) das coisas. 

Portanto, aquilo que em seu ser subjetivo é coisa em si/Vontade, em seu ser objetivo é 

matéria/Materie; aquilo que, objetivamente, é matéria, subjetivamente é Vontade. Daqui 



 266

decorre que se possa chamar a matéria de simples visibilidade da Vontade (bloß Sichtbarkeit 

des Willens), sendo ela aquilo por meio de que a Vontade entra, expressa-se, expõe-se,

realiza-se, apresenta-se no mundo; em uma palavra: aquilo através de que a Vontade 

(wodurch der Wille) torna-se visível (sichtbar wird), perceptível; ela é, em uma palavra: a 

perceptibilidade (Wahrnehmbarkeit) da Vontade.

Enquanto condição da representação e de todo o mundo objetivo, ela torna inteligível 

como a Vontade, que se apresenta no mundo, pode ser a condição da re-apresentação deste 

no/pelo sujeito. Na verdade, o mundo somente pode ser minha representação porque “algo” 

torna possível a apresentação do mundo. Se não houvesse “algo” através de que a Vontade 

pudesse se apresentar enquanto mundo, então este não poderia ser uma re-apresentação na 

consciência de um sujeito cognoscente. É isto que faz com que Schopenhauer possa dizer que 

a matéria é, como vimos acima, o substrato geral (allgemeine Substrat) de objetivação 

(Objektiavation) da Vontade; objetivação, em abstrato, da Vontade (Objektivation selbst in 

abstracto genommen); a origem temporal das formas, configurações ou espécies (der

zeitweilige Ursprung der Formen, der Gestalten oder Spezies).  

Ora, nada disso é intuível e, portanto, nada disso pode ser, rigorosamente, 

representado. Precisamente por isso o “acesso” à matéria tem que ser realizado pelo 

pensamento e, por meio de uma expressão bastante infeliz, para dizer o mínimo, 

Schopenhauer afirma que a noção de matéria é acrescentada pelo pensamento (hinzugedacht),

o que põe o problema de distinguí-la de uma categoria em sentido kantiano.  

Acreditamos que o próprio Schopenhauer é, sim, o responsável pela possibilidade 

desta interpretação. Entretanto, vimos que Kant também sugere que a matéria é algo 

pertencente ao pensamento e condição da intuição sem, no entanto, ser uma categoria do 

entendimento. Kant afirma, na primeira edição (1781) da Crítica da razão pura, que a matéria 

é, como vimos na importante citação acima referida, que agora repetimos:  

uma simples forma (bloße Form) ou um certo modo de representação (eine
gewisse Vorstellungsart) de um objeto desconhecido (eines unbekannten 
Gegenstandes), formado por aquela intuição que designamos por sentido 
externo. [Que] deve, portanto, haver certamente algo fora de nós (mag also 
wohl etwas außer uns sein) a que corresponde este fenômeno que chamamos 
matéria (Erscheinung, welche wir Materie nennen). Porém, na qualidade de 
fenômeno , não esta fora de nós (ist nicht außser uns), mas simplesmente em 
nós, como um pensamento (sondern leidiglich als ein Gedanke in uns), se 
bem que este pensamento o represente (vorstellt), pelo (durch) chamado 
sentido externo, como (als) situado fora de nós. Assim, a matéria (Materie)
não significa (bedeutet) uma espécie de substância tão inteiramente 
diferente e heterogênea ao objeto (Gegenstand) do sentido interno (alma), 



 267

mas somente fenômenos  sem conformidade com os seus objetos...”(A385) 
(Grifo nosso).

Portanto, apesar da verdadeira confusão de sentidos, sabemos que, já em Kant, a 

matéria é um tipo especial de fenômeno, um fenômeno que não está fora de nós mas em nós, 

como (als) um pensamento, o qual representa isto que está em nós como (als) algo fora de nós 

por meio do sentido externo. O que seriam fenômenos sem conformidade com seus objetos, e 

aquilo que não é muito diferente da alma, enquanto objeto do sentido interno, são coisas 

difíceis de dizer. Em todo caso, o mais importante no contexto de nossa discussão sobre a 

matéria é saber que, também em Kant, ela não apenas é uma noção envolta em disputas como 

ele, pelo menos nessa passagem da edição de 1781, da Crítica da razão pura, justamente na 

discussão do quarto paralogismo, Paralogismo da idealidade (da relação externa), na 

Dialética transcendental, parece obscurecer uma noção que, desde a Estética, deveria ter sido 

conceituada o mais clara e precisamente possível, devido ao problema da afecção e, mais 

fundamental ainda, o seu papel na conceituação da tese basilar do idealismo transcendental. 

De qualquer forma, a matéria é, na primeira Crítica, apresentada como um pensamento em 

nós (als ein Gedanke in uns) sem, no entanto, ser um conceito ou uma categoria. 

Compreende-se, enfim, que não foi sem motivo que Jacobi ficou indeciso e perplexo diante da 

visão idealista fundamental, exposta na primeira edição da Crítica da razão pura.

Mas a pergunta permanece, como a matéria seria algo acrescentado pelo pensamento 

(hinzugedacht)? Bem, categoria ela não é nem pode ser. Não é porque ela não sintetiza, mas 

suporta, todo o múltiplo da intuição empírica e, assim, toda a objetividade do conhecimento 

humano, portanto, todo o ser objetivo dos fenômenos. Ela não é aplicada pelo pensamento 

como instância constituidora das representações abstratas; ela, enquanto algo que é gerado a 

partir das formas do intelecto (aus den Formen des Intellekt entsprungen), é uma função 

(Funktion) do entendimento (Verstand) e, assim, deve ser pensada do lado da representação, 

porém, como ela é o correlato objetivo do entendimento (correlato subjetivo), ela não 

poderia, portanto, pelo menos em sentido kantiano, ser tomada como uma categoria. Poderia 

ser concebida como se assim fosse? Não, pois então já não seria razoável tomá-la como o polo 

objetivo e o ponto de contato com o ser subjetivo das coisas, com a coisa em si/Vontade. A 

matéria, enquanto ser objetivo da representação, sua condição objetiva, não pode ser pensada 

enquanto categoria cerebral, sob pena de não poder ser encontrada como suporte, inclusive, 

do que não dispõe de cérebro, o que nos conduz a um outro problema.  



 268

Há, sem dúvida, uma projeção. Aliás, é o autor quem assim se expressa no capítulo 6, 

§74, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, do segundo volume dos Parerga, quando diz 

que a matéria não é mais que causalidade objetivada (objektivierte), isto é, projetada para fora 

(nach außen projiziert), ela é uma hipóstase objetiva (objektiv hypostasierte) do agir efetivo 

em geral (Wirken überhaupt), sem maior determinação, portanto sem determinação subjetiva, 

de seu modo e maneira.   É como se o pensamento se projetasse, não constituísse, no sentido 

kantiano, mas lançasse no mundo objetivo, este sim constituído por ele, a condição de toda 

esta constituição: a matéria. Os fenômenos do mundo objetivo são representações do sujeito, 

o próprio mundo, segundo Schopenhauer, é representação do sujeito. O que ocorre, então, é 

que ao descobrirmos, indiretamente, por meio do pensamento, a condição desta representação, 

somos levados a uma tripla possibilidade: ou a supomos no mundo, como o realismo e o 

materialismo; ou a pensamos como idêntica no mundo e em nós, como as filosofias da 

identidade; ou, por assim dizer, “nos livramos dela” e a projetamos no mundo como garantia 

da objetividade de nosso conhecimento. Na passagem importante dos Parerga em que 

Schopenhauer afirma ser a matéria uma projeção e uma hipóstase, ele articula, teoricamente, 

todos os problemas que vimos discutindo, desde a disputa em torno da afecção. Diz ele: 

...na captação objetiva (objektiven Auffassung) do mundo corpóreo 
(Körperwelt) o intelecto (Intellekt) proporciona por seus próprios meios 
todas as formas deste: espaço, tempo e causalidade, e com estas também o 
conceito (Begriff) da matéria pensada em abstrato (abstrakt gedachten),
carente de forma e qualidade que, enquanto tal, nunca pode se apresentar na 
experiência (in der Erfahrung gar nicht vorkommen kann). Porém, logo o 
intelecto, por meio (mittelst) destas formas e nelas, percebe um conteúdo 
real (que sempre procede exclusivamente da afecção sensorial; nur von der 
Sinnesempfindung ausgehenden); quer dizer, algo independente 
(Unabhängiges) de suas próprias formas cognoscitivas que não se manifesta 
no agir efetivo em geral (Wirken überhaupt) senão em uma determinada 
forma de ação; e então estabelece isso como corpo (Körper), isto é, como 
matéria formada e especificamente determinada (als geformte und spezifisch 
bestimmte Materie), que se apresenta assim como independente das formas 
intelectivas, ou seja, como algo plenamente objetivo (durchaus Objektives). 
Mas aqui há que recordar que a matéria, empiricamente dada (empirisch 
gegebene), manifesta-se sempre e exclusivamente através das forças que 
nela se exteriorizam; assim como, inversamente, nenhuma força é conhecida 
senão enquanto inerente (inhärierend) à matéria: ambas, juntas, constituem 
os corpos empiricamente reais. Não obstante, todo empiricamente real 
(empirisch Reale) mantém a idealidade transcendental (transzendentale
Idealität)469.

                                                        
469 Cf., SW, V, Parerga, II, cap.6, §74, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, pp. 127-128. 



 269

Esta passagem é importante porque nela grande é a tentação de aproximar a noção de 

matéria da de categoria, em sentido kantiano. Sobretudo quando ficamos sabendo que o 

intelecto lança mão do conceito de matéria para tornar possível a experiência470. Seja como 

for, para Schopenhauer, sem que o intelecto “formatasse” o conteúdo das sensações

(elaborando as intuições) e projetasse a noção de matéria como condição última de todo esse 

processo, ele não teria como manter a sua visão idealista fundamental. Caso projeção e 

hipóstase não pudessem ser defendidas, então restariam duas opções dolorosas: ou o 

idealismo absoluto e, portanto, o egoísmo teórico; ou o realismo que, levado às últimas 

conseqüências, desembocaria no materialismo.  

Este procedimento está isento de problemas? Muito longe disso e, como veremos 

agora, o paradoxo de Zeller sempre irá assombrar, ora mais, ora menos, a filosofia de 

Schopenhauer. É possível responder a Zeller? Claro. Sem que fiquemos com uma 

desconfiança de que talvez nossa resposta não seja de todo convincente? Isso é bem mais 

difícil. Vamos ao problema.  

Como é sabido, Zeller apontou para a existência de um paradoxo na teoria da 

representação schopenhaueriana: como é possível que o cérebro seja, ao mesmo tempo, 

condição de toda representação e representação ele mesmo? Como é possível que todo o 

conjunto dos fenômenos tenha “esperado” pelo aparecimento do primeiro olho para existir? 

Se o sujeito nasce em um mundo, como este pode ser tomado apenas como a representação 

daquele? A solução é sempre apontada a partir da distinção de aspectos na significação dos 

pontos de vista sobre o mundo e, portanto, sobre o problema em questão. Em tese, afirma-se 

que o cérebro é, ao mesmo tempo, mas não no mesmo sentido, condição e condicionado pelo 

mundo. Enquanto ser subjetivo, seu ser é Vontade; enquanto ser objetivo, no limite, é matéria. 

Portanto, na diferenciação kantiana entre fenômenos e coisa em si, também poderíamos sair 

da aporia de Zeller. Como sujeito e objeto são, para Schopenhauer, co-originários, apenas 

residindo no primeiro as formas através das quais o segundo será representado, mas sendo 

ambos, essencialmente, Vontade, então poder-se-ia, assim, resolver o problema.  

Não nos sentimos, confessamos, confortáveis com esta postura diante do paradoxo 

apontado por Zeller. A partir dos textos de Schopenhauer, a solução nos parece, ao mesmo 

                                                        
470 E. Brandão também percebeu o problema e o interpreta em sentido diferente deste aqui apresentado. Isto 
devido ao fato de que seu objeto é diferente do nosso: o dele, a elucidação do conceito de matéria; o nosso, a 
tematização do pensamento schopenhaueriano como uma filosofia do limite, em que a Vontade deveria ser 
concebida como uma espécie de hermenêutica da representação. Por outro lado, seu método também difere do 
nosso: o dele, genético, o nosso, preso às obras de Schopenhauer, por assim dizer, consolidadas. A interpretação
dele do sentido da noção de matéria também difere da ora apresentada. Cf., E. Brandão, A concepção de matéria 
na obra de Schopenhauer, op.cit.    



 270

tempo, simples e desconfortável. Como veremos, para o autor de O mundo, a tese de que tudo 

o que conhecemos depende do sujeito para existir, mesmo que enquanto fenômenos, 

representação numa consciência cognoscente é uma hipótese e não pode ser uma hipótese.  

No capítulo primeiro dos Complementos ao livro I, Sobre o ponto de vista idealista 

fundamental (Zur idealistischen Grundansicht), Schopenhauer nos diz que: 

...o mundo objetivo (objektive Welt) existe tão somente (nur) como 
representação (als Vorstellung), não é uma hipótese (ist keine Hypothese),
e ainda menos uma decisão autoritária (Machtspruch) ou um paradoxo 
(Paradoxon) levantado por razões de disputa (disputierenshalber); pelo 
contário, é a verdade mais certa e simples (gewisseste und einfachste 
Wahrheit), cujo conhecimento somente é dificultado pelo fato de que é 
demasiado fácil e nem todos têm a suficiente reflexão para retroceder até os 
primeiros elementos de sua consciência das coisas. De nenhum modo 
(nimmermehr) pode haver uma existência absoluta e objetiva em si mesma 
(ein absolut und an sich selbst objektives Dasein); tal coisa é, inclusive, 
impensável (undenkbar): pois o objetivo, enquanto tal (Objektive als 
solches), tem sempre e essencialmente sua existência na consciência de um 
sujeito (seine Existenz im Bewußtsein eines Subjekts), portanto é sua 
representação e, por conseguinte, está condicionada (bedingt) por ele e por 
suas formas da representação, as quais dependem do sujeito e não do 
objeto471. (Grifo nosso).

Vê-se, claramente, qual é a estratégia argumentativa de Schopenhauer: ao distinguir, 

rigorosamente, o ser subjetivo do objetivo, ele pode afirmar que todo o mundo da 

representação é objetivo e, portanto, condicionado, formalmente, pelo sujeito cognoscente,

não podendo, assim, ser tomado como absoluto, isto é, como objetivo e em si mesmo. Em si 

mesmo, e totalmente independente da relação a um sujeito, somente o ser subjetivo das 

coisas, ou seja, estas consideradas como coisas em si mesmas, como Vontade. Portanto, o 

problema só surgiria, desta perspectiva, por uma má compreensão da teoria, caso 

entendêssemos por ser objetivo algo toto genere distinto do sujeito, se confundíssemos ser

objetivo e ser subjetivo, em uma palavra: se tomássemos fenômeno por coisa em si.  

Na verdade, e como ele afirma na sequência do texto citado acima, até se poderia 

pensar, abstratamente (in abstracto), um mundo sem sujeito, mas isto mostrar-se-ia 

contraditório (Widerspruch) assim que se tentasse imaginar como real (realisieren)

semelhante mundo abstratamente pensado. Realmente, se a única maneira de dar conteúdo a 

um mundo imaginado sem sujeito seria por meio de intuições empíricas e, sendo estas, 

necessariamente, objetivas, relativas aos objetos que nós conhecemos neste mundo através 

das formas (subjetivas) de nosso intelecto, então toda abstração teria que passar pelas mesmas 
                                                        
471 Cf., SW, II, cap.1, Sobre o ponto de vista idealista fundamental, pp.13-14. 



 271

condições de objetividade que conhecemos, caso se quisesse torná-la real. Assim, o mundo 

imaginado sem sujeito confundir-se-ia com o mundo atual, o mundo como representação do 

sujeito. Portanto, estaria solucionado, antecipadamente, o paradoxo de Zeller. Schopenhauer o 

teria mesmo antecipado e o dissolvido.  

Entretanto, no capítulo 22 dos mesmos Complementos, Visão objetiva do intelecto, ao 

afirmar que a Vontade produz (hervorbringt)472 para si, no organismo animal, um cérebro, 

para que este possa captar suas relações com o mundo e, assim, melhor sobreviver neste, 

reaparece o problema da condição e do condicionado. Ora, se a Vontade produz para si um 

cérebro em um mundo sem cérebro, então como o mundo pode ser a representação de um 

cérebro? Ao tentar uma explicação fisiológica para o problema, de resto melhor apresentada 

no capítulo 20 da mesma obra, A objetivação da Vontade no organismo animal, ele termina, 

surpreendentemente, por dizer:  

Admito que todo o dito aqui são, na realidade (eigentlich), meras imagens 
(nur Bild) e comparações (Gleichnis), também em parte hipóteses (zum 
Teil hypothetisch). Porém nos encontramos em um ponto ao qual apenas 
alcançam os pensamentos...473.(Grifo nosso).

Mas isto em nada se compara às afirmações feitas no segundo volume de O mundo.

Em todo caso, encontramos aqui pelo menos uma reafirmação de que não podemos conhecer,

mas meramente pensar, semelhantes questões. O conhecimento não alcança tal nível de 

profundidade, mas isto não nos impede de, analogicamente (Gleichnis), simbolicamente e 

como que por imagens (Bild), tentar uma compreensão do problema.  

No capítulo sexto, §85, do segundo volume dos Parerga, Sobre a filosofia e a ciência 

da natureza, é onde aparece, de maneira mais clara e sem rodeios, a posição do autor sobre a 

relação entre a idealidade e a realidade do mundo, o que nos ajudará a compreender o papel 

da matéria, enquanto polo objetivo, como ponto de contato com o ser subjetivo das coisas, 

isto é, com a essência do mundo concebido como Vontade.  

Diz-nos Schopenhauer: 

Por um lado, há que convir que todos aqueles processos físicos, 
cosmogônicos, químicos e geológicos, dado que tiveram que preceder, 
necessariamente, à irrupção de uma consciência enquanto condições suas, 
existiram também antes desta irrupção, quer dizer, fora de uma consciência;
porém, por outro lado, não se pode negar que justamente os mecionados 
processos, posto que não podem apresentar-se mais que nestas formas e 

                                                        
472 Cf., SW, II, cap.22, Visão objetiva do intelecto, p. 359. 
473 Idem, p.360. 



 272

através delas, fora de uma consciência não são absolutamente nada, não se 
podem nem sequer pensar. Em resumo, poder-se-ia dizer: a consciência 
condiciona (das Bewusstsein bedingt) os processos físicos em questão 
segundo suas formas (seiner Formen); porém, por sua vez, está condicionada
por eles segundo sua matéria (Materie)474. (Grifo nosso).

Para nós, honestidade exige, é muito difícil aceitar esta consequência da tese idealista 

de Schopenhauer. Dizer que tudo o que ocorreu no universo, das nebulosas (teoria de Kant-

Laplace, que Schopenhauer conhecia bem) até o aparecimento do ser humano, passando, 

claro, pela formação da via lactea e do sol, fora de uma consciência, não são absolutamente 

nada, parece-nos um pouco duro demais. Evidente que Schopenhauer tem de admitir a 

anterioridade do mundo em relação à consciência, e ele faz isso, mas para logo em seguida 

voltar a reduzir o conjunto dos acontecimentos naturais à representações na consciência de 

um sujeito. Em todo caso, o que realmente nos interessa aqui é a afirmação do autor de que a 

consciência condiciona, enquanto formatadora espácio-têmporo-causal do mundo e, ao 

mesmo tempo, é condicionada por ele segundo sua matéria.  

Segundo a teoria da objetivação da Vontade, a causalidade é que regula a entrada das 

Idéias no mundo dos fenômenos. As Idéias, como sabemos, lutam entre si pela posse de uma 

única, mesma e eterna matéria e, quem condiciona a entrada em cena das idéias é, por sua 

vez, a mesma matéria, só que concebida subjetivamente, enquanto causalidade. Ora, sabemos 

desde a tese sobre o princípio de razão suficiente, que a causalidade é uma função cerebral, a 

forma do entendimento utilizada para o conhecimento do mundo e, assim, ela pressupõe uma 

articulação entre espaço e tempo, portanto, a matéria como perceptibilidade 

(Wahrnehmbarkeit)475 de ambos. Sendo assim, se a causalidade controla a objetivação da 

Vontade através das Idéias, a luta destas pela posse da matéria, e se esta é causalidade 

objetivamente considerada, então a matéria é a condição de todo o processo: ela regula a 

individuação das Idéias, enquanto causalidade, e é aquilo que é disputado pelas Idéias/forças. 

É sempre bom lembrar, entretanto que, segundo Schopenhauer, a individualidade 

(Individualität) não se baseia (beruht), exclusivamente, no (auf dem) principium 

individuationis e, portanto, não pode ser, totalmente, reduzida à noção de fenômeno (nicht

durch und durch bolße Erscheinung ist), pois a mesma enraíza-se (wurzelt) também na coisa 

em si (Dinge an sich), na vontade do indivíduo (Willen des einzelnen), já que seu caráter 

mesmo (Charakter selbst) é individual (individuell). Na verdade, é tocante vê-lo dizer: “que 

                                                        
474 Cf., SW, V, Parerga, II, cap.6, §85, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, p.167.  
475 Cf., SW, III, Sobre a quádrupla raiz, §18, p.43. 



 273

profundidade (wie tief) alcançam suas raízes [da individualidade] é uma das perguntas que 

não me arrisco (ich nicht unternehme) a responder”476.

A matéria termina por ser, no fundo, a condição subjetiva (causalidade) e a objetiva

(suporte da objetivação) de todo o mundo da representação. Claro que no processo de 

“corporificação”, como vimos, ela tem a si aderida uma força, uma vez que esta última 

somente pode ser conhecida enquanto inerente (inhärierend) à matéria, e esta, por sua vez, 

enquanto algo empiricamente dado (Stoff), manifesta-se sempre e exclusivamente através das 

forças que nela se exteriorizam. Talvez se possa pensar que as forças naturais (Naturkräften)

espelham uma força vital (Lebenskraft) una (eine), uma força originária (Urkraft) enquanto 

princípio metafísico (metaphysisch), isto é, coisa em si (Ding an sich)/Vontade (Wille). E que 

esta, aparecendo como forças naturais, manifesta-se na matéria originária (Urmaterie), a qual 

funciona como seu suporte. De qualquer forma, isto aponta para um segredo (Geheimnis)477 e, 

segundo Schopenhauer, aqui estamos nas bordas, no limite do mundo como Representação e, 

pela tese da inteligibilidade inversa, compreendemos do que se trata mas inteligimos pouco e, 

portanto, não podemos explicar satisfatoriamente a natureza de todo o processo.  

Em resumo: 1) uma Vontade livre (não submetida ao princípio de razão suficiente) e 

una se objetiza em Idéias; 2) através destas, ela se objetiva nos corpos, fenômenos individuais; 

3) neste processo de objetivação, a matéria assume o importante papel de suporte de toda 

manifestação da Vontade (consideração objetiva) e de instância de controle enquanto 

causalidade (consideração subjetiva), da entrada em cena das Idéias (Vontade objetizada); 4) 

portanto, a matéria é o ser objetivo de todas as coisas, ou seja, o ponto limite de contato entre 

a consideração objetiva e a consideração subjetiva de todo o processo de manifestação, 

apresentação, exposição, objetivação e exteriorização da Vontade; 5) assim é que, enquanto 

ser objetivo e condição primeiro-última de toda objetividade, ela pode ser concebida como o 

nexo de união entre o mundo como Vontade e o mundo como Representação (das Band der 

Welt als Wille mit der Welt als Vorstellung), em uma palavra: como terreno ideal para a 

construção da analogia ou passagem do ser objetivo de todas as coisas (Materie) para o ser

subjetivo destas (Vontade) e, assim, o que objetivamente é Materie, subjetivamente é 

Vontade.

É isto que torna possível a Schopenhauer afirmar, em relação a este processo de 

corporificação, que o corpo (Körper) é matéria (Materie) formada e especificamente 

                                                        
476 Cf., SW, V, Parerga, II, cap.8, §116, Sobre a ética, p. 270. 
477 Sobre tudo isso, cf., SW, V, Parerga, II, cap.6, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, §§ 85 e 94, pp. 168 
e193.



 274

determinada (als geformte und spezifisch bestimmte Materie), que se apresenta assim como 

independente das formas intelectivas, ou seja, como algo plenamente objetivo (durchaus 

Objektives).  

Porém, o incômodo a que nos referíamos acima, não desaparece. Mesmo considerando 

a matéria como ser objetivo das coisas, isto não elimina o fato de que, precisamente 

enquanto ser objetivo destas, isto é, enquanto instância limite em que se tocam as 

considerações objetivas e subjetivas do mundo; exatamente por causa disso tudo é que ela 

está - e não pode deixar de ser assim pensada - situada, inteiramente, do lado da 

Representação. Como já vimos, nem os pontos de vista subjetivo e objetivo, nem a ontologia

daí extraída - a pergunta pelo ser objetivo das coisas - podem ser concebidos como 

pertencentes à metafísica, propriamente dita, ou seja, à tentativa de aproximação do ser 

subjetivo das coisas.

Schopenhauer, portanto, rigorosamente, nunca sai do âmbito da Representação. Se ele 

empreende (unternehmt) excursões nas fronteiras do território da Representação, objetivando 

verificar a possibilidade de uma espécie de ontologia do ser subjetivo (metafísica) do mundo, 

ele insiste, na volta, que somente podemos, quando falamos da Vontade, desta nos aproximar, 

analogicamente. Se a conhecemos por percepção interna imediata (innern unmittelbaren 

Wahrnehmung), este conhecimento, por ainda ancorar-se no tempo, mantém-se preso à 

Representação, embora por ele possamos vislumbrar uma significação profunda, velada e 

imanente à Representação, em uma palavra: que o mundo é, também, Vontade. Não que o 

mundo seja em um sentido Representação e em outro Vontade, isto é apenas uma maneira de 

falar, limitada pelas condições da linguagem: o mundo como Representação, simplesmente, 

não tem sentido; caso tivesse, tudo seria melhor para o homem478; o mundo como Vontade, 

sim, é pleno de significação mas, por sua vez, não nos explica nada. E, assim, seguimos 

vivendo em um mundo que oscila diante de nós como um pêndulo: da compreensão para a 

explicação, da Vontade para a Representação; do conhecer para o compreender e, de volta, 

da compreensão para a explicação.

Rosset estaria totalmente certo se o absurdo de que fala fosse relativo479. Talvez assim 

ele o tome, e nós o interpretamos erroneamente. O fato é que, para Schopenhauer, o mundo 

não tem sentido se insistimos em conhecê-lo e reduzi-lo a seu ser objetivo. Mas, felizmente, 

                                                        
478 Daí porque o segundo livro do primeiro volume de O mundo inicia-se com a exposição das intenções do 
autor: compreender a significação da representação. Ora, sabemos que o sentido da representação não “reside” 
nela, ela somente a espelha, a exibe, uma vez que sua fonte, como aprendemos pela metafísica da natureza de 
Schopenhauer, reside na Vontade que se apresenta no mundo que nós representamos intuitiva e conceitualmente.  
479 Cf., C. Rosset, Schopenhauer, philosophe de l’absurde, op.cit. 



 275

pelo ser objetivo podemos “brechar” o que acontece do outro lado e, ao olharmos, 

percebemos, interna e imediatamente, segundo o autor de O mundo, que este tem sentido, este 

é o sofrimento: viver é sofrer. O resultado de toda sua filosofia parece ser, portanto, moral, 

como ele nos diz: “no que fazemos (tun) conhecemos o que somos (sind); como, igualmente, 

no que sofremos (leiden), conhecemos o que merecemos (verdienen)”480.

Na verdade, como já sugerimos acima, a metafísica da Natureza, em Schopenhauer, 

parece, realmente, ter sido projetada conforme uma intenção hermenêutica precisa. Talvez, 

como uma hermenêutica da experiência (Herméneutique de l´expérience), como pretende 

Sandro Barbera,481 em seus Estudos sobre a filosofia de Schopenhauer. Quando, no capítulo 

17 dos Complementos a O mundo, Schopenhauer afirma que a disposição metafísica consiste 

na capacidade humana de assombrar-se quando a totalidade do fenômeno (Allgemeine der 

Erscheinung) torna-se um problema, pensamos que isto está de acordo com a relação entre os 

livros I e II de O mundo, onde à explicitação das condições da inteligibilidade do mundo, 

expostas no primeiro livro, segue-se, no segundo, a apresentação das condições de sua 

compreensibilidade. O problema da representação não está em que ela não possa ser 

explicada, nós podemos explicá-la. Reside em que, mesmo que saibamos tudo da 

representação, isto nada significa, em nada nos diz respeito, não nos ajuda a viver. Somente 

quando podemos passar, analogicamente - ao descobrirmos a verdade filosófica fundamental 

(a identidade entre os sujeitos cognoscente e volente) - da epistemologia à metafísica, por 

meio da ontologia (matéria como ser objetivo das coisas), é que podemos encontrar o tão 

desejado consolo metafísico de que fala Schopenhauer.  

Além de Barbera, esta mesma intuição pode também ser encontrada em outros autores, 

de perfis intelectuais diversos. Safranski, em sua biografia de Schopenhauer, nos diz que:  

A filosofia da Vontade (Willensphilosophie) de Schopenhauer não pretende 
competir idealmente com as ciências explicativas da natureza (erklärenden 
Naturwissenschaften). Por isso chamei de hermenêutica da existência 
(Daseinshermeneutik) ao procedimento (Verfahren) de Schopenhauer para 
compreender (verstehen) o mundo partindo da Vontade vivida por dentro. A 
problemática (Fragestellung) de Schopenhauer, no ponto no qual se produz 
a passagem decisiva (entscheidende Wendung) da Representação à Vontade, 
é cabalmente hermenêutica (hermeneutisch)482.

                                                        
480 Cf., SW, V, Parerga, II, cap.8, §116, Sobre a ética, p. 270. 

481 Cf., Sandro Barbera, Une philosophie du conflit. Etudes sur Schopenhauer, Paris, Presses Universitaires de 
France (PUF), 2004, pp.73-76.  
482 Cf., R. Safranski, Schopenhauer und Die wilden Jahre der Philosophie. Eine Biographie, Frankfurt am 
Maim, Fischer Taschenbuch Verlag, 2008, p.320. 



 276

Safranski, entretanto, não nos fornece maiores detalhes em favor de sua interpretação, 

não a desenvolve nem a comprova mediante remissões aos textos schopenhauerianos, até 

mesmo porque isso talvez extrapolasse seus interesses biográficos. Um pouco mais a frente 

ele afirma de forma ainda mais clara: 

Se não se leva a sério o caráter hermenêutico (Hermeneutische) deste ponto 
de vista anula-se um dos aspectos mais importantes da filosofia de 
Schopenhauer, a saber, que sua aproximação à realidade vai em busca de um 
significado (bedeutungssuchender) (e não de uma explicação 
[erklärungssuchender]). O resultado da leitura no livro da vida será que o 
mundo não remete à nada exterior a si, senão que olha na direção do 
passado, na direção interior, na direção daquele mesmo que formula a 
pergunta: estamos na imanência perfeita483.

Ainda na Alemanha, ninguém menos que Nietzsche parece ter vislumbrado que a 

intuição profunda de Schopenhauer talvez tenha sido a interpretação da distinção kantiana 

entre fenômeno e coisa em si em termos de explicação e compreensão, explicitação e

significação do mundo. Isto, talvez, devido ao fato da matemática ter exercido maior 

influência em terras kantianas, que as schopenhauerianas, mais frequentadas por artistas de 

diferentes matizes. É o que nos sugere a carta escrita em Naumburg e endereçada ao seu 

amigo von Gersdorff, ao final de agosto de 1866, na qual Nietzsche afirma: 

Não apenas a verdadeira essência das coisas, a coisa em si, é desconhecida 
para nós; também seu conceito é, nada mais nada menos, que o último 
rebento de um contraste condicionado por nossa organização, do qual não 
sabemos se conserva algum significado fora de nossa experiência. Disso 
resulta, pensa Lange, que os filósofos não devem ser importunados na 
medida em que nos edificam. A arte é livre, também na região dos conceitos. 
Quem pretenderia refutar uma frase de Beethoven e acusar de erro uma 
Madonna de Rafael? Como você pode perceber, o nosso Schopenhauer 
resiste mesmo a este mais rigoroso ponto de vista crítico, ele se torna quase 
ainda mais valioso para nós. Se filosofia é arte, então que Haym se anule 
diante de Schopenhauer; se a filosofia deve edificar, então eu pelo menos 
não conheço nenhum filósofo que edifique mais do que nosso 
Schopenhauer484.

Em língua inglesa, podemos encontrar uma intuição similar nos trabalhos de Julian 

Young e Christopher Janaway, os quais nos remetem à interpretação de John Atwell acerca da 

                                                        
483 Idem.
484 Cf., F. Nietzsche, Kritische Sämtliche Briefe -- KSB --, II, pp. 159-160. Trad. sugerida pelo professor Rogério 
Lopes ao professor Gustavo Costa, a quem devo o conhecimento da referida carta e a quem aqui presto meus 
agradecimentos. 



 277

significação do pensamento único e à sua interpretação da coisa em si como tendo, na 

filosofia de Schopenhauer, um duplo sentido. 

Young, em seu Schopenhauer, ao analisar o importante capítulo 17 dos Complementos

a O mundo, Sobre a necessidade metafísica do homem, fala de um Schopenhauer 

hermenêutico (‘hermeneutic’ Schopenhauer). Na elucidação do sentido da tese 

schopenhaueriana da metafísica como decifração do enigma do mundo, Young afirma que: “a 

legitimação da metafísica da Vontade de Schopenhauer em termos de seu poder de produção 

de significado (make sense) para a totalidade da experiência descreve precisamente o 

procedimento adotado no Livro II [de O mundo]”485. Segundo Young, nos Complementos,

assim como no epistolário, apareceria mais claramente a verdadeira intenção de 

Schopenhauer, qual seja, a de que sua metafísica é uma mera interpretação e explanação da 

experiência (mere interpretation and explanation of experience) e, portanto, que em 

metafísica não se trata, propriamente, de pretender saber como a realidade é nela mesma 

(makes no claim about how reality actually is in itself)486. Isto fica ainda mais claro quando se 

põe o problema acerca da significação da coisa em si. Aqui, tanto Young quanto Janaway, 

recorrem a Atwell que, por sua vez, os cita como interlocutores importantes na formulação de 

sua própria posição acerca da metafísica da Vontade de Schopenhauer. 

Janaway apresenta bem o problema e a posição de Atwell quando trata da crítica, um 

tanto desatenta e comumente dirigida , à concepção schopenhaueriana da coisa em si 

kantiana. Em resumo, diz a crítica: a posição de Schopenhauer é contraditória porque afirma e 

nega a cognoscibilidade da coisa em si: ela é a Vontade, essência de todas as coisas, por um 

lado; mas, por outro, é totalmente incognoscível. A saída, segundo Janaway, residiria na 

conhecida distinção de aspectos: na relação com a representação, e somente neste sentido, a 

coisa em si pode ser dita Vontade; nela mesma e totalmente independente da representação, 

ela permanece para sempre insondável, impensável e incognoscível. Mas isto, como 

mostramos neste trabalho, não resolveria a questão, uma vez que a coisa em si, em relação 

com a representação e “acessável” por meio da percepção interna e imediata, jaz inteiramente 

do lado da representação e, assim, nunca sairíamos, propriamente, do âmbito desta última. A 

solução, segundo Janaway, poderia ser encontrada no trabalho de Atwell487. Segundo este, a 

filosofia de Schopenhauer propõe três aspectos conforme os quais o mundo pode ser 

considerado: o mundo como Representação, o mundo como Vontade ou a coisa em si em 
                                                        
485 Cf., J. Young, Schopenhauer, London and New York, Routledge. Taylor & Francis Group, 2006, p.95. 
486 Idem, p. 96. 
487 Cf., Ch. Janaway, Will and nature, in: The Cambridge Companion to Schopenhauer, Cambridge University 
Press, 2007, Ed. by Christopher Janaway, pp.158-170.  



 278

aparência (thing in itself in appearence), e o mundo como absoluto ou a coisa em si 

considerada em si mesma (World as absolute and ultimate thing in itself). Nos dois primeiros 

casos, o mundo é cognoscível: no primeiro, espácio-têmporo-causalmente, o mundo dos 

objetos; no segundo, imediata e diretamente por meio da percepção da vontade pela 

autoconsciência. No último caso, o mundo seria, por princípio, totalmente incognoscível488.

Segundo Atwell, o pensamento único de Schopenhauer deve ser interpretado como 

uma espécie de princípio heurístico (heuristic principle) que unificaria sua filosofia e a partir 

do qual dever-se-ia ler a sua obra. O problema, claro, residiria em saber em que consistiria, 

propriamente, tal princípio. Segundo o autor, poderíamos encontrar semelhante princípio na 

idéia schopenhaueriana de que sua filosofia seria melhor compreendida como aquela em que 

o mundo é concebido como um macrantropos (die Welt als Makranthropos489) e, assim, 

aquela que tenta apreender o significado do mundo a partir do sujeito mesmo (indivíduo), e 

não o inverso, a significação das nossas vidas a partir da natureza490. Tomando, então, o 

pensamento único enquanto princípio heurístico, Atwell distingue, no capítulo 5 de sua obra, 

Da vontade para a coisa em si (From the Will to the Thing in Itself), duas significações para a 

coisa em si: a coisa em si em aparência (thing in itself in appearence) ou em sua relação com 

o fenômeno (in its relation to appearence) e a coisa em si em última instância (ultimate thing 

in itself) ou fora de sua relação com o fenômeno (outside its relation to appearence). A 

primeira, por estar em relação com a representação, seria cognoscível e residiria justamente 

naquilo que encontramos pela autoconsciência como sendo vontade. A segunda é a coisa em 

si, absolutamente considerada e, assim, inteiramente incognoscível. Com isso, o que o autor 

pretende é não apenas superar as acusações de contradição dirigidas à filosofia de 

Schopenhauer, mas propor que se tome a coisa em si em aparência como uma possibilidade 

de construção de um discurso metafórico, diríamos, analógico ou simbólico acerca da 

totalidade do mundo491.

Também Gardiner, um dos pioneiros intérpretes da filosofia schopenhaueriana em 

língua inglesa, já chamava a atenção de seus leitores, em 1963, para o fato de que, para 

Schopenhauer, a filosofia deveria interessar-se sobretudo em fornecer uma “interpretação da 

                                                        
488 Idem, p.164. Cf. tb., J. Atwell, Schopenhauer on the character of the world: the metaphysics of will, Berkeley 
and Los Angeles, California, University of California Press, 1995. Introdução e Capítulo 5.
489 Cf., SW, II, cap.50, Epifilosofia, p.824. 
490 Conforme Atwell: "from yourself you are to understand nature, not you from nature"; afirmação que é feita 
em praticamente toda a obra. Cf., Atwell, op.cit.  
 
491 Cf., Atwell, op.cit. 



 279

experiência em geral”492, em buscar uma “significação interna determinada e penetrante”, 

presente em todas as manifestações da natureza.  

Encontramos ainda essa mesma intuição, de que a filosofia de Schopenhauer seria 

melhor interpretada como uma hermenêutica da representação ou da experiência, em 

Philonenko. Este, apesar de acreditar ser impossível e inútil a análise genética do conceito de 

metafísica em Schopenhauer, nos diz, de maneira um tanto surpreendente, que: “O que 

interessa a Schopenhauer em sua metafísica da Natureza é menos o ser enquanto ser que a 

significação do ser”493. Como a significação dos fenômenos é da ordem da vivência, do 

sentimento e de uma certa clarividência (Besonnenheit), então, o conhecimento do corpo na 

representação nunca o revelará como vontade e, inversamente, sua compreensão como 

vontade nunca propiciará uma explicação exaustiva do mecanismo causal. Por isso, 

Philonenko pode afirmar que: 

o problema da significação das representações não encontra sua solução no 
interior do mundo conhecido. Quem parte da representação tem as maiores 
possibilidades de não superar a representação. Assim, não é a partir do 
exterior e sim do interior como chegaremos à pré-compreensão da 
representação494.

Para o autor, a fisiologia, por exemplo, pode explicar o mecanismo, mas não o sentido. 

Assim, a distinção entre explicação e compreensão, conforme vimos defendendo, aparece 

como a divisão entre objeto e significação. Motivo pelo qual Philonenko pode reconhecer 

que: “Se o prazer e a dor, razões que a razão não conhece stricto sensu, recebem tão grande 

dignidade é porque encontramos o inexplicável (...) que não é, entretanto, o 

incompreensível”495. Segundo a tese da inteligibilidade inversa, conforme apresentamos 

acima, justamente porque o motivo é o mais compreensível e menos explicável é que ele pode 

ser utilizado como analogia para a causalidade em sentido estrito, uma vez que esta é a mais

explicável e a menos compreensível; assim como a crença no livre arbítrio enraiza-se, 

precisamente, no fato de o motivo ser por todos nós plenamente compreendido, porém, por 

isso mesmo, ser totalmente inexplicável.

Aqui no Brasil, pensamos poder encontrar também uma interpretação afim a que 

vimos apresentando. Trata-se do professor Paulo Margutti Pinto que, em seu livro sobre o 

Tractatus, de Wittgenstein, aprecia rapidamente a filosofia do autor de O mundo. Segundo 
                                                        
492 Cf., P. Gardiner, Schopenhauer, México, Fondo de Cultura Economica, 1997, pp.93-95. 
493 Cf., A. Philonenko, Schopenhauer. Una filosofía de la tragedia, Barcelona, Anthropos, 1989, p. 113. 
494 Idem, p.114. 
495 Ibidem, p.116. 



 280

Margutti, Schopenhauer postula a existência de dois tipos distintos de conhecimento, ou de 

dois níveis ou dimensões do saber: o primeiro, discursivo, de matriz socrática, seria a 

representação propriamente dita, ou ainda, o conhecimento científico; o segundo, de linhagem 

platônica, seria contemplativo, que realizaria a “técnica do antimodelo” com respeito à 

tradição iniciada por Sócrates e exigiria, para a sua constituição, uma “transformação 

excepcional no sujeito”496. O importante residindo no caráter vital e inexprimível desta 

segunda forma de saber, em sua compreensão sem a necessidade da apresentação de razões 

via argumentação. Em uma palavra: em que nela trata-se mais de compreender e significar

que explicar e conhecer.

Seja como for, nenhum dos autores citados, Barbera, Safranski, Nietzsche, Young, 

Janaway, Atwell, Gardiner, Philonenko ou Margutti, parecem ter se interessado em levar 

adiante este importante horizonte de leitura da filosofia de Schopenhauer, e sobre o qual nos 

debruçamos neste trabalho. Ora, semelhante intuição é também sugerida em (e por) toda a 

investigação moral de Schopenhauer, assim como também em algumas passagens de seu 

epistolário. Caso se examine a posição da ética de Schopenhauer em relação ao seu 

pensamento único, talvez se possa mostrar, em um outro registro, em que sentido poder-se-ia 

pensar sua metafísica da Natureza como uma hermenêutica da representação o que, claro, 

somente é possível, se a metafísica dos Costumes, enquanto parte mais importante do 

pensamento único, puder iluminar a metafísica da Natureza, a sua parte mais fundamental.

Mas nisso já “entraríamos” no mundo moral, objeto que ultrapassa os limites deste trabalho. 

Voltemos ao incômodo a que fazíamos referência acima.  

Schopenhauer afirma, no capítulo sexto, §85, de Sobre a filosofia e a ciência da 

natureza, do segundo volume dos Parerga, sobre a relação entre realidade e idealidade do 

mundo, que: 

Os processos geológicos que precedeream (vorhergegangenen) toda a vida 
sobre a Terra não existiram em nenhuma consciência: nem na própria, 
porque eles não tinham nenhuma; tampouco em uma alheia, porque não 
existia nenhuma. Assim, pois, na falta (Mangel) de todo sujeito (jedem
Subjekt), não tinham nenhuma existência objetiva (kein objektives Dasein), 
quer dizer, não eram absolutamente nada (waren überhaupt nicht); porém, 
que significa (bedeutet) então que tenham existido (gewesensein)? - No 
fundo (im Grund), é algo meramente hipotético (bloß hypothetisches)
(....)497. (Grifo nosso).

                                                        
496 Cf. P. Margutti Pinto, Iniciação ao silêncio. Análise do Tractatus de Wittgenstein, São Paulo, Loyola, 1998, 
pp.270-274. 
497 Cf., SW, V, Parerga, II, cap.6, §85, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, p.167.  



 281

É uma hipótese e não pode ser uma hipótese, conforme afirmamos acima: veja-se até 

onde conduz a coerência. Por um lado, é completamente absurdo negar a existência do mundo 

anterior e independente do sujeito; por outro, assumir isso implicaria uma enorme concessão 

ao realismo. Daí a saída, meio sem força e sem graça, em afirmar que a exitência de todo o 

universo anterior ao primeiro olho que o mirou, é algo meramente hipotético, que tudo o que 

existiu antes dos seres cognoscentes não era nada em geral, absolutamente nada, conforme 

traduzimos.  

Talvez a suspensão de juízo (epokhé) pirrônica não fosse incompatível com uma certa 

interpretação da filosofia de Schopenhauer. E se disséssemos o seguinte: antes do primeiro ser 

cognoscente abrir o primeiro olho, nada poderíamos afirmar acerca da objetividade do 

mundo: pode ser que tenha existido como nós o conhecemos, pode ser que não, suspendamos 

o juízo a esse respeito. Ou ainda: para nós, sujeitos cognoscentes, o mundo aparece assim, e 

não vemos motivo para afirmar que o que para nós aparece, como aparece, seja conforme o 

que nos aparece. Óbvio que aqui toda a tese da idealidade do tempo e, consequentemente, a 

distinção entre fenômenos e coisa em si teriam que ser repensados (não necessariamente 

negados) e, portanto, aquele que a isso se entregasse, deveria conhecer, de saída, a opinião de 

Schopenhauer a respeito daqueles que pretendem questionar a tese da idealidade. Na carta a 

Frauenstädt, de 30 de Outubro de 1851, Schopenhauer afirma, acerca do Sr. Voigtländer, que 

se este é um apóstolo, então deve ser Judas, já que duvidava da idealidade do espaço: “uma 

verdade que somente um idiota pode negar”498. Nós, que problematizamos a passagem da 

aprioridade para a idealidade das intuições espaciais e temporais, estaríamos, ao que parece, 

segundo o autor de O mundo, a um passo da idiotia.  Em todo caso, talvez uma certa 

interpretação da filosofia de Schopenhauer não seja, fundamentalmente, incompatível com 

uma certa interpretação do ceticismo pirrônico499. Claro, isto seria matéria para outro 

trabalho.

                                                        
498 Cf., Schopenhauer, Cartas desde la obstinación, op.cit., p. 152. 
499 Em sua importante tese sobre a relação entre a filosofia de Nietzsche e o ceticismo antigo, Rogério Lopes, na 
seção 2 do capítulo 1, ao apresentar as críticas de Haym à metafísica de Schopenhauer e a posição de Nietzsche 
perante as mesmas, chama-nos a atenção para três importantes teses: 1) a dívida de Haym em relação a Sexto 
Empírico, quanto ao “caráter confessional da literatura filosófica”, sendo Montaigne o exemplo por excelência 
na modernidade; 2) a dívida de Nietzsche a Lange no que toca: a) ao fato de que a simples possibilidade de uma 
coisa em si não pode ser negada; b) que a distinção entre fenômeno e coisa em si pode ser fruto de nossa 
“organização psicofísica”; c) que na satisfação de interesses práticos o filósofo pode “produzir ficções 
conceituais e elaborar uma interpretação global da existência do ponto de vista do ideal”; 3) a tese de Überweg, 
seguida por Lange, de que a coisa em si pode ser interpretada como um “conceito-limite”. Cremos que estas 
teses se, por um lado, podem servir de munição contra a filosofia schopenhaueriana, como o próprio Nietzsche 
mostrou; por outro, indicam que uma certa interpretação da filosofia de Schopenhauer, mesmo que contra a sua 
letra, poderia ser enriquecida com o espírito do ceticismo de Sexto. Cf., R. Lopes, Ceticismo e vida 
contemplativa em Nietzsche, Tese de Doutorado defendida na Universidade Federal de Minas Gerais, Faculdade 



 282

Em todo caso, o que Schopenhauer afirma é que antes do aparecimento das condições 

de toda objetividade, nada de objetivo, nenhuma existência objetiva poderia existir. Portanto, 

“antes” do sujeito cognoscente, nada poderia existir em relação a este, pois ele não poderia 

fazer parte, como instância constituinte, da relação sujeito-objeto. Se as condições de todo ser

objetivo dependem do ponto de vista subjetivo, ou seja, se a objetividade do ser objetivo

(ontologia) está atrelada a uma epistemologia transcendental, então, claro, nenhuma 

existência objetiva pode ser pensada “antes” do aparecimento do ponto de vista subjetivo 

acerca das coisas. Isto deve significar: que o mundo não era absolutamente nada “antes” do 

surgimento do sujeito cognoscente. Mas, claro, este nada de que se fala aqui é, 

evidentemente, relativo: o mundo não era nada, relativamente ao sujeito, antes que este fosse. 

Poder-se-ia perguntar: se os seres cognoscentes desaparecessem, instantaneamente, da face do 

planeta, o que restaria? Nada, ou seja, despareceriam do mundo todas as condições subjetivas 

de possibilidade do conhecimento objetivo do ser objetivo do mundo e, portanto, ele não seria 

nada em relação a estes seres cognoscentes. Tudo parece simples: se o mundo é uma 

representação do sujeito, então, sem este não pode existir aquela. Todo o problema está em 

que o próprio Schopenhauer tem dificuldade de, simplesmente, chamar de hipotética e 

ilusória a tese que afirma que nada existia antes da abertura do primeiro olho.  

Cremos que tudo isso já estava, de certo modo, presente na Crítica da razão pura.

Realmente, quando, por meio do idealismo transcendental, Kant, segundo Schopenhauer, 

pode tranformar a disputa em torno da realidade do mundo exterior na questão acerca da 

relação entre real e ideal, ele abriu a porta para novos problemas. Sabemos que, conforme o 

autor de O mundo, a filosofia kantiana teria posto fim a uma querela que se confundiria com a 

própria história da filosofia: a relação entre ser e pensar. Desde os primórdios, na Grécia, 

encontraríamos filosofias do ser, do pensar e da identidade do ser e do pensar. Ora, se este 

ser de que se trata em tal relação, for o ser objetivo das coisas, então ser (objetivo) e pensar

estariam do lado do pensar e, assim, a controvérsia acerca da realidade e independência do 

mundo exterior seria transladada para o interior da representação, polo aglutinador tanto do 

pensar quanto do ser objetivo. Assim, a disputa em torno da relação entre ser e pensar, pode 

ser resignificada como a relação entre ser objetivo e ser subjetivo, Representação e Vontade; 

contanto, claro, que se mantenha a distinção, no seio do Real, entre ser subjetivo e objetivo.

De fato, o Real é, ao mesmo tempo mas sob aspectos diferentes, o somatório de todos os 

                                                                                                                                                                             
de Filosofia e Ciências Humanas, Departamento de Filosofia, sob a orientação do Prof. Dr. José Raimundo Maia 
Neto, 2008, pp. 85-144. 



 283

fenômenos (mundo como Representação) e algo toto genere diferente dos fenômenos (mundo 

como Vontade). Porém, claro, isto dá sinal verde para o problema da afecção, da coisa em si, 

da relação entre ontologia e metafísica, da relação entre ser objetivo e subjetivo, etc.  

Com a hipótese de Kant e Laplace sobre o surgimento do sistema solar a partir de uma 

nebulosa, o problema do real e do ideal reaparece. Schopenhauer aceitava a hipótese kantiana, 

assim como a louvava. Em relação à ciência de sua época, ele sempre esperou que a mesma 

confirmasse as teses fundamentais de sua metafísica. Porém o que significa aceitar a hipótese 

kantiana? Para os leitores de Schopenhauer, acreditamos, significa um certo incômodo; pelo 

menos ao lermos o que ele diz nos Parerga:

Se dizemos que ao princípio existiu uma nebulosa lumínica (leuchtender 
Urnebel) que conglomerou-se em forma de esfera e começou a girar (....); e 
se, igualmente, acrescentamos os fenômenos geológicos mais antigos até a 
aparição da natureza orgânica, então, tudo o que aí dizemos não é verdadeiro 
em sentido próprio (nicht im eigentlichen Sinne wahr), senão uma espécie 
de linguagem metafórica (Art Bildersprache). Pois é a descrição 
(Beschreibung) de fenômenos (Erscheinungen) que, enquanto tais (als 
solche), nunca existiram (nie dagewesen sind): porque são fenômenos 
espaciais, temporais e causais que, enquanto tais (als solche), unicamente 
(nur) podem existir na representação de um cérebro (in der Vorstellung eines 
Gehirns existieren können) que tem o espaço, o tempo e a causalidade como 
formas de seu conhecer; portanto, sim, eles são impossíveis (unmöglich) e 
nunca existiram; por isso aquela descrição somente diz que se, então, 
houvesse existido (wenn...existiert hätte) um cérebro, ter-se-iam 
representado (dargestellt haben würden) nele (darin) os processos 
mencionados. Em contrapartida, em si mesmos (an sich selbst) aqueles 
processos não são senão o ímpeto surdo e inconsciente (dumpfe
erkenntnislose Drang) da Vontade de vida (Willens zum Leben) até a sua 
primeira objetivação (ersten Objektivation); agora que existem cérebros, 
(...), esse ímpeto há de aparecer na forma daqueles fenômenos cosmológicos 
e geológicos primários, os quais recebem assim, pela primeira vez, sua 
existência objetiva (objektive Existenz), a qual, no entanto, não se 
corresponde com a subjetiva (subjektiven), a não ser que houvesse surgido 
ao mesmo tempo que esta, e não inumeráveis milênios depois500. (Grifo
nosso).

Os leitores dessa passagem sofrem, em nossa opinião, de um incômodo dificilmente 

extirpável. A origem de nosso incômodo reside na forma de se interpretar a significação 

temporal. Sabemos que o tempo, para Schopenhauer, é a forma do sentido interno, como em 

Kant; sabemos também que, para ele, radicalmente diferente do filósofo de Königsberg, o 

tempo pertence ao entendimento e, assim, faz parte das formas do intelecto residindo, 

portanto, no cérebro; sabemos ainda que o tempo, igualmente de forma radicalmente anti-

                                                        
500 Cf., SW, V, Parerga, II, cap.6, §85, Sobre a filosofia e a ciência da natureza, p.168. 



 284

kantiana, é a condição do conhecimento que temos de nós mesmos como vontade, assim 

como condição da intuição de Idéias enquanto objeto de apreensão intuitiva pelo puro sujeito 

do conhecimento; enfim, por onde quer que abordemos a obra de Schopenhauer, o tempo 

estará sempre do lado da Representação. Isto implica, claro, que nenhum mundo objetivo 

pode ser pensado como subsistente sem o sujeito, já que neste se encontra a condição de toda 

subsistência, isto é, o tempo, como possibilidade de determinações opostas em uma mesma 

coisa (Möglichkeit entgegengesetzter Bestimmungen am selben Dinge)501. Portanto, podemos 

saber, indireta e negativamente que, se o mundo objetivo, o ser objetivo do mundo é dado no 

tempo, o subjetivo, por sua vez, não deverá ser pensado assim, sob pena de tornar-se objetivo.  

Então aparece a pergunta: a Vontade e sua Representação, ou seja, o mundo, são co-

incidentes, “lados” do mundo co-originariamente dados? Ou se poderia interpretar a teoria da 

objetivação da Vontade como se esta pudesse existir sozinha e, num “dado momento”, ela 

produzisse para si um cérebro e, com ele, o mundo no tempo? Vontade e mundo são co-

eternos ou aquela se exterioriza neste por meio do tempo, do espaço e da matéria?  

Aqui, assim nos parece, chegamos ao limite da filosofia de Schopenhauer. Não apenas 

ao seu limite, mas à compreensão da mesma enquanto filosofia do limite. As perguntas que 

acabamos de fazer são transcendentes, impossíveis de serem respondidadas porque não 

fazem, schopenhauerianamente, sentido. A condição de toda explicação do mundo reside nas 

formas da representação. Por sua vez, a significação desta última depende da percepção 

interna e imediata que temos de nós mesmos como vontade, assim como do trânsito e 

projeção deste saber ao resto dos seres do mundo. Desta maneira, é tão absurdo pretender 

conhecer as condições de toda cognição, como o sujeito cognoscente, por exemplo; como é 

sem sentido querer compreender, exautivamente, a condição de toda significação: a Vontade. 

Isto é o que sabemos pela famosa carta a Frauenstädt, de 21 de Agosto de 1852: 

Minha filosofia decifra o mundo existente como uma tábua de hieróglifos 
(cujo código eu achei na Vontade) e mostra sua absoluta coesão. Minha 
filosofia ensina o que é a coisa em si e suas manifestações. O que é a coisa 
em si, no entanto, somente se entende em relação com suas manifestações e 
vice-versa. As manifestações, por outro lado, são somente um fenômeno 
cerebral. Eu nunca falei sobre o que é a coisa em si independentemente dessa 
relação porque não o sei: nesta relação, em contrapartida, a coisa em si é a 
vontade de vida502. (Grifo nosso).

                                                        
501 Cf., SW, III, cap.4, §18, Da primeira classe de objetos para o sujeito e a forma do princípio de razão 
suficiente que reina nela, p. 43. 
502 Cf., Schopenhauer, Cartas desde la obstinación, op.cit., p.159. A Profª Maria Lúcia Cacciola, ao interpretar 
esta passagem da carta citada, afirma que aqui estaria a advertência schopenhaueriana na compreensão da 
Vontade como coisa em si. A Vontade como coisa em si somente pode ser compreendida na relação com a 



 285

Portanto, perguntar pelo que “andava fazendo” a Vontade antes de sua objetivação em 

fenômenos; “por onde ela passeava” antes de produzir para si um mundo, etc, são 

interrogações que a filosofia, conforme Schopenhauer, deve deixar intocadas. O sentido do 

mundo não pode ser vislumbrado sem que haja mundo; a compreensão da significação da 

representação pressupõe e exige a existência de representações. Assim, nem mundo sem 

sentido nem significação sem mundo, mas ambos em íntima articulação503. O mundo sem 

Vontade seria completamente destituído de sentido, da mesma forma que a Vontade sem 

mundo seria uma significação que nada significaria. Portanto, a analogia, a passagem e o 

trânsito da Representação à Vontade somente pode ser pensada quando nenhum dos polos é 

tomado sozinho. Claro que, nesta relação, nada impede que um dos lados tenha, como é o 

caso para Schopenhauer, a primazia. Sabemos que, para ele, como afirmamos acima, se o 

primado e a parte mais fundamental de sua metafísica residem na metafísica da Natureza, a 

primazia e a parte mais importante habitam a metafísica dos Costumes. Assim: primado da 

natureza e primazia da moral; primado da explicação e primazia da significação; primado da 

epistemologia e da metafísica da Natureza, primazia da metafísica dos Costumes.  

Portanto, como diz Schopenhauer, ainda na mesma carta a Frauenstädt: 

A negação da vontade de vida não significa a aniquilação do objeto ou do 
ser, mas simplesmente um não-querer que se dá como consequência de um 
motivo apaziguador: grave-se bem isto! Eu nunca falei do que antecede à 
afirmação da vontade, tampouco das consequências da negação da vontade 
(a esta última, ao contrário do que você diz, não a considero como uma 
substância incomutável); pelo contrário, ao final do quarto livro de minha 
obra (se o repito é porque seus olhos são mais cegos do que meu ouvido 
direito é surdo) disse que a negação da vontade é como um trânsito até o 
nada para nós. O que seja a coisa em si nela mesma, quer dizer, o que seja 
ela a parte daquilo que nós somente conhecemos como vontade de vida, 
como núcleo da manifestção, quando esta não se manifesta ou quando 
deixou de ser, é um problema transcendente, quer dizer, um problema cuja 
solução não pode ser apreendida nem pensada pelas funções de nosso 
intelecto, as quais se limitam a servir as manifestações individuais da 
vontade do cérebro. É por isso que, mesmo que a coisa em si se revelasse a
nós como realmente é, não compreenderíamos nada dela504.

                                                                                                                                                                             
representação, nunca absoluta e independentemente desta. Claro, procurar compreender a Vontade, 
absolutamente, tornaria a filosofia de Schopenhauer vulnerável às acusações de dogmatismo e de retorno a um 
horizonte pré-crítico. Cf., M. L. M. O. Cacciola, op.cit., p.115. 
503 Sobre isso, confira-se o diálogo entre Trasímaco e Filaletes, no §141 do capítulo 10 do segundo volume dos 
Parerga. Cf., SW, V, Parerga, II, §141, Breve divertimento conclusivo em forma de diálogo, cap.10, Sobre a 
doutrina da indestrutibilidade de nosso verdadeiro ser com a morte, pp. 329-333.   
504 Idem, pp.159-160. 



 286

Vê-se, assim, claramente, o que pretende Schopenhauer. Também aqui torna-se 

patente a impotência da filosofia. A filosofia não pode tudo, nem explicar nem compreender 

tudo. Pode, claro, compreender a significação moral do mundo porque nós estamos nele: o 

microcosmos espelha e revela o sentido do macrocosmos. De saída, a filosofia já é vinculada 

àquela tradição que, desde o antigo oriente conhece-se pelo nome de sabedoria

(Brahmanismo, Budismo, etc). O impulso à reflexão é negativo na sua gênese, pois se trata de 

encontrar - ou inventar - um remédio que console sem fazer esquecer, que ajude a viver mas 

sem fazer esperar, que facilite o querer sem instigar o desejar. Mais ainda, a tensão entre 

filosofia e sabedoria é não somente ineludível como necessária e desigual desde o princípio, 

uma vez que à filosofia cabe refletir sobre uma verdade dura e certa e para a qual, no limite, 

apenas pode pensar um consolo, projetar uma farmacopéia que distingue e separa na 

origem, mas que por isso mesmo não escaparia da relação com a sabedoria. A própria história 

da relação entre filosofia e sabedoria atestaria esta tensão e o lento mas contínuo processo de 

separação entre ambas. O fato é que, para Schopenhauer, seu pensamento deve ser 

compreendido como um macrantropismo (Makranthopos)505, ou seja, como uma visão de 

mundo (Weltanschauung) que, desde os Veda(s), mas passando por Platão, Plotino, 

Simplício, Escoto Erígena, Bruno, etc, articula-se como pensamento da relação entre unidade 

e totalidade, mas....construído a partir do sujeito (Kant).

É no seu nascedouro, portanto, que a filosofia de Schopenhauer recebe a cicatriz que a 

fará alvo daqueles que tentarão forçá-la a adequar-se a uma das alternativas: saber ou 

filosofia, sabedoria ou teoria, visão de mundo ou doutrina. Em todo caso, o importante aqui é 

a clara consciência dos limites que parecem estar em jogo na relação entre Representação e 

Vontade. Portanto, o problema da realidade e da idealidade, não apenas está vinculado à 

noção de matéria como aponta, finalmente, para a necessidade de impormos limites à filosofia 

e, assim, tornar possível a caracterização da metafísica de Schopenhauer como filosofia do 

limite. Claro que isto implica, em última instância, a manutenção do mistério e a permanência 

do campo próprio da sabedoria, do elogio do segredo, de que nos fala Thomaz Brum506. Se a 

filosofia conseguiu, segundo Schopenhauer, expressar uma verdade milenar por meio de 

conceitos, graças a Kant, ela também elevou à consicência reflexa, mais precisa e 

rigorosamente, a noção de seus limites e de suas forças. Assim, se sabemos o que significa 

existir e viver, pemanecemos ignorantes do porquê de tudo isso, do para quê todas as coisas, 

                                                        
505 Cf., SW, II, cap.50, Epifilosofia, p.824. 
506 Cf., Thomaz Brum, O pessimismo e suas vontades. Schopenhauer e Nietzsche, Rio de Janeiro, Rocco, 1998, 
p.51. 



 287

do de onde e do para onde de todos os seres, etc. Enfim, continuamos ignorantes, 

filosoficamente ignorantes, em relação a muitas questões fundamentais. Se a filosofia nos 

ajuda a viver; se ela pode nos auxiliar em nosso caminhar pelo mundo; se ela pode nos ajudar 

a compreender o que temos sido e de que somos constituídos; ela não pode tudo nem, talvez, 

o mais importante: ajudar-nos a negar a vontade de vida. Ela pode nos levar a compreender o 

que seja a negação da vontade de viver, mas não nos ajudar na realização desta negação. Em 

outros termos: não se pode ensinar nem aprender a querer por meio da filosofia. Esta, 

portanto, revela e desvela o sentido, mas fica apenas nisso. A filosofia, assim, descobre e 

explicita a significação oculta nos fenômenos, mas nisto ela esbarra e, igualmente descobre, 

seus próprios limites. Que nos tornemos tristes ou alegres com isso e por meio disso, isto 

depende da sabedoria que cada um é capaz de suportar sem sucumbir.. 



 288

CONCLUSÃO

Acreditamos que muitas podem ser as conclusões possíveis a serem extraídas de nosso 

trabalho. Algumas, tomando por base o que por ele foi esquecido ou negligenciado; outras, 

centradas em suas implicações para a filosofia schopenhaueriana; umas, preocupadas com a 

legitimidade de suas teses principais; talvez ainda, pudéssemos encontrar outras que, 

aceitando o essencial de suas argumentações, prefeririam deslocá-las para um campo menos 

especulativo e, assim, vê-las desenvolverem-se em um solo mais ligado à moral ou à estética. 

Seja como for, assumimos, ao final, a inteira responsabilidade pelas deficiências, vacilações e 

incompletudes vinculadas ao nosso trabalho. Claro, gostaríamos também de poder pensar que 

nele se pode encontrar algum interesse e, quem sabe, algum valor. Aqui, entretanto, já não é o 

espaço para tentarmos defendê-lo das críticas a que pode ter dado surgimento, mas tão 

somente apresentarmos nossa honesta opinião sobre o mesmo, com a certeza de que, se ele 

não conseguir defender-se sozinho, muito pouco poderíamos fazer em seu auxílio.  

Resumidamente, duas conclusões parecem emergir das duas partes de nosso trabalho. 

Na primeira parte, que poderíamos chamar de propedêutica, procurou-se mapear o território 

em que se colocavam os principais problemas para o intérprete da filosofia de Schopenhauer, 

a saber: o sentido, o papel e os limites da noção schopenhaueriana de analogia, e a função da 

noção de matéria na relação entre Vontade e Representação. Tudo isso, como vimos, atrelado 

à leitura de Schopenhauer da obra de Kant, na qual tanto o problema da passagem do âmbito 

teórico ao prático, quanto a articulação desta em termos de explicação e compreensão, já 

teriam sido anunciadas. Na segunda parte, a mais importante do trabalho, e que chamaríamos 

de propositiva, apresentamos nossa tese propriamente dita: a filosofia de Schopenhauer seria 

melhor compreendida enquanto filosofia do mistério e do limite, a partir da concepção da 

Vontade enquanto hermenêutica da Representação. Para isso, tivemos que reler a Crítica da 

razão pura; analisar o sentido e o papel, na obra de Schopenhauer, daquilo que denominamos 

de tese da inteligibilidade inversa; e colocar em evidência a importância da distinção 

schopenhaueriana entre ser subjetivo e objetivo e consideração subjetiva e objetiva. Somente 

então, pudemos rediscutir as noções de analogia e de matéria e, assim, chegar à concepção da 

filosofia de Schopenhauer como filosofia do limite.

Pensamos que a tese acima defendida representa um passo, pequeno mas 

indispensável, em direção a uma tomada de consciência sincera das limitações presentes na 



 289

filosofia de Schopenhauer, bem como o começo de um movimento em busca de um diálogo 

possível com as obras de pensadores posteriores ao autor de O mundo - os mais próximos 

sendo, talvez, Nietzsche e Freud. Caso faça sentido conceber a Vontade como uma instância 

de significação para os fenômenos, e a filosofia schopenhaueriana como uma hermenêutica 

da Representação, no sentido de uma filosofia do mistério e do limite como postulamos, 

então os desdobramentos para as filosofias da genealogia e mesmo para as filosofias de 

feições hermenêuticas, talvez possam ser interessantes, por abrir espaços reais para um 

diálogo profícuo com estas posturas filosóficas. Não se trata, óbvio, de salvar o pensamento 

schopenhaueriano, muito menos de blindá-lo das críticas, mas de verificar se, 

compreendendo-o da forma como sugerimos, enriqueceríamos o diálogo com outras 

formações discursivas.  

O que nos parece uma vantagem em nosso trabalho é o fato dele procurar atenuar 

bastante a dimensão ontológica de algumas interpretações da filosofia de Schopenhauer. 

Como vimos, a metafísica schopenhaueriana, conforme nossa posição, assume uma face 

hermenêutica que, por não exigir necessariamente investigações de cunho ontológico, em 

sentido pré-crítico, abre a possibilidade de interlocução com posturas situadas em um tempo 

histórico que decretou o fim das metanarrativas. Ao invés de julgar a filosofia de 

Schopenhauer, como têm feito alguns comentadores, decretando-a contraditória, paradoxal, 

ambivalente ou equívoca, procuramos não legislar sobre a mesma. Pelo contrário, sem 

pretendermo-nos discípulos ou apóstolos, como nas relações mantidas por Schopenhauer com 

os intérpretes de seu tempo, pensamos que nossa posição permanece, em relação à filosofia 

schopenhaueriana, ao mesmo tempo fiel e heterodoxa. Fiel, por não violar seu princípio 

fundador: a distinção toto genere entre Vontade/coisa em si e Representação, e a assunção da 

primeira como detentora do primado metafísico no Real. Heterodoxa, porque o próprio autor 

nunca afirmou que devêssemos conceber sua filosofia como uma hermenêutica da 

representação ou da experiência.

Entretanto, não mascaramos o fato de que, quanto mais ontologicamente se conceba a 

Vontade, maior será a tensão entre ontologia pré-crítica e epistemologia crítica, na filosofia 

de Schopenhauer. Por outro lado, se este último advertiu clara e precisamente seus leitores 

futuros acerca do caráter relacional da Vontade/coisa em si, no que tange à Representação, 

por outro, permanece verdadeiro que muito pouco foi dito sobre a primeira, sobretudo do 

ponto de vista especulativo. Acreditamos, portanto, ser mais rico e produtivo tomar a Vontade 

de um ponto de vista hermenêutico do que procurar interpretar a mesma por meio de 

tentativas de aproximações com ontologias e/ou metafísicas ditas clássicas. Claro, isto pode 



 290

ser feito, e já o foi, mas será que não se poderia antever o resultado, e assim dispensar o 

esforço e a fadiga da pesquisa? O resultado não poderia ser outro, assim pensamos, que 

encontrar ao final o que se pressupôs no início: o diagnóstico de uma filosofia contraditória e 

cindida entre antigos e modernos, entre pré-kantianos e pós-kantianos. Defendemos apenas 

que vale mais realizar um trabalho para mostrar os ganhos que uma filosofia pode ter, caso 

venha a ser interpretada de uma determinada maneira, que construir um ponto de vista a partir 

do qual uma dada obra já não tenha, teoricamente, nenhum valor. Pensamos que aqui reside 

um interesse possível para nosso trabalho: ele abre algumas reais perspectivas à filosofia de 

Schopenhauer.

Tomemos como exemplo a filosofia do jovem Nietzsche. O que se encontra na base da 

concepção nietzscheana, que enxerga em Schopenhauer um educador? Resposta: o fato da 

filosofia deste ser edificante. O que é ser edificante?507 É, se acreditamos na carta de 

Nietzsche a seu amigo von Gersdorff, acima citada, ter uma postura filosófica em que os 

conceitos não recebem sua significação meramente do entendimento ou da razão, mas direta e 

imediatamente de uma outra instância. Em linguagem schopenhaueriana: de uma percepção

interna e imediata (innern und unmittelbaren Wahrnehmung). Isto implica assumir, 

hermeneuticamente, de preferência a ôntico-ontologicamente, a metafísica da Vontade de 

Schopenhauer. Ainda, caso Rosset tenha alguma razão em atribuir à filosofia 

schopenhaueriana uma intuição genealógica, mesmo que não se considere esta última como 

fundamento de uma filosofia do absurdo como pretende ele, ainda assim, a nossa leitura 

poderia facilitar uma interlocução entre a metafísica schopenhaueriana e toda a discussão 

sobre a significação do procedimento genealógico nas primeiras obras de Nietzsche, uma vez 

que se poderia iluminar a relação entre Dioniso/Vontade e Apolo/Representação nos trabalhos 

iniciais de Nietzsche508, caso se conceba a Vontade hermeneuticamente. Enfim, apresentamos 

isso aqui apenas como um exemplo. O fato é que toda a discussão sobre uma filosofia 

genealógica, bem como sobre o sentido de um procedimento genealógico, em filosofia, talvez 

pudesse dispor como um dos interlocutores, um leitor de Schopenhauer, mesmo que dentro de 

certos limites.

Não obstante, permanece o fato de que, mesmo interpretando hermeneuticamente a 

Vontade, a filosofia de Schopenhauer tem seus limites precisos: a filosofia da identidade e a 
                                                        
507 Sobre isso, cf., além da carta acima citada: Nietzsche, “Terceira consideração extemporânea: Schopenhauer 
como educador”. In: LEBRUN, Gerard (sel. e org). Nietzsche - Obras Incompletas. Trad. Rubens R. Torres 
Filho. 4ª ed. São Paulo: Nova Cultural, 1987. Coleção Os Pensadores. Uma outra edição, esta traduzida do 
francês: “Terceira consideração extemporânea: Schopenhauer como educador”. In: Escritos sobre educação.
Trad. e sel. Noéli Correia de M. Sobrinho. 2a ed. São Paulo: Loyola, 2004.  
508 Referimo-nos ao Nascimento da tragédia e aos trabalhos que vão até Humano, demasiado humano.



 291

distinção toto genere entre Vontade e Representação. Quanto à primeira, o obstáculo parece 

ser teoricamente intransponível. Realmente, a partir dos trabalhos de Foucault e Deleuze, 

sobretudo deste último, podemos aprender que a noção de diferença, em Schopenhauer, nunca 

será passível de uma interpretação ontológica, no sentido preciso de ontologia estabelecido 

em Diferença e repetição509. De fato, diferença, em Schopenhauer, diz-se sempre do mesmo,

do idêntico, do uno: da Vontade. Todo o mundo da Representação, Rosset já anunciou, repete 

a identidade de uma e mesma Vontade que se manifesta e se desdobra em seus múltiplos 

fenômenos. Afirmar que a unidade da Vontade não é a do conceito nem a da Idéia, em nada 

resolve o problema, pois uma vez que ela não difere de si, ela jamais poderia ser tomada 

como a fonte daquilo que difere, da diferença. Em uma palavra: todo devir, em Schopenhauer, 

está submetido à idealidade do tempo, assim como toda eternidade aponta para a 

atemporalidade, isto é, a negação ou supressão do tempo. Enfim, não importa como se 

interprete, a filosofia de Schopenhauer encontra um de seus limites em sua ancoragem na 

noção de identidade. Quanto à distinção entre Vontade e Representação, o fato da fronteira 

estabelecida por Schopenhauer ter sido tão radical, dificulta sobremaneira, se é que não 

impossibilita, que se ponha a pergunta verdadeiramente genealógica. Uma solução seria, 

como defendemos, mitigar a dimensão metafísica da Vontade e acentuar sua interpretação 

hermenêutica. Tarefa que, quem sabe, venha a gerar bons frutos. Estes limites, por outro lado, 

são colocados à filosofia de Schopenhauer, por assim dizer, de fora, a partir de horizontes de 

pensamento que não são aqueles em que o autor habitou.  

Gostaríamos, no entanto, de apontar para um possível limite de nosso próprio trabalho, 

a saber, a ausência de reflexões relacionadas à moral. Ora, se a filosofia de Schopenhauer 

ganha ao ser interpretada por uma perspectiva hermenêutica, como pensamos, não seria de se 

esperar algum tipo de confirmação disso no âmbito moral? E não deveria ter sido o caso de, 

em nosso trabalho, ter-se promovido semelhante investigação? A problemática acerca da 

significação não teria, finalmente, mais afinidade com a metafísica dos Costumes que com a 

metafísica da Natureza? Sem dúvida, isto é o que honestamente pensamos. Nosso trabalho 

estaria, por assim dizer, completo, caso estendesse toda discussão nele empreendida até a 

Ética. Para isso, entretanto, teríamos que pressupô-lo como já concluído. O fato de ser 

legítima a expectativa de que uma hermenêutica da representação seja mais concreta e 

facilmente visualizada quando situada nas pesquisas em torno da moral, não dispensa sua 

                                                        
509 Cf., G. Deleuze, Diferença e repetição, São Paulo, Graal, 2006, cap.1. Para uma outra crítica radical à noção 
de identidade a partir da filosofia de Nietzsche, em particular mediante a análise da significação do eterno 
retorno, cf., P. Klossowski, Nietzsche e o círculo vicioso, Rio de Janeiro, Pazulin, 2000, pp.75-94. 



 292

ancoragem numa metafísica da Natureza. Não somos nós que assim interpretamos, mas o 

próprio Schopenhauer. Afinal, a primeira vez que ficamos sabendo que a metafísica da 

Vontade tem por tarefa investigar a significação das representações é, não gratuita e 

fortuitamente, no início do segundo Livro de O mundo, justamente aquele cujo ponto alto é a 

exposição da metafísica da Natureza. A metafísica dos Costumes, o pensamento único assim 

o exige, articula-se intimamente com as metafísicas do Belo e da Natureza, mas aquela, a dos 

Costumes, como sempre enfatizou Schopenhauer, apesar de a mais importante, não pode ser 

considerada a mais fundamental, onde os fundamentos são explicitados e investigados até 

suas articulações, implicações e limites. Portanto, pensamos que se uma leitura da obra de 

Schopenhauer pretende conceber sua fundamental noção de Vontade como uma hermenêutica 

da representação, então ela deve debruçar-se, primeiramente, com vagar e rigor sobre aquilo 

em que reside o fundamento de sua metafísica: a metafísica da Natureza. Foi isso o que 

fizemos. Se bem feito ou não, não cabe a nós, como autor, constituirmo-nos como juiz.  

Desta forma, se o trabalho poderia ganhar com o transporte dos resultados acima 

obtidos para o campo moral, não podemos esquecer que a caminhada até aqui realizada 

permanece indispensável e condição incontornável para tal deslocamento de ponto de vista. 

Por outro lado, realizar semelhante, por assim dizer, contraprova, excederia em muito as 

dimensões razoáveis de nosso trabalho. Acreditamos que este, no mínimo, dobraria de 

extensão e, assim, exigiria mais fôlego e tempo, tanto nosso quanto de nossos leitores. Ora, 

não seria mais prudente, como aqui fizemos, primeiro submetê-lo ao crivo de seus críticos 

naquilo que ele tem de fundamental para, posteriormente, no caso de ele sair-se bem neste 

exame prévio, construirmos e apresentarmos aquilo que ele teria de mais importante?

Acreditamos, sim, que a parte mais árida e existencialmente menos gratificante da pesquisa 

sobre a possibilidade de se conceber hermeneuticamente a metafísica da Vontade 

schopenhaueriana reside, justamente, na investigação de sua metafísica da Natureza. Porém, 

convenhamos, isto permanece ineludível. Portanto, caso tenha sentido, interesse ou valor o 

que ao longo do trabalho acima apresentado foi defendido, então teremos por tarefa futura e 

como continuação da pesquisa, a realização do que chamei de contraprova, isto é, a 

verificação do comportamento de nossa hipótese, quando transladada ao território da 

metafísica dos Costumes. 

Ainda uma última palavra sobre a ausência de análises acerca da verificação de nossa 

hipótese no âmbito da moral. Poder-se-ia, talvez, apontar, em nosso trabalho, para o pouco 

conteúdo positivo que agregamos à significação propriamente dita da Vontade enquanto 

instância doadora de sentido às representações. Um possível leitor poderia sentir, e com razão, 



 293

um certo incômodo por, ao fim e ao cabo, não ter tido a oportunidade de apreciar o conteúdo 

mesmo garantidor do significado oculto na e pela representação. Pensamos que este seria um 

sentimento legítimo. Entretanto, e sem que nos repitamos desnecessariamente, pediríamos que 

semelhante leitor exercitasse um pouco a virtude da paciência. Caso ele assim se sentisse, 

então, acreditamos, isto adviria do fato de o mesmo já ter aceito, pelo menos no essencial, o 

que aqui defendemos e, portanto, diríamos a ele que se trata apenas de esperar um pouco, pois 

este trabalho de apresentação e discussão do conteúdo próprio das significações exigido, em 

breve verá a luz do dia. Para os leitores que preferirem discutir o que acima foi defendido, 

então pensamos que isto confirmaria o que dissemos a pouco, a saber, que o trabalho ora 

apresentado é indispensável e pré-requisito para as discussões morais. Seja como for, a 

exposição e justificação do conteúdo mesmo das referidas significações, por encontrar-se quer 

no seio da metafísica do Belo, quer no da metafísica dos Costumes, exigiria a realização de 

uma nova tarefa, à qual estamos dispostos a enfrentar, desde que se conceda a anuência às 

argumentações basilares de nosso trabalho. Neste último caso, empreenderíamos de bom 

grado as análises de que o hipotético leitor aqui sentiu-se privado.

Assim, indubitavelmente, gostaríamos de ter desenvolvido as análises necessárias à 

comprovação de nossa hipótese de trabalho no terreno da Ética. Mas isto nem foi possível 

nem, pelas razões que ora apresentamos, julgamos recomendado ou desejável empreendê-las, 

optando por apresentar, primeiramente, nossa posição no terreno espinhoso da metafísica da 

Natureza de Schopenhauer.  

Mais ou menos a mesma objeção poderia ser-nos levantada em relação ao longo 

tratamento que dispensamos ao relacionamento entre as obras de Kant e Schopenhauer. Neste 

pormenor, acreditamos que as justificativas apresentadas no corpo do trabalho, se não falam 

por si mesmas, não saberíamos o que acrescentar a seu favor, uma vez que razões 

metodológicas, teóricas e práticas já foram mobilizadas em sua defesa, sem contar com as 

extensas citações da explícita posição do autor de O mundo. Em todo caso, julgamos que 

nosso posicionamento permanece claro: contra Philonenko e Rosset, mas com Schopenhauer, 

pensamos que a obra deste pode ser iluminada a partir, se não propriamente da filosofia de 

Kant, pelo menos da leitura e interpretação schopenhauerianas desta última. Caso queiramos 

conhecer o pensamento kantiano, não julgamos a melhor opção começar pela crítica de 

Schopenhauer a Kant. Porém, se o caso for compreender a filosofia schopenhaueriana, então 

defendemos, como de resto já mostramos acima, que se deveria levar a sério a sugestão de 

Schopenhauer no Prefácio à primeira edição de O mundo: que se deve começar a estudá-lo, 

entre outros caminhos, por sua Crítica à filosofia kantiana. Foi assim que procedemos, e os 



 294

frutos, bons ou ruins, estão aí e, se maduros, já devem ser capazes de defender-se por si 

mesmos. 

*  *  * 

Gostaríamos de concluir com uma merecida saudação a Schopenhauer e a Cioran. A 

impotência da palavra, do conceito e da teoria para apreender e revelar aquilo que só existe 

por meio de suas marcas negativas, que não se pode capturar nas malhas do sentido e que 

somente se ilumina em paradoxos, em obsessões e nostalgias do eterno foi desde muito cedo a 

morada de Cioran. O Nada, o Absurdo são, tanto para ele quanto para Schopenhauer, não 

apenas simulacros e imagens, mas igualmente sinais da presença de um limite para a 

positividade do mal, do sofrimento e da inconveniência de existir, de se ser consciente. 

O decisivo é não recuar frente ao pior, àquilo que é desde a Queda o outro nome da 

consciência, não da lucidez, pois o pior é ter consciência do que significa haver nascido, ter 

escolhido o conhecimento menos por curiosidade que por instinto de emulação, por vaidade e 

orgulho. Isso não impede, claro, que desde então estejamos presos a uma nostalgia incurável, 

a uma saudade do tempo em que não havia tempo, em que não havia história e, sobretudo, em 

que não morríamos nem nascíamos. Por outro lado, e eis estabelecida a tensão insolúvel, sem 

carne, como espírito angelical estaríamos instalados na mais entediante esterilidade. Disso 

decorre que devemos ao corpo e à sua necessidade de paixão o fato de produzirmos e, é claro, 

de sofrermos. Já que dor e lucidez são sinônimos, então o que importa é enrijecer o corpo para 

que este não dobre sob o peso do tédio, da ruína do tempo e do asco de um absoluto insosso. 

A lucidez, o desencanto, a obsessão do nada, o fascínio pelo absurdo, o excesso na recusa 

serão as cicatrizes exibidas por aqueles que sentem mais profundamente as conseqüências da 

Queda, o gosto amargo de ter de exercer o funesto e contagioso ofício de apóstolo do 

desengano. Por terem me mostrado isso: obrigado Schopenhauer; obrigado Cioran. 



 295

BIBLIOGRAFIA

Obras de Schopenhauer 

SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche Werke. Editadas e comentadas por Wolfang Frhr. 

von Lohneysen. Suhrkamp taschenbuch wissenschaft, 2003. 5 vols. As referências a essa 

edição são indicadas pelas iniciais SW, seguidas pelo número do volume (em algarismo 

romano) e da página (em arábico). 

_____. Manuscript remains. Edited by Arthur Hübscher, Translated by E. F. J. Payne, in 
Four Volumes. New York, Berg, 1989. 

_____. Metaphysik der Natur. Philosophische Vorlesungen über die gesammte Philosophie 
aus dem handschriftlischen Nachlaß, Teil II. München-Zürich, Pipper, 1984. (Edição de 
Volker Spierling)  

 _____. O mundo como vontade e representação. Trad. M. F. Sá Correia. Rio de Janeiro: 
Contraponto, 2001. 

_____. O mundo como vontade e como representação. Trad. Jair Barboza. São Paulo: 
Unesp, 2005. 

_____. Cartas desde la obstinación. Trad. Eduardo Charpenel Elorduy. México: Los Libros 
de Homero, 2008. 

_____. Crítica da filosofia kantiana. Trad. Maria Lucia M. O. Cacciola. São Paulo: Nova 
Cultura Ltda, 1999. 

_____. Fragmentos para a história da filosofia. Trad. Maria Lucia M. O. Cacciola. São 
Paulo: Iluminuras, 2003. 

_____. Sobre a filosofia universitária. Trad. Maria Lucia M. O. Cacciola. São Paulo: 
Martins Fontes, 2001. 

_____. Sobre o fundamento da moral. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

_____. Sobre a visão e as cores. São Paulo: Nova Alexandria, 2005.



 296

Outras obras consultadas 

APPEL, S. Arthur Schopenhauer. Leben und Philosophie. Dusseldorf: Artemis & Winkler, 
2007.

ATWELL, J. Schopenhauer on the character of the world: the metaphysics of will,
Berkeley and Los Angeles, California, University of California Press, 1995. 

BAILLOT, A. Influence de la philosophie de Schopenhauer en France (1860-1900). 
Etude suivie d`un Essai sur lês sources françaises de Schopenhauer. Paris: Archives 
Karéline, 1927. 

BARBERA, S. Une philosophie du conflit. Études sur Schopenhauer. Paris: PUF, 2004.

BARBOZA, J. Infinitude subjetiva e estética – natureza e arte em Schelling e 
Schopenhauer. São Paulo: Unesp, 2003. 

_____. Schopenhauer. A decifração do enigma do mundo. São Paulo: Editora Moderna, 
1997.

_____. Metafísica do belo. São Paulo: Unesp, 2003. 

_____. Três prefácios e alguns retratos: Schopenhauer e suas Fisionomias. In.: Arthur 
Schopenhauer no Brasil. Em memória dos 150 anos da morte de Schopenhauer. D. 
Redyson (Org.), João Pessoa, Ideia, 2010. 

BEISER, F. C. O desenvolvimento intelectual de Kant: 1746-1781, in: Kant, Org.: Paul 
Guyer, Idéias e Letras, Aparecida-SP, 2009 

BIRNBACHER, D. Schopenhauer. Stuttgard: Reclam, 2009. 

BÖHMER, O. Denken mit Schopenhauer. Vom Lauf der Zeit, dem wahren Wesen der 
Dinge, dem Pessimismus, dem Tod und der Lebenskunst. Zürich: Diogenes, 2007.

BONACCINI, J. A. Kant e o problema da coisa em si no idealismo alemão. Sua 
atualidade e relevância para compreensão do problema da filosofia. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará, 2003. 

BONNET, CH.; SALEM, J. (ÉD.). La raison dévoilée. Études schpopenhaueriennes. Paris: 
Vrin, 2005. 

BLOCH, E. Das Materialismus-Problem, seine Gechichte und Substanz, Frankfurt am 
Main, Suhrkamp, 1977. 

BRANDÃO, E. A concepção de matéria em Schopenhauer e o absoluto. In: SALLES, João 
Carlos (org.). Schopenhauer e o idealismo alemão. Salvador: Quarteto, 2004. 

_____. O conceito de matéria na obra de Schopenhauer. Tese de Doutorado defendida na 
Universidade de São Paulo, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Departamento de Filosofia, sob a orientação da Profª Maria Lúcia M. O. Cacciola, 2002. 



 297

_____. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer. São Paulo: Humanitas, 2009. 

BRITO, F. Finalidade do mundo. Estudos de filosofia e teleologia naturalista. Vol. I, 2ª 
Edição, Rio de Janeiro, Instituto Nacional do Livro, 1957. 

BRUM, T. O pessimismo e suas vontades. Schopenhauer e Nietzsche, Rio de Janeiro, 
Rocco, 1998. 

BUCHER, E., PAYNE, E. & KURTH, K. (orgs.). Von der aktualität Schopenhauers.
Frankfurt am Main: W. Kramer, 1972. 

CACCIOLA, M. L. M. O. Schopenhauer e a questão do dogmatismo. São Paulo: Edusp, 
1994.

CAREIL, A.F. Hegel y Schopenhauer. Madrid: La Espanã Moderna, s.d. 

CASSIRER, E. Schopenhauer. In: Les systèmes post-kantians. Lille: Presses Universitaires 
de Lille, 1983. 

DEBONA, V. Schopenhauer e as formas da razão. O teórico, o prático e o ético-místico,
São Paulo, Annablume, 2010.     

DELBOS, V. De Kant aux post-kantiens. Paris: Aubier, 1992. 

DELEUZE, G. Diferença e repetição, São Paulo, Graal, 2006. 

DESCARTES, R. Obras escolhidas. J. Guinsburg, Roberto Romano e Newton Cunha 
(Orgs.). Rio de Janeiro, Perspectiva, 2010. 

ESPINOSA, B. Ética, Lisboa, Relógio D’Água, 1992. 

_____. Tratado da reforma do entendimento, Lisboa, Edições 70, 1987. 

FERRY, L. Kant. Uma leitura das três “Críticas”, Rio de Janeiro, Difel, 2010. 

FISCHER, K. Die Welt als Erkenntnissystem. In: SPIERLING, V. (org). Materialen zu 
Schopenhauers Die Welt als Wille und Vorstellung (publicado originalmente em 
Schopenhauers Leben, Werke und Lehre. Heidelberg, 1908). 

_____. A commentary on Kant´s Critic Pure Reason, in: BECK, L. W. (Org.). The
philosophy of Immanuel Kant. A collection of eleven of the most important books on 
Kant´s philosophy reprinted in 14 volums. New York: Garland, 1976. 

GARDINER, P. Schopenhauer. México: Fundo de Cultura Econômica, 1997. 

GIL, F. (Cord.). A recepção da Crítica da Razão Pura. Antologia de escritos sobre Kant 
(1786-1844). Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1992. 

GOLDSCHMIDT, V. Schopenhauer, lecteur de Lamarck – Lê pròbleme des causes finales. 
In: Écrits. Paris: Vrin, 1984, vol. II. 



 298

GUEROULT, M. Études philosophiques, Paris, Les Belles Lettres, 1946. 

GUYER, P. (Org.). Kant. Aparecida-SP: Idéias e Letras, 2009.

GWINNER, W. Arthur Schopenhauer. Leipzig: Brockhaus, 1922. 

HAN, J. Transzendentalphilosophie als Ontologie. Würzburg: Könighausen & Neumann, 
1988.

HARTMANN, N. A filosofia do idealismo alemão. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
1960.

HEIDEGGER, M. Kant y el problema de la metafísica. México: Fondo de Cultura 
Económica, 1996. 

HEINRICH, H. Darstellung des Willens. In: Materialen zu Schopenhauers “Die Welt als 
Wille und Vorstellung” (originalmente em Das Verhältnis von Wille und Intellekt. 
Dissertação, Konigsberg, 1911). 

HIGGINS, K. M. Arthur Schopenhauer, in: Robert C. Solomon and Kathleen M. Higgins 
(Editors): Routledge History of Philosophy. Volume VI. The Age of German Idealism:
London and New York, 2004. pp. 330-362. 

HÖFFE, O. Immanuel Kant. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

HONNEFELDER, L. Scientia transcendens: die formale Bestimmung der Seindheit und 
Realität in der Metaphysik des Mittealters und der Neuzeit, Hamburgo, Meiner, 1990. 

_____. La métaphysique comme science transcendantale. Paris: Presses Universitaires de 
France (PUF), 2002. 

HORKHEIMER, M. Die Aktualität Schopenhauers. In: EBELING & LÜTKEHAUS (orgs.). 
Schopenhauer und Marx (originalmente publicado em Zur Kritik der instrumentellen 
Vernunft, 1974). 

HÜBSCHER, A. Denker gegen den Strom. Bonn: Bouvier, 1973. 

IBRI, I. A. Kósmos noetós: a arquitetura metafísica de Charles S. Peirce. São Paulo: 
Perspectiva, 1992. 

JAKYOUNG, H. Transzendentalphilosophie als Ontologie. Würzburg, Könighausen & 
Neumann, 1988. 

JAMMER, M. Conceitos de espaço: A história das teorias do espaço na física, Rio de 
Janeiro, Contraponto, 2010. 

JANAWAY, Ch. (Ed.). The Cambridge Companion to Schopenhauer. New York: 
Cambridge University Press, 2007.  



 299

_____. Self and world in Schopenhauer’s philosophy. New York: Clarendon Press. Oxford, 
2007.

KANT, I. Kritik der reinen Vernunft, 2vols. Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch 
Wissenschaft, 1974. 

_____. Crítica da razão pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 3ªEdição. 

_____. Crítica da faculdade do juízo. Rio de Janeiro, Forense Universitária, 2005; 2010. 

_____. Escritos pré-críticos. São Paulo: UNESP, 2005. 

_____. Manual dos cursos de Lógica Geral. Edição bilíngüe: alemão e português. Tradução, 
apresentação e guia de leitura de Fausto Castilho. Campinas, SP, Editora Unicamp, 2006. 

_____. Principios metafísicos de la ciencia de la naturaleza. Madrid: Alianza Editorial, 
1989.

_____. Prolegômenos a toda a metafísica futura. Lisboa: Edições 70, 1987.

_____. Realidade e existência. São Paulo: Paulus, 2005. 

KLOSSOWSKI, P. Nietzsche e o círculo vicioso, Rio de Janeiro, Pazulin, 2000. 

KOßLER, M. A única intuição – o único pensamento: Sobre a questão do sistema em Fichte e 
em Schopenhauer, in: doispontos, Curitiba, São Carlos, vol.4, n.1, pp.153-173, Abril, 2007.

LACHIÈZE-REY, P. L´Idéalisme kantien. Paris: Vrin, 1950. 

LEBRUN, G. Kant e o fim da metafísica. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

______. Sobre Kant. São Paulo: Iluminuras, 1993. 

_____. A filosofia e sua história, São Paulo, Cosacnaify, 2006. 

LeFRANC, J. Compreender Schopenhauer. Petrópolis: Vozes, 2005. 

LINHARES, O. B. Realismo e idealismo transcendentais na “Dissertação de 1770”, in: Kant 
e o kantismo. Heranças inerpretativas. pp.56-87, Célia Aparecida Martins e Ubirajara 
Rancan de Azevedo Marques (Orgs.), Marília, SP, Ed. Brasiliense, 2009. 

LOPARIC, Z. A semântica transcendental de Kant, Campinas-SP, Coleção CLE, Volume 
41-2005.

MAIMON, S. Essai sur la philosophie transcendantale. Paris: Vrin, 1989. 

MALTER, R.; SEELIG, W. & INGEKAMP, H.-G. (orgs.). Schopenhauer in der 
internationalen Discussion. Frankfurt am Main: W. Kramer, 1988 (Schopenhauer-Jahrbuch, 
vols. 69).



 300

MANN, Th. Schopenhauer. In: Adel des Geistes. Oldenburg: Fischer, 1967. 

_____. Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Madrid: Alianza Editorial, 2000. 

MARGUTTI, Paulo. Iniciação ao silêncio. Análise do Tractatus de Wittgenstein, São 
Paulo, Loyola, 1998. 

MARKET, O. Prefácio à Edição Portuguesa. Kant e a Recepção da sua obra até aos alvores 
do século XX, in: Recepção da Crítica da Razão Pura, Fundação Calouste Gulbenkian, 
Lisboa, 1992. 

MATTOS, F. C. Da teoria à liberdade: a questão da objetividade em Kant. São Paulo: 
am, 2009. 

METHLING, A. Das Realitätsproblem im Denken Schopenhauer: eine Untersuchung zur 
Struktur seines Systems, Aachen, Verlag Schaker, 1993. 

MÖBUß, S. Schopenhauer für Anfänger. Die Welt als Wille und Vorstellung. Eine Lese-
Einführung. München: Deutscher Taschenbuch Verlag (dtv), 2006. 

MORGESTERN, M. Schopenhauers Philosophie der Naturwissenschaften, Bonn, Bouvier 
Verlag, 1985. 

MÜLLER, K. Crítica às provas de Deus e fé na razão prática - Indícios de um subtexto das 
teologias kantianas. In: Kant e a teologia. Georg Essen e Magnus Striet [eds.], São Paulo, 
Loyola, 2010. 

NIETZSCHE, F. Nietzsche, Kritische Sämtliche Briefe -- KSB --, II, pp. 159-160. Trad. 
sugerida pelo professor Rogério Lopes ao professor Gustavo Costa, a quem devo o 
conhecimento da referida carta e a quem aqui presto meus agradecimentos. 

_____. “Terceira consideração extemporânea: Schopenhauer como educador”. In: LEBRUN, 
G. (sel. e org). Nietzsche - Obras Incompletas. Trad. Rubens R. Torres Filho. 4ª ed. São 
Paulo: Nova Cultural, 1987. 

LOPES, R. Ceticismo e vida contemplativa em Nietzsche, Tese de Doutorado defendida na 
Universidade Federal de Minas Gerais, Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 
Departamento de Filosofia, sob a orientação da Prof. Dr. José Raimundo Maia Neto, 2008. 

OLIVEIRA, M. A. A filosofia na crise da modernidade. São Paulo: Loyola, 1990. 

PATON, H. J. Kant’s metaphysic of experience, Lightning Source, 2008. 

PEREZ, D. O. Kant no Brasil. São Paulo: Escuta, 2005. 

_____. Kant e o problema da significação, Curitiba, Ed. Champagnat, 2008. 

PHILONENKO, A. Schopenhauer - Une philosophie de la tragédie. Paris: Vrin, 1980. 

_____. Schopenhauer critique de Kant. Paris: Les Belles Lettres, 2005. 



 301

POL DROIT, R. (org.). Présences de Schopenhauer. Paris: Grasset, 1988. 

POPKIN, R. História do ceticismo de Erasmo a Spinoza, Rio de Janeiro, Francisco Alves, 
Trad. Danilo Marcondes, 2000. 

PUECH, M. Kant et la causalité, Paris, Vrin, 1990. 

REDYSON, D. (Org.). Arthur Schopenhauer no Brasil. Em memória dos 150 anos da 
morte de Schopenhauer, João Pessoa, Ideia, 2010. 

_____. Metafísica do sofrimento do mundo. O pensamento filosófico pessimista, João 
Pessoa, Idéia, 2009. 

ROHDEN, Valério. O sentido do termo Gemüt em Kant, in: Kant no Brasil, São Paulo: 
Escuta, 2005. 

RICONDA, G. Schopenhauer interprete dell´occidente, Milão, Mursia (Gruppo Editoriale), 
1986.

ROCHAMONTE, C. Metafísica e moralidade na Filosofia de Schopenhauer. Dissertação de 
Mestrado em Filosofia defendida na Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Centro de 
Ciências Humanas, Letras e Artes. Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2010. 
Orientador: Prof. Dr. Jaimir Conte. 
    
ROSSET, C. Écrits sur Schopenhauer. Paris: Presses Universitaires de France (PUF), 2001. 
_____. Schopenhauer, philosophe de l´absurde. Paris: QUADRIGE/PUF, 1994. 

ROUSSET, B. La doctrine kantienne de l´objectivité. Autonomie comme devoir et 
devenir. Paris: Vrin, 1967. 

RUFFING, M. O sujeito do conhecimento - o objeto da ação: a “passagem”, identidade e 
diferença na filosofia de Arthur Schopenhauer, in.: Cadernos de filosofia alemã XIII, pp.11-
28. Publicação semestral do Departamento de Filosofia - FFLCH-USP, Jan-Jun. 2009. 

SAFRANSKI, R. Schopenhauer und Die wilden Jahre der Philosophie. Eine Biographie.
Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag, 2001.

_____. Schopenhauers Kritik der Physikotheologie. In: SPIERLING, V. (org.). 
Schopenhauer im Denken der Gegenwart.

SALLES, J. C. (org.). Schopenhauer e o idealismo alemão. Salvador: Quarteto, 2004. 

SCHAEFER, A. Die Schopenhauer-Welt. Berlim: Berlim Verlag, 1981.  

_____. Probleme Schopenhauers. Berlim: Berlim Verlag, 1984. 

SCHMIDT, A. Schopenhauer und der Materialismus. In: EBELING & LÜTKEHAUS (orgs.). 
Schopenhauer und Marx (originalmente publicado em Drei Studien über Materialismus. 
Munique: Carl Hanser, 1977).  



 302

SCHÖNDORF, H. Der Leib im Denken Schopenhauers und Fichtes. Munique: Berchman, 
1982 (Müchener Philosophische Studien, vols. X).  

SCHULZE, G. E. Kritik der theoritischen Philosophie, vol.II, Bruxelas, Culture et 
Civilisation, 1973. 

SIMMEL, G. Schopenhauer y Nietzsche. Un ciclo de conferencias. Ediciones Espuela de 
Plata, 2004. 

SMITH, P. J. O Ceticismo de Hume, São Paulo, Loyola, 1995. 

SIPRIOT, P. (org.). Schopenhauer et la force du pessimisme. Paris: Rocher, 1988.

SPIERLING, V. (org). Materialen zu Schopenhauers “Die Welt als Wille und 
Vorstellung”. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984. 

_____. Arthur Schopenhauer zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag GmbH, 2002. 

SIEWERTH, G. Grundfragen der Philosophie im Horizont der Seinsdifferenz.
Dusseldorf: Verlag L. Schwann, 1963. 

STIEGLER, B. Refaire le Cogito: Schopenhauer et le commencement cartésien, pp.63-78, in: 
Ch. Bonnet et Salem (Éd.), La raison dévoilée. Études schopenhaueriennes, Paris, Vrin, 
2005.

STOLLBERG, J. “Das Tier, das du jetzt tötest, bist du selbst...” Arthur Schopenhauer 
und Indien. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2006. 

STOSCH, Klaus von. Criticismo transcendental e a questão da verdade. In: Kant e a teologia.
Georg Essen e Magnus Striet [eds.], São Paulo, Loyola, 2010.      

SUAREZ, F. Disputaciones metafísicas I. Disp. I-VI. Madrid: Gredos, 1960. 

TORRES FILHO, R. R. O espírito e a letra. A crítica da imaginação pura em Fichte. São 
Paulo, Ática, 1985. 

_____.Ensaios de filosofia ilustrada. São Paulo: Iluminuras, 2004. 

URDANIBIA, J. (Coord.). Los antihegelianos: Kierkegaard y Schopenhauer. Barcelona: 
Anthropos, 1990. 

VAIHINGER, H. The philosophy of as if, Routledge-USA, 2008. 

_____. Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Auflage, 
Stuttgart/Leipzig/Berlin, Union Deutsche Verlagsgesellschaft, 1922. 

VAZ, H. C. DE LIMA. Escritos de filosofia III. Filosofia e cultura. São Paulo: Loyola, 
1997.

_____. Escritos de filosofia VII. Raízes da modernidade. São Paulo: Loyola, 2002.



 303

VETO, M. O nascimento da vontade. São Leopoldo: Unisinos, 2005. 

VLEESCHAUWER, H. J. De. La déduction transcendentale dans l´Oeuvre de Kant, New 
York, Garland Publishing, 1976.

WEIMER, W. Schopenhauer. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1982 (Erträge 
der Forschung). 

WITTGENSTEIN, L. Tractatus logico-philosophicus, São Paulo, Edusp, 1993. 

YOUNG, J. Schopenhauer. London and New York: Routledge, 2005. 

ZELLER, E. Schopenhauer. In: SPIERLING, V. (org.). Materialen zu Schopenhauers “Die 
Welt als Wille und Vorstellung” (originalmente publicado em Geschichte der deutschen 
Philosophie seit Leibniz, Munique, 1873).

   


	TESE RUY pre- texto
	TESE RUY parte 01
	TESE RUY parte 02
	TESE RUY conclusao
	TESE RUY bibliografia

