PUC-SP

PONTIFiCIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO
PUC-SP

Ruy de Carvalho Rodrigues Junior

Schopenhauer: uma filosofia do limite

DOUTORADO EM FILOSOFIA

SAO PAULO
2011



'm:.-.:l.;i‘"
PUC-SP

PONTIFiCIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO
PUC-SP

Ruy de Carvalho Rodrigues Junior

Schopenhauer: uma filosofia do limite

DOUTORADO EM FILOSOFIA

Tese apresentada a Banca Examinadora como
exigéncia parcial para obtencdo do titulo de
Doutor em Filosofia pela Pontificia Universidade
Catolica de Sao Paulo, sob a orientacdo do Prof.
Doutor Ivo Assad Ibri.

SAO PAULO
2011



BANCA EXAMINADORA




A Verénica de Oliveira, Rui de Carvalho (in memoriam) e José
Alberto de Oliveira.



AGRADECIMENTOS

A Verdnica e Virna de Oliveira, por seu amor, sua for¢a e determinagao.

A Sara de Paula, por tornar minha caminhada possivel e alegre, bem como por sua
participagdo na leitura e formatagdo do texto final

Ao Eduardo, Artur e Leticia Gomes, por vocés existirem.

Ao Prof. Dr. Ivo Assad, que acreditou desde o primeiro momento na viabilidade deste
trabalho, permitindo que sua execucdo pudesse ser feita de maneira tranquila, bem como por
sua compreensdo das dificuldades que enfrentei em sua realizagdo.

Ao Gustavo Costa, por sua dedicacdo, sua leitura atenta e critica da primeira versdo do
trabalho, assim como por sua amizade e ombro amigo em momentos delicados.

Ao Prof. Dr. Carlos Arthur R. do Nascimento, pela leitura generosa de uma parte do trabalho.
A Marilia Bezerra, pela amizade.

Ao Luvercy Rodrigues, pelas audi¢des aos domingos.

Ao Ayrton Pessoa, por sua inigualavel sensibilidade.

A Catarina Rochamonte, por todo o apoio e gentileza.

Aos membros do Apoena, Daniel Carvalho, William Mendes, Eduardo Lima e Rogério
Moreira, pelo incentivo e honestidades intelectuais.

Ao Marcos Edson, com quem aprendi que o ser humano tem uma coceira na alma... e
acreditei.

A Adriana Gurgel, por sua participagio direta na minha ida a Sao Paulo.

A Eliana Paiva, pela amizade e incentivo.

Ao Luis Carlos, pela amizade e pelas conversas sinceras € honestas que tornaram o doutorado
menos dolorido.

Ao Fabien e Lilia Lins, pela leveza e alegria contagiantes.

A Siméia, por sua atengdo, presteza ¢ infatigavel gentileza.

Ao Alcides e Lisi, pelas conversas estranhas.

Ao Laerte, Elder, Renato, Jamir, Bosco e André, pelo bom comego.

A Capes, sem a qual este trabalho no poderia ter sido realizado.

Aos funcionarios e professores da Universidade Estadual do Ceard, por todo o apoio e

compreensao.



O limite é o mistério do fendmeno, o mistério da forca,
da felicidade, da fé, e da missdo de afirmar-se como
minusculo ser humano num universo.

(Robert Mussil)



RESUMO

A presente tese tem por objetivo apresentar e justificar a hipotese de que a nogdo de Vontade
na filosofia de Schopenhauer ¢ melhor compreendida quando considerada como uma
hermenéutica da Representagdo. Ela defende que o didlogo com a parte tedrica da filosofia
kantiana, assim como a distingdo operada por Schopenhauer entre ser subjetivo e objetivo e
considerag¢do subjetiva e objetiva sdo fundamentais na constru¢do do pensamento unico de
Schopenhauer. Analisando a relagdo entre filosofia e sabedoria no pensamento deste ultimo
propde-se, através da nogdo de passagem (Ubergang) e do que chamamos de fese da
inteligibilidade inversa na Metafisica da Natureza e no processo de objetivacdo da Vontade
no mundo, interpretar a filosofia de Schopenhauer como uma filosofia do limite. Esta deve,
entdo, tornar possivel a articulagdo tanto da relacdo entre Vontade e Representacdo quanto da
filosofia com aquilo que se poderia chamar de sabedoria.

Palavras-chave: Vontade, Representacdo, Passagem, Limite.



ABSTRACT

The purpose of the present study is to introduce and justify the hypothesis that the notion of
Will in Shopenhauer’s philosophy is better understood when considered as a hermeneutics of
Representation. It is defended that the dialogue with the theoretical part of Kant’s philosophy,
as well as its distinction, operated by Schopenhauer as objective and subjective being and
subjective and objective consideration are fundamental issues while constructing
Schopenhauer’s single thought. By analyzing the relationship between the philosophy and
wisdom of Schopenhauer’s thought, through the notion of transition (Ubergang) and through
what we call reverse intelligibility thesis on Metaphysics of Nature and on the process of the
objectification of the Will in the world, we intend to interpret Schopenhauer’s philosophy as
the philosophy of limit. This way, we would make possible the articulation of both the
relationship between Will and Representation, and the philosophy with what could be named
as wisdom.

Key-words: Will, Representation, Transition, Limit.



SUMARIO

Principais abreviaturas e traducdes utilizadas

PARTE I - DEMARCACOES DE UMA FILOSOFIA DO LIMITE

INErOAUCAO..........ceeiiiiiieiiee et e et e e e e e e e e e aeraanaaeeeas

Capitulo 1 — Entre conhecer € compreender ............cocceeveeiieenieniiienieeieenie e
1.1 Abrindo-8€ a0 SENtIAO....c..cevuiriiiriiiiiiieiiete e

1.2 A CAMINNO A€ O MURAO ... e eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeens

Capitulo 2 — A cicatriz dOZMALICA. ........eevuiieiieriieeiieeie ettt
2.1 Realismo e idealismo: ameaga em duas frentes............ooceveeeeveeeciieeiieeceieen,

2.2 Matéria: entre Ser subjetivo € Ser ODJetiVO.....ccviveveeeeiiieeieeeiieecee e

PARTE II - EM DIRECAO A UMA FILOSOFIA DO LIMITE E DO
MISTERIO

Consideracoes INICIais.................ooooviiiiiiiiiii e
Capitulo 3 — NOVAMENLE O €777 Si.....ccecveieeiiieiiieeiieeriee ettt saeeesree e
3.1 O acesso a Critica da VAZAO PUFA.........ccueeeeeeeeeeeeeeiieeeieeeeieeeeveeeeaeeeseeennees
3.2 A coisa em si na Critica da raz@o PUFQ...............ccceeeceeeceesoeesiieiieeiesieeiens
3.2.1 A coisa em si nos Prefacios de 1781 € 1787....cccoevveviiiiieniieiieiieeieee,
3.2.2 A caminho da Estética transcendental...................ccccoecevvenceenencineenennenne.

3.2.3 A coisa em si na Estética transcendental...............ouueeeeeeeeeeeeeeeeieeeeaeaeaaenen.

Capitulo 4 — De Kant a Schopenhauer: analogia, mistério e limite......................
4.1 Em busca da analogia.............cc.cocueeeuieciieiiieiiesieecieeeee et

4.2 Analogia: por uma filosofia do miSterio...........cccevvueevcveencrieeciieeieeeieeeenn

11



4.3 Matéria: por uma filosofia do limite..............ccoueeveuieeviieeiiieeiieeieeeee e,

Conclusio

Bibliografia...........cocooiiiiii e

10



PRINCIPAIS ABREVIATURAS E TRADUCOES UTILIZADAS

SCHOPENHAUER, Arthur. Sdmtliche Werke. Editadas e comentadas por Wolfang Frhr.
von Lohneysen. Suhrkamp taschenbuch wissenschaft, 2003. 5 vols. As referéncias a essa
edicdo sdo indicadas pelas iniciais SW, seguidas pelo nimero do volume (em algarismo
romano) e da pagina (em arabico).
1. O mundo - O Mundo como Vontade e como Representacio
Die Welt als Wille und Vorstellung, SW, 1
. O mundo como vontade e como representagdo. Trad. Jair Barboza. Sao Paulo: Unesp,
2005.

. O mundo como vontade e representagdo. Trad. M. F. Sa Correia. Rio de Janeiro:

Contraponto, 2001.

2. Complementos — Complementos a O mundo como Vontade e como Representacio

Die Welt als Wille und Vorstellung, SW, 11.

3. Sobre a quadrupla raiz — Sobre a Quadrupla Raiz do Principio de Razao Suficiente

Uber die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde, SW, I11.

4. Parerga — Parerga e Paralipomena

Parerga und paralipomena, SW, 1V, V.

5. Manuscript — Manuscript Remains
Manuscript remains. Edited by Arthur Hubscher, Translated by E. F. J. Payne, in Four
Volumes. New York, Berg, 1989.

6. Apéndice — Apéndice a O mundo - Critica da Filosofia Kantiana.

Apéndice. Critica da filosofia kantiana, in: O mundo como vontade e como representagdo.
Trad. Jair Barboza. Sao Paulo: Unesp, 2005.

. Anhang. Kritik der kantischen Philosophie, in: SW, 1.

11



7. Fragmenos — Fragmentos para a Historia da Filosofia
Fragmentos para a historia da filosofia. Trad. Maria Lucia M. O. Cacciola. Sao Paulo:
Iluminuras, 2003.

. Fragmente zur Geschichte der Philosophie, in: SW, IV.

8. Critica — Critica da Razao Pura
Kritik der reinen Vernunft, 2vols. Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 2004.
. Critica da razdo pura. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 3*Edi¢do, 1994.

12



Nota sobre as traducdes e citacoes

No presente trabalho, as citagdes no corpo do texto estdo em portugués. Em algumas notas de
p¢ de pagina, quando julguei necessario, reproduzi o texto na lingua original em que o mesmo
foi escrito, quase sempre o alemio. Nas citagcdes em alemdo eu adotei a grafia do original.
Sigo, sempre que possivel, as tradugdes da Prof*. Dr. Maria L. Cacciola e do Prof. Dr. Jair
Barboza dos textos schopenhauerianos. Quando das citagdes de outros autores por parte de
Schopenhauer, reproduzi as citagdes integralmente. Nos casos ndo contemplados acima, as

traducgdes sdo de minha inteira responsabilidade.

13



PARTE I - DEMARCACOES DE UMA FILOSOFIA DO LIMITE

14



INTRODUCAO

O presente trabalho € o resultado de uma longa visitacdo a filosofia de Schopenhauer.
Hé pelo menos dez anos, em salas de aula ou fora delas, dialogamos com o autor de O mundo
sobre os mais diversos temas. Entretanto, para falar francamente, apenas tardiamente
pensamos na possibilidade de apresentar nossas inquietacdes, constantes nesse convivio com
Schopenhauer, em um suporte académico, em forma de tese de doutorado. Acreditdvamos
que, assim como desde muito tempo acontece em relagdo a Cioran, nosso relacionamento com
Schopenhauer ficaria restrito ao 4mbito privado e ao circulo de amigos de longas datas. E que
a descoberta da filosofia schopenhaueriana teve para nés o sentido de um bom encontro, de
um aumento da poténcia de existir, como pretendia Spinoza. Ler Schopenhauer foi como
reencontrar um amigo que pensavamos perdido e um tipo de mestre que sabemos ser
rarissimo, um mestre que edifica e educa, no sentido de Nietzsche. Isto porque, para
Schopenhauer, a filosofia ndo exclui nem dispensa a sabedoria, ndo pretende substituir uma
vis@o de mundo (Weltanschauung) por uma teoria (theoria). Nisso, na relagdo entre filosofia e
sabedoria, numa filosofia que nunca esquece que nio pode nem deve pretender conhecer e
explicar tudo, reside, segundo pensamos, o maior mérito da obra de Schopenhauer.

Na verdade, parece ser mesmo no encontro entre sabedoria e filosofia que tudo se
joga, e talvez alguma coisa se perca, no pensamento de Schopenhauer. Trata-se, de certa
forma, de nlo renunciar a pensar o pior, mesmo que no percurso do pensamento algo fique
para tras e, talvez, também algo acabe por ser recusado. Aquilo que se recusa e a que se
renuncia pronuncia o nome desta filosofia e gesticula algo na direcdo do seu valor. Recusa-se
0 conhecimento do interior dos fenomenos do mundo, mas ndo se renuncia a pensar a sua
significagdo. O veto a toda pretensdo de conhecimento da esséncia do mundo ndo conduz a
renuncia ao pensamento do sentido imanente a todas as coisas.

A filosofia de Schopenhauer nao sublima o mistério, ndo pretende nega-lo e tampouco
supera-lo ou resolvé-lo. Sua postura diante do incognoscivel parece mesmo diferir tofo genere
daquela adotada por seu mestre de Konigsberg. A sua consciéncia da finitude humana reflete-
se na constru¢do de um pensamento que nunca esquece que a filosofia ndo detém a ultima
palavra, nem deveria tentar uma explicagdo ultima do mundo. O sentido de tal conhecimento,
a significagcdo profunda do mundo ndo podendo, segundo ele, ser exaustivamente conhecidas.

Para Schopenhauer, que o mundo exista, seja cognoscivel enquanto representagdo, nao

15



constitui o verdadeiro problema da filosofia, mas sim que nosso mundo seja tdo triste e que
nele perecamos sempre.

Defendemos que a obra do autor de O mundo revela uma dificil articulacdo entre
aquilo que se pode conhecer e aquilo que se pode compreender e que sua tese de que o mundo
deve ser concebido como Vontade ¢ como Representagdo poderia ser também interpretada
tomando-se a Vontade como uma espécie de hermenéutica da Representa¢do, ou uma
hermenéutica da experiéncia. Isto ¢ o que apresentamos neste trabalho como uma hipotese
para se tentar compreender a complexa articulagdo entre Vontade e Representacdo na obra de
Schopenhauer. Semelhante intuicdo pode também ser encontrada nos trabalhos de alguns
intérpretes da filosofia schopenhaueriana sem, no entanto, que a tenham investigado ou
explorado conforme a importancia que lhe imputamos devida. Assim, R. Safranski, S.
Barbera, A. Philonenko, J. Young, Ch. Janaway, J. Atwell e o proprio Nietzsche, parecem ter
vislumbrado a possibilidade de se conceber o pensamento de Schopenhauer a partir da tensao
entre conhecimento e pensamento, explicacdo e significagdo, mesmo que nao tenham levado
adiante semelhante viés interpretativo. Safranski e Barbera, chegam mesmo a referir-se
explicitamente a filosofia schopenhaueriana como uma hermenéutica. O primeiro,
encontrando nela uma hermenéutica da existéncia (Daseinshermeneutik); o segundo, a
designando de hermenéutica da experiéncia (herméneutique de l’expérience). Ambos, porém,
ficam nisso, ndo apresentam nem como chegaram as suas teses nem as implicacdes das
mesmas. Young e Janaway, que nesse ponto dialogam com Atwell, quando interpretam a
significagdo de coisa em si e de pensamento unico, inclusive a partir do epistolario
schopenhaueriano, igualmente parecem ter intuido a possibilidade de se conceber a filosofia
de Schopenhauer por um viés hermenéutico. Porém, talvez por seus interesses apontarem para
uma outra direcdo, semelhante possibilidade ndo parece ter sido suficientemente explorada.
Em todo caso, a propria ponte construida entre os Livros I e Il de O mundo como vontade e
como representagdo ja seria sintomatica da leitura que concebe a Vontade como instancia de
significacdo da Representacdo. O estudo comparativo dos tomos I e II de O mundo, bem
como uma analise do ensaio Sobre a Vontade na natureza e o segundo volume dos Parerga e
paralipomena atestariam com maior profundidade a tese que ora defendemos.

Acreditamos serem de conhecimento publico as dificuldades envolvidas na articulagdo
entre Representacdo ¢ Vontade, na filosofia schopenhaueriana. Sabe-se que, na famosa carta a
seu discipulo Frauenstiddt (21 de agosto de 1852), Schopenhauer reafirma, categoricamente,
aquilo que ja havia dito tanto nos Complementos a O mundo como no tomo II de Parerga e

paralipomena, a saber: que a coisa em si, tomada como Vontade, somente pode ser dita em
16



relagcdo a Representacdo, portanto, em relagdo as suas proprias manifestagoes. Assim, a coisa
em si, concebida de maneira absolutamente independente do sujeito, permanece insondavel,
incognoscivel e mesmo impensavel. Mas isto, claro, ndo elimina os problemas em sua
metafisica da Vontade, apenas os desloca, pois se a Vontade somente se diz em sua relacio
com a Representacdo, entdo parece, finalmente, que nunca deixamos o solo desta ultima e,
assim, a analogia entre esta e a Vontade deve ser repensada com grande vagar e detalhe.
Reconhece-se também que este tema hd muito vem sendo utilizado como plataforma de
langamento de inimeras criticas a obra de Schopenhauer. Filosofia contraditéria, paradoxal,
ambivalente ou ambigua s3o algumas das acusagdes infligidas ao pensamento
schopenhuaeriano. No seio de tais posi¢cdes residiria, entre outras coisas, o estatuto do
procedimento analdgico utilizado de diferentes maneiras por Schopenhauer como forma de
apresentacdo de seu pensamento unico. Uma outra fonte de dificuldades podemos encontrar
na propria teoria da representacdo de Schopenhauer, a qual, segundo alguns intérpretes,
apresentaria problemas insoliveis em seu nucleo mais intimo: a no¢do de matéria, por
exemplo. Como se pode facilmente constatar, os obstaculos a quem se dedica a compreender
o pensamento do autor de O mundo sdo enormes, mesmo em relagdo as teses centrais de sua
filosofia.

Defendemos aqui que a interpretacdo da Vontade como uma hermenéutica da
representagdo exige que se leia, atentamente, a tese schopenhaueriana da disting@o entre ser
subjetivo e objetivo, bem como sua diferenciacio entre consideragdo subjetiva e objetiva do
mundo. O erro mais comum, acreditamos, ¢ tomar ser objetivo por consideragdo objetiva,
como se a considerag¢do subjetiva ndo residisse, também ela, na pergunta pelo ser objetivo das
coisas. Schopenhauer ¢é claro a este respeito, ainda que apresente sua posi¢do, mais
persuasivamente, apenas nos Complementos a O mundo, € mesmo assim de maneira um tanto
sutil. Trata-se, fundamentalmente, de uma distin¢cdo entre metafisica e epistemologia: a
primeira, enquanto interrogacdo pelo ser subjetivo das coisas, € a segunda, enquanto
investigacdo da possibilidade do conhecimento objetivo das mesmas, de sua objetividade. Por
ser subjetivo dos fendmenos devemos entender, segundo Schopenhauer, a Vontade, a coisa
em si tomada como Vontade; e por ser objetivo dos mesmos, o conhecimento verdadeiro
(objetivo) destes por parte do sujeito. Assim, as consideragcoes subjetiva e objetiva dos
objetos complementar-se-iam ao oscilarmos a perspectiva epistemoldgica, ora tematizando-os
do ponto de vista do sujeito da investigagcdo, ora a partir dos objetos, residindo seu ser

objetivo no ponto de conexao entre tais consideragoes.

17



Portanto, as consideragcoes subjetiva e objetiva dos fendmenos dar-nos-iam um
conhecimento ¢ uma explicacdo acerca do ser objetivo destes, mas nada nos diriam,
fundamentalmente, sobre seu ser subjetivo, ou seja, sobre seu sentido ou sua significagdo
profundas. Para isso ter-se-ia que adotar uma outra estratégia, ndo mais epistemoldgica, mas
propriamente metafisica. Semelhante estratégia, por sua vez, além do argumento por analogia
acima referido, encontrariamos tanto no segundo livro de O mundo, quanto em Sobre a
Vontade na natureza, nos Complementos a O mundo, em Sobre a liberdade da Vontade e
ainda no tomo II de Parerga, e poderia ser chamada, como fizemos neste trabalho, de fese da
inteligibilidade inversa. Trata-se da relacdo invertida entre explicacdo e compreensdo em
relagdo a causalidade, e que permitira a Schopenhauer tentar compreender, analogicamente, a
causa partindo do motivo, ou 0 motivo como causa. A tese, apesar do autor ndo a nomear
como aqui fizemos, ¢ conhecida: como podemos explicar a causa mas ndo compreendemos
bem seu sentido e, inversamente, compreendemos bem a significagdo da motivagdo mas nio a
explicamos satisfatoriamente, entdo, tenta-se articular explicagdo e compreensdo no ponto
certo, para assim podermos tentar explicar a agdo do motivo e compreendermos a causa desde
dentro. Aqui residiria, entre outras coisas, a ilusdo do livre arbitrio, pois como todos
acreditamos compreender, imediatamente, o sentido de nossas acdes, mas desconhecemos a
explicagdo para as mesmas, entdo facilmente acreditamo-nos livres. Inversamente, como
conhecemos razoavelmente bem o funcionamento da relagdo entre causa e efeito na natureza
inorganica, mas ndo compreendemos sua intima significacéo, temos dificuldade em acreditar
na existéncia de uma significagdo moral do mundo. Enfim, também naquilo que
denominamos de fese da inteligibilidade inversa, residiria a chave para se poder ler a nog¢ao
de Vontade schopenhaueriana como uma hermenéutica da representa¢do.

Assim, para podermos apresentar nossa tese de que a Vontade deve ser concebida
como a instancia de significagdo da experiéncia, na filosofia de Schopenhauer, serdo de
fundamental importancia: as distingdes entre ser e consideragdo das dimensdes subjetiva e
objetiva do Real, a tese da inteligibilidade inversa, a analise do procedimento analdgico e a
nogdo de /imite que, por assim dizer, sobrevoa toda a visdo de mundo schopenhaueriana. Para
este ultimo passo, precisaremos revisitar a significagdo da no¢do de matéria na obra
consolidada de Schopenhauer. E que semelhante nogio representa o ponto mesmo de conexao
entre o ser subjetivo (metafisica) e o ser objetivo (epistemologia) dos fendmenos, bem como,
enquanto condi¢do fundamental (Grundbedingung) da representagdo em geral, seu andaime
fundamental (Grundgeriist), é o suporte ineliminavel de todo o mundo concebido como

representacdo. Dai que a pergunta pelo sentido e papel da nocdo de matéria na filosofia de
18



Schopenhauer termine por ser incontornavel segundo nossos propositos. Mostraremos como a
distingdo schopenhaueriana entre sujeito cognoscente e objeto, por um lado, e sujeito puro e
matéria, por outro, exigird a subsequente distingdo entre formas gerais da representagdo e
condicoes fundamentais da representa¢do, ou ainda, implicard naquilo que denominamos de
formas gerais das representagdes especificas e condi¢oes fundamentais da representa¢do em
geral. Com isso, conforme a exposi¢do a seguir, poderemos apresentar a metafisica da
Vontade de Schopenhauer como uma hermenéutica da representa¢do, mais ainda, conceber a
filosofia schopenhaueriana como uma filosofia do limite.
* ok k

A presente tese estd estruturada em duas partes e quatro capitulos. Na primeira parte,
apresentamos os principais problemas hermenéuticos colocados ao intérprete da filosofia de
Schopenhauer, a partir de uma detalhada discusso acerca daquilo que € exigido pelo proprio
autor de O mundo, como condig@o para a correta compreensdo do sentido profundo de sua
obra. Estudamos com paciéncia e minucia as recomendacdes schopenhauerianas apresentadas
tanto nos Prefdacios a O mundo, como no Apéndice a este. Discutimos a significacdo, o
alcance, os limites e os problemas envolvidos em sua inten¢@o de construir um pensamento
unico. Seguimos Schopenhauer em sua interpretacdo das convergéncias e divergéncias em
relagdo a filosofia kantiana e mostramos as principais dificuldades oriundas do confronto
destas duas filosofias. Na segunda parte, a mais importante do trabalho, procuramos mostrar
em que sentido podemos aceitar e em que pensamos dever rejeitar as auto-interpretagdes
schopenhauerianas no que se refere a filiagdo kantiana de sua filosofia; depois, a partir de uma
leitura particular da obra do autor de O mundo, levantamos a pretensdo de conceber sua
fundamental nocdo de Vontade como uma Hermenéutica da Representagdo ou da
Experiéncia. Isto tornard possivel repor a relagdo entre Vontade e Representagdo como a
articulagdo entre significacdo e explicagdo e, assim, a conceber a filosofia de Schopenhauer
como uma filosofia do mistério e do limite.

Nosso primeiro capitulo consiste, em linhas gerais, numa apresentagdo dos principais
pontos de partida da filosofia schopenhaueriana, juntamente com o mapeamento dos
importantes problemas envolvidos na mesma. Mostramos que o préprio autor nos fornece
fortes indicagdes de como deveriamos abordar sua obra e que tais apontam,
fundamentalmente, para duas portas de entrada: uma metodoldgica, implicada na polimorfa
nog¢do de pensamento unico (einziger Gedanke); e outra teodrica, situada no improvavel ponto
de contato entre a sabedoria védico-platonica e a filosofia transcendental, sobretudo em sua

vertente teorica. Mostramos que ambas as chaves de leitura deixam-se perpassar por
19



problemas de varias ordens e que terminam por provocar complexificacdes ineludiveis em sua
teoria da representagdo. Procuramos mostrar, metodoldgico-teoricamente, que parte das
acusagoes e criticas a filosofia schopenhauerianas podem ser suavizadas: 1) a partir de uma
leitura ndo genética, mas conceitual, das edi¢oes consolidadas das obras de Schopenhauer; e
2) por uma interpretagdo da relagdo entre Vontade e Representacdo como articulagido entre
significa¢do e explicagdo, o que nos conduzira a conceber a nog¢do de Vontade como uma
espécie de hermenéutica da representa¢do ou da experiéncia.

No segundo capitulo, apresentamos os principais problemas advindos das posi¢des
metodoldgica e tedrica de Schopenhauer. Mostramos como e em que sentido a nog¢do de
matéria estara no centro das discussdes € como sua correta significagdo serd fundamental na
inteleccdo do sentido das nog¢des basilares de Representacdo ¢ Vontade na obra de
Schopenhauer. Com isto, encerramos a primeira parte do trabalho e passamos, na segunda,
para a tentativa de solu¢do dos problemas levantados na primeira parte, chegando assim a
compreensao da filosofia schopenhaueriana como filosofia do limite.

No terceiro capitulo, debrucamo-nos sobre a parte tedrica da filosofia kantiana, em
especial a Critica da razdo pura, objetivando mostrar que a tese da idealidade do espago e do
tempo, centro nervoso de todo o projeto critico, e fundamental para a filosofia de O mundo,
deveria ser analisada com mais vagar pelos intérpretes do pensamento schopenhaueriano.
Defendemos uma hierarquia na demonstrag¢ao da referida tese. Pensamos que a ordem correta
na exposi¢do, em sentido kantiano, deveria ser: fese da aprioridade do espaco e do tempo,
tese da idealidade dos mesmos, tese da distingdo entre fenomenos e coisa em si € a
subsequente fese da incognoscibilidade desta ultima. Isto nos levara a repor a pergunta pela
génese e pela significagdo da nocdo de em si no criticismo kantiano, sobretudo em sua
primeira Critica, assim como pelo papel, de todo fundamental, que semelhante nocao
representa na passagem da primeira para a segunda Critica, como também na constru¢do da
teologia moral kantiana, via Critica da faculdade do juizo, enquanto ponte construida sobre o
abismo existente entre as duas primeiras Criticas. Apds tal investigacdo, estaremos em
condi¢des de encontrar a origem da problemdtica no¢do schopenhaueriana de passagem
(Ubergang), assim como do procedimento analégico, ambos presentes em Kant. Também
residiria na filosofia kantiana, mais precisamente na relagcdo entre as duas primeiras Criticas,
a possibilidade da articulacdo entre explicacdo e compreensdo, entre esquema tedrico e
esquema pratico, entre significagdo teorica e simbolismo pratico, importantes na intelec¢do de

nossa interpretacdo da filosofia de Schopenhauer.

20



Finalmente, no quarto capitulo, estaremos prontos para discutir o argumento analdgico
de Schopenhuaer, assim como para apresentar nossa interpretacdo da significagdo e de nossa
posi¢do perante o problema da matéria na obra consolidada do autor de O mundo. Para tanto,
apresentamos e analisamos a tese da inteligibilidade inversa e as distingdes entre ser e
considera¢do subjetiva e objetiva para, finalmente, extrair a conclusdo de que se
compreenderia melhor a filosofia schopenhaueriana, caso se a concebesse como uma filosofia
do mistério e do limite, tomando, assim, a Vontade como uma hermenéutica da
Representagado.

Ainda algumas palavras sobre a metodologia de leitura aqui adotada. Utilizamos, neste
trabalho, sobretudo as edi¢des das obras conmsolidadas de Schopenhauer. Assim, nao
dedicamos muita atencdo, por exemplo, as possiveis divergéncias existentes entre as trés
edi¢des de O mundo (1818, 1844 e 1859), tampouco debrucamo-nos sobre as supostas
discrepancias entre a tese doutoral sobre o principio de razdo suficiente, de 1813, ¢ sua
segunda edi¢do, de 1847. A razdo de nossa escolha deve ser buscada no objeto e no objetivo
de nosso estudo. Como ndo nos interessa, aqui, explicitar a génese, o desenvolvimento ou as
modificacdes nas significacdes de certas nogdes presentes na filosofia schopenhaueriana, mas
compreender o sentido, o papel e o alcance de algumas nog¢des na obra, por assim dizer, ja
consolidada, portanto, em linhas gerais, a partir de 1844, no caso de O mundo e seus
Complementos, ndo langamos mao, a ndo ser excepcionalmente, de mais de uma edig¢do de
uma mesma obra de Schopenhauer. Como o que nos interessa neste trabalho é apreender um
sentido possivel da natureza intima da filosofia de Schopenhauer, ndo os avangos e recuos que
a mesma sofreu no processo de sua constituicdo: suas vacilacdes, oscilagdes, ambivaléncias e
hesita¢des, entdo, na maior parte do tempo o leitor nos encontrara tentando interpretar as
posicdes schopenhauerianas apresentadas e defendidas em suas obras consolidadas, por assim

dizer, definitivas.

21



Capitulo 1 — Entre conhecer e compreender

1.1 Abrindo-se ao sentido

Como ler Schopenhauer? Como foi montada e apresentada sua obra capital, O mundo
como vontade e como representa¢do? Quais referenciais tedricos (autores, obras) devemos
conhecer para bem compreender a significacdo profunda de seu pensamento? Aparentemente,
nada seria mais facil do que responder a tais indagacdes. O proprio autor ja as teria
solucionado, explicita e claramente, tanto em sua tese doutoral (edi¢do de 1847), como em O
mundo (1818 ¢ 1844) e nos Complementos' (1844) a este. Pretende-se, no entanto, mostrar
que, ndo obstante a auto-interpretacdo schopenhaueriana, ainda subsistem problemas tedrico-
metodoldgicos sérios a serem resolvidos para uma boa compreensdo de sua obra.

Nos prefacios de 1818 e 1844, assim como no capitulo 17 dos Complementos ¢ no §14
dos Fragmentos para a historia da filosofia, no primeiro volume dos Parerga, Schopenhauer
apresenta quatro condicdes que devem ser satisfeitas por todo aquele que levante uma séria
pretensdo de inteligibilidade daquilo que serd exposto por ele: 1) que se compreenda que se
trata de um pensamento unico (einziger Gedanke) e ndo de um sistema de pensamento
(System von Gedanken); 2) que se tenha conhecimento de sua tese de doutorado intitulada
Sobre a quadrupla raiz do principio de razdo suficiente. Um ensaio filosofico (1813 e 1847);
3) que se tenha compreendido (feito sua “operagdo de catarata”) a obra de Kant; 4) que se
tenha freqlientado a “escola do divino Platdo” e, para estar preparado da melhor maneira
possivel, que se tenha iniciado na sabedoria das Upanixade(s), dos Vedaf(s).

E ainda o préprio autor quem nos comunica, nos textos acima referidos, o que ele
entende por pensamento Unico (einziger Gedanke), pensamento fundamental (Grundgedanke).

Trata-se de uma mesma idéia que, devido as limitagdes inerentes a toda e qualquer

! Traduzimos o termo alemio Ergcnzungen por Complementos por acreditarmos que semelhante op¢io estaria
mais de acordo com as intengdes e declaragdes do proprio Schopenhauer, que via no segundo volume de O
mundo, uma complementagio, uma exposi¢do mais detalhada e enriquecida das teses ja expostas no primeiro
volume. Na verdade, ¢ possivel interpretar o segundo volume como um livro em que novas teses e perspectivas
sdo apresentadas e que, em alguns casos, dificilmente teriam uma acolhida confortavel no conjunto das teses do
primeiro volume, em particular na Metafisica da Natureza. Razdo pela qual poder-se-ia optar pela tradugdo do
termo alemdo como Suplementos, e ndo Complementos, uma vez que ndo haveria uma complementacéo, mas
uma inovagdo e, em alguns casos, bastante problematica. Como pensamos que esse nio era o caso para o proprio
Schopenhauer, traduzimos Ergdnzungen por Complementos e, sobretudo na segunda parte deste trabalho,
apresentaremos nossa posicdo frente a relacdo entre os dois volumes de O mundo como vontade e como
representagdo.

22



comunicac¢do conceitual, apresenta-se decomposta em partes mas que, ndo obstante, deve ser
apreendida: 1) em sua perfeita unidade (vollkommenste Einheit); 2) em sua coesdo organica’
(em que cada parte conserva e ¢ conservada pelo todo; em que este é esclarecido por aquelas e
em que a menor das partes ¢ ininteligivel sem o todo); 3) na contradi¢do (Widerspruch) em
que nela se encontram forma e conteido (a logica da exposicdo difere da ldgica da
compreensdo, em se tratando de um pensamento Gnico)’; 4) em seus diferentes lados
(metafisica, ética, estética); expostos a partir de dois pontos de vista e “quatro” consideragdes
(duas para cada ponto de vista)’; 5) como chave de acesso ao significado de todos os

fenémenos do mundo, ao sentido do mundo e a decifracdo do enigma do mundo’; 6) como

2 As partes de um sistema de pensamento teriam, para Schopenhauer, uma “coesio arquiteténica”, ou seja,
estariam articuladas de forma que a antecedente sustentaria a subseqiiente sem ser por esta sustentada e, assim, a
primeira sustentaria todas sem ser por nenhuma sustentada. Como exemplos cldssicos de um tal sistema
Schopenhauer cita Spinoza e Wolff. Assim, enquanto um pensamento unico espelharia o modo de existéncia de
um organismo, o sistema de pensamento se pareceria com um objeto geométrico, como por exemplo uma
piramide ou mesmo um edificio. Cf., Prefdcio de O mundo, in: SW, 1, p. 7. Esta nog¢do de um sistema de
pensamento talvez indique, também aqui, uma origem kantiana. De fato, tanto no Prefdcio aos Principios
metafisicos da ciéncia da natureza quanto na Critica da razdo pura, na Doutrina transcendental do método, no
capitulo intitulado 4 arquiteténica da razdo pura, Kant procura conceituar as noc¢des de arquitetonica, de
sistema e de ciéncia. Segundo ele, no Prefdcio aos Principios, um sistema, entendido como ciéncia, ¢ um todo
do conhecimento ordenado segundo principios; na primeira Critica, afirma ele: “Por arquitetonica entendo a arte
dos sistemas” Cf., Critica, A832; B860. Contudo, para Schopenhauer, o que conferiria, propriamente, a unidade
do conhecimento humano nfo seria a razdo, como em Kant, mas a Vontade, por um lado, e o principio de razdo,
por outro; o que talvez aponte mais para uma possivel influéncia de Schulze que de Kant. Em todo caso, a nogéo
de arquiteténica da razdo em Kant aponta para inumeras sutilezas ¢ complexidades que a simples mengéo ¢
descrig@o schopenhauerianas de sistema de pensamento estdo muito longe de absorver e abarcar.

3 Realmente, numa obra concebida desta forma, em que tanto o fim pressupde o comego como este aquele, 0
processo de compreensdo diverge daquele da exposi¢do, vez que ndo se pode expressar tudo de uma unica vez,
mas passo a passo, pagina a pagina. E por isso que o autor recomenda ler sua obra duas vezes, pois nela a forma
da exposi¢ao difere daquela da compreensio.

* Isto, na verdade, ja estaria implicitamente dito no préprio titulo de sua obra fundamental: O mundo como
vontade e como representagdo (grifo nosso). Ja aqui se poderia vislumbrar que o mundo serd investigado,
concebido a partir de dois pontos de vista (Gesichtspunkten), como Representagdo e como Vontade. Isto fica
mais claro no Sumdrio, onde o autor mostra que tanto a Representa¢do como a Vontade serdo analisados
mediante duas consideragdes; ter-se-iam, assim, dois pontos de vista ¢ “quatro” considera¢des sobre o mundo, o
que ja anteciparia ao leitor a existéncia, ou mesmo um sentido, para seu pensamento unico: quatro livros
divididos dois a dois, mas articulados entre si. Schopenhauer fala também, no prefacio de 1818, de quatro pontos
de vista de um pensamento unico, mas nos parece que, conforme esta expresso no Sumadrio, tratar-se-iam de dois
pontos de vista com duas consideracdes para cada um. E assim que os livros I e III apresentam o mundo como
Representagdo; no primeiro esta estd submetida ao principio de razdo, no terceiro ela aparece submetida apenas
a forma mais elementar de tal principio: a correlacdo sujeito-objeto; os livros II e IV, apresentam o mundo como
Vontade; no segundo a Vontade objetivada na natureza e no ultimo a Vontade que se conhece a si mesma e que,
primeiro se afirma “e depois” nega a si propria. Desta forma deveria existir uma certa simetria entre os livros I e
IIT; I e IV. Acerca do sentido ndo transcendente e ndo dualista de Gesichtpunkt, cf., Maria L. M. Cacciola,
Schopenhauer e a questdo do dogmatismo, Sao Paulo, Edusp, 1994. Cf.tb., J. Atwell, Schopenhauer on the
character of the world: the metaphysics of will, Berkeley and Los Angeles, California, University of California
Press, 1995. Capitulo 1. Voltaremos ao problema destes pontos de vista ¢ consideragdes.

° No Cap. 17 dos Complementos ao segundo livro de O mundo, Schopenhauer nos relata que: “ todos meus
ensinamentos foram meditados frente a realidade intuitiva (angeschauten Wirklichkeit) e nenhuma de suas
doutrinas se funda, exclusivamente, em nog¢des abstratas. E como, por outro lado, em minha teoria ha um
pensamento fundamental (Grundgedanke) que, aplicado a todos os fendmenos do mundo, nos dé sua chave
(Schliissel), resulta demonstrado que este pensamento ¢ o alfabeto verdadeiro, cujo emprego dé sentido e enlaga
todas as palavras e todas as frases. A verdadeira chave do enigma se comprova porque resulta aplicavel a todas

23



y .

tendo surgida e sido exposta pela via analitica e ndo sintética, isto €, por apoiar-se numa
apreensdo intuitiva de um mesmo objeto visto por diferentes lados e, assim, por ser
ascendente: ir do conhecimento intuitivo ao abstrato, € ndo o inverso; ndo ultrapassando,
portanto, o mundo das experiéncias (externa e interna)®.

Para o autor de O mundo, o pensamento unico seria, entdo, a expressdo de uma
filosofia que pretende explicitar, desvelar o sentido profundo do real e apresenta-lo por meio
de conceitos; em outros termos: decifrar o enigma do mundo e expressa-lo abstratamente,
conceitualmente. Schopenhauer, assim, orienta o leitor sobre a maneira de 1é-lo; sobre o ponto
de partida de seu pensamento (o conhecimento intuitivo), sobre a forma que este deve
adquirir; sobre o modo como as diferentes partes de sua filosofia devem ser articuladas e,
indiretamente, sobre os critérios a serem seguidos numa possivel leitura critica de sua obra.

Esta idéia de um pensamento unico, além de poder ser interpretada negativamente, isto
¢, como aquilo que nfo se identifica como um sistema de pensamento de feicdo spinozista e
problematicamente kantiana, poderia ser ainda alcangada por meio de uma analise da nogdo
de movimento nas filosofias de Kant e Schopenhauer. Para Kant, nos Principios metafisicos
da ciéncia da natureza, o significado da no¢do de movimento ¢é tematizado como
determinagdo da subjetividade transcendental e, em O mundo, podemos ver que o autor
pensa o movimento como um simples fenomeno da Vontade. Isto aponta para uma
modifica¢do, empreendida por Schopenhauer, no sentido mesmo do conceito kantiano de
representagdo. Com efeito, o significado da nog¢do de movimento, na obra consolidada de
Schopenhauer, remete a idéia de pensamento unico. Como ele nega a tese da dupla origem do
movimento: interna, que teria por base a vontade; e externa, oriunda da causalidade em
sentido estrito, entdo hd apenas “um tnico principio (einzige Prinzip) de todo movimento;
principio uniforme (einférmiges), geral (durchgingiges) e sem exce¢io (ausnahmsloses)”’.

Sendo sua “condicdo interna (innere Bedingung)” a vontade e sua “ocasido externa (dufserer

as suas enunciagdes” (SW, 11, p. 239). Ou ainda, em O mundo, acerca da tarefa de uma filosofia que pretenda
constituir-se enquanto pensamento Unico: “A concordancia que todas as partes e lados do mundo guardam entre
si, justamente por pertencerem a um todo, também tem de ser novamente encontrada naquela cdpia abstrata do
mundo (...) sua mitua harmonia (entre todas as partes e lados do mundo) — em virtude da qual concorrem até
para a unidade de um pensamento unico- ¢ que nasce da harmonia e unidade do mundo intuitivo mesmo, que é
seu fundamento comum de conhecimento, ndo sera utilizada como algo de originario para sua fundamentagéo (o
que faria um procedimento sintético), mas apenas acrescido como confirmagdo de sua verdade (método
analitico)” (SW, 1, § 15, p. 136; grifo nosso). E ¢ por isso que “A filosofia serd uma repeticdo completa, por
assim dizer um espelhamento do mundo em conceitos abstratos, possivel exclusivamente pela unido do
essencialmente idéntico em um conceito, e separagdo do diferente em outro”. Idem, p.136.

% Nos Fragmentos, apos a critica a utilizagio do método sintético em filosofia, afirma Schopenhauer: “ De tudo
isto aqui dito, pode-se depreender que minha filosofia surgiu (entstanden) e esta exposta (dargestellf) na via
analitica e ndo na sintética”. Cf. SW, IV, § 14, p.164.

TCt, SW, 1, p-182; SW, 111, Sobre a Vontade na natureza, Cap.: Astronomia Fisica (Physische Astronomie), pp,
409-10.

24



Anlaff)” a causa. Tudo isto somente pode ser pensado assim porque, cOmo veremos
posteriormente, trata-se de uma mesma e una Vontade que se manifesta na pluralidade de seus
fenomenos. Parece estar em jogo aqui, consequentemente, ndo apenas o sentido de
pensamento unico, mas igualmente o estatuto da nogéo de coisa em si. Como para o autor de
O mundo, o significado de representagdo deve ser pensado em co-relagdo com o de Vontade,
entdo ja na no¢cdo de movimento estaria pré-figurada a idéia de um pensamento Unico, pois €
fundamental que se possa pensar uma mesma e una Vontade atuando tanto na natureza quanto
na moral. Isto é dito mais clara e explicitamente no segundo volume de O mundo, no capitulo
23, Sobre a objetivacdo da Vontade na natureza carente de conhecimento, em que
Schopenhauer elenca os dois primeiros e fundamentais passos (Schritt) para se compreender a
sua filosofia: o primeiro passo sendo a separagdo foto genere entre Representacdo ¢ Vontade,
sendo aquela secundaria em relagdo a esta; e o segundo passo, a compreensdo de que uma
mesma e una Vontade objetiva-se na natureza através de forcas naturais®.

Alguns comentadores da filosofia de Schopenhauer viram na sua nog¢ao de pensamento
unico similitudes e convergéncias com a idéia de infuicdo bergsoniana. Somente para
citarmos dois, um estrangeiro e uma brasileira, fiquemos com A. Philonenko e C.
Rochamonte. Para o primeiro, Schopenhauer ¢ o “homem de uma intui¢do inica” que sustenta
e torna compreensivel “todas as suas idéias”. Esta intuicdo unica, que poderia ser ilustrada
pela no¢do homdnima de Bergson, permaneceria sempre idéntica e, no fundo, seria
inexpressavel’. Para Catarina Rochamonte, que desenvolveu um pouco mais esta reflexdo em
sua recente dissertagdo de mestrado, caberia ao intérprete diferenciar, em se tratando da
filosofia schopenhaueriana, penamento unico de pensamento fundamental. Distingdo que,
diga-se de passagem, ndo ¢ efetuada por Schopenhauer. O primeiro ndo sendo ainda,
rigorosamente, um pensamento, mas um “pressentimento, uma intui¢do, cujo desdobramento
se apresenta, este sim, como pensamento, logo como forma e particdo de um conteudo que,
em si mesmo, € indivisivel”!®. Por isso mesmo, como para a comunicacdo de tal
pressentimento ¢ necessaria a sua decomposicdo, o rompimento de sua “unidade originaria”,
entdo a coesdo das partes de uma semelhante filosofia terd que ser orgénica e, assim, ela
acarretard um “hiato entre forma e conteudo”. O pensamento fundamental seria, por sua vez,

“a organicidade, a harmonia, a coeréncia, a interdependéncia ou a complementaridade

S Cf, SW, 11, p.378.

? Cf., A. Philonenko, Schopenhauer. Una filosofia de la tragédia, p. 42. Anthropos, Barcelona, 1989.

' Cf.,, C. Rochamonte, Metafisica e moralidade na Filosofia de Schopenhauer, p.48. Dissertagio de Mestrado
defendida na Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes.
Programa de Pds-graduagdo em Filosofia, 2010. Orientador: Prof. Dr. Jaimir Conte.

25



1 Seria,

existente entre os quatro livros de O mundo como Vontade e como representacdo
portanto, a argumentagdo propriamente dita levada a cabo por Schopenhauer para a
legitimag¢do de seu pensamento unico. Seja como for, permanece o fato de que, para
Schopenhauer, a apreensdo de seu pensamento unico ¢ primordial para a correta compreensao
do sentido fundamental de sua filosofia. Nao distinguimos aqui pensamento Unico €
fundamental, mas acreditamos que a separagdo proposta por Catarina pode dar bons frutos
numa leitura comparativa entre as filosofias de Schopenhauer e Bergson. E importante ainda
salientar que ndo ¢ nosso objetivo, aqui, como também ndo o de Philonenko e Rochamonte,
discutir o conteudo mesmo da nogio de pensamento vinico schopehaueriano'?.

Segundo Schopenhauer, conforme afirmamos acima, somente o método analitico
garante que a filosofia ndo ultrapasse o mundo dado na experiéncia, mas esclarega o que ele é,
j4 que o decompde em suas partes constitutivas. Aqui, a filosofia ndo deve se apoiar em
simples conceitos abstratos, ndo pressupor arbitrariamente nenhum conteido como dado,
nenhuma metafisica preexistente, mas partir do proprio mundo conhecido intuitivamente; nao
deve desenvolver-se por demonstragdes e raciocinios meramente ldgicos, mas por uma
apreensdo intuitiva de um mesmo objeto que € observado por diferentes lados, ou seja, deve
partir do mundo real e de todos os seus fendmenos considerados pela consciéncia'’. Em tal
procedimento a unidade do pensamento ¢ garantida pelo seu espelhamento da realidade, a
qual, segundo Schopenhauer, concorda sempre consigo mesma. Parece ser também o método
analitico que impede a filosofia de perguntar por uma causa eficiente ou final do mundo; de
investigar de onde (woher) vem ou para qué (wozu) existe o mundo'’. Segundo

Schopenhauer, em filosofia, o “por qué” deve estar submetido ao “qué”".

" Jdem, p.49. Conforme Rochamonte: “Por pensamento fundamental compreendemos, portanto, a complexa teia
de argumentagdes espalhadas em toda a obra de Schopenhauer e que visa a legitimacdo de sua metafisica da
Vontade. Ndo se trata apenas do conhecido argumento da analogia, mas também de seus pressupostos e das
diversas perspectivas pelas quais ¢ possivel apresentar o mesmo argumento. O pensamento fundamental ¢ a
expressao filosofica do pensamento tnico e, por isso mesmo, ¢ aquilo que sustém e mantém coesa a totalidade da
obra de Schopenhauer”.

'2 Para semelhante discussdo, cf. J. Atwell, op.cit., sobretudo cap.1, p.25, onde o autor reflete sobre a proposta de
Schopenhauer (Nachlaf, 1,) de se condensar, numa espécie de formula, o contetido de seu pensamento unico.
Segundo Atwell, seguindo Schopenhauer, a expressdo que melhor espelharia a significagdo de tal pensamento
seria: “O mundo € o auto-conhecimento da Vontade (the world is the self-knowledge of the will)”.

Bt Fragmentos, SW, 1V, § 14.

' Diz Schopenhauer: “Demonstra¢des ndo podem ser seu fundamento (da filosofia), ja que elas deduzem
principios desconhecidos de outros conhecidos. Mas, para a filosofia tudo é desconhecido e estranho (o proprio
principio de razio, organon de todas as ciéncias). Nao pode haver principio algum em conseqiiéncia do qual o
mundo, com todos os seus fendmenos, primeiro existiria. Em virtude disso, ndo ¢ possivel uma filosofia como
Spinoza ansiava, dedutivel demonstrativamente ex firmis principiis (aus festen Grundsdtzen).” Cf., SW, 1, p. 134;
(grifo nosso). Vé-se que a critica que Schopenhauer faz a Spinoza parte de uma consideragdo metodoldgica da
mesma. Talvez ele estivesse aqui fazendo uma referéncia indireta as Respostas as segundas objegdes, nas quais
Descartes discorre sobre o método adequado para a metafisica. Descartes distingue, no que se refere ao uso do

26



Quer isto dizer que a filosofia ndo deve deixar resto e que, portanto, o método
analitico e o pensamento unico mantém uma intima relagdo, uma vez que somente aquele
seria capaz de satisfazer as altas pretensdes deste?'® De todo modo, cabe entdo perguntar se
tal chave de leitura (pensamento unico) e se o método analitico realmente sdo suficientes para
tornar plenamente compreensivel a obra do autor de O mundo’’. Esta idéia de uma chave
capaz de abrir o acesso a significacdo do mundo tem uma inspiragdo kantiana e vincula-se a
tentativa de Schopenhauer de solucionar o impasse apresentado por Kant na Critica do juizo.

Com efeito, diz este ultimo na referida Critica:

more geomeétrico na filosofia, a ordem (ordo) e o método (maniére) mesmo de demonstragdo (ratio
demonstrandi). A ordem diz respeito apenas a relagdo entre o antecedente ¢ o conseqiiente; deve-se evitar
apresentar primeiro o que depende do que vem depois. A via, caminho (método), por sua vez, pode ser analitica
(resolugdo) ou sintética (composicdo), isto €, segundo Descartes: modos de escrever (scribendi modus). A
analise, “mostra o verdadeiro caminho pelo qual uma coisa foi metodicamente descoberta e revela como os
efeitos dependem das causas” (Respostas, p.235), este teria sido o método usado tanto nas Meditagdes
metafisicas quanto no Tratado da reforma do entendimento de Spinoza. O sintético, por outro lado, parte de
defini¢des, axiomas e proposi¢cdes para demonstrar e encontrar os teoremas e conclusdes. Seria, segundo
Descartes, um método que extrai “o consentimento do leitor, por mais obstinado e opinidtico que seja” (Idem,
p-236), mas ndo propicia como o outro (analitico) “inteira satisfacfo aos espiritos dos que desejam aprender,
porque ndo ensina o método pelo qual a coisa foi descoberta” (Ibidem, p.236). Por isso, para Descartes, o0 método
sintético ndo deveria ser usado na metafisica, mas sim na geometria. Ele o utiliza, efetivamente, no Brevidrio
geométrico, na conclusdo das Segundas respostas. Ora, para Schopenhauer, tanto Descartes teria utilizado o
método sintético, quanto a geometria deve ser analitica. Cf. SW, 111, §§ 7,8; SW, 1, § 15; Cf.tb., R. Descartes,
Objegdes e repostas, In.: Descartes. Obras Escolhidas. J. Guinsburg, Roberto Romano e Newton Cunha (Orgs.),
Sdo Paulo, Perspectiva, Texto 24, 2010, pp. 235-236. Schopenhauer cita ainda as Respostas as segundas
objecdes (SW, 111, § 7) para criticar o conceito de Deus como causa prima em Descartes, mas ndo se posiciona
perante a nega¢do que Descartes previamente teria feito da sua interpretacdo. O autor de O mundo também nio
se refere a suposta diferenca entre o método utilizado na Etica e aquele adotado no Tratado da reforma do
entendimento de Spinoza.

> Como ele nos diz: “O por qué [warum] esta aqui subordinado ao qué [was], pois o primeiro ja pertence ao
mundo e surge exclusivamente mediante a forma dos fendmenos, o principio de razdo, e s6 assim possui
significacdo e validade. Poder-se-ia até dizer que cada um, sem ajuda de ninguém, sabe o qué [was] é o mundo
(...) Mas tal conhecimento ¢ intuitivo, ¢ conhecimento in concreto. Reproduzi-lo in abstrato, ou seja, elevar as
intui¢des sucessivas que se modificam, bem como tudo que o vasto conceito de sentimento abrange e meramente
indica como saber negativo, ndo abstrato, obscuro, a um saber permanente — eis a tarefa da filosofia. Esta, por
conseguinte, tem de ser uma expressdo in abstrato da esséncia do mundo, tanto em seu todo quanto em suas
partes” Cf., SW, 1, p. 135.

' Em varias passagens do segundo livro de O mundo, sobretudo naquelas em que esta em jogo a legitimidade do
acesso ao niicleo obscuro do mundo, Schopenhauer parece proceder sinteticamente, até porque tal procedimento
nem se fundamenta em uma intui¢do empirica e tampouco em um conceito, mas na consciéncia-de-si, porém o
que seria tal consciéncia no fica muito claro. Segundo Jair Barboza, parece tratar-se, realmente de uma
“intuicdo intelectual” no estilo schellinguiano. Cf. Jair Barboza, Infinitude subjetiva e estética. Natureza e arte
em Schelling e Schopenhauer. Cap.3. A respeito da passagem do fendmeno ao numeno, por intermédio do corpo
como objetidade imediata da Vontade, Schopenhauer usa e abusa de expressdes como “deve ser”, “ tem de ser”
etc. Para ficar apenas em um dos momentos em que ele assim procede, cito: “Dessa forma, o duplo
conhecimento, dado de dois modos por completo heterogéneos e elevado a nitidez, que temos da esséncia e agir
efetivo (Wirken) de nosso corpo, sera em seguida usado como uma chave (Schliissel) para a esséncia de todo
fendmeno na natureza. Assim, todos os objetos que ndo sdo nosso corpo (...) serdo julgados exatamente
conforme analogia com aquele corpo. Por conseguinte, serdo tomados, precisamente como ele, de uma lado
como representagdo e, portanto, nesse aspecto, iguais a ele; mas de outro, caso se ponha de lado sua existéncia
como representacio do sujeito, o que resta (Ubrigbleibende), conforme sua esséncia intima, tem de ser (sein
muf3) o mesmo que denominamos em nos Vontade”. Cf., SW, 1, p.164. (grifo nosso).

"7 Isto ird ocasionar, como mais a frente discutiremos, outras dificuldades na compreensio do pensamento de
Schopenhauer.

27



7

...como ¢ ao menos possivel considerar o mundo material como simples
fendmeno e pensar algo como coisa em si mesma (a qual ndo ¢ fendmeno)
como substrato, e todavia colocar a sua base uma intuicdo intelectual
correspondente (ainda que ndo seja a nossa), entdo encontrar-se-ia um
fundamento real para a natureza, ainda que para nds incognoscivel e supra-
sensivel, a qual n6s proprios co-pertencemos e na qual nds considerariamos
segundo leis mecancias aquilo que é necessario como objeto dos sentidos'®.

Como discutiremos depois, ndo serd numa intuicdo intelectual (racional) que
Schopenhauer ancorara sua filosofia, mas no corpo como objetidade da Vontade.

O fato ¢ que alguns problemas relevantes parecem surgir. No que se refere ao carater
organico de tal pensamento, Schopenhauer nos surpreende'® no final do § 54 do quarto livro
de O mundo, quando afirma que: “a andlise de nosso pensamento Unico em varias
consideragdes era o Unico meio para sua comunicagdo, apesar de semelhante forma nao lhe
ser essencial [wesentliche], mas artificial [kunstliche]™.

Mas entdo como se constrdi este artificio?”! E o método sintético, por ele tdo criticado
em Spinoza, pode também ser compreendido como contingente, ndo necessariamente ligado
ao contetido da Efica, mas apenas “um meio para sua comunica¢io” mais rigorosa? Como se

relacionam, entdo, método e contetido na filosofia de O mundo? Como entender a rudeza de

Schopenhauer quando da construgdo de filosofias como sistemas de pensamento™?

'8 Cf.,, I Kant, Critica da faculdade do juizo, Rio de Janeiro, Forense Universitaria, 2010, §77, p.250.

' E verdade que, no Preficio de 1818, ele nos diz que no seu pensamento tinico “o comego pressupde o fim
quase tanto quanto o fim o comeco, e precisamente assim cada parte anterior pressupde quase tanto a posterior
quanto esta aquela. Digo “quase”, pois de modo algum ¢ absolutamente assim”. No entanto, este “quase” parece
ser um problema exterior (do leitor, mas aqui reside nosso problema), pois no que diz respeito ao contetudo
mesmo da obra, ha uma “intercoeso de todas as partes”. Seja como for, no § 54 do livro IV, lemos que se “(...)
toda esta obra ¢ apenas o desdobramento de um pensamento unico, segue-se que todas as suas partes ndo apenas
tém a mais intima ligacdo entre si - ¢ no meramente cada uma delas estd numa relagdo necessaria com as
imediatamente anteriores, e, desta forma, apenas estas sdo pressupostas na memoria do leitor, como no caso de
todas as filosofias consistindo simplesmente numa série de inferéncias -, mas também cada parte da minha obra é
aparentada as outra e as pressupoe” Cf., SW, 1, § 54, p. 337.

0 Cf, SW, 1, p. 394.

! Sobre esse problema do pensamento tinico como chave de leitura de O mundo, cf.tb., Introducdo a Sobre o
fundamento da moral, In: SW, 111, pp.634-635. Ainda na referida Introducdo, podemos ler a reafirmacgio de
Schopenhauer de que, também ali, no ensaio Sobre o fundamento da moral, como ele ndo poderia partir de uma
metafisica dada e admitida como verdadeira (gegebenen und als wahr angenommenen Metaphysik) para
fundamentar a ética (zum Fundament der Ethik) por uma via sintética (synthetischem Wege), ele tera que partir
dos fatos da consciéncia ¢ da experiéncia externa utilizando, assim, um procedimento analitico (analytische
Verfahren). Como ele nos diz, ainda em Sobre o fundamento, e¢le ndo pode aplicar o método sintético, mas o
analitico, isto é: “ndo o que tem de ir da razdo (Grund) as consequéncias (Folgen), mas o que tem de ir destas
aquelas”. Cf. Idem, p.801. Se ele foi fiel ou ndo a essa orientagdo auto-imposta, isso pertence a um outro campo
de problemas. Cf., Ibidem, p.635. Cf. tb., sobre 0 mesmo problema e a reafirmacdo da posi¢cdo de Schopenhauer,
Sobre a liberdade da vontade, SW, 111, pp. 483, 491, 586.

> No Preficio da segunda edi¢do de O mundo, vemos Schopenhauer dizer: “O leitor sempre me encontrard no
ponto de vista da reflexdo (Standpunkt der Reflexion), isto é, da deliberagdo racional, nunca no ponto de vista da
inspiracdo (Imnspiration), chamado intuicdo intelectual (intellektuelle Anschauung)(Fichte e Schelling), ou do
pensamento absoluto (absolutes Denken) (Hegel), cujos nomes mais corretos sdo: mundo aéreo (Windbeutelei) e

28



Em todo caso, parece que o pensamento unico poderia ser comunicado de uma outra
forma e, entdo, caberia a pergunta: sera que esta outra forma (sintética) foi efetivamente
utilizada por Schopenhauer em O mundo e, em caso afirmativo, onde e com que intengdo,
para resolver que problemas? Voltaremos a esse ponto.

Seja como for, o pensamento unico pressupde ainda a existéncia de uma simetria e
complementaridade entre os livros de sua obra capital®>. Porém, se comparamos suas partes,
vemos que a simetria ndo parece ser total, pois o quarto livro desdobra-se em duas partes
(auto-afirmacgdo e auto negacdo da Vontade), o que ndo nos parece acontecer nos outros trés
livros. Seria o caso de se perguntar se a chave (pensamento unico) utilizada por
Schopenhauer, mesmo que ndo explique a estrutura da obra (mas que se aplique a toda ela),
ndo estaria necessariamente ligada apenas aos livros pares, principalmente ao segundo, aquele
em que ¢ apresentada sua Metafisica da Natureza. Isto porque nos outros livros ¢
relativamente facil identificar as influéncias de Schopenhauer, pois o livro primeiro ¢
espiritualmente, segundo Schopenhauer, kantiano, o terceiro ¢ fundamentalmente platdnico, o
quarto ¢ kantiano e védico; mas e o segundo? Comega kantiano (teoria da representagdo)’*,
termina platonico (teoria das Idéias) com escalas na escoldstica aristotélica (forma
substantialis) ¢ na filosofia schellinguiana (teoria das objetivacdes da Vontade, polaridade,
etc); mas de onde vém o procedimento analdgico, a irracionalidade e a voracidade
inelimindveis da Vontade? Seria ele (livro II) mais verdadeiramente schopenhaueriano que os

outros??

Acontece que ¢ exatamente na relacdo entre o segundo e os demais livros que o
problema do método aparece de forma mais urgente. Parece claro que na solu¢do dos enormes

problemas colocados pelo procedimento analégico, Schopenhauer tenha procurado seguir um

charlatanismo.” Cf., SW, I, p.17. Mais ainda, pois para ele os sistemas de pensamento pds-kantianos sdo tdo
somente uma reedi¢do da teologia racional ou especulativa da escolastica e da modernidade, em substitui¢do aos
quais ele diz que “gostaria de oferecer despretensiosamente a reflexdo desses senhores [Herbart, Krug, Fries,
Schleiermacher, Schelling e Hegel] o fato de que, embora a teologia possa ser de grande valor, conheco algo que
ainda ¢ sempre mais valioso, a saber, a honestidade (Redlichkeif) — a honestidade, tanto no modo de vida como
no pensar e ensinar; eu ndo a venderia por nenhuma teologia” (grifo nosso). Cf. SW, 1V, Sobre a filosofia
universitaria, p.233.

2 Conforme o que podemos encontrar na Introducdo a Sobre o fundamento da moral, além do que ¢ afirmado
em O mundo. Cf., SW, 111, p.635.

** Mas ¢ aqui que Schopenhauer comete seu “parricidio” em relagdo a Kant, com o procedimento analégico
como tentativa de “acesso” a coisa-em-si. De fato, o “parricidio” ja se anunciava no livro primeiro e seu
complemento, com a fisiologiza¢do da teoria da representacdo de Kant, assim como, pela influéncia de Platdo e
das Upanixade, a identificagcdo entre fenémeno e aparéncia (ou mesmo sonho) entre mundo fenoménico e
mundo ilusério etc.

% Quanto ao problema das fontes, ja vimos que, apesar de Schopenhauer ter negado ou diminuido a importancia
da filosofia de Schelling na gé€nese e constru¢do de seu pensamento (cf. Fragmentos, §14, p.121), a tese doutoral
publicada de Jair Barboza nos parece desmenti-lo de modo consideravel.

29



caminho analitico. Mas i1sso ja ndo ¢ tdo claro se visualizarmos o conjunto da obra,
comegando por sua divisdo, que parece sintética. Além de que, toda problematica em torno
dos processos de objetizagdo (termo nosso) e objetivagc7026 da Vontade parece oscilar entre
uma postura sintética e outra analitica®’.

Seja como for, por ora estamos apenas, por assim dizer, mapeando o territério em que
nossas discussoes irdo se realizar.

Isto quanto ao pensamento unico; no que se refere a sua tese de doutorado,
Schopenhauer a considera, no prefacio de 1818, como uma introducdo (Einleitung) a O
mundo. Na verdade, como ja mostraram alguns intérpretes da obra schopenhaueriana®™, a
primeira edi¢do da tese sobre a quadrupla raiz do principio de razdo suficiente (1813)
apresenta diferencas filosoficamente relevantes para o projeto idealista de Schopenhauer,
quando comparada a sua segunda edi¢do (1847). Nao discutiremos por hora em que
consistiriam, verdadeiramente, tais discrepancias, bastando apenas reafirmar que utilizaremos
a tese em sua segunda edi¢do (1847), bem como a versdo consolidada de O mundo, isto é, a
edicdo que aparece com os Complementos, em 1844. Em todo caso, conforme ¢ dito no
Prefacio da tese (1847): “Este ensaio elementar de filosofia, o qual veio a luz pela primeira
vez em 1813, quando consegui com ele meu doutorado, chegou a ser posteriormente a base
(Unterbau) de todo meu sistema (Systems) filosofico™. Em que sentido isto devera ser
compreendido, veremos em breve.

A terceira exigéncia que faz Schopenhauer ¢ que o leitor esteja familiarizado com a
filosofia kantiana. Isto significa que se tenha compreendido e assimilado o espirito e o
significado profundo da revolucdo operada, na filosofia, pela descoberta do pensamento
transcendental. Trata-se de apreender o sentido da afirmacdo do autor de O mundo de que ele
teria compartilhado com o filésofo de Konigsberg um mesmo ponto de partida
(Ausgangspunkt) e de que sua filosofia dependeria, estruturalmente, da obra daquele. Como

diz Schopenhauer: “A filosofia de Kant, portanto, ¢ a unica cuja intima relacdo cognitiva

*% Schopenhauer nio utiliza o termo objetizagdo, mas objetivacdo. Porém, como mostraremos depois, 0 processo
de objetivagdo da Vontade tem, por assim dizer, dois niveis: um primeiro, em que esta se objetiza em
objetidades imediatas; e um segundo, em que ela se objetiva em seus diferentes graus de objetivacdo.
Posteriormente, detalharemos este problema, de resto central e incontornavel na metafisica da Natureza de
Schopenhauer.

27 Discutiremos isso na segunda parte deste trabalho.

2 Como, por exemplo, Morgestern, Bloch, Branddo, entre outros.

Y Cf., Sobre a quadrupla raiz, In: SW, 111, p. 7.
30



(griindliche Bekanntschaff) é pressuposta (vorausgesetzt) para o que aqui serd exposto™’;

ou
ainda, conforme ¢ reafirmado no Prefdcio a segunda edig@o: “Ja no prefacio a primeira edicao
explicitei que a minha filosofia parte (ausgeht) da kantiana e, por conseguinte, pressupde
(voraussetzf) um conhecimento bem fundado dela. Isto eu repito aqui™'. Vinculagdo mais
uma vez referida no Apéndice a O mundo, justamente quando Schopenhauer discute aquilo de
onde sua filosofia da Vontade teria se originado, a saber, da discussdo kantiana da idéia de
liberdade como coisa em si (como Vontade), na tentativa de solugdo da terceira antinomia na

Critica da razdo pura:

A solugdo da terceira antinomia, cujo objeto ¢ a idéia de liberdade, merece
uma consideragfo especial, na medida em que, para nos, € notavel que Kant
seja obrigado, precisamente aqui, em conex@o com a idéia de liberdade, a
falar detalhadamente da coisa em si, que até entdo fora vista apenas no pano
de fundo. Isso nos é bastante compreensivel apds termos reconhecido a coisa
em si como a Vontade. Em geral este € o ponto em que a filosofia kantiana
conduz a minha (auf die meinige hinleitet), ou em que esta brota
(hervorgeht) daquela como um galho do tronco*>.

A relagdo entre ambas as filosofias ndo se faz presente apenas naquilo que € dito,
explicitamente, por Schopenhauer, mas igualmente no procedimento metodologico adotado
no Apéndice de O mundo. Quaisquer que sejam as possiveis convergéncias e pontos de
contato entre a filosofia schopenhaueriana e a de outros filosofos, permanece uma diferenga
fundamental se compararmos com a maneira pela qual a filosofia kantiana a influencia, pelo
menos segundo o autor de O mundo. A forma de citagdo, de constru¢do e de condugdo da
filosofia tedrica de Schopenhauer esta marcada pela especulacdo kantiana. Portanto, apesar da
filosofia kantiana poder ser considerada mais como um obstdaculo que como um meio para a
compreensdo da schopenhaueriana, como pretende Philonenko™, permanece o fato de que ndo
era, absolutamente, assim que o proprio autor pretendeu ser compreendido, e isso nos parece
ter que ser respeitado, pelo menos em alguma medida, pelo intérprete. Voltaremos a esse
ponto, bem como a tese de Philonenko de que Schopenhauer estaria mas préximo de Maimon,
ou mesmo de Leibniz**, que de Kant, assim como de que a nogdo de finitude deste ndo se

compatibiliza com a de limite’” do autor de O mundo.

0 CE, SW, 1, p.11.

3V Cf, Ibidem, p.21.

32 Cf., Ibidem, p. 672.

33 Cf., Philonenko, op. cit., p.44.
3 Idem, p.119.

3 Ibidem, p.60.

31



Pode ser que se possa encontrar, ¢ de fato j& se encontrou, formas de aproximagdes
entre a filosofia de O mundo e a de autores pré-criticos, escolasticos ou mesmo Aristoteles e
outros; mas permanece em questdo se semelhantes pontos de contato sdo mais ou menos
relevantes para se apreender, ndo a letra, mas o espirito da filosofia de Schopenhauer. Mesmo
que existam aproximacdes entre as teses e as significagdes de certas nogdes da filosofia
schopenhaueriana e a de outros autores, como por exemplo com a metafisica de Suarez, tais
convergéncias somente deveriam ser aceitas quando se pudesse mostrar que as mesmas sao
mais relevantes que as divergéncias existente entre ambas, para a compreensdo do conjunto da
obra de Schopenhauer. Quando este cita autores escoldsticos ele o faz com o intuito de
confirmar, mostrar que mesmo em pensadores pré-kantianos podemos encontrar vislumbres
de suas teses. Em uma palavra: as citagdes da obra kantiana o ajudam a construir e montar
sua filosofia; as de outros autores, a confirmar suas intui¢des fundamentais. Seja como for,
parece-nos que somente levando em consideragdo as quatro exigéncias, em conjunto, mas nao
da mesma maneira nem do mesmo ponto de vista, pode-se compreender o que pretendeu fazer
o filésofo da Vontade.

A ultima exigéncia de Schopenhauer para se apreender o verdadeiro sentido de seu
pensamento: a familiaridade e a iniciagdo a escola platonica e a sabedoria védica, s@o
igualmente fundamentais, pelo menos para nos. Ndo se deve privilegiar os aspectos
especulativos da reflexdo schopenhaueriana. Primeiro, porque nao se deve perder de vista que
o autor pretendia que se o compreendesse como possuidor e autor de um pensamento unico;
segundo, porque se trata de dois aspectos e objetivos diferentes da obra em questdo. Trata-se
de, por um lado, conhecer e, por outro, ouvir € compreender. Conhecimento ¢ sentido, caso se
queira.

Escutemos, primeiramente, o autor:

Se, no entanto, o leitor ja freqiientou a escola do divino (gdottlichen) Platdo,
estara ainda mais preparado e receptivo para me ouvir (mich zu horen). Mas
se, além disso, iniciou-se no pensamento dos Vedas - cujo acesso tornado
possivel pelo Upanixade, aos meus olhos, ¢ a grande vantagem que este
século ainda jovem tem a mostrar aos anteriores, pois penso que a influéncia
da literatura sanscrita ndo sera menos impactante que o renascimento da
literatura grega no século XV -, se recebeu e assimilou o espirito da milenar
sabedoria indiana, entdo estara preparado da melhor maneira possivel para
ouvir o que tenho a dizer™.

O CE, SW, 1, p.11.
32



Schopenhauer surpreende, talvez até assuste, seu leitor atento e de espirito aberto,
quando afirma no Apéndice a O mundo que a mais espetacular e o maior mérito da filosofia
kantiana, a descoberta da verdadeira separag@o entre fendmeno e coisa em si, ja havia sido
conhecida tanto por Platdo quanto pelos vedas e puranas. O que com Kant teriamos,
finalmente, conhecido, seria a possibilidade da exposi¢do filosofica desta sabedoria, o
conhecimento de uma mesma verdade por um novo lado e caminho. No minimo,

surpreendente:

Pois, descoberta (gefunden) com inteira autonomia e de maneira totalmente
nova, ele (Kant) apresentou (stellte...dar) aqui a mesma verdade (dieselbe
Wahrheit), por um novo lado (neuen Seite) ¢ um novo caminho (reuen
Wege), que ja Platdo incansavelmente repete.(....) A mesma verdade,
reapresentada de modo totalmente outro (wieder ganz Anders dargestellt), é
também uma doutrina fundamental (Hauptlehre) dos vedas e puranas, a
saber, a doutrina de Maia, pela qual nfo se entende (verstanden) outra coisa
sendo aquilo que Kant nomeia o fenomeno em oposi¢do a coisa em si.(...)
Kant, porém, ndo sé expressou (driickte...aus) a mesma doutrina de um
modo totalmente novo e original, mas fez dela, mediante a exposi¢do mais
calma e sobria (ruhigsten und niichternsten Darstellung), uma verdade
demonstrada e incontestavel (erwiesenen und unstreitigen Wahrheit); ja
Platdo e os indianos, por seu turno, fundamentaram (gegriindet hatten) suas
afirma¢des meramente sobre uma intui¢do geral do mundo (allgemeine
Anschauung der Weltf), produzindo-a (vorbrachten) como enunciado
imediato de sua consciéncia e a expondo (darstellen) mais mitica (mythisch)
e poeticamente (poetisch) que filosofica (philosophisch) e claramente’”.

Percebe-se, entdo, que segundo Schopenhauer, a diferenga entre o pensamento do
filésofo de Konigsberg e o de Atenas, bem como dos indianos, estaria mais na exposi¢do, no
rigor, na forma, naquilo que se pode conhecer mediante conceitos ¢ de maneira regrada e
conceitualmente bem fundamentada, que no conteudo, no sentido profundo a ser
compreendido.

Também surpreende a maneira como Schopenhauer se expressa quando se refere ao
mundo concebido como Representacdo e quando tomado como Vontade. Somente para
citarmos uma passagem fundamental em que isso se d4, justamente no inicio do segundo livro
de O mundo, em que se trata de esclarecer o que ali se ird investigar e os objetivos

fundamentais da reflexido acerca do mundo concebido como Vontade, diz-nos o autor:

Dirigindo inteiramente agora nossa atengdo a representagdo intuitiva,
ansiamos (verlangen) conhecer seu conteudo (/nhalf), suas determinacdes
mais precisas e as figuras que exibem para nés. Sera de especial importancia
obtermos um esclarecimento sobre a significagdo propria (eigentliche

T CE., SW, 1, pp.566-7.
33



Bedeutung) dessa imagens, para que as mesmas, como teria de ser se sua
significacdo fosse, ao contrario, apenas sentida, ndo passem diante de noés
totalmente estranhas e insignificantes, mas nos falem diretamente, sejam
entendidas e adquiram um interesse que absorva todo o nosso ser™".

Parece sempre tratar-se, fundamentalmente, quando o objeto de investigagdo ¢ o

mundo como Vontade, mais de um sentido a ser compreendido que de um conhecimento a ser

investigado em suas possibilidades e legitimidade. Claro que esta ultima investigacdo &

tentada pelo autor de O mundo, tampouco se nega que isto tenha sido uma de suas

preocupagdes principais, mas a maneira como ele se expressa, sugere que ha algo além em

jogo aqui, algo que diz respeito, mais propriamente, a uma compreensdo que a um

conhecimento em sentido estrito. Dai Schopenhauer poder afirmar:

Ao dirigirmos o nosso olhar para a matematica, para a ciéncia da natureza,
para a filosofia, cada uma delas nos deixa esperangosos por obtermos uma
parte do desejado esclarecimento (gewiinschten Aufsclusses). Entretanto, em
primeiro lugar, encontramos a filosofia como um monstro de muitas cabecas,
cada qual falando sua propria lingua. Certamente nem todas discordam entre
si sobre o ponto aqui tratado, o significado (Bedeutung) da representagio
intuitiva (anschaulichen Vorstellung)*’.

Finalmente, para ndo nos estendermos demasiado sobre isso nesta parte inicial do

trabalho, escute-se o que diz Schopenhauer quando anuncia, no segundo paragrafo do livro II

de O mundo, a chave por meio da qual pretende decifrar o enigma do mundo, explicitar o

sentido intimo deste:

Mas tudo isso ndo € assim (apenas representacdo): a palavra do enigma
(Rdtsel) é dada ao sujeito do conhecimento que aparece como individuo.
Esta palavra chama-se Vontade. Esta, e tdo somente esta, fornece-lhe a
chave (Schliissel) para o seu proprio fendmeno, revela-lhe (offenbart) a
significacdo (Bedeutung), mostra-lhe (zeigt) a engrenagem interior (innere
Getriebe) de seu ser, de seu agir e de seu movimento .

Caso levemos, portanto, a sério o que o proprio autor afirma sobre a pedra

fundamental (Grundstein) de sua filosofia, acerca da relevancia relativa das partes de seu

pensamento unico, entdo, creio que estaremos no estado de animo apropriado para considerar

¥ CE, SW, 1, p. 151.
3 Cf., Idem, p. 151.
0 Cf., Ibidem, pp. 156-7.

34



a necessidade de tomarmos, em conjunto, mas com as devidas distingdes, as exigéncias
colocadas por ele nos Preficios de sua obra magna®'.

Escutemos, uma vez mais, sua voz na parte final, porém, segundo ele, a mais séria e
importante de sua filosofia, no primeiro capitulo da quarta parte dos Complementos a O

mundo com vontade e como representagdo:

A morte é o verdadeiro génio inspirador (eigentliche inspiriende Genius) ou
a musa (Musaget) da filosofia, razdo pela qual Sdcrates concebeu esta Gltima
como thandtou meléte (preparagdo para a morte [Vorbereitung auf den Tod,
Platon, Phaedo, 81 a]). Sem a morte seria dificil que se fizesse filosofia. Por
isso sera totalmente apropriado que lhe dediquemos aqui um exame
particular, no cume (Spitze) de nosso ultimo livro, o mais sério e importante
(ernstesten und wichtigsten unserer Biicher)™.

Portanto, que o mundo simplesmente exista (cognoscivel enquanto representacio), nao
¢ o verdadeiro problema da filosofia (metafisica), mas que ele seja tdo triste e que nds nele

peregcamos sempre:

Assim, pois, como se disse, a maldade (Bdse), o mal (Ubel) e a morte (Tod)
sdo os que qualificam e elevam o assombro filosofico (philosophische
Erstaunen): ndo somente que o mundo exista (vorhanden) sendo, em maior
medida, que ele seja tdo triste, melancdlico (so triibselige), constitui o ponto
incomodo [punctum pruriens (die juckende Stelle)] da metafisica, o
problema que cria no ser humano uma inquietude (Unruhe) que nem o
ceticismo, nem o criticismo podem apaziguar®. Grifo nosso.

Como se vé, entdo, o problema do sentido do mundo, expresso na milenar sabedoria
hindu e na visdo de mundo platonica nao pode ser deixado de lado na tentativa de se pensar as
condi¢des de compreensibilidade do mundo concebido como representagdo. Portanto, as
quatro exigéncias devem operar em conjunto, mas a partir de perspectivas diferentes, quando
se pretende apreender o significado da filosofia de Schopenhauer. Saber se, como e a que
prego ele conseguiu articular saber e sentido, Kant, Platdo e a sabedoria oriental, ¢ o que
temos que averiguar. Comegaremos, entdo, seguindo sua propria sugestdo, igualmente
apresentada no Prefdcio a primeira edi¢do de O mundo, a saber, sua sugestdo de comecar pelo

Apéndice deste livro.

*! Prefacios que refletem humores e perspectivas bastante diferentes acerca da vida, da filosofia e de si mesmo,
como bem mostrou J. Barboza em um curioso artigo em que analisa os retratos de Schopenhauer e o estado de
seu espirito e pensamento a época dos trés Prefacios a O mundo (1818, 1844 e 1859). Cf. J. Barboza, Trés
prefacios e alguns retratos: Schopenhauer e suas Fisionomias. In.: Arthur Schopenhauer no Brasil. Em memdria
dos 150 anos da morte de Schopenhauer. D. Redyson (Org.). Jodo Pessoa, Ideia, 2010, pp. 9-20.

2. Cf, SW, 1, p. 590.

B Cf., Idem, p. 223.

35



Desta maneira, ¢ o proprio Schopenhauer quem relata quais as raizes € os pressupostos
tedricos que deveriamos ter em mente para bem compreender a constru¢do, o sentido, o
alcance e a originalidade de seu pensamento.

Caso se considere o estado das pesquisas sobre sua obra, verifica-se que a maior parte
destas se debruga sobre a relacdo de sua filosofia com o criticismo kantiano, quer pela
vertente teorica, quer pela pratica. Ha, por outro lado, estudos acerca da influéncia da obra de
Schopenhauer nas filosofias de autores posteriores como Nietzsche, Freud, Wittgenstein44,
etc. Sobre a influéncia de outros pensadores na constitui¢do da filosofia de Schopenhauer, ou
mesmo no estabelecimento de didlogo com filésofos lidos por este, que poderiam iluminar o
sentido de sua filosofia, ou o significado e o alcance real de seus agressivos ataques a outros
autores, relativamente pouco se tem produzido no Brasil. E assim que Platdo, Kant e, quando
muito, algum aspecto do pensamento neoplatdnico, parecem constituir as referéncias, nao
apenas necessarias, mas praticamente suficientes para a compreensdo da origem e do
significado da obra do filésofo de Frankfurt® .

Na Franc¢a, temos o ineludivel estudo de Alexandre Baillot, sobre a influéncia da

filosofia schopenhaueriana no pensamento francés (Influence de la philosophie de

* Cf., somente para citarmos duas: J. Urdanibia (Coord.), Los antihegelianos: Kierkegaard y Schopenhauer,
Barcelona, Anthropos, 1990; G. Simmel, Schopenhauer y Nietzsche. Un ciclo de conferencias, Barcelona, 1?
Edicion Castellana: Ediciones Espueda de Plata, 2004.

* Este quadro, lentamente, parece ter comegado a mudar. Em 2000, temos a instigante tese de doutorado
defendida no departamento de filosofia da Universidade de Sdo Paulo (USP) pelo professor Jair Barboza da
Pontificia Universidade Catdlica do Parana. Quanto a influéncia da obra de Schelling na génese de O mundo,
assim como na utilizagdo de intuigdes e conceitos fundamentais daquele na Metafisica da Natureza de
Schopenhauer, parece que a tese de doutorado de Jair Barboza, publicada pela Unesp em 2003, com o titulo de
Infinitude subjetiva e estética. Natureza e arte em Schelling e Schopenhauer, traz importantes e originais
contribuigdes. Jair Barboza parte da desconfianga acerca do relativo siléncio sobre a influéncia de pensadores
ndo citados ou ndo aceitos por Schopenhauer (ou mesmo por este menosprezados) como seus predecessores, e de
uma tacita aceitacio de tal interdi¢do por parte dos intérpretes do pensamento do filosofo de O mundo. E desta
maneira que os estudos schopenhauerianos, tanto aqui como no exterior, tenderiam a encarar ou privilegiar a
linha que, de Platdo, passando por Kant, mas ndo pelos modernos ou por Fichte, Schelling ou Hegel, levaria
quase que diretamente a Schopenhauer. Boa parte do esfor¢o de Jair Barboza incide, entdo, em mostrar que a
Metafisica da Natureza de O mundo ¢é devedora, ndo apenas de conceitos schellinguianos (a relagdo entre uma
Vontade unica originaria e sem-fundamento e vontades individuais; a teoria das objetivagdes das Idéias, o
conceito de polaridade, etc) como, o que seria mais fundamental ainda, o proprio procedimento analdgico
utilizado por Schopenhauer como forma de validagdo do nosso acesso ao miolo, ao cerne do mundo, ndo estaria
isento da presenca daquilo que, em Schelling, se denomina de intui¢do intelectual. Cf. Op. cit., principalmente
cap. 3, p128 ,141 etc. Sobre a relagdo entre a filosofia de Schopenhauer e os pensadores gregos e escolasticos
comentaremos mais a frente. Claro, também a tese de E. Branddo, sobre o conceito de matéria na obra de
Schopenhauer, representa um esfor¢o de pensar uma parte da obra de Schopenhauer, a partir de um horizonte,
aparentemente, estranho ¢ hostil, a sua filosofia: o horizonte das filosofias realistas de Aristoteles a Suarez. Ha
ainda a tese de doutorado de Flamarion Ramos: A miragem do Absoluto: Critica e Especulagdo em Hegel e
Schopenhauer, defendida em 2009, na Universidade de Sdo Paulo (USP), sob a orientag¢do da Prof.?Dr* Maria L.
Cacciola.

36



Schopenhauer en France)*™, na qual se reconstroi os passos mediante os quais o autor de O
mundo tornou-se conhecido na Franga, e como sua obra atuou sobre a filosofia e a literatura
daquele pais, de 1860 a 1900. De Renan a Bergson, dos romanticos e neo-romanticos a critica
psicoldgica dos romances de andlise e romance social, Baillot nos apresenta um quadro
impressionante por seu folego e sua capacidade analitica e, por assim dizer, arqueologica. No
Brasil, até onde conhecemos, ndo temos nada parecido. Sabemos de um estudo, que esta
sendo realizado pelo Apoena - Grupo de estudos e pesquisas em Nietzsche - objetivando
mapear a recepgdo, chaves de leitura e desenvolvimento das pesquisas em Schopenhauer e
Nietzsche no Brasil, algo similar ao estudo sobre Kant, realizado por Daniel Omar Perez;
porém, o resultado das pesquisas ainda nao foi publicado. Seja como for, sabemos que ja em
1875, em Deve a metafisica ser considerada morta?, Tobias Barreto*’ cita Schopenhauer
como leitor e importante intérprete da filosofia kantiana; assim como Farias Brito, ainda no
século XIX, cuja obra principal constitui-se em um permanente didlogo com a filosofia
schopenhaueriana®; portanto, Schopenhauer “entrou” muito cedo no pensamento brasileiro,
mais precisamente na Escola de Recife, mas o desenvolvimento de seu pensamento e,
portanto, a historia de sua recep¢@o pela academia brasileira, ¢ um trabalho, pensamos, por
fazer.

Schopenhauer reconhece-se herdeiro direto e, de certa maneira, unico e legitimo
continuador do idealismo transcendental de Kant*’. Apesar da letra (Buchstaben) da filosofia
do pensador de Konisberg ter sido supostamente superada pelo teorico de Frankfurt, o espirito
(Geist) daquela continuaria vivo na obra deste™. Desta forma é que, para Schopenhauer, a
teoria de O mundo chega a contradizer o conteido da primeira Critica kantiana, mas nio ao
ponto de negar sua influéncia.

Schopenhauer pretende construir uma metafisica que fique eqiiidistante, por um lado,
da onisciéncia dogmatica dos escolésticos ¢ dos modernos e, por outro, do desespero e do
negativismo da primeira Critica, a qual ¢, apesar dos seus elogidveis méritos, insuficiente,

. . 51 x :
obscura, pouco clara e indeterminada’. Mas fica entdo o problema: como construir uma

4 Cf., A. Baillot, Influence de la philosophie de Schopenhauer en France (1860-1900). Etude suivie d un Essai
sur les source francaises de Schopenhauer, Paris, Archives Karéline, Bibliothéque D Histoire de la Philosophie,
1927.

4 Cf., D. O. Perez (Org.), Kant no Brasil, p. 8, Sao Paulo, Escuta, 2005.

8 Cf.,, F. Brito, Finalidade do mundo. Estudos de filosofia e teleologia naturalista. Vol. 1, 2* Edi¢do, Rio de
Janeiro, Instituto Nacional do Livro, 1957. Vale lembrar que a primeira edi¢do desta obra ¢ de 1895.

¥ Cf., SW, 1, § 27; idem, Apéndice, Critica da filosofia kantiana, p. 562.

> Ibidem, Critica da filosofia kantiana, p.562.

! Ibidem, p.575.

37



Metafisica da Natureza que seja imanente, empirica e ndo dogmatica® no sentido acima
referido?>® Para responder a isso, deve-se inicialmente apresentar o sentido e os objetivos
fundamentais de Schopenhauer, a partir de sua posi¢cdo em relagdo a filosofia tedrica de Kant
e o significado, que disso se segue, de sua tese de doutorado acerca do principio de razdo
suficiente.

Apesar da critica schopenhaueriana a filosofia kantiana ser de publicagdo posterior a
sua tese sobre as raizes do principio de razdo suficiente, defendemos que, do ponto de vista
hermenéutico, a critica a Kant funcionaria tanto como sustentacdo da posicdo epistemologica
de Schopenhauer expressa na tese, como o significado mesmo das idéias fundamentais ai
defendidas, teria sua fonte nos problemas encontrados por Schopenhauer na Critica da Razdo
Pura. Dai comegarmos por uma apresentacdo do Apéndice a O mundo em que se pode
encontrar a posicdo schopenhaueriana em relacdo a validade, ao significado e aos limites da
filosofia transcendental de Kant. Posteriormente, mostraremos em que sentido tal posig¢do ¢
confirmada e explicitada na tese de doutorado, de forma mais clara em sua segunda edicdo
(1847).

Antes, porém, ¢ preciso justificar melhor esse ponto de partida uma vez que, como ¢
de conhecimento publico, as teses de Schopenhauer dificilmente coadunam-se sem
dificuldades aquelas defendidas por Kant em sua primeira Critica. Sabe-se que a nocao de
representa¢do ndo tem o mesmo sentido na filosofia de ambos. A simples “fisiologizacdo” da
representacdo por Schopenhauer j4 bastaria para distancid-lo do filosofo de Konigsberg. A
aproximacdo entre mundo fenoménico e mundo onirico ou aparente realizada por
Schopenhauer, igualmente o separaria de Kant. O carater estético de seu pensamento
dificilmente se deixa coadunar com a forte presenca da matematica na parte tedrica da
filosofia kantiana, bem como a relacdo entre finitude e infinitude parece ndo seguir a
revolugdo copernicana levada a cabo por Kant. Sendo assim, Gueroult’® ¢ Philonenko’ nio

estariam corretos, sem falar em Rosset’®, em defenderem a impossibilidade de se

2 Diz ele: “Poder-se-ia chamar meu sistema (mein System) de dogmatismo imanente (immanenten
Dogmatismus), pois, embora seus principios doutrinais (Lehrscitze) sejam de fato dogmaticos, ndo ultrapassam
todavia o mundo dado na experiéncia, mas apenas esclarecem o que ele €, ja que o decompdem em suas partes
componentes”. SW, IV, Fragmentos para a histéria da filosofia, p. 162.; Cf., tb., SW, 1, cap. 1 ¢ 17.

3 Parece claro que, para Schopenhauer, a metafisica ja deve ser construida a partir dos resultados, tanto
negativos quanto positivos da Critica da razdo pura de Kant, o que significa que a mesma ja se estabeleca nos
moldes de uma filosofia da subjetividade e de uma teoria da representagao.
> Cf., M. Gueroult, Etudes philosophiques, Paris, Les Belles Lettres, 1946.

55 Cf. A. Philonenko, op. cit. e tb., Schopenhauer. Critique de Kant, Paris, Les Belles Lettres, 2005.

Cf., C. Rosset, Schopenhauer, philosophe de |'absurde, Paris, PUF, 1994. Cf. tb, Ecrits sur Schopenhauer,
Paris, PUF, 2001.

38



compreender bem a significagdo profunda da metafisica schopenhaueriana partindo da
filosofia teodrica de Kant?

A depender dos textos de Schopenhauer, com certeza ndo. A julgar pela obra de um de
seus mais conceituados intérpretes em lingua inglesa, Chrostopher Janaway’’, também nio.
Schopenhauer nunca abriu mao de sua filiagdo kantiana e poderiamos mesmo afirmar que ao
longo de toda sua obra ele nunca sequer cogitou a possibilidade de desvincular seu
pensamento das conquistas da reviravolta transcendental, a saber: a distingdo entre fenomeno
e coisa em si e a superacdo da cosmo-psico-teologia racionais dos escolasticos que, para
Schopenhauer, compreenderia as filosofias de Agostinho a Wolff. Os intérpretes podem julga-
lo ndo kantiano ou mesmo anti-kantiano, mas isso serd um julgamento, ou seja, uma
discordancia em relagdo aquilo explicitamente dito pelo autor. Que ele ndo continua ou ressoa
o pensamento de Kant no sentido que o faz o assim chamado Idealismo Alemdo, isso ¢ algo
que o proprio Schopenhauer nem pretendeu e mesmo contestou veementemente a
legitimidade. Que ele ndo tenha compreendido a filosofia de Fichte, de Schelling ou a de
Hegel pode-se discutir, mas ndo sua posi¢do em relagdo a eles, publicamente contraria.

O fato € que, no Apéndice a O mundo, o encontramos lendo com ateng@o a primeira
Critica, comentando-a ¢ procurando mostrar como seu proprio pensamento arranca-se dela,
mesmo a violando, conscientemente, em pontos importantes, mas procurando manter
fidelidade aquilo que, segundo Schopenhauer, teria sido a maior contribuicdo do filésofo de
Konigsberg: a diferenciag@o entre fendmeno e coisa em si. Além disso, se acreditarmos nas
palavras do proprio Schopenhauer, sua tese de doutorado nem teria sido realizada sem sua
posi¢do frente a concep¢do kantiana da forma hipotética do juizo. Como veremos, a tese
doutoral sobre a quadrupla significagdo das quatro classes do principio de razdo suficiente ¢
ininteligivel, segundo Schopenhauer, sem a critica a teoria kantina dos juizos hipotéticos,
realizada na tdbua dos juizos. Razdo adicional para levarmos em consideragdo a leitura
schopenhaueriana da filosofia tedrica kantiana, mesmo que, apds a mesma, ndo aceitemos a
auto-interpretagdo de Schopenhauer como herdeiro legitimo do pensamento transcendental.
Se, por outro lado, com R. Pol-Droitsg, semelhante tentativa colocou o autor de O mundo no

limbo entre cldssicos e romanticos, entre antigos ¢ modernos, ¢ algo que se pode discutir, mas

°7 Cf., Ch. Janaway, Self and world in Schopenhauer’s philosophy. New York: Clarendon Press. Oxford, 2007;
sobretudo a primeira parte desta obra. No Brasil, além da Prof.* Maria L. Cacciola e do Prof.° Jair Barboza, quem
aceita, entre outros, a decisiva influéncia de Kant no pensamento de Schopenhauer é o Prof.° D. Redyson, Cf.,
Metafisica do sofrimento do mundo. O pensamento filosofico pessimista, Jodo Pessoa, Idéia, 2009, pp.49-55.

58 Cf., R. Pol-Droit, Présences de Schopenhauer, Paris, Bernard Grasset, 1989.

39



ndo, que ndo tenha sido de forma consciente que Schopenhauer pretendeu articular antigos
(vedas, puranas e Platdo) e modernos (Kant).

A leitura do Apéndice, assim, pode dificultar a compreensdo da filosofia
schopenhaueriana apenas se tivermos a inteng¢do de julgar a legitimidade de sua leitura da
obra kantiana. Em outros termos, se lermos o Apéndice procurando compreender a filosofia
de Kant, mas ndo a de Schopenhauer, entdo teremos um problema sério, pois o proprio autor
de O mundo tem plena consciéncia da distancia que o separa de Konigsberg. Por outro lado,
acompanhar, mesmo as distor¢des e retorsdes que Schopenhauer empreende na obra kantiana
para, a partir dela, mostrar como foi elaborada sua filosofia, pode nos dizer muito de como
Schopenhauer leu e compreendeu Kant, sem abrir mdo de suas convicgdes, € como ele
procurou, transcendentalmente, montar e apresentar seu pensamento unico em harmonia com
a pedra fundamental do esfor¢o herdico de Kant: a diferenciagdo na significagdo entre
fendmeno e coisa em si. Semelhante posi¢io parece ser encontrada em Guyer™, para quem o
distanciamento entre as filosofias de Kant e Schopenhauer dever-se-ia creditar a diferenca
fundamental em seus procedimentos metodoldgicos (methodologies): fenomenolégico, no
caso de Schopenhauer; e transcendental, em Kant®. Estes, segundo o autor, seriam
responsaveis pelo fato de Schopenhauer aceitar o idealismo transcendental kantiano sem, no
entanto, concordar com os argumentos transcendentais oferecidos por Kant como base de
sustentacdo da filosofia transcendental, ou seja, pela inspiracdo (inspiration) kantiana presente
na teoria do conhecimento schopenhaueriana6l. Teriamos, entdo, no caso de Schopenhauer,
um idealismo transcendental sem uma argumentagdo transcendental, pelo menos em sentido
kantiano, ou seja, aquela oferecida na Logica transcendental. Segundo Guyer, isto poderia ser
verificado na insisténcia schopenhaueriana em utilizar um método direto (direct), ndo indireto
e reflexivo (indirect or reflexive), na descoberta e constru¢do de um conhecimento
transcendental isento, portanto, da analise levada a cabo na primeira Critica, que objetivaria
construir uma filosofia transcendental por meio de wuma rigorosa argumentacio
transcendental®®. A primazia da percep¢do (primacy of perception), em Schopenhauer, o teria

afastado da letra da especulagcdo kantiana no campo da teoria®. Para Guyer, a questio

*» Cf. P. Guyer, Schopenhauer, Kant and the Methods of Philosophy, in: The Cambridge Companion to
Schopenhauer, Edited by Christopher Janaway, Birbeck College, University of Londobn, Ney York, Cambridge
University Press, 2007, pp 93-137.

0 Cf, idem, p.120.

' Cf., Ibidem, p.107.

62 Cf., Ibidem, p.116.

% Isto em nada impede, claro, como constata corretamente Guyer, que nio possamos discordar da interpretagio
kantiana levada a cabo por Schopenhauer. Segundo Guyer, e nisso concordamos com ele, a leitura
schopenhaueriana da Analitica dos principios, da Critica da razdo pura, é no minimo parcial e precipitada,

40



fundamental (chief issue) para uma investigacdo completa entre as filosofias de Kant e
Schopenhauer deveria centrar-se na pergunta acerca de como a diferenca metodologica entre
estes teria levado as diferencas substanciais que podemos encontrar em suas obras®. Neste
trabalho, pensamos que a pretensdo de Guyer apenas poderia ser realizada por meio de uma
leitura atenta, dentre outros textos, do Apéndice a O mundo, em que Schopenhauer apresenta
suas divergéncias em relagdo a sua leitura da filosofia kantiana. Realmente, como veremos no
préximo tépico, um dos principais argumentos elencados por Schopenhauer em sua critica a
filosofia kantiana incidira, exatamente, numa suposta falta de clareza e cuidado, por parte de
Kant, em relacdo a estrita distingdo entre conhecimento direto ¢ indireto, intuitivo ¢ abstrato,
imediato e mediato, entendimento e razio.

Schopenhauer, por outro lado, parece mesmo ja ter antecipado uma possivel resposta
aqueles que, futuramente, procurariam dispensar, para o estudo de sua obra, a analise de sua
posicdo em relagio a filosofia kantiana. Apesar de ser no registro da Etica e da Moral, leiamos

o que diz o autor de O mundo, em Sobre o fundamento da moral:

Mas em especial, porque os contrarios esclarecem-se, a critica da

fundamentacdo da moral kantiana ¢ a melhor preparacdo (beste
Vorbereitung) e método (Anleitung) e mesmo o caminho direto para a minha
(der gerade Weg zu der meinigen), como sendo aquela que, nos pontos mais
essenciais (wesentlichsten Punkten), opde-se diametralmente (diametral
entgegengesetzt) a de Kant. Por isso, seria um mal comego pretender saltar a
critica que se segue para rapidamente alcancar a parte positiva da minha
exposi¢io, a qual seria, assim, compreendida tdo somente pela metade®.

Como se pode constatar, também na Moral, onde a posicdo schopenhaueriana
divergeria, por assim dizer, toto genere, da kantiana, Schopenhauer ndo autoriza seus leitores
a desvincularem as respectivas filosofias. Mais ainda, afirma como sendo um mal comeco
(verkehrteste Beginnen), o esquecimento de que sua obra, mesmo onde ela mais se distancia
da kantiana, ainda sim, ela seria iluminada e esclareceria-se através de sua suposta contraria.
Talvez, sobre isso, Hoffe tenha visto com mais clareza quando afirma, acerca da obra de
Schopenhauer, que “embora sua filosofia, “no resultado”, distinga-se nitidamente de Kant, ela
se deve a constante ocupag¢do com suas obras”®®. Optamos por seguir, entdo, as palavras do

autor e procurar, inicialmente, comprovar suas afirmagdes. Caso isso ndo se verifique, o que

sobretudo em relacdo as Analogias da experiéncia e a Refutacdo do idealismo. Em todo caso, isso ndo
inviabiliza a tese de que a leitura do Apéndice a O mundo permanece fundamental para a compreensdo da
posicdo epistemoldgica de Schopenhauer. Cf., Ibidem, p.111.

* Ibidem, p.97.

8 Cf., Sobre o fundamento da moral, SW, 111, P.641.

5 Cf., O. Hoffe, Immanuel Kant, Sio Paulo, Martins Fontes, 2005, p.327.

41



acontecera em alguns casos, empreenderemos uma nova andlise, como o leitor podera
constatar em nosso terceiro capitulo.

Assim, ndo ¢ o momento de tomarmos partido acerca da justeza ou ndo da
interpretacdo schopenhaueriana de Kant, mas de levarmos a sério a palavra do autor e
acompanha-lo com o minimo de pré-juizos ao longo do Apéndice a O mundo, no qual ele
tenta mostrar como sua propria filosofia brotou como um galho da arvore denominada Critica
da razdo pura. Posteriormente, mais especificamente, no terceiro capitulo, debrugaremos-nos
sobre a legitimidade da auto-interpretagdo de Schopenhauer, ou seja, da relacdo entre sua
filosofia ¢ a de Kant, ndo mais de sua interpretacio da obra kantiana e seu proprio

pensamento.

42



1.2 A caminho de O mundo

Em sua Critica da filosofia kantiana, no Apéndice a O mundo, Schopenhauer deixa
claro, logo no inicio, que sua rejeicdo de algumas teses kantianas ndo atingird o espirito da
filosofia transcendental (seinem Geiste), mas tdo somente sua letra (seinem Buchstaben)®’.
Com tal apéndice ele objetiva, fundamentalmente, uma justificacdo (Rechtfertigung) da parte
tedrica da doutrina de O mundo, mostrando como, por que e em que sentido esta, por mais
que difira - mesmo que contradiga (widerschpricht) a Critica em alguns pontos - da kantiana
quanto ao conteudo (/nhalt), a pressupde (voraussetzt) e, portanto, a exige como ponto de
partida®®. O sentimento de profunda reveréncia (tiefgefiihlte Ehrfurchf) e gratiddo
(Dankbarkeit) em relacdo a Kant ndo impedem, no entanto, a ado¢do de uma atitude polémica
contra esse ¢ a busca incessante daquilo que, aos olhos de Schopenhauer, constituiria um
critério necessario para a refutacdo completa de um erro: a demonstragdo psicoldgica do
modo como este se originou no espirito do filosofo®. E exatamente isso que, reconhecendo os
méritos imortais da descoberta (inven¢do?) kantiana do transcendental, motivard a
persisténcia schopenhaueriana em encontrar e apresentar as intengdes ndo-filosoficas dos
principais erros de Kant, notadamente aqueles cometidos em relacdo a doutrina das
categorias e seus esquemas. Em todo caso, é na adesdo ao idealismo transcendental kantiano -
da maneira como Schopenhauer o entende - que se deve, por um lado, buscar as condi¢des
para entendermos a sua posicdo em relacdo ao realismo e idealismo e, por outro, para
compreendermos a rejei¢do schopenhaueriana das filosofias do Idealismo Alemao de Fichte e

Hegel ™.

STCf,, SW,1, p. 562.

% Na verdade, Schopenhauer reafirma o que foi dito no Preficio a O mundo, a saber, que sua obra é marcada
pela impressdo das obras de Kant, de Platdo e dos hindus: “...minha linha de pensamento (Gedankenreihe), por
mais que difira da kantiana quanto ao seu contetido, permanece inteiramente sob a influéncia desta (durchaus
unter dem Einfluf3), necessariamente a pressupde (notwendig voraussetzt), parte dela (von ihr ausgeht), e
confesso que o melhor do meu proprio desenvolvimento (das Beste meiner eigenen Entwicklung) deve-se a
impressdo (Eindrucke) das obras de Kant, ao lado da impressdo do mundo intuitivo (anschaulichen Welt), dos
sagrados escritos dos hindus (heiligen Schriften der Hindu) e a impressdo de Platdo”. Cf., Idem, p.563.

% Segundo Schopenhauer: “a refutagio de um erro sé se completa quando é demonstrado, psicologicamente, o
modo como ele se originou...”; Cf., SW, I, p. 608. Nao deixa de ser um critério interessante, talvez e sobretudo,
se aplicado ao proprio Schopenhauer.

" E importante enfatizar que a adesdo a Kant, se torna possivel a critica aos modernos e aos expoentes do
Idealismo Alemdo, nem por isso significa uma filiagdo incondicionada a filosofia kantiana. A distingéo,
fundamental para esta tltima, entre duas significagdes para objeto, é seguida de forma, no minimo original, por
Schopenhauer. Na verdade, aqui é onde comeca a delinear-se o estatuto da metafisica da Vontade
schopenhaueriana e se decide sobre o sentido e os limites, assim como sobre as tensdes, do seu idealismo.

43



A aceitacdo do espirito e a corre¢do da letra da filosofia tedrica de Kant tém um
alcance e um significado mais amplo e importante do que o de empreender uma justificacao
da idéia fundamental que sustenta e perpassa o pensamento unico de Schopenhauer. No cerne
da relagdo entre tais filosofias estd a nova maneira, efetivamente levada a termo pelo autor de
O mundo, da propria nogdo de transcendental, através de um novo método (analitico,
ascendente, dogmatico e imanente) o que, em ultima instancia, conduzira Schopenhauer a um
igualmente novo conceito de mundo pensado, na esteira do Objekt kantiano, a partir de dois
pontos de vista ou duas significagdes’".

Segundo Schopenhauer, o primeiro e mais fundamental mérito (Verdienst) da filosofia
kantiana reside na distingdo (Unterscheidung) entre fendmeno (Erscheinung) e coisa em si
(Ding an sich), na “completa diversidade entre ideal e real”’?, j& que entre os objetos e nos
encontra-se o intelecto. Ligados a esta descoberta primeira e genial estdo a separacdo
(Sonderung) entre conhecimento a priori e a posteriori (“o apper¢u de que tempo e espaco sao
por nés conhecidos a priori””); a descoberta de que as leis que regem a existéncia de algo no
devem ser deduzidas desta; a separagdo entre as leis do fendmeno e leis morais (“significagdo

moral das a¢des humanas™™

); a distincdo entre filosofia dogmatica e filosofia critica bem
como a completa demolicdo da filosofia escoléstica e a conseqiiente purificacdo da ciéncia
natural dos conceitos teoldgicos (de seu “fundo metafisico”); a detalhada refutagdo da
teologia especulativa e das Idéias da razdo e a subseqliente elimina¢do do teismo da filosofia;
a barreira erguida a toda perspectiva eudemonista direta ou indireta ou a tomada deste mundo
como o habitat do reino da virtude, etc.

A descoberta fundamental da filosofia tedrica de Kant e suas conseqiiéncias

epistemologicas mais relevantes tém, segundo Schopenhauer, suas raizes nas obras de Locke,

Leibniz, Berkeley, Hume e Wolff”. A pergunta lockeana pelas origens dos conceitos e sua

! Isso tornou-se bastante claro, para os estudiosos brasileiros da obra schopenhaueriana, apds o pioneiro e
fundamental trabalho da Prof* Maria L. Cacciola sobre o problema do dogmatismo na obra de Schopenhauer.
Cf., Cacciola, M. Lucia, Schopenhauer e a questdo do dogmatismo, Cap.1, Sao Paulo, Edusp, 1994.

72 Segundo o autor, nisto residiria a pedra de toque (Grundzug) da filosofia kantiana. Cf., SW, 1, p. 566. Isto é
reafirmado em Sobre o fundamento da moral, onde Schopenhauer nos diz que: “Mediante a separacdo entre o a
priori e 0 a posteriori no conhecimento humano, ele (Kant) fez a descoberta mais brilhante (gldnzendste) e a
mais rica em consequéncia (folgenreichste) de que pode vangloriar-se a metafisica”.Cf., SW, 111, p.655. Ainda
nesta obra, Schopenhauer afirma que o maior (grdfites) e o mais brilhante (gldnzendes) mérito (Verdienst) de
Kant foi ter, a partir da distingdo entre fendmeno e coisa em si, conciliado as nogdes de necessidade e de
liberdade. Cf., Idem, pp.704-705.

B Cf, SW, 1, p. 604.

™ Idem, p. 570.

7 Segundo Schopenhauer, a filosofia kantiana manteria com a obra destes autores diferentes relagdes: com
Locke, uma relacdo de confirmag¢do e ampliagdo; com Hume, de corregdo e de uso; com a de Leibniz-Wolff,
uma relagdo polémica e destruidora. Seja como for, sdo inimeras as passagens da obra de Schopenhauer em que
este procura mostrar as dividas que a filosofia kantiana teria com estas de seus predecessores. Cf., SW, I; SW, 1V,

44



descoberta de que eles nunca nos poderiam conduzir para além da experiéncia - mesmo que o
proprio Locke tenha, ainda segundo Schopenhauer, ultrapassado a experiéncia mediante
principios extraidos desta - e sua separacdo entre qualidades primdrias e secunddrias’® dos
objetos teriam aberto o caminho para a realizagdo de uma “tendéncia fundamental

(Haupttendenz) da filosofia kantiana™’’

, ou seja, para a tese da total distin¢do entre real e
ideal. Locke, ao abstrair da coisa em si suas qualidades secunddarias (som, odor, cor, etc),
aquilo que os drgdos dos sentidos lhe acrescentam, teria tornado possivel a abstracdo mais
radical, kantiana, da participacdo das fungdes cerebrais (Gehirnfunktionen) neste processo.
Desta forma, as qualidades primdrias atribuidas pelo inglés as coisas mesmas passam, em
Kant, a pertencer apenas ao fendmeno, j4 que as condi¢gdes da apreensdo de todo e qualquer
fenomeno (espago, tempo e causalidade) devem ser buscadas na nossa faculdade de
conhecimento.

Esta fundamental distingdo entre fenomeno e coisa em si e a separagdo que lhe segue
entre conhecimento a priori € a posteriori teriam, segundo Schopenhauer, uma raiz bem mais
antiga e seria mesmo fruto de intui¢des profundas presentes na sabedoria hindu e na filosofia
platénica’™. Platdo e os indianos teriam conhecido e expresso de forma alegorica, poética e

mitica a mesma verdade que Kant: “a indole onirica do mundo inteiro™”

. A intui¢do de que o
mundo de nossa experiéncia ndo possui um verdadeiro ser, de que o0 mesmo € um incessante
devir, de que, portanto, ele é e ndo ¢, de que seu conhecimento ¢ ilusério, ou seja, de que a
mesma verdade descoberta por Kant ja havia sido captada e expressa de outra maneira pela

doutrina dos Veda(s) e Puranas, a doutrina de que o verdadeiro mundo esta encoberto por um

Fragmentos para a histéria da filosofia, §13 (Ainda alguns esclarecimentos sobre a filosofia kantiana), SW, 111,
Sobre a quadrupla raiz do principio de razdo suficiente, cap., I1.

" Em seu ja classico livro sobre o papel fundamental desempenhado pelo ceticismo antigo (sobretudo a
redescoberta das obras de Sexto, mas igualmente as de D. Laértios, Cicero e Agostinho) na construgdo da
modernidade, Popkin, ao analisar a distin¢do operada por Gassendi em seus Exercitationes paradoxicae, entre as
qualidades aparentes e as qualidades reais, sugere que ai residiria “uma das primeiras formula¢des da disting@o
entre qualidades primarias e secunddrias na filosofia moderna”. Cf., R. Popkin, Historia do ceticismo de Erasmo
a Spinoza, Rio de Janeiro, Francisco Alves, Trad. Danilo Marcondes, 2000, p.175.

T Cf., SW, 1V, p. 109.

7® Para Schopenhauer, ja encontramos a separa¢io entre saber a priori e a posteriori na obra de Platio. Mais
ainda, nesta podemos descobrir a importante tese de que o mundo em que agimos e vivemos ¢ destituido de ser,
de verdade e, assim, pode ser comparado a um sonho, uma ilusdo. Isto estaria presente ndo apenas no famoso
Livro VII da Republica, mas seria aquilo que Platdo teria desejado expressar por meio de sua fundamental nogao
de Idéia e que Schopenhauer pretende encontrar também nas obras, segundo a edi¢do bipontina de 1781-1784:
Philebus, pp, 216-9, 305-312 (14e-16d; 57c-62c; ; Parmenid, pp. 80-90 (130e-135c¢) ; Timaeos, pp. 301-2, 3641-
9 (27¢-28c); Epist. 7%, pp. 129-136 (340d-344d); Sophista, pp. 259-275 (245e-254%); Phaedo, pp. 148-152, 168-
175, 178-182, 188-191, 226-238 (65b-67b, 74a-77a, 78b-80b, 82d-83e, 99d-105b); Politicus, pp. 63-4 (285a-
286a); Cratylus, pp. 345-47 (439c-440d); Phaedrus, pp. 322-3 (247a-247e); Theatet, p.143 (186a-186¢);
Sympos, pp. 237-249 (206b-212a). Cf., Schopenhauer, Metafisica do belo, Sao Paulo, Unesp, 2001, p. 32, Trad.
Jair Barboza.

7 Justamente por isso estariam para a filosofia kantiana como os pitagéricos Hiketas, Filolao e Aristarco estdo
para Copérnico. Cf., SW, 1, p. 567.

45



véu, o véu de Maia. Na verdade, Schopenhauer propde que esta sabedoria também poderia ser
encotrada em Pitdgoras, em toda a filosofia da Escola eleata (ganze Philosophie der
Eleatischen Schule), em Plotino, Escoto Erigena, na mistica inspirada dos sufis (begeisterte
Mpystik der Sufis), em Giordano Bruno, em Spinoza, no misticismo cristdo (Jacob Boehme), na
filosofia eclética de Schelling (ekletische Philosophie Schellings)™, etc. Segundo ele, no
entanto, a aproximag¢do entre a sabedoria oriental, a filosofia platonica e o pensamento de
Kant, aproximar-se-iam nao apenas do ponto de vista tedrico-especulativo, mas também no

terreno da ética e da moral. Como nos diz o autor de O mundo:

aquela doutrina kantiana do carater inteligivel e empirico é uma intui¢ao
(Einsicht) elevada a uma clareza abstrata (abstrakten Deutlichkeif) que ja
Platdo tinha tido; porém, por ndo ter ele reconhecido a idealidade do tempo,
apenas pode interpreta-la de forma temporal (in zeitlicher Form), de modo
meramente mitico (blof mytisch), e ligando-a & metempsicose™'.

Mas isto ndo ¢ tudo, pois mediante a interpretacdo do segundo livro, capitulo oitavo e
paragrafos 37-40, das duas Eglogas (Eklogen), de Porfirio, bem como do décimo livro da
Republica de Platdo, Schopenhauer chegara a conclusdo de que o mito platonico da
metempsicose pode ser visto (angesehn werden kann) ndo apenas como uma alegoria
(Allegorie) da doutrina kantiana do carater inteligivel e empirico, esta construida com toda
sua reconhecida pureza abstrata (abstrakten Reinheit), mas, que a propria teoria de Platdo ja
fora “adquirida, no essencial (im wesentlichen), séculos antes” e que, segundo Porfirio,
“Platdo a recebeu dos egipcios”. Entretanto, o que ¢ mais surpreendente ainda, conclui
Schopenhauer: “ela ja esta presente (/iegt sie) na doutrina da metempsicose do Bramanismo,

82 x7a .
7% Veé-se, assim,

da qual provém, com alta probabilidade, a sabedoria dos sacerdotes egipcios
que ndo apenas no horizonte da teoria Schopenhauer pretende aproximar a sabedoria oriental,
a filosofia platonica e a especulcdo kantiana, mas também no terreno da assim chamada razao
pratica. Claro que a legitimidade de semelhante tentativa permanece aqui em aberto®’.
Portanto, se a base de toda a filosofia kantiana, sua alma (Seele) e seu maior mérito
(allergrofsites Verdienst) ¢ ter expressado numa linguagem filosofica e por meio de

argumentos rigorosos, esta sabedoria milenar: o cardter onirico do mundo, entdo talvez se

possa arriscar que, conforme a leitura de Schopenhauer: 1) ndo haveria, quanto ao essencial,

8% Cf., Sobre o fundamento da moral, SW, 111, pp.805-807.

81 Cf., Idem, SW, 111, p.708.

82 Cf., Ibidem, p.709.

8 Permanece em aberto devido ao fato de ndo tratarmos, neste trabalho, das articulacdes de nossa hipdtese no
ambito moral, pelas razdes que ficardo claras ao longo de nosso texto. Futuramente, caso nossa tese tenha
sentido e, qui¢d, valor, desenvolveremos as implicagdes referentes a ética.

46



uma ruptura radical, uma descoberta verdadeiramente original na filosofia kantiana, uma vez
que a mesma verdade ja era conhecida, ainda que de maneira ndo propriamente filosofica,
pelo menos por Platdo e pela sabedoria milenar dos hindus; 2) o coracdo da filosofia kantiana
ndo residiria em sua teoria do conhecimento, nem em uma fundamentacdo transcendental das
condi¢des subjetivas de possibilidade da experiéncia humana dos fenomenos e, portanto, do
conhecimento cientifico, mas, sim, numa exposicdo calma, sdbria e filoséfico-demonstrativa
de uma verdade que, no limite, diria respeito, apontaria e significaria algo em relacdo a
esséncia do mundo; 3) o estudo das faculdades do conhecimento humano empreendido por
Kant pretenderia, em tultima instancia, o conhecimento dos mecanismos pelos quais € com os
quais os seres humanos instituiriam o mundo objetivo como uma fantasmagoria: 4)
Schopenhauer, de fato, afirma que toda a filosofia ocidental desconheceu esta verdade acerca
do carater ilusorio e onirico do mundo, mas nido que todo saber, toda forma de sabedoria no
ocidente tenha desconhecido tal verdade iniludivel; isto implicaria, entdo, que o maior mérito
kantiano seria o de ter pela primeira vez descoberto as condigdes, filosoficamente originais,
da expressabilidade rigorosa de uma verdade milenarmente conhecida por uma certa
tradigio™. Como nos diz Schopenhauer, no que tange a articulagio entre filosofia
transcendental e semelhante sabedoria imemorial, somente a primeira pode demonstrar a

verdade latente na segunda:

Todavia a demonstragio rigorosa (strenge Beweis) disto (o carater apenas
aparente [scheinbar] da multiplicidade fenoménica) somente pode ser
realizada a partir da doutrina de Kant (aus Kants Lehre), conforme feito
acima, embora o proprio Kant ndo o tenha feito (obwohl Kant selbst dies
nicht getan hat), fornecendo, a maneira de um orador esperto, tdo somente as
premissas (Prdmissen) e deixando aos ouvintes a alegria de extrair a
conclusdo (Konklusion)®.

Somente a filosofia transcendental estaria, portanto, em condi¢des de demonstrar as
razodes pelas quais a Unica e suprema realidade, a mais intima e verdadeira esséncia das coisas
estaria para sempre inacessivel ao conhecimento objetivo. Somente ela poderia apresentar
clara e rigorosamente os argumentos corretos mediante os quais a obra de Maia hindu e o

mundo das sombras platonico (sempre segundo Schopenhauer) seriam ndo passiveis de

# Como diz Schopenhauer, Kant foi o primeiro a despertar tal verdade de seu sonho, transformando o discurso
dos antigos em filosofia rigorosa e ancorada na instdncia correta, isto ¢, o sujeito: “Alle vorhergehend
okzidentalische Philosophie, gegen die Kantische als unséglich plump erscheinend, hatte jene Wahrheit verkannt
und eben daher eigentlich immer wie im Traume geredet. Erst Kant weckte sie pl6tzlich aus diesem; daher auch
nannten die letzten Schlédfter (Mendelssohn) ihn den Alleszermalmer.” Cf., SW, 1, p. 567.

8 Cf., Sobre o fundamento da moral, SW, 111, p.807.

47



“formatagdo” pelo sujeito de conhecimento. Isto ndo implicaria, por outro lado, como
pretende Kathleen Higgins, que Schopenhauer estaria propondo algum tipo de sintese (grand
synthesis)*° entre estas posturas, de resto filosoficamente tdo dispares, conforme ele,
igualmente, ndo cessou de reconhecer. Em uma palavra: a primeira Critica tornaria possivel,
ao mesmo tempo, explicar os motivos pelos quais a razdo desemboca em antinomias quando
usada de modo transcendente, mas, por outro lado, a compreensdo de tais limites ajudaria na
descoberta do verdadeiro lugar do mistério. Assim, ndo se deveria reduzir a primeira Critica a
seu resultado positivo: garantir as condigdes da objetividade do saber da ciéncia, como
pretendeu Cohen. O ensinamento de Kant teria tornado possivel, por um lado, a
superagao/rejei¢ao de todo realismo ingénuo e, por outro, a intelec¢do (Einsicht) de que o
principio (Anfang) e o fim (Ende) do mundo devem ser buscados dentro de nés mesmos, e
ndo em um além do mundo, fora deste. Teriamos aprendido com Kant, pois, a superar todo
dogmatismo realista ou idealista®’, uma vez que o mundo de nossa experiéncia seria tdo
condicionado pelo sujeito quanto pelo objeto, ja que a forma primeira e fundamental de todo
fenomeno, de toda representacdo ndo estd nem no sujeito nem no objeto, mas constitui-se
como limite comum a ambos, disso se seguindo a total impossibilidade de, por meio da
representacdo, atingirmos e conhecermos a natureza mais intima quer do sujeito, quer do
objeto™. Dai, nesse sentido, poder-se compreender a posicdo de Schopenhauer, de que o
resultado da Critica da razdo pura ser quase sempre negativogg.

Duas coisas nos parecem fundamentais aqui: primeiro, que a posicdo de
distanciamento em relacdo a Kant ndo deve ser buscada e ndo pode ser plenamente

compreendida se a procuramos apenas em territdrio especulativo, teorico-metodologico;

% Cf., Kathleen M. Higgins, Arthur Schopenhauer, in: Robert C. Solomon and Kathleen M. Higgins (Editors):
Routledge History of Philosophy. Volume VI. The Age of German Idealism: London and New York, 2004. p.
334.

87 Apresentaremos e discutiremos mais a frente as criticas e as razdes com as quais Schopenhauer pretende ter
superado todo dogmatismo, quer de matiz realista, quer idealista.

% Na verdade, como mostraremos posteriormente, existem a forma geral da representacdo (ser objeto para um
sujeito e ser sujeito que conhece objetos) e as formas secundadrias da representacdo (espago, tempo e
causalidade); a primeira sendo o limite comum a sujeito e objeto e as segundas presentes no cérebro do sujeito
cognoscente. Portanto, qualquer tentativa de “dedugdo” de um destes polos a partir do outro dogmatizaria a
filosofia e implicaria um retorno a época pré-critica. Mais ainda, qualquer insisténcia na derivagdo de um
incondicionado a partir desta forma geral da representagdo, também redundaria em um retorno ao antigo
dogmatismo das provas da existéncia de Deus. Aqui, as intengdes de Schopenhauer ja se deixam vislumbrar:
construir uma metafisica que ndo resulte no dogmatismo do idealismo alemdo, que pretende apreender o
incondicionado diretamente pelo entendimento ou pela razdo, nem no dogmatismo teista fundado nas provas
ontolégica, cosmologica ou fisico-teoldgica da existéncia de Deus, ja supostamente eliminadas pela “operacdo
de catarata” kantiana na sua primeira Critica. Em uma palavra: que nfo retorne aos dogmatismos realista ou
idealista, quer de feicdo escolastica, quer moderna.

¥ Cf.,, SW, 1, 575.

48



segundo, que ndo se deve menosprezar o papel central que o embate com Kant desempenha
na constru¢do da filosofia de Schopenhauer. Quer-se dizer, por exemplo, que a critica
schopenhaueriana a no¢ao de metafisica de Kant e a necessidade, disso derivada, de se
encontrar uma (nova?) chave para a compreensao do sentido moral do mundo, ndo podem ser
satisfatoriamente assimiladas a partir de um ponto de vista epistemolégico ou ontolégico™. E
preciso, como pretende Riconda, ndo esquecer nunca que aqui, como em geral na filosofia de
Schopenhauer, este pretende conciliar filosofia e visdo de mundo (Weltanschauung)gl.
Segundo Riconda, ndo se trata de ler Platdo com 6culos kantianos, mas sim de levar em
considera¢do, de forma séria, a verdade do platonismo e a filosofia tedrica de Kant. Isto, em
tese, apesar de chocante, poderia ser tentado desde que se compreenda bem de que se trata.
Serd igualmente importante, como veremos no terceiro capitulo, constatar que a nogdo de
metafisica ndo ¢ univoca em Kant; que ha, pelo menos, quatro sentidos ou perspectivas a
partir das quais se pode tentar apreender o que o filésofo de Konigsberg entendia por
metafisica.

Para Riconda, tratar-se-ia de uma tentativa de conciliagdo entre uma ontologia pré-
critica e uma epistemologia critica. Apesar de tal leitura fazer sentido, pensamos tratar-se
mais de uma tentativa de conciliagdo entre filosofia e sabedoria (no sentido em que
Schopenhauer a entende), ndo entre duas disciplinas filoséficas (no interior da filosofia),
portanto, mais entre a filosofia e seu limite, seu indizivel. Como veremos na segunda parte
deste trabalho, somente mediante uma correta distingdo entre ser objetivo e subjetivo e entre
uma consideracio subjetiva e objetiva, é que se podera diferenciar a epistemologia, ontologia
e metafisica na obra de Schopenhauer. Portanto, acreditamos que seria mais conforme o
espirito da filosofia schopenhaueriana, o que apresentaremos na parte II deste trabalho. Em
todo caso, isso implicard, como diziamos, no aparecimento de alguns sérios problemas na
filosofia de Schopenhauer; problemas que, na tentativa de solucdo, ndo nos parece uma boa
estratégia tentar fazer convergir ou aproximar a filosofia do autor de O mundo aquelas que lhe
sdo, segundo Schopenhauer, espiritualmente distantes. Voltaremos a esse tema; estamos por
ora, apenas a caminho de O mundo.

Em segundo lugar, também aqui, na relacdo polémica com Kant, encontrar-se-ia o
argumento de Schopenhauer para rejeitar, praticamente em bloco, toda a filosofia escolastica.

Na verdade, ao que parece, a leitura do autor de O mundo da histéria da filosofia escolastica

% Na segunda parte deste trabalho, tentaremos operar uma distingéio entre epistemologia, ontologia e metafisica
na obra de Schopenhauer, o que tornard mais clara a posi¢ao assumida por nés aqui.
L Cf., G. Riconda, Schopenhauer interprete dell occidente, Milao, Mursia (Gruppo Editoriale), 1986.

49



ndo leva na devida conta os conteidos mesmos desta tradigdo, uma vez que o que lhe
interessa €, sobretudo, a relac@o entre filosofia e teologia no pensamento medieval, ou ainda a
dependéncia da primeira quanto a segundagz. Dai, apesar das criticas que fara a Bruno,
Descartes e Spinoza, considera-os como verdadeiramente grandes pelo fato de terem tentado
emancipar a filosofia da teologia.

Em todo caso, um dos critérios que utilizamos para compreender o papel de outras
filosofias na constru¢do da obra de Schopenhauer ¢ a maneira pela qual ele cita suas fontes. A
maneira como ele cita a obra de Kant ¢ Uinica, absolutamente inigualdvel, o que mostra a
dindmica da constitui¢do de suas proprias teses, independentemente do fato, claro, de ele ter
razao em suas interpretagdes dos filosofos com os quais dialoga; além disso, a citacdo das
intuicdes platonicas e orientais sdo quase sempre feitas como critério de confirmagdo de seus
pontos de chegada, de suas conclusdes; nas citagdes dos demais, quase nunca o encontramos
procedendo desta maneira. O que lhe parece fundamental em Kant, ndo é, rigorosamente, a
distingdo operada por este, entre fenOmenos € coisa em si, mas que se possa tematizar tal
separacdo como foto genere; a tensdo entre filosofia e sabedoria nunca desaparecerd, mas
aquela distingdo tornard possivel uma certa articulacdo entre explicagdo e compreensdo,
conhecimento ¢ interpretacdo capaz de, por meio da analogia ou passagem entre ambas,
procurar pela significacdo das representagoes.

Alguns autores realistas estavam certos, sem duvida, em sua compreensdo do sentido
do mundo, por exemplo, mas isto ndo implica que eles estavam, filosoficamente, corretos,
nem que suas ontologias devam ser continuadas e seguidas, Critica da razdo pura impede,
mas suas metafisicas exibem e espelham algo de verdadeiro e fundamental, mesmo que suas
ontologias pré-criticas os tenham impedido de expressa-las de forma rigorosa, ou seja,
transcendentalmente rigorosas. E assim que Schopenhauer pode afirmar tanto que Anaxagoras
¢ seu antipoda filoséfico como o elogia em outra ocasido; a mesma coisa com Aristoteles,
Plotino, Suarez, Descartes e outros. Quando Schopenhauer diferencia, no segundo volume dos
Parerga, o erudito (Gelehrt) e o filosofo de livros (Biicherphilosoph) daquele que pensa por
si mesmo (Selbstdenker), ele afirma que todos os que pensam por si mesmos, coincidem
naquilo que ¢ mais relevante, sua divergéncia se dando unicamente na diversidade
(Verschiedenheit) dos pontos de vista (nur aus der des Standpunktes). O mais importante

surge quando ele nos diz que:

%2 Quando discutirmos a problematica nogdo de matéria (Stoff: Materie) na obra de Schopenhauer, discutiremos
o alcance das tentativas de aproximar a filosofia deste aquela dos escolésticos, sobretudo da de Tomas e Suarez.
Em todo caso, a posi¢do explicita de Schopenhauer quanto aos medievais ¢ bastante negativa, a excegdo de
Bruno. Cf., SW, 1, pp. 570-3; SW, 1V, Fragmentos, §§ 7-11.

50



com frequéncia vacilei (zaudernd) em apresentar ao publico determinados
principios (Sdtze) devido a seu carater paradoxal (ikrer Paradoxie wegen) e
mais tarde, com satisfeito assombro (freudigen Erstaunen), os encontrei
expressos em obras antigas de grandes homens”

Dificil saber a quais principios paradoxais ele se refere nesta passagem. O que
importa, entretanto, ¢ que ele se considerava um verdadeiro fildsofo, € ndo apenas um erudito
que aprendeu de livros, mas alguém que construiu uma obra a partir de uma compreensao
propria e imediata das coisas (aus eigener unmittelbarer Auffassung der Sache). Como ele
ainda nos diz: “aquele que pensa por si mesmo (der Selbstdenker) ndo chega a conhecer as
autoridades a favor de suas opinides a ndo ser tardiamente, e entdo lhe servem unicamente
para reforca-las (Bekrftigung) e para a sua propria confirmacdo (Stirkung)™™*.

Pensamos, assim, que ¢ exatamente isso que Schopenhauer pensava ser o caso quando
do encontro de suas teses com aquelas de matriz realista: 1) uma coincidéncia de fundo
(stimmen...im Grund doch iiberein), devido ao fato de que aquilo que ¢ alcancado
imediatamente e por si mesmo ¢ sempre o que foi captado objetivamente (objektiv aufgefafit
haben), apesar das divergéncias entre os pontos de vista; 2) uma confirmagdo de algumas de
suas teses - mesmo que estas parecam paradoxais a luz de seu pensamento Unico - € um
reforco para estas em obras e autores antigos pertencentes a uma outra tradicdo de
pensamento.

Retornando ao tema, a modernidade filosofica se caracterizaria, entre outras coisas,
exatamente por essa pretensdo de emancipagio da filosofia frente ao saber dos tedlogos. E
verdade, porém, que Schopenhauer considera, ainda como conseqiiéncia do maior mérito de
Kant, ter ajudado a demolir, ndo apenas as posturas dogmaticas da modernidade, mas também
todo realismo escolastico. Este ultimo teria sofrido o mesmo golpe que todo e qualquer
dogmatismo quando do aparecimento da visdo idealista fundamental (idealistischen
Grundansicht) a partir da obra teérica de Kant™. E isso que autoriza Schopenhauer a chamar
de Escolastica a filosofia que vai de Agostinho a Wolff; e a caracteriza-la por sua auséncia de
“reflexividade” na busca das leis do fendmeno, pela elevagdo de tais leis ao estatuto de
verdades eternas (aeternae veritates) e, consequentemente, por terminar a identificar a

existéncia fugidia do mundo a sua esséncia. E, finalmente, por acabar tratando até mesmo os

problemas éticos conforme as supostas leis dos fendmenos, entdo tomadas como absolutas.

3 Ct, SW,V, §263, cap. 22, Pensar por si mesmo, p.582.
 Idem, p.580.
% Cf, SW,1,p.573.

51



Dai que a descoberta kantiana, ndo propriamente daquelas verdades ja conhecidas por hindus
e Platdo, mas a da filosofia capaz de expressa-las de forma racional, tornou possivel a
Schopenhauer dizer que “antes de Kant estdvamos no tempo, agora o tempo estd em n6s™%°.

A visdo idealista fundamental, acima referida, ndo apenas teria tornado possivel a
posicdo ndo dogmatica (no sentido pré-critico) de Schopenhauer, como ja antecipamos antes,
mas teria criado as condi¢des para que Schopenhauer construisse seu conceito de metafisica.
E sabido que Kant niio eliminou a propria possibilidade de uma metafisica, mas a fez preceder
de uma critica da razdo e, com isso, alterou-lhe o sentido tradicional. Nao mais pergunta pelo
ente enquanto ente ou por Deus, mas pelo “inventario, sistematicamente ordenado, de tudo o
que possuimos pela razdo pura” (Critica, AXX). Seja como for, seja pela nogdo de metafisica
dada na Critica da razdo pura, seja pela encontrada nos Principios metafisicos da ciéncia da
natureza, seja ainda aquela presente nos Prolegomenos a toda metafisica futura, o fato € que,
por meio desta tomada de posi¢do em relacdo ao significado da metafisica dado por Kant,
Schopenhauer construira sua metafisica da Vontade, distanciando-se do conceito kantiano de
razdo e abrindo espaco para, por um lado, o dificil problema da objetivacdo da Vontade e, por
outro, para a existéncia de uma enigma do/no mundo e, assim, para a busca de sua decifracao.

A separagdo entre fendmeno e coisa em si torna, portanto, realizavel aquilo que,
segundo nossa leitura da filosofia de Schopenhauer, serd considerada, desde Kant, a mais
importante contribuicdo para a filosofia moderna: a separacdo das questdes e perguntas pelo
conhecimento do mundo e de suas leis, da pergunta pelo significado ético das a¢cdes humanas.
Como defendemos neste trabalho, a explicagcdo ¢ a significagdo do mundo devem ser objeto
de uma rigorosa e necessaria distingdo’’. Na verdade, isto ja se faz presente quando se procura
interpretar, conjuntamente, o maior mérito de Kant e sua conseqiiéncia mais importante: a
separagdo rigorosa, consciente e completa, entre conhecimento a priori € a posteriori. Para
Schopenhauer, isto vai implicar ndo apenas na distingdo entre real e ideal, Vontade e

Representacdo’, mas o que ¢ decisivo, a possibilidade de compreender o significado da

% «yor Kant also waren wir in der Zeit; jetzt ist die Zeit in uns”. Cf., SW, 1, p. 573.

°7 Dai Schopenhauer poder atribuir a Kant esta revolucionaria descoberta: que da separagdo entre fendmeno e
coisa em si decorre a separacdo entre a pergunta pelas leis do fendmeno da pergunta pelo significado ético das
acdes humanas, o qual, por sua vez, concerne imediatamente a coisa em si. Diz Schopenhauer: “Kant,...,
sonderte die unleugbare grofie ethische Bedeutsamkeit der Handlungen ganz ab von der Erscheinung und deren
Gesetzen und zeigte jene als unmittelbar das Ding an sich, das innerste Wesen der Welt betreffend, wogegen
diese, d.h., Zeit und Raum und alles, was sie erfiillt und in ihnen nach dem Kausalgesetz sich ordnet, als bestand
—und wesenloser Traum anzusehn sind”. Cf., SW, 1, p. 574.

% Na verdade, a distingdo entre Real e Ideal nio corresponde a existente entre Vontade ¢ Representacdo, pois o
Real pode ser concebido tanto em seu ser objetivo (Representagdo) quanto em seu ser subjetivo (Vontade) e,
assim, tanto estd sujeito a uma consideraciio objetiva como a uma subjetiva, ambas situadas no plano da

52



representacdo através da Vontade. Nao nos parece que se trate apenas de poder explicar um
pelo outro ou de esclarecer a Representacdo mediante a Vontade, porém mais do que isso: que
por meio da Vontade - ou de uma de suas objetivagdes, nosso proprio corpo - pode-se ter
acesso ao sentido, ao significado do conhecimento humano, da representa¢do. Sdo inimeras
as passagens relevantes, sobretudo no inicio do segundo livro de O mundo e nos capitulos
correspondentes nos Complementos, em que Schopenhauer se expressa dessa maneira, isto &,
por meio de uma distingdo entre conhecer e significar. Quando tratarmos da transi¢do
(Ubertragen) da Representagdo para a Vontade e da Metafisica da Natureza, retomaremos
esse aspecto do problema da relagio entre ambas na obra de Schopenhauer™”.

Nao obstante as dividas e aproximacdes, Schopenhauer identifica trés fontes das quais
proviriam os principais problemas da filosofia kantiana: 1) o resultado meramente negativo
(nur negativ) a que chegou a primeira Critica kantiana, ndo chegando a estabelecer um
sistema novo e acabado (vollstindiges neues System); 2) a inseguranca quanto ao verdadeiro
agente da revolucdo empreendida por Kant na filosofia, a incerteza quanto aquilo (was) que se
deveria responsabilizar pelo aspecto grandioso da filosofia kantiana; 3) A unilateralidade da
filosofia transcendental. Passemos, entdo, as consideracdes gerais acerca dos limites da
filosofia teérica de Kant, segundo Schopenhauer.

O primeiro grande problema diagnosticado por Schopenhauer na filosofia tedrica de
Kant reside, nada mais nada menos, em seu pensamento fundamental (Grundgedank), sobre o
qual se constréi todo o edificio da Critica da razdo: trata-se da propria possibilidade da
metafisica. Em ultima instidncia, aqui se decide o estatuto dogmatico ou critico de uma
filosofia. Segundo Schopenhauer, neste ponto crucial, Kant teria seguido o dogmatismo de

1

seus predecessores (sobretudo Wolff) ao aceitar, j& no §1 dos Prolegémenos % que a

metafisica, como saber daquilo que deve se encontrar para além de toda experiéncia possivel,

Representagdo, quanto a uma compreensdo de seu ser subjetivo, no plano metafisico. Sobre isto nos
debrugaremos na segunda parte deste trabalho.

* Em todo caso, é também nesse sentido que se podem compreender as criticas Schopenhauerianas a Schelling,
na forma de conceber a relacdo entre real e ideal, intui¢do e conceito, a priori e a posteriori, etc.

100 of 1. Kant, Prolegémenos a toda metafisica futura, Lisboa, Ed. 70, 2001. Trad. Artur Mor3o. E sabido que,
tanto na Critica da razdo pura quanto nos Principios metafisicos da ciéncia da natureza, Kant fornece
defini¢des do que entende por metafisica. Dai que, como dissemos acima, metafisica é entendida como o
inventario sistematico ¢ ordenado dos principios da razdo pura (Critica, AXX); o sistema de conhecimentos que,
depurados pelo novo método fornecido pela Critica (entendida, assim, como Propedéutica), tera uma utilidade
negativa (conhecimento dos limites do uso teérico da razdo) e uma positiva (possibilidade do uso pratico-moral
da razdo para além dos limites da sensibilidade) e, neste sentido, estard imune ao materialismo, fatalismo,
ateismo, idealismo, ceticismo e fanatismo (Critica , BXXXV); como, nos Principios, metafisica - ou filosofia
pura - ¢ definida, no Prefdacio, como “o puro conhecimento racional a partir de simples conceitos”. Metafisica ¢
ainda entendida como disposi¢do natural do homem. Nessas defini¢des parece que o essencial permaneceria,
para Schopenhauer, a saber, a impossibilidade, mesmo o absurdo, de se pretender, kantianamente, construir uma
metafisica imanente e ancorada no ponto justo de contato (Rechtpunkf) entre a experiéncia externa e interna.

53



jamais poderia ser alcangada através de principios, eles mesmos extraidos da experiéncia. Em
outros termos, caso se conceba a metafisica como uma forma de conhecimento acerca daquilo
que transcende a experiéncia, entdo, por principio, estaria fadada ao fracasso toda e qualquer
tentativa de constru¢do de uma metafisica a partir da experiéncia. Ora, como para Kant a
razdo pode encontrar em si mesma principios independentes de toda experiéncia, mas que,
ndo obstante, ndo podem lhe propiciar nenhum conhecimento daquilo que estaria situado para
além da experiéncia, entdo a metafisica seria, para ele, segundo Schopenhauer, simplesmente
impossivel. Como tais principios da razdo ndo sdo determinagdes ontoldgicas das coisas
mesmas (aeternae veritates), mas simples formas de nosso intelecto; condi¢do ndo das coisas
enquanto tais, mas da mera possibilidade do conhecimento humano dos objetos, entdo a partir
deles ndo se pode erguer nenhum edificio metafisico.

Todo o problema parece residir no fato de que Schopenhauer ndo distinguiu, com
precisdo, as diferentes significa¢des da nocdo de metafisica em Kant. Em sintese, Kant parece
entender por metafisica: a metafisica geral (ontologia); a metafisica especial, a metafisica
como disposi¢do natural; e a metafisica como sistema da razdo pura. Schopenhauer ndo faz
estas distingdes e, assim, torna possivel sua critica a Kant, mas por isso paga um certo prego.
Discutiremos isso com mais sutileza quando aprensentarmos nossa posi¢do em relagdo aos
pontos de contato entre as filosofias de Kant e Schopenhauer. Por enquanto estamos apenas
tentando seguir e apresentar a posicdo de Schopenhauer em relagdo a filosofia tedrica de
Kant.

Para Schopenhauer, no entanto, estamos aqui diante de uma peticdo de principio
(petitio principii), uma vez que se teria primeiro que demonstrar que a metafisica deve,
necessariamente, ser concebida como um saber cuja fonte ndo poderia jamais ser empirica. O
pressuposto kantiano de que toda metafisica deve ser entendida como saber daquilo que se
situa para além da experiéncia teria como fundamento apenas a defini¢do nominal,
etimologica do termo metafisica.

Em todo caso, para Schopenhauer o mundo, com ou sem metafisica - em sentido
kantiano -, permanece um enigma (Rdtsel), havendo divergéncia apenas acerca da chave
(Schliissel) - ou de sua inexisténcia - que resolveria tal enigma. Entretanto, pressupor, sem
nenhum exame critico, que tal enigma ndo poderia ser solucionado a partir da experiéncia, da
“compreensdo do mundo mesmo*, ¢ antes de tudo uma precipitagdo. Ao contrario, para
Schopenhauer podemos, sim, solucionar tal enigma por meio do “entrelagamento adequado e

executado no ponto certo” da experiéncia interna e externa. Isto, porém, vai significar que ¢

54



1" mas ndo chegaremos jamais a uma

possivel decifrar o mistério (sentido) do mundo
explicacdo ou compreensio exaustiva, conclusiva de sua existéncia. E impossivel a superacio
radical da finitude e da imanéncia a que tudo estd submetido. A finitude em questdo, porém,
ndo deve ser concebida nem como uma simples constatacdo empirico-antropoldgica das
limitagdes do sujeito concreto, nem como um mero resultado das andlises da filosofia
transcendental, mas como algo a priori inscrito na estrutura transcendental do sujeito para
quem, portanto, o absoluto serd desde sempre inexplicavel (incognoscivel), embora
simbolizavel ou compreensivel. Ao contrario dos modernos, como por exemplo Descartes, o
absoluto ndo ¢ dado de saida e limita a finitude, mas a finitude ¢ primeira e, assim, torna todo
absoluto (objeto de uma Idéia, conforme Kant) problematico por principio'®>. Schopenhauer
quer, assim, construir uma metafisica que fique equidistante, por um lado, da onisciéncia
dogmatica dos escolasticos e dos modernos e, por outro, do desespero e do negativismo da
primeira Critica, a qual é, para ele, apesar dos seus elogiaveis méritos: insuficiente, obscura,
pouco clara e indeterminada. Mas fica entdo o problema: como construir uma Metafisica da
Natureza que seja imanente, empirica e, ndo obstante, dogmética103?

Poderiamos resumir esta primeira critica schopenhaueriana a filosofia kantiana
diferenciando as convergéncias das divergéncias entre Kant e os filésofos dogmaticos seus
predecessores e, a0 mesmo tempo, apontando em que sentido a posicdo de Schopenhauer
ficaria a meio caminho entre a “onisciéncia dogmatica” e o “desespero” em que desembocaria

a primeira Critica. Por um lado: 1) Kant e os dogmadticos aceitariam a tese de que a metafisica

deve ser um “conhecimento” a partir de principios puros e a priori; 2) ndo ¢ possivel constituir

" £ bem verdade que nos Complementos ao primeiro livro de O mundo, Schopenhauer afirma, com relagio a
importancia do mal, da maldade e da morte como constitutivos do assombro que impulsiona a filosofia, que “nédo
somente que o mundo exista sendo, em maior medida, que seja tdo triste, constitui o punctum pruriens da
metafisica, o problema que cria no homem uma inquietude que nem o ceticismo, nem o criticismo podem
apaziguar”. Cf., SW, 11, p. 223.

192 posi¢io que parece ser defendida por Luc Ferry. Cf., L. Ferry, Kant. Uma leitura das trés “Criticas”, Rio de
Janeiro, Difel, pp. 225-6

1% Conforme Schopenhauer, “a solugdo do enigma do mundo (die Lisung des Riitsels der Welf) tem que provir
do proprio mundo (aus dem...hervorgehn muf3); que, portanto, a tarefa da metafisica (Aufgabe der Metaphysik)
ndo ¢ sobrevoar a experiéncia na qual o mundo se apresenta (dasteht), mas compreendé-la partir de seu
fundamento (sie von Grund aus zu verstehn), pois a experiéncia, externa e interna, ¢ sem divida nenhuma, a
fonte principal (Hauptquelle) de todo conhecimento; que, por isso, s6 € possivel a solugdo do enigma do mundo
através do entrelagamento, adequado e executado no ponto certo, da experiéncia externa com a interna e pela
ligagdo, obtida através disso, (...), se bem que apenas no interior de certos limites que sfo inseparaveis de nossa
natureza finita, por conseguinte, de tal modo que chegamos ao entendimento correto do mundo mesmo sem
atingir uma explicagdo conclusiva de sua existéncia, que suprima todos os problemas posteriores”. Grifo nosso.
Cf., SW, 1, p.578. Diz ainda que: “Poder-se-ia chamar meu sistema de dogmatismo imanente, pois, embora seus
principios doutrinais sejam de fato dogmaticos, ndo ultrapassam, todavia, o mundo dado na experiéncia, mas
apenas esclarecem o que ele é, ja que o decompde em suas partes componentes”. Cf., SW, IV, Fragmentos para
a historia da filosofia, p.162, ; SW, 11, caps. 1 e 17.

55



uma metafisica a partir de principios ancorados na experiéncia; 3) existem, sim, principios da
razao nao oriundos, portanto, da experiéncia. Por outro lado: para Kant, tais principios sdo
formas da nossa faculdade cognoscitiva; ja para os fildsofos pré-criticos aqueles seriam, antes,
formas das coisas mesmas. Para Schopenhauer, no entanto, talvez seja possivel uma
metafisica que, apesar de ndo pretender ir além da experiéncia, possa constituir-se: 1) através
de uma compreensdo profunda do mundo mesmo (aus dem griindlichen Verstindnis der Welt
selbst); 2) mediante a conexao adequada entre a experiéncia interna e a externa; 3) por meio
da distincdo entre explanacdo e significacdo, ou seja, mediante um método que permita
encontrar o significado do mundo, mesmo que dentro de certos limites, mas num topos toto
genere diferente daquele reservado ao reino das causalidades'®*.

Caso estejamos certos em interpretar o grande mérito de Kant, explicitamente
destacado por Schopenhauer, como radicando, fundamentalmente, na descoberta da maneira
transcendental de pensar e expor os limites daquilo que se pode conhecer com rigor e,
portanto, deixando de todo intocado o conjunto das verdades ja conhecidas pela sabedoria
indiana e pela filosofia platonica, entdo, um dos principais problemas da metafisica seria:
como se ocupar daquilo que o préprio método transcendental deixa impensado, a saber, o
sentido, o significado do nosso conhecimento e, vale dizer, do préprio mundo? Se a revolucio
kantiana pretendeu superar todo dogmatismo anterior, ela ainda deixou espago, pelo menos no
entender de Schopenhauer, para uma outra forma de dogmatismo, um dogmatismo imanente,
ndo construido a partir de conceitos mas por meio destes € que tem por preocupagio
fundamental o significado de nossas a¢des no mundo e o fato desse ser, ndo simplesmente,

algo existente, mas tao triste e repleto de sofrimento. Metafisica que, fundamentalmente, deve

1% Todo o problema, segundo Schopenhauer, residiria na aceitagdo, tanto por filésofos pré-criticos como pelo
proprio Kant, da identidade entre metafisica ¢ conhecimento a priori. Assim, se a “solugdo” dogmatica para o
enigma do mundo ¢ insustentavel ou destituida de sentido, isso se deve ao fato de que aquela ndo levou em
consideracdo a possibilidade de semelhante enigma poder ser solucionado a partir do estofo (Sfoff) mesmo do
mundo; de maneira semelhante, se quiséssemos pensar uma saida mediante a filosofia transcendental kantiana a
“solugd@o” teria que ser meramente formal, uma vez que fechamos de inicio a Unica porta por meio da qual
poderiamos ter acesso ao significado do mundo: a experiéncia. Desta forma, para Schopenhauer, se o a priori dos
antigos ¢ insipido, o kantiano € inttil, pois para os primeiros o mundo ndo basta, ja que somente “fora” deste
seria possivel encontrar uma significagdo para sua existéncia; por outro lado, a partir de Kant o que se tem ¢
muito pouco para a solucdo do enigma em questdo, a mera forma vazia € incapaz de dar conta daquilo que
importaria fazer, a saber, “a adequada conexdo, ¢ executada no ponto certo, entre experiéncia externa e interna, ¢
pela ligacdo, por ai realizada, dessas duas fontes tdo heterogéneas de conhecimento, embora apenas dentro de
certos limites, inseparaveis de nossa natureza finita, portanto, de tal maneira que alcangamos a correta
compreensdo do mundo mesmo sem, no entanto, atingirmos uma explanagdo conclusiva de sua existéncia que
suprimiria todos os seus problemas ulteriores”. Cf., SW, I, p. 578. O fundamental, entretanto, é ndo perder de
vista que o enigma do mundo somente aparece para uma filosofia como a de Schopenhauer, isto €, uma filosofia
que interpreta a separagdo kantiana entre fendmeno e coisa em si ¢ a distingdo entre a priori ¢ a posteriori da
maneira como indicamos acima: como passo determinante para sua metafisica da Vontade e, assim, para poder
interpretar o significado da representagdo a partir da Vontade. Metafisica, essa, formulada e concebida
diferentemente da kantiana.

56



desdobrar-se, pela exigéncia de um pensamento unico, em Metafisica da Natureza, Metafisica
do Belo e Metafisica dos Costumes, bem como em suas articulagdes mutuas ¢ todos os
problemas dai advindos'®”. Em todo caso, isso serd discutido somente quando tratarmos da
relacdo entre os “dois lados” do mundo, as duas maneiras pelas quais podemos conhecé-lo,
por um lado, e compreendé-lo, por outro, vale dizer, o mundo como Representacdo e o
mundo como Vontade.

Entretanto, j& aqui ¢ importante lembrar que, para Kant, conforme aprendemos na
Logica, a metafisica ¢ a “filosofia propriamente dita, a verdadeira filosofia” (Und doch ist
Metaphysik die eigentliche, wahre Philosophie)'®®. Na verdade, como lemos no Preficio
(AX) de 1781 a primeira Critica, tanto o dogmatismo quanto o enfado (Uberdruf3) e o
indiferentismo (/ndifferentism), quando se trata de metafisica, sdo igualmente censuraveis.
Todo o problema, como se vera adiante, reside na insisténcia kantiana em construir uma
metafisica ancorada: 1) fundamentalmente, na razdo, sobretudo e mais importante, numa
suposta razdo pura pratica ou, melhor, numa certa articulacdo entre a razdo pura teorica e a
razdo pura prdtica: metafisica como sistema da razdo pura; 2) em principios que todo ser
humano, enquanto marcado por sua natureza racional, deve poder encontrar em si mesmo e,
com respeito aos mesmos, portanto em sua autonomia, reconhecer, tanto em si como na
humanidade em geral, a existéncia de mdaximas que devem ser desejadas como /eis
imperativas subjacentes a toda acdo que se pretenda moral. Ora, se para Schopenhauer a
natureza humana n3o ¢ da ordem da razdo, entdo, no minimo, toda fundamenta¢do da
metafisica dos costumes e, no limite, a propria metafisica deverd ser pensada em outros
moldes.

Permanecendo nas consideragdes criticas gerais a parte tedrica da filosofia kantiana,
Schopenhauer distingue aquilo que seria o estilo - esta fisionomia do espirito (Physiognomie
des Geistes) - e as motivagdes ndo filosodficas de seu mestre, as quais seriam, entre outras
coisas, responsaveis por boa parte das obscuridades, indeterminagdes € mesmo deslizes na
exposicdo e na compreensdo de alguns problemas fundamentais de sua, de resto, imortal
contribuicdo ao pensamento filoséfico. Trata-se da tensdo entre o estilo kantiano como
“marca de um espirito superior”, como manifestagdo de uma ‘“for¢a de pensamento
incomum”, de uma “secura brilhante” e da demonstracao singular de intimidade com o mundo

dos conceitos, por um lado, e da presenga, igualmente surpreendente, de uma exposi¢do por

05 f, Sw, V, cap.l, Sobre a filosofia e seu método, p.27. Cf., tb, Sobre o fundamento da moral, SW, 111, p.635.
1% Cf, I, Kant, Log., Ak.32, In: Manual dos cursos de légica geral. Edigio bilingiie: alemio e portugués.
Tradugdo, apresentago e guia de leitura de Fausto Castilho. Campinas, SP, Editora Unicamp, 2006, pp.66-67.

57



29 <C 29 <¢

vezes “indeterminada”, “pouco distinta”, “insuficiente” e “obscura”, por outro. A que se deve
1ss0? A resposta de Schopenhauer nos parece ao mesmo tempo engenhosa e surpreendente:
deve-se ao amor de Kant pela simetria'®’.

Segundo Schopenhauer, a falta de simplicidade e de ingenuidade dos antigos seria
facilmente visivel na Critica da razdo pura de Kant, notadamente na ldgica transcendental, na
deducgdo a priori das categorias do entendimento e no esquematismo transcendental. Tratar-se-
ia, segundo ele, da assun¢do e manifestacdo do estilo goético em filosofia. A paixdo pela
ordena¢do da multiplicidade e pela repeticdo exaustiva dos mesmos principios de organizagao
teria conduzido Kant a assumir a simetria como “fio condutor de toda sabedoria”'® ¢ a
perseguir com singular persisténcia “um sistema simétrico, 16gico” sem a devida desconfianga
critica de, se assim procedendo, perderia ou ndo o contato com a realidade que esse “‘sistema”
teria o papel de explicar. Schopenhauer chega mesmo a chamar este amor pela simetria de
“método simétrico-arquitetonico” (architektonisch-symmetrischen Methode)'™ por ele ter
conduzido Kant a perseguir a simetria € ndo propriamente os objetos de que tratava. Tudo isso
poderia parecer apenas mais uma provocagao schopenhaueriana se este ndo se dispusesse a
mostrar, minuciosamente, de que modo semelhante paixdo metddica teria levado Kant a
cometer seus maiores erros: 1) a confus@o entre conhecimento intuitivo e abstrato
(Entendimento e Razao), conjuntamente com todas as sérias conseqiiéncias dai advindas; 2) a
ambigiiidade, na melhor das hipdteses, na nocdo de objeto (Objekt, Gegenstand, Vorstellung,
e mesmo Ding an sich), central para uma filosofia que se pretende transcendental; 3) a
“dedu¢do” causal da coisa em si e a necessidade da reflexdo sobre o esquema transcendental.
Pontos que passaremos a discutir a seguir.

Conforme Schopenhauer, o  método  simétrico-arquitetonico  adotado,
inconscientemente, por Kant, o teria levado, ndo apenas na Critica da razdo pura, a uma
verdadeira inversdo na logica requerida para uma correta fundamentacdo do nosso
conhecimento, tanto tedrico, quanto pratico e estético. Trata-se da insisténcia kantiana em
perseguir uma fundamentacdo do saber intuitivo partindo de meros conceitos, ou seja, de

110

conhecimentos abstratos, utilizando esse uUltimo como cdmara obscura "~ em que aquele

1% H4 trabalhos que apontam para a possibilidade de se interpretar a critica schopenhaueriana ao suposto apego
excessivo de Kant pela simetria como um reflexo, uma conseqiiéncia de sua critica a nogdo de unidade do
entendimento e de sistema na Critica do filésofo de Konigsberg. Sobre isso, Cf., H. J., De Vleeschauwer, La
déduction transcendentale dans 1'Oeuvre de Kant, New York, Garland Publishing, 1976.

"% Schopenhauer fala, de fato, em: fio condutor supremo de toda sabedoria (obersten Leitfadens zu aller
Weisheit). Ct., SW, 1, p. 581.

19°Cf., SW, 1, p. 652.

Hoct, sw, 1, p. 710.

58



deveria ser fixado. No centro da primeira Critica residiria, sempre segundo Schopenhauer, a
confusdo kantiana entre saber intuitivo e abstrato, o que teria resultado na estranha
divisdo/decomposi¢do (zerfallen) da razdo em tedrica e pratica, assim como na ambigiiidade -
por ndo ter definido rigorosa e claramente o que ele entendia por conceito - das nocdes de
intui¢do, reflexdo, entendimento e, sobretudo, na de objeto; antes de separar tdo
cuidadosamente os conceitos do entendimento (categorias) dos “conceitos” da razdo (idéias),
Kant teria terminado ainda por obscurecer as nogdes centrais de sua filosofia, como as de
objeto e sujeito, absolutamente fundamentais para uma filosofia transcendental,
subjetivamente mediada''".

Nesta critica schopenhaueriana, hé algo mais importante que uma suposta ingenuidade
kantiana naquilo que diria respeito as suas intencdes mais intimas € seus pressupostos nao
declarados. De fato, aqui comega a estrada que conduzird Schopenhauer a um mundo,
teoricamente, desconhecido por aqueles que habitam o territério da Critica da razdo pura,
pois semelhante recusa pelo autor de O mundo em seguir neste ponto o fildsofo de
Konigsberg, leva-lo-a4 a rejeitar o coracdo da primeira Critica: a dedugdo transcendental dos
conceitos puros do entendimento e, como se ndo bastasse, quase toda a dialética
transcendental. A rejei¢do da analitica e dialética transcendentais tem por base a concepgao
schopenhaueriana de entendimento, bem como sua noc¢do de razdo. O que se decide aqui €,
nada menos, que o proprio significado e limite da no¢do de experiéncia'? e,
consequentemente, o conceito de metafisica. Trata-se, para Schopenhauer, diferentemente do
que fez Kant, de conceber a experiéncia (interna e externa) como fundamento imediato
(corpo) para a constru¢do da metafisica. Ora, na Critica, tanto a experiéncia ¢ concebida
mediatamente como nela estd vetada toda e qualquer pretensdo de legitimidade a uma
metafisica que parta da experiéncia. E desta forma que a critica a Kant ira revelar ndo apenas

uma nova concep¢io de entendimento em Schopenhauer mas, a partir do instante em que isto

envolve e exige uma diferente concepgdo de experiéncia e uma distinta nocdo de metafisica,

"1 Esta parece ser também a posi¢io da Prof* Maria Lucia Cacciola, em seu artigo sobre as significagdes e
distingdes dos saberes intuitivo e abstrato na filosofia de Schopenhauer. Segundo Cacciola: “A estrutura do
pensamento kantiano €, pois, rejeitada por Schopenhauer como um retorno ao racionalismo escolastico, que se
mostra na supremacia da ordenagdo ldgica do pensamento em relacdo a efetividade”; ou seja, Kant teria, por fim,
privilegiado o saber racional, abstrato, frente ao conhecimento intuitivo. Cf., Maria L. Cacciola, O intuitivo e
abstrato na filosofia de Schopenhauer, pp. 169-186, in: Jodo Carlos Salles (Org.), Schopenhauer & o idealimso
alemdo, Salvador, Quarteto Editora, 2004.

12 B conhecida, desde Jacobi, Vaihinger, Cohen e Rousset, entre outros, a dificuldade envolvida na significagio
da nocdo de experiéncia, ja em Kant. No terceiro capitulo deste trabalho, discutiremos, com mais vagar, as
ambigiiidades presentes no sentido de experiéncia na primeira Critica kantiana, sobretudo na Estética
transcendental.

59



semelhante critica conduzird o autor de O mundo a uma nova conceituacdo de objeto’’” e,

/" Sem tais re-

ainda mais importante, a um novo sentido de sujeito transcendenta
significagdes, Schopenhauer jamais poderia esperar poder encontrar no préprio mundo
(imanéncia) a chave metafisica (acesso/analogia/passagem/transito) para a decifracdo do
enigma (sentido) do mundo. Schopenhauer, por outro lado, parece ndo dar muita atengdo ao
fato de que, para Kant, conforme lemos na Refutacdo do idealismo, ndo existe experiéncia
interna sem a externa''’.

Seja como for, parece certo que, para Schopenhauer, como de resto para todas as
interpretacdes do kantismo que seguem, de uma forma ou de outra, as criticas de Jacobi, a ndo
distingdo clara e precisa entre conhecimento intuitivo e abstrato estd na raiz daquilo que seria
0 mais grave problema na primeira Critica kantiana: a ambigiiidade no estatuto da nog¢édo de
coisa em si, € a conseqiiente oscilagcdo no sentido do conceito de objeto.

Inicialmente, para Schopenhauer, o problema aparece na contradi¢do entre a visdo
idealista fundamental (idealistischen Grundansischt), exposta na primeira edicdo (1781) da
Critica da razdo pura, a qual pode ser sintetizada como: nenhum objeto sem sujeito (kein
Objekt ohne Subjekt); com aquilo que passa a constar a partir da sua segunda edi¢do (1787): a

introdugdo da nog¢ao de coisa em si, isto €, a maneira como esta é colocada como tentativa de

blindagem a todo e qualquer dogmatismo idealista de feicdo berkeleyana''®. Ao tentar

'3 £ devido a isso que, para Schopenhauer, aparece como problema central a nogdo de corpo como objeto
imediato e mediato. O significado da nogdo de objetividade, em sua filosofia, é relevantemente diferente daquele
com que trabalha Kant. Claro, ndo apenas a nog@o de objeto sofre modificagdo, mas também a de seu correlato, a
de sujeito transcendental, ou seja, toda a idéia de experiéncia, como falamos acima. Tudo isto se liga, direta ou
indiretamente, 8 mudanga no sentido das no¢des de entendimento e razdo.

"4 Como veremos, se Rousset ja via diferentes denominagdes para o sujeito transcendental em Kant
(apercep¢do, Eu penso, consciéncia de si, consciéncia), mesmo que este mantenha sempre a mesma
significagdo, em Schopenhauer, por sua vez, teremos: sujeifo cognoscente, sujeito volente, puro sujeito de
conhecimento, sujeito puro ¢ individuo. Cf., B. Rousset, La doctrine kantienne de [’objectivité. Autonomie
comme devoir et devenir, Paris, Vrin, 1967. Voltaremos a isso.

'3 Segundo Kant, “...mesmo a nossa experiéncia interna (unsere innere... Erfahrung), indubitvel para Descartes,
somente € possivel através (unter) do pressuposto (Voraussetzung) da experiéncia externa (dufere Erfahrung)”.
Cf. 1. Kant, KrV, B275.

¢ £ sabido que, para Schopenhauer, a fatal contradi¢io entre a pedra de toque da visdo critico-idealista ¢ o
realismo pré-critico, advindo da introducdo desastrosa da nog¢do de coisa em si como causa da sensag@o - como
medida profilatica ao idealismo dogmatico -, deve ser compreendida a partir da segunda edi¢do da Critica da
razdo pura e, sobretudo, nas cinco edi¢des subseqiientes. Dai Schopenhauer poder afirmar que “... o texto da
Critica da razdo pura, que circulou do ano de 1787 até 1838, tornou-se um livro desfigurado (verunstalteter) e
corrompido (verdorbenen), autocontraditdrio (widersprechendes) e cujo sentido, exatamente por isso, ndo podia
ser completamente claro e compreensivo a ninguém.... Que ninguém imagine conhecer a Critica da razdo pura e
possuir um conceito distinto da filosofia kantiana caso a tenha lido apenas na segunda edi¢do, ou nas seguintes
nesta baseadas. Isto ¢ simplesmente impossivel (schlechterdings unmdéglich), pois leu apenas um texto mutilado
(verstiimmelten), corrompido e, em certa medida, inauténtico (gewissermafien unechten)”. Ctf., SW, 1, p. 587. Por
isso Schopenhauer escreveu ao editor da primeira Critica kantiana, Sr. Prof. Rosenkranz, o qual restabeleceu a
forma origindria da Critica a partir de 1838, no Prefacio ao segundo volume das Obras completas de Kant, Ct.,
Sobre a fundamenta¢do da moral, SW, 111, p.667. Ora, o préprio Kant € quem afirma, no Prefdcio da segunda
edi¢do (1787) (BXXXVII), que ndo alterou, significativamente, nada nas proposicdes (Sdtzen), nas provas

60



resolver o problema da causa das sensagdes “captadas” por nossos 6rgaos dos sentidos, Kant
teria postulado a coisa em si como fonte destas afec¢des e, assim, terminou por vincular a
coisa em si a lei de causalidade, tomando esta ultima como norma da agdo da coisa em si em
nossa faculdade de sensacdo''’. Como nossas afec¢des sensiveis deveriam ter alguma causa
externa, isto é, como as intui¢des empiricas teriam que possuir uma causa exterior, € como
ndo podemos postular, como o realismo pré-critico, a existéncia de algo no mundo
inteiramente independente do sujeito - e, tampouco, que o mundo inteiro seja uma pura
invencdo deste (idealismo exacerbado) -, entdo Kant teria acabado por fazer com que a coisa
em si pressupusesse a lei de causalidade. Note que a critica dirige-se apenas ao modo pelo
qual Kant “deduziu” a coisa em si, a maneira como ele a pensou e postulou, ndo a sua
postulagdo mesma, quer dizer, ndo se trata, para Schopenhauer, de negar a existéncia da coisa
em si, mas sim de rejeitar sua concepgao a partir da lei de causalidade a qual, como veremos
depois, somente se aplica aos fendmenos, ao nosso conhecimento de fendmenos.

A critica de Schopenhauer em relagdo ao estatuto da coisa em si na filosofia de Kant

118

parece sofrer a influéncia direta de Schulze °, o qual ja havia chamado a atencdo para a

(Beweisgriinden), na forma (Form) e no conjunto (Vollstindigkeit des Plans) da Critica. Por isso, comentando a
posi¢do schopenhaueriana, de que as supostas mutilagdes e distorgdes teriam sido causadas pela idade avangada
de Kant ¢ pelo medo da opinido publica (acusagdo de ateismo/impiedade), John P. Mahafty, na Introducdo a
tradugdo inglesa do livro de Kuno Fischer, ironiza a tese de Schopenhauer dizendo: “A fraqueza da idade ¢
mesmo uma boa desculpa para o homem que, depois disso, escreveu e publicou as Criticas do juizo e da Razdo
pradtica, e o tratado sobre a Religido nos limites da razdo pura! O medo dos homens era de fato muito forte no
homem que estava a época preparando este ultimo tratado, e que ndo alterou uma so6 palavra na sua refutacio de
toda teologia especulativa!” Cf., K. Fischer, A commentary on Kant’s Critic of Pure Reason, in: L. W. Beck
(Org.), The philosophy of Immanuel Kant. A collection of eleven of the most important books on Kant's
philosophy reprinted in14 vols, Nova York: Garland, 1976.

"7 Esta introdugdo da coisa em si vinculada 2 lei de causalidade sera ainda a fonte das fortes reagdes a primeira
Critica de Kant. Para a Prof* Cacciola, trata-se, para Schopenhauer, de “expulsar qualquer resquicio dogmatico
da filosofia de Kant”, portanto, de cortar pela raiz qualquer possibilidade de atribuigdo causal a coisa em si. Cf,,
Cacciola, O intuitivo e o abstrato na filosofia de Schopenhauer, Art.cit., p.171. Realmente, a maneira como tal
nocdo foi postulada, abre o flanco ao certeiro e infalivel ataque cético, bem como as conhecidas discussoes
acerca do verdadeiro estatuto onto-epistémico que darfio inicio ao assim chamado Idealismo Alemio. Ver
Bonaccini, A. J., Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemdo, sua atualidade e relevincia para
compreensdo do problema da Filosofia, Rio de Janeiro, Relume Dumara, 2003.

"8 No §13 dos Fragmentos, Schopenhauer afirma que apesar da excelente contribuico lockeana quando de sua
separacdo entre qualidades primarias e secundarias das “coisas”, ele permitiu a subsisténcia de um resto, de
uma coisa em si, 0 que teria, nisto, sido seguido por Kant, estando exatamente aqui, o calcanhar de Aquiles de
sua filosofia. No entanto, afirma¢do importante, “apenas a maneira (Art) pela qual Kant introduziu uma tal coisa
em si e procurou uni-la com seus principios € que foi erronea. No fundo, foi apenas sua exposi¢do (Darstellung)
da questdo, ndo ela propria, que foi derrubada pelos seus expositores e, neste sentido, pode-se dizer que a
argumentacdo que se fez valer contra ele foi propriamente ad hominem e ndo ad rem” Cf., SW, IV, p.114. Mas,
como dizem os indianos, “ndo ha 16tus sem caule” (Kein Lotos ohne Stengel), ou seja, ha um fundo de verdade
na critica que Schulze faz a Kant, pois: “As inconsequéncias em que Kant se enredou por meio da via errada
(fehlerhaften Gang) que tomou em vista disso foram-lhe demonstradas por Gottlob Ernst Schulze (....) primeiro
anonimamente no Enesidemo e mais tarde na Critica da filosofia teorica (Vol 2, pp. 205 ss)”. Cf., Idem. De
fato, se lemos o Enesidemo de Schulze, fica claro que, segundo ele, a Critica kantiana ndo teria conseguido
imunizar-se nem contra o ceticismo nem contra dogmatismos pré-criticos como o de Leibniz ou de Berkeley;
nem, tampouco, teria refutado, definitivamente, o materialismo. Cf., G. E. Schulze, Aenesidemus, pp.184-260.

61



possibilidade de se interpretar a coisa em si - conforme Kant a apresentou - numa perspectiva
causal e, assim, tornar a Critica da razdo pura vulneravel aos ataques céticos, os quais a
acusariam, entdo, com razdo, de dogmatismo. Para Schopenhauer, portanto, o decisivo estaria
em resolver o problema do estatuto da coisa em si, sem abandonar completamente a estrutura
transcendental, por um lado e, por outro, sem fazer concessdes excessivas ao realismo
materialista, o que parece coadunar-se com a leitura de Schulze.

Trata-se, entdo: 1) de evitar que se postule a existéncia de uma coisa em si exterior e
independente da representagcdo do sujeito (realismo); 2) que se diferencie, radicalmente (foto
genere), a coisa em si do objeto (intui¢do, representagcdo, fendmeno) e, portanto, que se deixe
intocado o compromisso com o maior mérito de Kant (diferenciagdo de aspectos, agora feita
de forma inegociavel, entre coisa em si e fendmeno); 3) de buscar um verdadeiro e correto
acesso a coisa em si que, se dogmatico, por um lado, seja imanente, por outro. Realmente,
restaria saber se as modificagdes empreendidas por Schopenhauer nas nog¢des de sujeito
transcendental, de objeto, de experiéncia e de metafisica kantianas ndo seriam suficientes
para que, aos olhos de Kant, o autor de O mundo nao estaria, também ele, re-introduzindo a
necessidade de uma intuicdo intelectual (racional) como chave para a porta de acesso ao
enigma do mundo'".

Em contraposicdo a isso, Schopenhauer pretende mostrar, que tudo aquilo que ¢
necessario para a sensagdo e intui¢cdo, tem origem inteiramente subjetiva. A lei de causalidade
¢ uma fungdo cerebral, portanto subjetiva; a sensa¢do dos sentidos €, na sua génese, uma
afec¢do nervosa epitelial; o espago em que situamos o objeto-causa da sensagdo por meio do
entendimento ¢ uma forma intelectual, logo subjetiva. Isto vai implicar que toda intui¢do

empirica (j4 que quanto a pura ndo restaria divida acerca de sua origem subjetiva) tem

19 possivelmente, para um kantiano, a posi¢do schopenhaueriana, dificilmente, escaparia da acusagdo de
dogmatismo. Apesar de o proprio Schopenhauer afirmar que sua metafisica ¢ dogmatica (mesmo que imanente),
ele ndo aceitaria, jamais, que a razio disso devesse ser creditada a uma reedi¢do da intuicdo intelectual
(racional). Entretanto, lemos na Critica da razdo pura, que: “... aquilo que, enquanto representacio
(Vorstellung), pode preceder qualquer ato de pensar algo, ¢ a intui¢do (Anschauung) e, se esta contiver apenas
relagdes (Verhdltnisse), ¢ a forma da intuicdo (Form der Anschauung); e esta forma da intuicdo, como nada
representa (nichts vorstellt) sendo na medida em que qualquer coisa é posta no animo (Gemiite), s6 pode ser a
maneira (die Art) pela qual o animo é afetado (affiziert wird) pela sua propria atividade (7dtigkeir), a saber, por
esta posicdo da sua representacdo (Setzen ihrer Vorstellung), por conseqiiéncia, por ele mesmo (durch sich
selbst), isto ¢, um sentido interno (innerer Sinn) considerado na sua forma. Tudo o que ¢ representado por um
sentido ¢ sempre, nesta medida, um fendmeno (Erscheinung); e, portanto, ou ndo se deveria admitir um sentido
interno, ou entdo o sujeito (Subjekt), que ¢ o seu objeto (Gegenstand), s6 poderia ser representado por seu
intermédio como fenémeno e ndo como ele se julgaria a si mesmo se a sua intuicdo fosse mera espontaneidade
(blofse Selbsttitigkeit), quer dizer, intuigdo intelectual (intellektuell Anschauung)”. Cf., KrV, B67-68. Ora, como
veremos quando discutirmos o problema do acesso ao sentido do mundo, o resgate schopenhaueriano do sentido
interno por meio da consciéncia de si, talvez fosse considerado, kantianamente, como um tipo de retorno a um
momento pré-critico em filosofia. Cf. tb., 0 §24 da Deducdo transcendental em que Kant reafirma que, mediante
o sentido interno, ndo temos nenhum acesso a nés mesmos como coisa em si, mas apenas enquanto fendmenos.

62



fundamento subjetivo e deve ser concebida como resultado de um processo que se passa em
no6s. Nao saimos, portanto, das fronteiras que delimitam a representagdo, o mundo como
representacdo, do qual trataremos, minuciosamente, mais a frente. Portanto, a coisa em si, 0
em si “do” mundo ndo pode ser acessado percorrendo as trilhas abertas pelo entendimento
(consciéncia) e pela razdo, mas percorrendo algo foto genere distinto da representagdo, por
meio da consciéncia de si, objeto da segunda parte deste estudo.

A suposta ndo distingdo clara e rigorosa entre entendimento e razdo (saber intuitivo e
abstrato) levara, segundo Schopenhauer, a uma perniciosa oscilagdo na nocdo de objeto na
Critica da razdo pura. O objeto da experiéncia (Objekt der Erfahrung) de que fala Kant, isto
¢, o objeto (Gegenstand) especifico das categorias nem seria uma representagdo intuitiva, ja
que pensado, nem um mero conceito abstrato, pois realmente existente; por outro lado, parece
ser ambos, uma vez que tanto deve referir-se verdadeiramente a algo no mundo e, nédo
obstante, ser objeto da logica transcendental. Vejamos isso um pouco mais de perto.

Segundo Kant, o conhecimento humano advém de duas fontes: da sensibilidade
(Sinnlichkeit), responsavel pela receptividade das impressdes (Eindriicke), e do entendimento
(Verstand), fonte da espontaneidade dos nossos conceitos. Pela primeira, “recebemos”
representacdes/intuicdes empiricas; pelo segundo, conhecemos objetos (Gegenstinde)
mediante tais representagdes; pela sensibilidade, um objeto (Gegenstand) nos seria dado; pelo
entendimento, ele seria por nos pensado. Aqui estaria a raiz do problema, pois, para
Schopenhauer, se fosse assim, a impressao ja seria, propriamente, aquilo que nos seria dado,
uma vez que somente ela viria do mundo exterior, e, portanto, deveriamos toma-la como
representacdo (Vorstellung), como um objeto (Gegenstand)'*. Acontece que a impressdo
nada mais é, pelo menos para o filéosofo de O mundo, do que uma sensacdo (Empfindung),
afeccdo dos orgdos dos sentidos e, assim, algo totalmente subjetivo, somente “tornando-se”
representacdo/objeto pela mediacdo da causalidade, fun¢do do nosso intelecto (cérebro). A
“conversdo” da sensagdo em representagdo, por meio da lei de causalidade, ¢ que pde um
objeto externo (situado no espago e no tempo) como causa de nossas afeccdes sensiveis.
Portanto, ndo hd como, nem por que, distinguir a representacdo (Vorstellung) do objeto
(Gegenstand), a ndo ser, ¢ claro, que perguntemos pela coisa em si e, assim, terminemos por

identifica-la ao objeto, com todas as conseqiiéncias desastrosas para um projeto de filosofia

120 . . . . i1 e1e .
Que o objeto nos seja dado, do mundo exterior, e recebido por nossa sensibilidade para que depois possamos

pensa-lo mediante a aplicacdo das categorias (conceitos puros) do entendimento, ¢ um procedimento considerado
explicitamente falso por Schopenhauer, pois, desta maneira, ... a impressdo (Eindruck) - unicamente para a qual
possuimos mera receptividade, que portanto vem de fora, e somente ela seria propriamente dada - seria ja uma
representacdo (Vorstellung), sim, até mesmo um objeto (Gegenstand)”. Cf., SW, 1, p. 591.

63



critica dai advindas'?'. Eis porque para a constitui¢do do saber intuitivo ndo se requer, sempre
segundo Schopenhauer, nenhum conceito ou nenhum pensamento ou abstra¢do. Nao teria sido
esse, entretanto, o procedimento kantiano, segundo Schopenhauer.

O objeto (Gegenstand) existe sempre e tdo somente na e para a intui¢do'*; o conceito
(Begriff) pensado, necessariamente, pela razdo. Isto implica a obrigatoriedade de uma
mediacdo para que o pensamento possa referir-se a objetos (da intui¢do, sempre intuitivos)
através de conceitos'>. Kant, no entanto, segundo Schopenhauer, “prescreve ao pensamento

124 . . . .
?“" caindo, desta forma, num impasse, pois, assim

0s proprios objetos (Gegenstdinde)
procedendo, “traz” os objetos para dentro do entendimento sem, em contrapartida, conceber
este ultimo como uma faculdade de intui¢do. A conseqiiéncia ¢ que Kant diferencia, sim, a
intui¢do do conceito, mas ao preco de fazer das coisas particulares objeto da intuicdo e do
pensamento, quando aquelas s@o apenas objetos para a intuicdo. As coisas ndo sdo diferentes
de suas representagdes, mas a representagdo mesma, quer dizer, os objetos ja sdo aquilo que
consideramos de forma imediata em nosso conhecimento. Dai Schopenhauer poder afirmar

que:

em Kant, o objeto (Gegenstand) das categorias ndo € certamente a coisa em
si, mas seu parente mais proximo: € o objeto em si (Objekt an sich), € um
objeto (Objekf) que ndo necessita de sujeito algum, ¢ uma coisa particular
(einzelnes Ding), e no entanto nfo se encontra no tempo nem no espago,
porque ndo € intuitiva, é objeto do pensamento (Gegenstand des Denkens), e
todavia ndo ¢ um conceito abstrato. Portanto, Kant faz uma tripla disting3o:
1. a representagdo (Vorstellung), 2. o objeto da representagdo (Gegenstand

der Vorstellung ); 3. a coisa em si (Ding an sich)'®.

A representagdo, neste sentido, seria o resultado da recep¢do das impressdes pela

sensibilidade, e o objeto da representacdo, o produto da a¢do do entendimento que, por meio

2LCE, SW, 1, p. 591-2.

122 Isto permanece sempre verdadeiro para Schopenhauer, mas talvez devéssemos acrescentar que, pode
acontecer dos sentidos, que medeiam a constituicdo da intuicdo (que se d4 no entendimento), falharem ou
estarem ausentes, o que acarreta a necessidade da imaginacgdo (Einbildungskraft) a qual, conforme o autor de O
mundo, pode complementar, imediatamente, a impressao unilateral sobre os sentidos. A imaginagdo, portanto,
funciona como um complemento dos sentidos em caso de necessidade. Cf., SW, 1, p. 597.

2 E fundamental ter sempre em mente que, segundo Schopenhauer, devemos creditar & Faculdade do Juizo
(Urteilskraft) o “poder (Vermdgen) de transmitir (Zibertagen), correta e exatamente, para a consciéncia abstrata
(abstrakte BewufStsein), o que foi conhecido intuitivamente (anschaulich Erkannte)”. Portanto, é preciso nunca
esquecer que os conceitos ndo sdo, como comumente se diz em relagdo ao pensamento de Schopenhauer, pura e
simplesmente, obra da Razdo, mas da Faculdade de Juizo, a qual é sempre a intermediaria (Vermittlerin) entre o
Entendimento (Verstand) e a Razdo (Vernunft) e, assim, quer se trate, kantianamente, de juizos reflexionantes
(reflektierende) ou determinantes (subsumierende), “a faculdade de juizo sempre (immer) intermedeia o
conhecimento intuitivo do entendimento e o reflexivo da razdo”. Cf., SW, 1, §14, pp.112-113.

24 Cf., SW, 1, p. 597.

1. Cf., SW, 1, p. 598.

64



de suas categorias, constituiria a representagdo como objeto da representacdo. O problema ¢
que semelhante disjun¢do entre representacdo e objeto da representagdo pde a pergunta, de
resto ja levantada por Berkeley: o que seria uma representagdo que nio fosse um objeto, ou
melhor, um objeto da representagdo? A resposta do idealismo pré-critico parece ser imediata:
seria uma coisa em si, um ndo-objeto, aquilo que subsistiria em e por si mesmo, independente
de qualquer subjetividade senmsiente e cognoscente; ou, na versdo realista, seriam as
qualidades primarias, existentes nas coisas como suas propriedades essenciais e totalmente
indiferentes a percepcdo e conhecimento humanos. Ndo haveria escapatoria, segundo
Schopenhauer, pois qualquer tentativa de distinguir representagdo de objeto da representagdo
levaria a identificar um dos dois a coisa em si e, desta forma, retornar a filosofia pré-
kantiana'*®. Sempre lembrando que, para Kant, o retorno ao dogmatismo ameaga em duas
frentes: tanto por meio da consideragio da coisa em si como esséncia, como por meio de sua
assun¢do como algo de supra-sensivel. Nao obstante, segundo Schopenhauer, o proprio autor
da Critica da razdo pura teria dado margem a interpretagdo equivocada tanto da nocdo de
objeto (Gegenstand, Objekt, Vorstellung) quanto do conceito e do sentido da coisa em si
(Ding an sich).

Lembremos ainda que, segundo Schopenhauer, o conceito mesmo de coisa em si
acabou por ser falseado por Kant a partir da prépria exposicdo que este fez daquele, pois
deduzir ou encontrar a no¢do de uma coisa em si mediante a tematizagdo de uma causa
incondicionada como a Vontade (coisa em si), implica pensar esta ultima a partir da relagdo
de causa e efeito, somente em vigor no mundo concebido como representacio’”’. Seja como
for, permanece claro que para o autor de O mundo somente ha: representacao (Vorstellung) e
coisa em si (Ding an sich); representagdo e objeto sendo sinénimos'**. Como nos afirma

Schopenhauer:

126 Na verdade, Schopenhauer arrisca ter descoberto a inclinagdo ou “filiagdo” oculta de Kant, nunca por este
expressa, e talvez mesmo nunca por ele tornada consciente, qual seja, a de que o objeto (Objeks) da intui¢do nada
mais é do que o objeto (Gegenstand) do entendimento; de que semelhante confusdo remeteria a no¢do de objeto
absoluto (absolut Objekt), o qual seria o que é, em si, independentemente de todo e qualquer sujeito. Cf., SW, I,
p. 596.

127 Conforme Schopenhauer: “Através das passagens incorretas (umrecht Stelle) e da inferéncia tortuosa
(umgehende Ableitung) nelas feitas, que a apresentagdo da coisa em si recebeu de Kant, também todo o conceito
(ganze Begriff) de coisa em si foi falseado (verfdlscht worden). Pois, encontrada pela investigagdo de uma causa
incondicionada (unbedingten Ursache), a Vontade, ou coisa em si, entra aqui em cena relacionada ao fenomeno
como uma causa ao seu efeito. Esta relagdo, no entanto, tem lugar apenas internamente ao fenomeno (nur
innerhalb der Erscheinung statf), portanto ja o pressupde (stezt...voraus) e nao pode liga-lo (verbinden) com
aquilo que reside fora dele (was aufser ihr liegt) e dele € toto genere diferente”. Cf., S W, 1, p. 678.

2. Cf., SW, 1, p. 598.

65



Caso nfo se queira computar o objeto da representacdo (Gegenstand der
Vorstellung) a representacdo (Vorstellung) e, assim, identifica-los, entdo ter-
se-ia que transforma-lo em coisa em si (Ding an sich): isso depende, em
ultima instdncia, do sentido atribuido a palavra objeto (Gegenstand).
Sempre, no entanto, fica estabelecido que, para uma reflexdo clara, nada

mais se encontra que ndo seja representagdo (Vorstellung) e coisa em si
129,

(Ding an sich)

Um pouco mais a frente, lemos que: “o objeto da representacdo de Kant ¢ composto
do que roubou (geraubt hat), em parte da representacdo, em parte da coisa em 5”0,

A gravidade de semelhante procedimento transparece quando descobrimos que, para
Schopenhauer, ¢ devido a nogdo de objeto da representagdo, este conceito
hermafrodita/hibrido (Zwitter), juntamente com a aplicagdo daquele método simétrico-
arquitetonico, que vemos surgir as principais lacunas e erros (Irrtiimer) de Kant como, por
exemplo: 1) a doutrina das categorias, segundo Schopenhauer, nem aplicéveis a intuicdo nem
a coisa em si, portanto, inuteis; a exce¢do, claro, como veremos depois, da causalidade
(tomada em um sentido distinto do kantiano); 2) o sintomatico siléncio kantiano sobre a
génese das nossas intuigdes empiricas, consideradas pelo pensador de Konigsberg como
simplesmente dadas, idénticas as sensacdes dos sentidos; 3) a auséncia de uma prova
satisfatoria da lei de causalidade como condi¢do a priori de todo o nosso conhecimento
fenoménico. As nogdes de causalidade e a de matéria (Materie, Stoff), a ela ligada, serdo alvos
de nossa reflexao posterior.

Portanto, como afirmamos acima, a confusio entre conhecimento intuitivo ¢ abstrato,
a indeterminag¢do e oscilagdo no significado da nocdo de objeto (Objekt, Gegenstand,
Vorstellung) e a consequente e desastrosa dedugdo causal da coisa em si, assim como a paixao
pela simetria, tomada como método de exposi¢do de uma filosofia andloga a construcido de
uma catedral gética, teriam levado Kant, segundo Schopenhauer, a postular a necessidade de
uma logica transcendental. No entanto, ja na propria exposi¢do desta ultima poder-se-ia
perceber a obscuridade, a indeterminacdo, a confusdo e a incerteza com que Kant apresenta
aquilo que deveria ser o centro nervoso de todo o projeto da Critica: a dedugdo transcendental
das categorias do entendimento e o esquema transcendental como a ponte de ligacdo entre

. . .. 131
saber conceitual e intuitivo 3 .

zz Cf., SW, 1, pp.599-600

Idem.
1! Schopenhauer acompanha, detidamente, as - segundo ele - artificiais analogias entre a Estéfica e Logica
transcendentais exigidas pelo suposto amor kantiano pela simetria. Assim que: as intui¢cdes empiricas,
corresponderiam os conceitos empiricos; as intui¢cdes puras (como condi¢des das empiricas) , os conceitos puros
(como condi¢des dos empiricos); a discussdo sobre as condi¢des da representagdo, como fundamento do saber

66



Como, para o autor de O mundo, a exposi¢ao de uma idé€ia filosofica carrega consigo a
cicatriz de onde procede, entdo se poderia entender a diferenga de clareza e forga
demonstrativa entre a Estética € a Analitica transcendentais, como ancorada no fato de que a
primeira repousa em fatos inegaveis da consciéncia (unleugbaren Tatsachen des
Bewufstseins), enquanto a segunda, em meros conceitos oriundos de uma inclinagdo gotico-
barroca. Disso decorre, por exemplo, o fato de que Kant, na Logica transcendental, ndo faz
nunca referéncia aquilo de que seria razoavel tratar: a relagdo entre as sensagdes dos nossos
sentidos e suas causas exteriores. E, segundo Schopenhauer, ndo poderia mesmo té-lo feito,
sem que se desse conta da inevitabilidade da aceitacdo do carater intelectual do conhecimento
intuitivo ou, hipdtese de Schopenhauer, talvez por medo de, ao negar o vinculo causal entre
objeto e coisa em si, retornasse ao realismo de rosto lockeano™%. O fato ¢ que, das doze
categorias kantianas, somente a causalidade serd considerada como legitima por
Schopenhauer - as restantes sendo consideradas por ele como janelas cegas (blinde Fenster) -
e, mesmo assim, mediante variados reparos, os quais discutiremos quando apresentarmos sua
teoria da representacao.

Como veremos no terceiro capitulo deste trabalho, a andlise minuciosa da Estética,
talvez tivesse conduzido Schopenhauer a desconfiar de que, talvez, as teses da aprioridade e
da idealidade das intuigdes puras do espago e¢ do tempo ndo sejam logicamente
intercambidveis, ou mesmo sinOnimas; veremos que ha uma hierarquia 1dgico-epistémica
entre as teses da aprioridade, da idealidade, da distingdo entre fenomenos e coisa em si e, por
ultimo, a tese da incognoscibilidade da coisa em si; de tal maneira, que somente deveriamos
aceitar a tese seguinte, caso aceitemos a precedente.

Antes disso, entretanto, ¢ preciso pensar com mais calma as implicagdes desta
substancial modificacdo empreendida por Schopenhauer em relagdo ao sentido e alcance da
nog¢do de entendimento, enquanto faculdade de intuicdo, ndo mais de conceitos (Kant). Para
Schopenhauer, a intuicdo ¢ intelectual, obra do entendimento, o qual € concebido, tanto na
segunda edi¢do de sua tese doutoral (1847) quanto no primeiro livro de O mundo, como
correlato subjetivo da problemética nog¢do de matéria (correlato objetivo). Sem entrarmos

aqui nas sutilezas e indecisdes que envolvem o conceito de matéria, sabemos que o

matematico, seria simétrica as discussdes sobre as condi¢des dos objetos da representagdo, como condigdo da
logica; ao esquema, como monograma da imaginacdo capaz de mediar a relagdo entre intuicdo empirica e
pensamento abstrato, deveria corresponder um esquema, como monograma da imagina¢do pura a priori como
instdncia de mediacdo entre a faculdade de intui¢@o a priori (sensibilidade) e a faculdade de pensamento a priori
(entendimento); aos esquemas empiricos, deveriam existir esquemas de conceitos puros do entendimento
(categorias) analogos e sem conteudo, etc. Cf., SW, 1, p. 606-7.

B2, S, 1, p. 602.

67



entendimento ¢ pensado como a instdncia capaz de atuar sobre os dados oriundos da
sensibilidade (sensagdes) - tomados como efeitos sobre nosso corpo - indicando-lhes uma
causa externa por meio da “transformacdo” da sensacdo em intuicdo. O que Schopenhauer
pretende com tal re-significagdo da no¢@o de entendimento ¢ impedir, segundo ele, a
ambiguidade kantiana, ou seja, a oscilacdo e o equivoco na distin¢do entre as nogdes de objeto
e intui¢do, ou entre as de intuicdo ¢ fendmeno.

Podemos afirmar, entdo, que na raiz da suposta obscuridade da Critica da razdo pura
estaria a dificil conciliacdo entre Estética e Logica transcendentais, como consequéncia do
impasse que Kant teria terminado por criar para si proprio, pois: se de um lado, o
entendimento parece intrometer-se, de fato, na sensibilidade e condicionar, mediante uma e
somente uma de suas categorias (causalidade), conforme Schopenhauer, a constituicdo do
objeto exterior como causa das nossas sensagdes; por outro, de direito, lhe é negada toda e
qualquer relagdo com o mundo intuitivo. Em resumo: para Kant, o entendimento nio pode ser
uma faculdade de intui¢do mas, sem ele nenhum objeto pode, realmente, ser intuido como
objeto. Solucdo schopenhaueriana: conceber o entendimento como faculdade intuitiva e
separa-lo da razdo, faculdade discursiva e conceitualizante. E claro que, como ja afirmamos,
este procedimento schopenhaueriano estd muito longe de ser isento de problemas: o mais
grave entre eles, o de tornar vidvel a acusagdo de dogmatismo devido a sua defesa de, por
meio do sentido interno, mas sem intui¢do intelectual, acessar, analogicamente, o sentido do
mundo. Outra acusagdo: serd a de ter buscado conciliar uma ontologia pré-critica com uma
epistemologia critica, na tentativa de pensar coerente e consequentemente a articulagdo de sua
Teoria da Representacdo e sua Metafisica da Natureza, bem como a relacdo desta com as
Metafisicas do Belo e dos Costumes, no pensamento tinico'>>. Seja como for, parece certo que
permanece inegociavel o objetivo maior de Schopenhauer, a saber: mostrar como e em que
sentido uma mesma verdade (védico-hindu-budica e platonica) poderia ser apresentada e
exposta por meio de uma matriz transcendental.

Caso queiramos compreender profundamente, entretanto, de que maneira a filosofia de

~ 134 . : ”
Schopenhauer emerge da e pressupde a kantiana ™, entdo & preciso percorrer a critica

133 No Brasil, a tese de doutorado/livro do Prof. E. Branddo é uma referéncia relevante sobre o problema. Cf. E.,
Brandao, 4 concepgdo de matéria na obra de Schopenhauer, Sdo Paulo, Humanitas, 2009.

134 Apesar, evidentemente, das sérias e ineliminaveis rupturas entre ambas, conforme ja indicamos acima. De
qualquer modo, acreditamos que, talvez, Schopenhauer tenha sido infiel aquilo que afirma no Apéndice a sua
obra magna, isto é, que sua filosofia vincula-se, espiritualmente, a kantiana, mesmo que suas letras difiram, e
muito. Diriamos que o inverso, possivelmente, seria o caso, pois a letra, apesar da fisiologizagdo do
conhecimento e da dispensa da Deducdo transcendental, destoa menos do que o espirito, uma vez que a primazia
da vontade sobre o intelecto significa, a nosso ver, uma ruptura radical com o espirito mesmo da arquiteténica
kantiana.

68



daquele a doutrina dos juizos exposta na Critica da razdo pura’” indo até a discussdo sobre a
solucdo de Kant para a terceira antinomia (sobre a Idéia de liberdade), pois, conforme a
explicita afirmacdo de Schopenhauer: “Em geral este é o ponto (a solugdo da terceira
antinomia kantiana) em que a filosofia de Kant conduz a minha, ou em que esta brota daquela
como um galho do tronco”*’. Lembremos que ¢ exatamente na tentativa de solucionar esta
antinomia que o filésofo de Konigsberg, na discussdo acerca da origem da Idéia de liberdade,
abre a possibilidade de vinculag@o entre as nog¢des de liberdade, coisa em si e vontade. Antes
disso, porém gostariamos de discutir alguns pontos da critica schopenhaueriana a tdbua dos
juizos de Kant, em especial ao juizo hipotético, uma vez que este é considerado pelo autor de
O mundo como a expressdo abstrata do principio de razdo, a forma mais universal do
conhecimento humano e, portanto, fundamental para a compreensao do sentido mesmo de sua
tese de doutorado sobre as quatro raizes do referido principio, sempre considerada aqui em
sua segunda edi¢do (1847).

A critica de Schopenhauer a tdbua dos juizos kantiana se justifica pelo fato de que, na
doutrina dos juizos, deve-se buscar a base da teoria do pensamento (7Theorie des Denkens) de
Kant. E nela, segundo ele, ainda mais importante, que residiria o fundamento (Grund) de toda
a filosofia (granzen Philosophie) kantiana'®’. Trata-se, para Schopenhauer, de demonstrar a
maneira pela qual a forma universal de todos os juizos emerge em nossa faculdade de
conhecimento e, assim, mostrar a concordincia existente entre tais formas dos juizos e sua
propria filosofia.

Schopenhauer inicia sua critica a Kant com uma rapida apreciacdo acerca das
divergéncias entre o método adotado por este na exposi¢do de seu pensamento e seu proprio
método. Segundo ele, Kant teria partido, na constru¢do de sua filosofia, de conhecimentos
reflexivos, abstratos, portanto mediados; de representacdes de representagdes, em uma
palavra: de conceitos. Seguindo, entdo, através de seu método simétrico-arquitetonico, teria
erguido, tijolo a tijolo, conceito a conceito sua catedral abstrata e imponente, sua Critica da
razdo pura. Na verdade, o procedimento kantiano seria ja revelador, como a cicatriz de
origem de que faldvamos acima, da fatal confusdo entre saber intuitivo e abstrato, entre
entendimento e razdo. Por sua vez, o método schopenhaueriano, partiria de conhecimentos

imediatos, intuitivos; o que tornaria possivel a constru¢do de sua filosofia como a expressao

15 Esta ¢, igualmente, a posicio da Prof* Cacciola, que considera como “fio condutor” da critica
schopenhaueriana a Kant, a deducdo das categorias a partir dos juizos, operada por este na Ldgica
transcendental. Cf., Cacciola, Art.cit., p.169.

13¢ “UUberhaupt liegt hier der Punkt, wo Kants Philosophie auf die meinige hinleitet oder wo diese aus ihr als
ihrem Stamm hervorgeht”. Cf., SW, I, p.672.

BTCf, SW, 1, p. 609.

69



de um pensamento Gnico (einziger Gedanke)'**. Esta divergéncia metodologica fundamental,
expressao e reflexo da forma pela qual ambos concebem o sentido, a tarefa e os limites da
filosofia, sera responsavel pelo fato da Critica da razdo pura ser, segundo Schopenhauer, uma
obra construida a partir de (aus) conceitos'’, ao passo que O mundo como vontade e como
representagdo seria a realizagdo e exposi¢do em (in) conceitos de um pensamento unico.

Para Schopenhauer, a forma fundamental (Hauptform) de todo o conhecimento
racional, discursivo e reflexivo é o conceito abstrato (abstrakte Begriff), forma mesma da
razdo (Vernunft). Entretanto, para exercer sua atividade, a unificagdo (Vereinigung) de
conceitos em juizos, a razdo faz uso de certas formas determinadas e regulares (bestimmte und
gesetzliche Formen). Estas, segundo ele, sdo encontradas por inducdo (Induktion) e
constituem a tdbua das categorias. Tais formas podem ter trés origens distintas: algumas
seriam - na medida em que se originam daquilo que o autor de O mundo chama de verdades
metaldgicas (metalogische Wahrheiten) ou leis do pensamento (Denkgesetze) - dedutiveis
imediatamente da razdo; outras, fundamentar-se-iam no conhecimento intuitivo proveniente
do entendimento a partir de sua unica funcao: a aplicacdo da lei de causalidade; outras, ainda,
resultariam da articulagdo entre os conhecimentos intuitivo e abstrato. Trata-se, portanto,
conforme Schopenhauer, de mostrar como cada juizo procede de uma das fontes acima
mencionadas: da razdo, do entendimento ou do encontro de ambos. Disso decorre, por
conseguinte, que qualquer tentativa de dedu¢é@o das categorias a partir dos juizos estard fadada
ao fracasso, e mesmo a postulacdo de uma tdbua das categorias serd sempre sem sentido
(grundlos) e auto-contraditéria (selbst widerstreitend)'*.

Schopenhauer passa, entdo, a examinar, caso a caso, a origem e natureza de cada juizo.
Para os nossos objetivos, importa compreender sua posicdo quanto aos juizos de relagdo

(sobretudo dos juizos hipotéticos) e os de modalidade. O tratamento do juizo hipotético €

¥ Como vimos, Schopenhauer afirma em vérias passagens de sua obra que esta deve ser encarada como a
expressdo, a exposi¢do em conceitos de um pensamento Unico, o qual deveria ser diferenciado de um sistema de
pensamento (System von Gedanke). Isto nunca o levou, no entanto, a refletir sequer sobre a possibilidade do
espirito da filosofia kantiana residir na no¢do de Arquitetonica. Como Schopenhauer ndo via com bons olhos as
outras duas Criticas kantianas, entdo ¢ razoavel que ele assim procedesse. Se acrescentarmos a isso a defesa
constante do carater irracional da Vontade, portanto da esséncia do mundo, poderemos compreender a posi¢do
de Schopenhauer. Permanece, entretanto, pelo menos a curiosidade acerca de uma suposta relagdo, para
Schopenhauer, entre sua intuigdo fundamental entendida como pensamento unico e a idéia de arquiteténica
kantiana. Sobre uma possivel interpretagdo da articula¢do entre intuicdo ¢ pensamento em relagdo a idéia de
sistema ¢ de “Arquitetonica da razdo” no Idealismo Alemdo, sobretudo em Fichte e Schopenhauer, cf., M.
KoBler, 4 unica intui¢do — o unico pensamento: Sobre a questdo do sistema em Fichte e em Schopenhauer, in:
doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol.4, n.1, pp.153-173, Abril, 2007.

139 Conforme podemos ler na Légica, Kant considera a filosofia como: “o sistema dos conhecimentos filosoficos
ou dos conhecimentos racionais a partir de conceitos (aus Begriffen)”. Cf., Log. op.cit, AK. 23. In: Manual dos
cursos de logica geral, pp.48-49.

HOCt, SW, 1, p. 612.

70



importante a partir do momento em que esse deve ser compreendido como a expressao
abstrata (abstrakte Ausdruck) da forma mais universal de todo o conhecimento humano, o
principio de razdo suficiente, tema da investigacdo da tese de doutorado do autor de O
mundo. Tal principio, como ¢é sabido, ¢ considerado a condi¢do primeira e Ultima de
inteligibilidade de todo nosso conhecimento acerca de fendmenos. Ora, como Schopenhauer
considera que a forma do juizo hipotético ¢ a expressdo mesma de cada uma das diferentes
raizes/classes do referido principio, isto €, que cada configuracdo deste principio fundamental
se expressa abstratamente através da forma do juizo hipotético, entdo se poderia afirmar que
as quatro significagdes das quatro raizes do principio de razdo, originadas de classes distintas
de representacio, tém seu sentido fundamentalmente vinculado a forma do juizo hipotético'*!
e, assim, também por esta via se poderia compreender a dimensdo da posi¢do polémica do
autor de O mundo frente ao filésofo de Konigsberg. A suposta confusdo kantiana entre
conhecimento intuitivo e abstrato estaria na base da impossibilidade em que se colocou Kant
de solucionar, corretamente, o problema da origem dos juizos hipotéticos tendo, pois, a partir
de seu j4 comentado amor pela simetria, postulado a necessidade de uma tdbua de categorias
concebidas como conceitos puros e a priori, condigdes de possibilidade dos juizos e,
finalmente, de todo o conhecimento humano legitimo.

Como, para Schopenhauer, a forma hipotética do juizo € a propria expressdo abstrata
do principio de razdo, o qual, por sua vez, ¢ a forma mais universal de todo nosso
conhecimento, entdo o juizo hipotético jamais poderia originar-se no entendimento, ou seja,
na causalidade, uma vez que essa ultima ¢ apenas uma das quatro raizes do principio de razio,
em uma de suas configuragdes, a saber: Principio de razdo suficiente do devir (Satz vom
zureichenden Grunde des Werdens). Em outros termos, como a forma hipotética do juizo
deve expressar cada uma das quatro distintas significagdes do principio de razdo, entdo
elucidar o sentido de semelhante principio (o que foi feito por Schopenhauer em sua tese
doutoral) implicaria em elucidar o verdadeiro sentido da forma hipotética do juizo. A
consequéncia disto ¢ que uma mesma forma do juizo pode expressar conhecimentos oriundos
de fontes diversas e com diferentes significagdes, como ¢ aqui o caso: a forma do juizo
hipotético expressaria saberes diversos, advindos das quatro raizes do principio de razdo

suficiente. Ora, como uma mesma maneira de articulagdo de conceitos em juizos pode servir

113

"I Segundo Schopenhauer: “... todo o meu ensaio introdutério “Sobre o principio de razio” deve, em certa
medida, ser visto tdo somente como uma elementar elucidacio (griindliche Erirterung) da significacdo da forma
hipotética do juizo”. Cf., SW, 1, p.615. Em certa medida devido, exatamente, ao problema da coisa em si, ou de
seu acesso, via analogia entre a primeira e quarta classe de representagdo. Veremos depois em que sentido a
concep¢io schopenhaueriana da quarta classe articula-se, intimamente, ao problema dos Paralogismos da razdo
pura de Kant.

71



de base para a constitui¢do de conhecimento tanto intuitivo como abstrato, entdo, a confusao
entre saber intuitivo e abstrato ¢ fatal para a solu¢do do problema acerca da origem dos juizos
hipotéticos. Aqui, precisamente, residiria a for¢ca da critica schopenhaueriana a Kant: como
esse, segundo Schopenhauer, privilegia o conhecimento abstrato, € como somente o
conhecimento intuitivo poderia ser utilizado como critério para discernir/distinguir as
diferentes ligacdes entre conceitos nos juizos, entdo a “escolha” kantiana inevitavelmente
teria que conduzi-lo a uma ma solu¢do do problema da génese do juizo hipotético, assim
como a uma obscura solucdo acerca da relagdo entre razao e entendimento (conhecimento a
partir de conceitos e conhecimento por meio de conceitos ou em conceitos).

Para Schopenhauer, na verdade, tanto a forma hipotética quanto a disjuntiva do juizo
somente sdo aplicdveis a juizos ja constituidos, prontos, nos quais a ligagcdo entre conceitos
permanece categdrica. Isto implica que apenas a forma categérica do juizo deveria ser
considerada como a forma do juizo em geral, ou seja, a forma do juizo em sentido estrito'**.
Para o autor de O mundo, a intransigéncia na defesa do primado do conhecimento intuitivo
frente ao racional justifica-se ndo apenas teoricamente, mas sobretudo, metodologicamente.
Comegar uma filosofia abstratamente seria condend-la, originariamente, a ndo compreender,
metodoldgico-logicamente a incomensurabilidade existente entre uma forma logica unica de
ligacdo entre conceitos nos juizos e as diversas formas de relacdo presentes nas diferentes
espécies de conhecimento intuitivo. Trata-se de entender que: se hd varios tipos de
conhecimento imediato, os quais podem ser bem diferentes, e apenas uma forma geral do
juizo, ou seja, a forma do juizo categdrico, entdo, percorrer o caminho que leva do
conhecimento abstrato ao intuitivo, em filosofia, implica, necessariamente, um procedimento

43

logicamente incorreto e, portanto, metodologicamente problematico’ Também por isso,

142 Cf., SW, 1, pp. 615-623.

' Este problema metodologico estaria, segundo Manfredo Oliveira, ja na base da passagem da ontologia
classica para a filosofia transcendental. Tal passagem faz-se, segundo ele, em dois niveis distintos. No primeiro,
tratar-se-ia de um movimento que vai de uma tramscendéncia ontologica para uma transcendéncia
transcendental, ou seja, da modificacdo da prdpria pergunta e do horizonte (Heidegger) mesmo da filosofia. De
Aristoteles a Kant, o que teria ocorrido seria o deslocamento da investigac@o acerca do ser a partir do ente, para a
pergunta pela estrutura cognoscente do sujeito finito em fungdo da experiéncia cognitiva da subjetividade. Tal
procedimento resultou na substituicdo da ontologia tradicional de rosto realista, por uma objetologia
transcendental, isto é, a tematizacdo das condi¢des subjetivas e transcendentais de possibilidade do
conhecimento humano de fendmenos. O segundo nivel em que teria havido uma substancial modificagdo na
metafisica greco-escolastica diria respeito a 1dgica. Da ldgica formal, enquanto doutrina de toda argumentacéo
coerente, auto-consistente e formalmente correta, para a 16gica transcendental, enquanto analise da propria
génese logica do pensamento, residiria o segundo nivel da transformag@o da ontologia em filosofia
transcendental: o nivel da transcendentalidade. A 16gica formal, seja como for que se a considere, operaria
sempre com conceitos ja constituidos, perguntando tdo somente pelas diferentes formas de ligacdo destes nos
juizos, desde que isso possa ser feito de maneira meramente formal; a logica transcendental, muito mais radical,
por sua vez, perguntaria pelo processo mesmo de constituicdo dos conceitos. Em uma palavra: a primeira
trabalharia como conceitos constituidos, a segunda com conceitos constituintes. Cf., Manfredo Oliveira, 4

72



deste ponto de vista, poder-se-ia dizer que a critica ao realismo filosoéfico deveria ter por base
uma verdadeira compreensdo da relagdo entre a natureza do principio de razdo suficiente € a
forma hipotética do juizo, bem como o significado da forma categorica do juizo, segundo
Schopenhauer.

Trata-se, na verdade, de compreender que, fundar o discurso filoséfico em meros
conceitos da razdo, significa impor uma mesma forma logica ao mundo conhecido
intuitivamente. Semelhante tentativa torna-se historicamente inteligivel quando se entende
que, como a forma ldgica aponta para a relagdo conceitual, nos juizos, entre sujeito e
predicado, entdo se acreditou, desde o antigo realismo, ser legitimo exigir uma justa e
verdadeira correspondéncia entre aquilo que realmente existe no mundo e as relagdes
conceituais presente no plano logico-abstrato. Dai decorre, segundo Schopenhauer, a disputa,
milenar, acerca dos conceitos de substincia, acidente, forma, matéria, etc. Portanto, a critica
schopenhaueriana a tdbua dos juizos kantiana mantém uma intima relagdo com seu esfor¢o, na
tese de doutorado, de explicitacdo da natureza, do sentido e dos limites das raizes do principio
de razdo suficiente. Essa ¢ a razdo pela qual acreditamos ser mais razoavel, até logicamente
mais legitimo, comegar pela critica schopenhaueriana a filosofia de Kant e, entdo, passar a
tese sobre o principio de razdo, apesar desta ser cronologicamente anterior aquela'**. O fato
da anterioridade historica da tese, nesse sentido, ndo impede que sua compreensao possa ser
aprofundada caso a vinculemos, como fizemos acima, a critica schopenhaueriana a tdbua dos
juizos kantiana. Alids, somente a primeira edicdo da tese (1813) seria anterior a O mundo

(1818-1844), ndo a segunda edi¢do (1847), que ¢ a que aqui utilizamos; sendo esta (1847)

filosofia na crise da modernidade, Sdo Paulo, Loyola, 1995, pp. 29-40. Claro que tudo isso, segundo
Schopenahuer, somente faria sentido com o acréscimo de duas observagdes: primeiro, da tese de que o realismo
iria de Agostinho a Wolff; segundo, que mesmo Kant, por ndo ter corretamente distinguido intuicdo de conceito,
acabaria por obscurecer sua Ldgica transcendental tornando-a uma parodia de uma catedral gotica. Por tras de
tudo isso estaria, além disso, a tese de que verdades ldgicas sdo apenas uma dos quatro tipos possiveis de
verdade, a saber: empirica, logica, metafisica e transcendental. Seja como for, a diferenciagdo apontada por
Manfredo entre dois niveis distintos em que se deve compreender a passagem da ontologia classica para a
filosofia transcendental ¢ importante para podermos enfrentar os problemas de fronteira entre a ontologia pré-
critica e a filosofia critica. Distinguir o nivel das transcendéncias ontoldgica e transcendental do nivel préprio da
transcendentalidade pode ser heuristicamente fecundo. Sobre a diferenca entre niveis de argumentagdo e o
problema da nocdo de verdade na Ldgica transcendental, cf.tb., Klaus von Stosch, Criticismo transcendental e a
questdo da verdade. In: Kant e a teologia. Georg Essen e Magnus Striet [eds.], Sdo Paulo, Loyola, 2010, pp.45-
90.

144 Assim procedendo, estamos aceitando a sugestdo schopenhaueriana feita no Preficio a primeira edigdo
(1818) de O mundo, com a diferenca de que estamos tomando a segunda edigdo (1844) desta obra por
acreditarmos que nela sua filosofia ja se encontra efetivamente estabelecida. Em todo caso, recomenda
Schopenhauer ao seu leitor no referido Prefdcio: “Todavia, para ndo interromper e confundir a minha propria
exposicdo com uma polémica constante contra Kant, reservei para esta um apéndice especial. Assim como,
seguindo o j& dito, a minha obra pressupde familiaridade com a filosofia kantiana, também pressupde
familiaridade com esse apéndice. Levando tal dado em consideragdo, seria aconmselhavel ler primeiro o
apéndice, tanto mais que o seu conteudo possui relagdo estreita com o primeiro livro da presente obra”. Cf., SW,
I, p.11. Grifo nosso.

73



posterior tanto a primeira quanto a segunda edi¢cdes de O mundo como vontade e como
representagdo. Tal procedimento, evidentemente, somente tem sentido se o fazemos a partir

45 e A . .
. Sabemos da existéncia de um movimento,

das edicdes consolidadas de suas obras'
desenvolvimento e mesmo re-significagdes e deslocamentos em alguns conceitos-chave da
obra de Schopenhauer, ao longo de sua obra, o que faz com que o intérprete deva ter cuidado
na selecdo de suas citagdes. Por isso, estamos tomando aqui, salvo aviso em contrario, as
edicdes consolidadas das obras de Schopenhauer'*®.

Retornando a relacdo entre a critica de Schopenhauer a Ldgica transcendental
kantiana e sua tese doutoral, temos que a posi¢do schopenhaueriana em relagdo a tabua dos
juizos kantiana o ira conduzir, quando da analise da forma categorica do juizo, ao principio
kantiano de permanéncia da substancia e, a partir dai, ao complicado problema da matéria.
Faremos, entdo, uma apresentacdo sucinta da concep¢do do autor de O mundo dos conceitos
de substancia e matéria (conforme apresentados no Apéndice de O mundo), depois
passaremos, diretamente, a uma analise introdutoria a este problema na tese de doutorado
sobre o principio de razdo. Somente entdo estaremos em condigdes de acompanhar a
apresentacdo schopenhaueriana de sua teoria da representagdo (tanto em O mundo como nos
Complementos deste, assim como em Sobre a vontade na natureza) e os problemas presentes
na mesma.

Apoés a andlise da categoria de relacdo, da qual comentamos aqui apenas o que nos
parece fundamental para o projeto schopenhaueriano, a saber: a relacdo entre a forma
hipotética do juizo e o principio de razdo, por um lado e, por outro, a articulagdo entre o juizo
categorico e o problema metodoldgico acerca do comego e da exposicdo em filosofia
(problema da relagdo entre saber intuitivo e abstrato), Schopenhauer discute, entdo, a
categoria de modalidade (necessidade, contingéncia e possibilidade).

Para ele, como ndo poderia ser diferente, a raiz do conceito de necessidade é o
principio de razdo, tnica fonte de toda necessidade, ou seja, de toda relagdo de consequéncia a
um fundamento (Grund) dado. Disto, mais uma vez e por outro angulo, pode-se compreender
a importancia da distingdo entre intui¢do e conceito, uma vez que as noc¢des de contingéncia e

possibilidade tém, segundo Schopenhauer, sua origem na reflexdo aplicada ao principio de

razao, o que demonstra, para ele, que tais conceitos nao surgem da faculdade do entendimento

' Trata-se, fundamentalmente, da segunda edi¢io de sua tese sobre o principio de razdo suficiente (1847); da
segunda edi¢do de O mundo (incluindo o Apéndice), juntamente com os Complementos a este (1844).

1% Para uma pesquisa acerca da génese, por assim dizer, dos principais conceitos da filosofia schopenhaueriana ¢
inevitavel a preocupagdo com a cronologia das obras. No nosso caso, a analise das obras consolidadas nos parece
suficiente para o objetivo do trabalho, uma vez que estamos interessados mais na significacdo e articulagdo dos
conceitos fundamentais que na génese e constru¢do dos mesmos na obra em questdo .

74



mas, sim, de um conflito (Konflikf) entre entendimento e razdo, conhecimento intuitivo e
abstrato. Dai a relevancia de se estabelecer, rigorosa e claramente, a distin¢do entre ambos.

Do fato da nocdo de necessidade derivar-se, imediatamente, do principio de razdo
segue-se que, como este possui quatro classes, havera entdo quatro tipos de necessidade:
fisica (causa-efeito); ldgica (pelo fundamento de conhecimento nos juizos analiticos,
silogismos, etc); matematica (mediante o fundamento do ser no espago e no tempo) e pratica
(mediante um carater empirico a partir de motivos). A grande consequéncia a ser extraida
aqui ¢ a impossibilidade de uma necessidade absoluta. Realmente, se toda necessidade ¢
sempre relativa a um dado fundamento, entdo, a propria expressio necessidade absoluta ja
refletiria uma contradi¢do. Vé-se, igualmente, por esta via, a importancia de uma tese sobre a
fonte de toda necessidade, isto €, sobre as quatro raizes do principio de razao suficiente.

Da discussdo sobre a contingéncia nos parece importante reter as seguintes teses, aqui
tdo somente elencadas: 1) como ja haviamos sugerido acima, o conteudo da nog¢do de
contingéncia ¢ totalmente negativo: contingéncia ¢ o0 ndo necessario, a negagdo da
necessidade; seu conteudo indica apenas a “auséncia de conexao expressa pelo principio de
razao”'*"; 2) assim como a necessidade, também a contingéncia é sempre relativa a algo que
ndo ¢ seu fundamento; 3) tudo no mundo, toda ac¢do, todo objeto é sempre, a0 mesmo tempo,
necessario e contingente: necessario em relacdo aquilo que € sua causa e contingente no que
diz respeito a todo o resto'*®; 4) o conhecimento de que o contingente ¢ uma relacdo de algo
com tudo aquilo que ndo ¢ sua causa, ndo ¢ obtido intuitivamente, mas através de uma
reflexdo, de um conhecimento abstrato'®.

Para Schopenhauer, ainda, ndo se deve confundir contingéncia e possibilidade. Esta
ultima nocdo € oriunda de uma abstracdo de todo espaco e tempo determinados (bestimmten)

em uma representacdo. Quando, partindo do conhecimento intuitivo, fazemos abstragdo de

WTCt., SW, 1, p.624. Cf. tb., Sobre a liberdade da Vontade, SW, 111, pp.525-526.

'8 Para Schopenhauer, daqui decorre a nogdo de acaso (Zufall) e de co-incidéncia. A relagio entre algo e aquilo
que ndo ¢ sua causa, ou seja, todo o restante do mundo, pode ser traduzida como uma relag@o casual. De tudo o
que foi dito, Schopenhauer pode concluir a inexisténcia - assim como na necessidade - do acaso absoluto, pois:
1) tudo o que existe tem uma causa (razdo de ser, pela qual existe); 2) o acaso nada mais ¢ que contingéncia em
relagdo a tudo, exceto a causa; 3) isto implica que um acaso absoluto seria uma contingéncia absoluta, isto é,
inclusive em relacdo a causa, o que é impossivel, portanto, ndo existe acaso absoluto. De fato, se a nogdo de
acaso so tem sentido em relagdo ao principio de razdo, entdo um acaso absoluto significaria a supressdo completa
de referido principio, logo, da prépria condi¢do da nogdo de acaso, portanto, acaso absoluto ¢ somente um jogo
de palavras. Dai ele poder afirmar que: “Na natureza, como representacdo intuitiva, tudo o que acontece ¢
necessario, pois procede de uma causa”. Cf., SW, 1, p.624.

%9 O mesmo raciocinio aplica-se a nogio de real e de realidade, conceitos que se obtém por abstragio a partir da
nocdo intuitiva de objeto; somente que agora ja ndo se visa a relagdo a causa, mas ao efeito. Isto porque, segundo
Schopenhauer, a modalidade do juizo aponta mais para a relacdo de nosso conhecimento com a constitui¢do dos
objetos que para esta ultima mesma. Sendo assim: “Todo real ¢ também necessario (....) s6 na medida em que
estd neste tempo e neste lugar” (SW, 1, p.625), pois somente até ai chega a lei de causalidade.

75



tudo aquilo que podemos conhecer de maneira a priori e a posteriori € passamos a representar,
abstratamente, os objetos em qualquer tempo e em qualquer lugar, portanto ndo agora € nem
aqui, entdo estamos no territério da possibilidade. Note que, enquanto o contingente somente
o ¢ em relacdo a tudo aquilo que ndo é sua causa, mas co-incide num dado e determinado
tempo, casualmente, com todo o resto que com ele é simultaneo, o possivel resulta de uma
abstracdo que, no limite, pode se dar em relagdo a todo e qualquer tempo e a todo e qualquer
espaco determinados, embora ndo possa suprimir estas nogdes mesmas' ..

O importante nesta discussdo sobre as nocdes de necessidade, contingéncia e
possibilidade ¢ poder compreender a génese e 0 modo como se desenrolaram as intermindveis
querelas acerca dos conceitos de necessidade absoluta, acaso, possibilidade, etc. Caso se
apreenda corretamente o pano de fundo em que tal disputa se travou, talvez se possa, segundo
Schopenhauer, solucionar definitivamente a questdo apontando as razdes pelas quais a mesma
deve ser tomada como um mal entendido ou uma ma compreensdo do principio de razdo, de
seu verdadeiro sentido e, portanto, dos seus limites. A argumentagdo schopenhaueriana parece
simples: 1) o conceito de necessidade ¢ a base de todo juizo apoditico; 2) ora, toda
necessidade €, como vimos, relativa e condicionada pelo principio de razdo; 3) portanto, todo
juizo apoditico é, em ultima instdncia, hipotético'™'. Isto ir4 significar que a passagem dos
juizos hipotéticos para os categoricos € problematicos exigira a introdug¢do de uma assertdrica

menor, quer dizer, dar-se-a apenas na conclusdo. Portanto, como ele nos diz:

O que em geral (como regra) é apoditico (uma lei da natureza), ¢ sempre
problematico s6 em relagdo a um caso particular, porque primeiro tem de
entrar em cena a condicdo que subsume o caso a regra. E, inversamente, o
que no particular como tal é necessario (apoditico), (toda mudanga
particular, necessaria mediante sua causa) é de novo em geral, e expresso
universalmente, apenas problematico, porque a causa que entra em cena

concerne somente ao caso particular, e o juizo apoditico, sempre hipotético,

150°F a partir desta discussdo que Schopenhauer ird afirmar as nogdes de possibilidade/impossibilidade fisica e
metafisica. Como ele nos diz: “Conforme as leis da natureza, das quais partimos no pensamento do possivel e do
impossivel, conforme conhecidas a priori ou a posteriori, a possibilidade ou impossibilidade é metafisica, ou
apenas fisica, ou apenas metafisica”. Cf., SW, I, p.625.

! Na verdade, Schopenhauer defende que o inicio da discussdo, cara aos escolasticos, sobre as nogdes de
necessidade e contingéncia, remontaria a Aristoteles que, em seu De generatione e corruptione (Lib. 11, ¢.9 et
11), teria tomado o necessario por aquilo cujo ndo-ser é impossivel; a ele contrapondo aquilo cujo ser ¢é
impossivel e, assim, concebendo o contingente como algo situado entre ambos, isto é, como aquilo que tanto
pode ser como ndo ser. Isto teria acontecido e permanecido devido a ancoragem de toda a discussdo no terreno
da abstragio, sem a devida aten¢@o ao concreto e intuitivo, instancia genética de todo saber conceitual e abstrato.
Como ele nos diz: “Algo cujo ndo-ser ¢ impossivel pode decerto ser pensado em abstrato. No entanto, se formos
ao concreto, real, intuitivo, nada encontramos para comprovar o pensamento, mesmo s6 como algo possivel,
sendo o mencionado seguir-se a partir de um fundamento dado, cuja necessidade, todavia, ¢ relativa e
condicionada”, Cf., SW, I, p. 627. Talvez neste ponto Schopenhauer tenha antecipado a critica bergsoniana a
nocdo de ndo-ser como contendo mais, € ndo menos, que a idéia de ser.

76



enuncia apenas leis universais, ndo casos individuais diretamente. Tudo isso
tem seu fundamento (Grund) no fato de a possibilidade so existir no dominio
da reflexdo e para a razdo, o real (Wirkliche) s6 no dominio da intui¢do e
para o entendimento, o necessario para ambos. Em verdade, a distingdo
entre necessario (notwendig), real (wirklich) e possivel (moglich) existe

propriamente dizendo apenas in abstracto e segundo o conceito. No mundo

. i .. (152
real, em contrapartida, todos os trés coincidem em um so>".

Daqui se seguem as importantes conclusdes: 1) tudo o que acontece, acontece
mediante uma causa e essa segundo uma causa, etc; a lei de causalidade aplicando-se, apenas,
caso a caso, ndo ao conjunto de uma série causal; 2) ndo existe, propriamente falando,
diferenca entre realidade e necessidade; tampouco, entre realidade e possibilidade, “pois o que
ndo aconteceu, isto €, ndo se tornou real também ndo era possivel, porque as causas, sem as
quais jamais apareceria, também ndo apareceram, nem o podiam, na grande concatenagdo de
causas: era, portanto, algo impossivel. Todo evento, pois, é necessario ou impossivel”'**. Com
a condicdo, claro, que se esteja falando do mundo empiricamente real, ndo do mundo (dos
mundos) possivel (eis), meramente pensavel por meio de conceitos, pois nestes, quer dizer, na
reflex@o € onde as nogdes de necessidade, contingéncia e possibilidade se separam.

Portanto, na Natureza (na intui¢do, primeira classe do principio de razdo), segundo
Schopenhauer, tudo é necessario conforme a lei de causalidade, sendo toda contingéncia fruto
de uma operagdo da razdo a qual, separando reflexivamente (segunda classe) a causa daquilo
que ndo ¢ causa em um fendmeno, descobre/inventa a nog¢do de contingéncia e possibilidade
e, assim, pode apreender um mesmo objeto como necessario e contingente, como real. Da
mesma maneira, na matematica (terceira classe), ha apenas necessidade, ja que tudo nela se
funda em uma intuig¢do pura, quer do espago (geometria) quer do tempo (aritmética), tendo a
nog¢do de possibilidade que ser buscada na razdo. Em resumo, sempre chegamos ao possivel e
ao contingente apenas mediante o emprego da reflexdo, da abstracdo e, portanto, também por
esta via, como pretendeu mostrar Schopenhauer, ¢ absolutamente fundamental distinguir,
correta e claramente, o saber intuitivo do abstrato.

A grande conclusdo a tirar dessa critica schopenhaueriana as nog¢des de necessidade,
contingéncia e possibilidade € que, de Aristételes a Kant fez falta uma reflexdo mais detida
sobre o sentido e os limites do principio de razdo suficiente. Esta parece ter sido a razdo por

trds da violéncia kantiana adotada na tdbua das categorias ao concebé-la, segundo

B2Cf., SW, 1, p. 628. Grifo nosso.
153 Idem.

77



Schopenhauer (citando os Prolegémenos), como fundamento de toda sua filosofia'>”.

Podemos, agora, entdo, passar a discussdo schopenhaueriana das nog¢des de substancia e
matéria no Apéndice para, posteriormente, acompanhar o mesmo desenvolvimento destes
conceitos em sua tese doutoral e, finalmente, abordarmos a sua teoria da representacdo em sua
forma consolidada em O mundo e nos Complementos a este.

A apresentagdo que faremos neste momento, sobre a nog¢do de matéria no Apéndice de
O mundo, deve ser considerada simplesmente como uma primeira aproximagao ao complexo
problema envolvido em sua significacdo e seu papel na filosofia de Schopenhauer. Nao ¢
possivel apreender toda a extensdo de seu sentido apenas mediante o estudo de semelhante
Apéndice. Na verdade, trata-se de um conceito central para a compreensdo profunda da
Metafisica da Natureza schopenhaueriana, bem como para a constituicdo de seu pensamento
unico, por meio de sua articulagdo com as Metafisicas do Belo e a dos Costumes. Além disso,
este conceito sofre modificagdes e oscilagdes ao longo da constitui¢do e apresentacdo das
teses mais importantes de Schopenhauer, razao adicional pela qual o que faremos a seguir ¢
apenas uma preparagdo para, na segunda parte deste trabalho, quando discutirmos a fundo a
teoria da representagdo de Schopenhauer, podermos voltar ao tema com uma certa seguranga
e, entdo, tentarmos contribuir com as tentativas de compreensdo do significado, alcance e
papel que tal no¢do desempenha na obra consolidada do autor.

O conceito de matéria'> (Materie) é, no Apéndice a O mundo, derivado do conceito de
permanéncia da substancia (Beharrlichkeit der Substanz) kantiano o qual, por sua vez, tem
sua origem na forma categdrica do juizo, mais precisamente, nas categorias de subsisténcia e
ineréncia, a partir da ligacdo entre sujeito e predicado. Para Schopenhauer, semelhante
derivagdo nada mais teria feito que espelhar, mais uma vez, a paixdo do filosofo de
Konigsberg pela simetria, pois um tal principio metafisico jamais poderia ter sua origem no
entendimento humano, ancorar-se apenas e tdo somente na forma légica de um juizo. Para ele,

o procedimento adequado para a elucidacdo da nog¢do de permanéncia da substancia ¢ a

'3 Segundo Schopenhauer: “Semelhante tdbua das categorias é tida como fio condutor segundo o qual toda
considera¢do metafisica, sim, toda consideracdo cientifica deveria orientar-se (Prolegémenos, §39). De fato, ela
ndo apenas € o fundamento de toda a filosofia kantiana e o tipo conforme o qual sua simetria ¢ executada em
toda parte, como acabei de mostrar acima, mas também tornou-se de fato o leito de Procusto no qual Kant forga
a entrada de toda consideragdo possivel: como uma pratica da violéncia (Gewalttditigkeit)...” Cf., SW, 1, p.632.

'35 E sabido que matéria tem, para Schopenhauer, dois sentidos, os quais sdo expressos nas duas maneiras de
nomear tal no¢do: Materie e Stoff. Nao se trata de duas matérias, duas formas de matéria, mas sim, de duas
significagdes de um mesmo “conceito”. Esta oscilacdo deve-se as fungdes distintas que a matéria tera de
desempenhar na obra do autor. Seja como for, isto sera ainda longamente tratado. Por ora, talvez baste saber que
por Materie deve-se entender substincia, aquilo que permanece em toda mudanga, etc; e por Stoff, o material da
experiéncia, a matéria qualificada e formada, aquela a que temos acesso e manuseamos quotidianamente, o que o
senso comum costuma chamar de matéria.

78



intelec¢do do correto significado da lei de causalidade; dai o autor, neste ponto, remeter o

156

leitor tanto ao §18 de sua tese de doutorado quanto ao §4 de O mundo™~". Como ele afirma:

Eu o derivo (o principio de permanéncia da substancia) de que o principio de
todo devir (Werdens) e perecer (Vergehens), isto é, a lei de causalidade, da
qual somos conscientes a priori, diz respeito apenas e essencialmente as
mudangas (Verdnderungen), ou seja, aos estados (Zustdnde) sucessivos da
matéria (Materie), portanto ¢ limitada a forma, deixando a matéria (Materie)
intocada, ndo submetida a nenhum devir ou perecer e presente em nossa

consciéncia como o fundamento (Grundlage) de todas as coisas (Dinge),

portanto, sempre existente (gewesene) e permanente (bleibende)"’.

Isto deveria ser entendido, segundo o autor, como residindo na Materie, como
unificacdo de espaco e tempo (conforme o §4 de O mundo) e, portanto, imune a agdo da
causalidade, a condigdo para que se possa pensar aquilo que ndo muda, o permanente em toda
mudanga, a qual diria respeito, assim, apenas e tdo somente aos estados da Materie, ndo a esta
mesma.

Desta maneira, a causalidade teria “dois lados” co-relacionados, duas formas possiveis
de considera¢io ou pontos de vista: o subjetivo (entendimento) e o objetivo (Materie)'*. Esta
ultima, por sua vez, deveria entdo ser concebida como unificagdo de espago e tempo, fazer-
efeito (Wirken), causalidade integral (durch und durch als Kausalitit). Realmente, ndo
encontramos aqui nenhum problema significativo com o conceito de matéria se
considerarmos a exposi¢do sobre este mesmo tema, na segunda edig¢do da tese doutoral (1847)
e 0 §4 de O mundo. Tanto nestas obras como no Apéndice, ser e fazer-efeito sdo unos na

Materie, como diz o autor:

Unificagdo intima de espago e tempo - causalidade (Kausalitdt), matéria
(Materie) e efetividade'™ (Wirklichkeit) - sdo um s6 (sind also eines), sendo
o correlato subjetivo deste uno o entendimento. A matéria (Materie) tem de
(muf’) carregar em si as propriedades contraditorias dos dois fatores dos

136 Como, em verdade, acreditamos - e, posteriormente, mostraremos - que tal indicacdo nfo solucionaria os
problemas que aqui surgirdo (talvez, apenas, com a leitura dos Complementos e de Sobre a Vontade na natureza;
mesmo assim ainda restariam sem respostas satisfatdrias, alguns questionamentos legitimos) pensamos que se
pode tratar dos textos em questdo, paralelamente, ao texto do Apéndice.

7.Cf., SW, 1, p.635. Na verdade, a coisa ndo é tio simples assim e veremos que hé algumas passagens em que
Schopenhauer ndo toma a Materie como simplesmente o correlato objetivo do entendimento, como unido entre
espago e tempo, etc. Por ora, nada disso sera enfrentado.

138 Como veremos na segunda parte deste trabalho, ¢ absolutamente fundamental, ndo confundir ser subjetivo,
ser objetivo e consideracio subjetiva ¢ objetiva. O ser subjetivo das coisas ¢ sempre a Vontade, a coisa em si,
objeto da metafisica dogmatica e imanente; o ser objetivo de algo, sua objetividade, permite duas consideragoes:
uma subjetiva, epistemologia, transcendentalmente determinada; e uma objetiva, vinculada a epistemologia
critica.

13 Fazer-efeito e efetividade/realidade tém uma mesma raiz em alemio, dai Schopenhauer jogar com tais termos
quando denomina a Materie de fazer-efeito (Wirken) e efetividade (Wirklichkeit).

79



quais resulta. E a representagdo da causalidade que elimina o contraditério
deles e torna apreensivel sua coexisténcia ao entendimento, através do qual
(durch den) e somente para o qual (fiir den) a matéria (Materie) €, ¢ a
faculdade do entendimento inteira consiste no conhecimento da causa e do
efeito: para ele, portanto, unificam-se na matéria (Materie) o fluxo instavel

do tempo, que aparece como mudanca dos acidentes'®, com a mobilidade

;- N Ao 161
rigida do espago, que se apresenta como a permanéncia da substancia .

(Grifo nosso).

E assim que Schopenhauer demonstra, no Apéndice, diferentemente de Kant, a tese de
que seu conceito de matéria corresponderia aquilo que, metafisica e kantianamente,
denominava-se de principio de permanéncia da substancia.

A primeira e mais importante consequéncia da maneira pela qual Schopenhauer chega
ao conceito de matéria no Apéndice é indicar, ja em O mundo (Apéndice), portanto, que sua
critica a nogdo kantiana de substancia pressupde e aponta para a necessidade de se duplicar a
significacdo do conceito de matéria, uma vez que por esta deve-se entender tanto o que
permanece - porque condi¢do mesma - em toda mudanga como aquilo que nada mais é que
articulagdo de espaco e tempo, causalidade objetivamente considerada. Pensar a matéria em
termos de substancia e acidentes ja apontaria para a presenca, na filosofia de Schopenhauer,
de um duplo sentido da no¢do de matéria. Desta forma, as representagdes intuitivas mesmas ja
requisitariam a dupla significagdo: Materie e Stoff; matéria enquanto tal (als solche) e estados
(Zustiinde) da matéria'®.

Ainda relevante, na forma de “demonstracdo” da identidade entre matéria e substancia,
¢ a vinculagdo destas mais ao espago que ao tempo. De fato, caso a Materie fosse suprimida
conjuntamente com o desaparecimento dos acidentes, o objeto/representacdo sumiria no
espaco e permaneceria apenas no tempo o que, em linguagem schopenhaueriana, significaria a
anulagdo de todo um lado ou ponto de vista do mundo: do mundo como representagdo. Assim,
o espaco desempenha um papel determinante na permanéncia da substancia, e ndo apenas o

tempo (Kant)'®.

10 posteriormente discutiremos estas apropriagdes schopenhauerianas, quando trata da nogdo de matéria, de
conceitos de matriz aristotélica. Por ora, apenas acusamos a utiliza¢do do termo.

161 Ct., SW, 1, p.636.

12 Evidente que semelhante oscilagdo se fara explicita nos Complementos a O mundo, tanto no Cap. 4 (Von der
Erkenntnis a priori) quanto no Cap. 24 (Von der Materie). Ct., SW, 11.

' E importante ressaltar que podemos encontrar variagdes na maneira schopenhaueriana de derivar, ¢ mesmo
conceber, a relagdo entre a permanéncia da substincia e a no¢do de matéria. De fato, no §4 de O mundo, a
matéria ¢ definida - a partir da causalidade - como a articulagdo do simultdneo e permanente (espago) com o
sucessivo (tempo) e a substancia, portanto, em funcéo dos estados da matéria: “Mas o que constitui propriamente
a esséncia da efetividade ¢ a simultaneidade (Zugleichsein) de muitos estados, pois somente mediante a
simultaneidade ¢ possivel a duragdo (Dauer), ja que esta somente ¢ cognoscivel na alteracdo do que existe
simultaneamente com aquilo que permanece. Todavia, também sé por meio daquilo que permanece na alteragéo

80



r

O que novamente encontra-se em questdo, segundo Schopenhauer, ¢ a correta
inteleccdo (Einsicht) e a rigorosa distingdo entre intuicdo e conceito'®*. Ndo parece ser casual
que ele faga, justo aqui, referéncia a Critica da filosofia tedrica (Kritik der theoritischen
Philosophie) de Schulze, ou seja, justamente no ponto em que se joga o destino do estatuto da
matéria/substancia a partir da refutagdo da prova kantiana da permanéncia da substincia em
funcdo da forma légica dos conceitos puros do entendimento. Ora, Schulze, com a sua
Critica, ndo parece pretender outra coisa sendo refutar o idealismo transcendental, da maneira
como entdo este fora apresentado por Kant. Trata-se, para ele, de uma dupla possibilidade: ou
a representag@o ¢ algo parecido a uma ilusdo, uma aparéncia sem realidade efetiva; ou deve
existir, de fato e realmente, algo que nos seja dado pela/na experiéncia, mas que ndo obstante
exista, efetivamente. Na realidade, a critica de Schulze inscreve-se dentro das duas
possibilidades interpretativas do kantismo oferecidas por Jacobi: ou o racional-idealismo
niilista, totalmente incapaz de aproximar-se da natureza das coisas; ou o apelo a crenga e ao
sentimento como forma de acesso ao sentido intimo do mundo. As solugdes para os
problemas acerca da no¢do de coisa em si kantiana ter-se-iam que se constituir ou no solo
realista ou idealista e, em ambos, parece ndo ser possivel, realmente, solucionar o nucleo do
problema: o sentido e a fungdo tedrica da nocdo de coisa em si'®. Em outros termos: a
distingdo kantiana entre matéria e forma do conhecimento ndo conseguiria evitar que se

) . . o NP 166 74
termine por identificar a primeira (Materie) a coisa em si . VEé-se, portanto, que a tarefa que

¢ que a alteracdo adquire, agora, o carater de mudanga, isto é, a modificag¢@o da qualidade e da forma a despeito
da permanéncia da substancia (Beharren der Substanz), vale dizer, da matéria (Materie)”. Cf., SW, 1, p.40. Mas
nos Complementos a O mundo a Substanz ¢ sem forma e sem qualidade e, portanto, ndo pode ser compreendida
em fun¢do dos estados da matéria. Cf., SW., I, pp.68-9. Todavia, permanece o problema, pois se a Materie ¢
sem forma e sem qualidade (Complementos), entdo como deduzir sua permanéncia em fungdo do espaco, ou
seja, de uma forma?

1% Schopenhauer reconhece, pelo menos, que Kant tentou efetuar a correta separagio entre intuigdo e conceito,
mas o modo de semelhante separacdo teria sido completamente insatisfatorio para o autor de O mundo. Cita,
como indicacdo disso, o terceiro capitulo da Analitica transcendental (Do principio da distingdo de todos os
objetos em geral em fenomenos e niimenos), no qual Kant afirma: “Se retirar ao conhecimento empirico todo o
pensamento (efetuado mediante categorias), ndo resta o conhecimento de nenhum objeto; porque pela simples
intui¢do nada é pensado, e do fato desta afeccdo da minha sensibilidade se produzir em mim nio deriva nenhuma
referéncia de uma tal representagdo a qualquer objeto”.Cf., SW, I, 638; Cf. tb., Critica da razdo pura, B309.

195 Sabe-se que as tentativas de solucionar o assim chamado problema da coisa em si sdo de variadas fei¢des: a
tentativa realista de F. Alquié; o salto idealista de Maimon; o saida cética de Schulze; a via da ontologia
fundamental de Heidegger, que entende a primeira Critica como tentativa de fundamentag@o da metafisica; a via
de Cassirer, etc. O importante, aqui, é que a grande maioria das solugdes propostas ndo parece escapar aos
dilemas sugeridos por Jacobi. Voltaremos a isso.

1% Assim se expressa Schulze: “Conforme os principios da Critica da razéo a percepgdo empirica, no que se
refere a sua matéria (Stoff) ou naquilo que diz respeito as suas sensagdes, esta em relacdo com a coisa em si, ou
seja, em relacdo a algo que independe dos efeitos de nossa capacidade de representacdo, que constitui o
fundamento da génese daquela matéria (Stoffes) mediante o fato de afetar a nossa faculdade de representagio...”.
Cf., G. E. Schulze, Kritik der theoritischen Philosophie, vol.Il, Bruxelas, Culture et Civilization, p.503.

81



Schulze teria deixado ao autor de O mundo seria a de evitar, a todo custo, que a coisa em si
tivesse alguma relagdo com a matéria.

A identificagdo entre Materie e substancia evitaria, assim, tanto que se associasse a
matéria a coisa em si (via causalidade) quanto prepararia o terreno para a re-significacdo do
conceito de intuicdo, isto é, tornaria vidvel pensar a intelectualidade da intuicdo (origem no
entendimento) e, assim, afastar para sempre o fantasma de uma coisa exterior ¢ independente
do sujeito. Conceber a matéria como mero correlato objetivo do entendimento € trazé-la para
o seio da representagdo (que teria dois polos: subjetivo e objetivo'®") e afastar todo e qualquer
envolvimento cético-materialista, além de, no mesmo movimento, manter os dois pés na
imanéncia e, seguindo as exigéncias do principio de razdo, evitar os dogmatismos de rosto
pré-criticos. Schulze desempenharia, entdo, neste ponto, um papel critico importante ao
mostrar os limites, problemas, mas também ao apontar para o critério de aceitabilidade das
candidatas a solugdo do problema da coisa em si. Em todo caso, ja aqui podemos vislumbrar a
importancia do sentido atribuido a noc¢do de matéria em uma filosofia que se pretenda
transcendental. Trata-se, em ultima analise, da maneira como se compreende a coisa em si e,
portanto, da atitude e posicdo a serem adotadas diante do problema inaugural do préprio
Idealismo Alemao: a pergunta pelo verdadeiro estatuto da coisa em si.

O que estd em jogo aqui, portanto, ¢ o estatuto da filosofia de Schopenhauer.
Lembremos que Kant, na primeira Critica, define clara e explicitamente, tanto o que entende
por idealista quanto o que chama de idealismo transcendental. 1dealista, para ele, ndo ¢
aquele que nega a existéncia de objetos exteriores ao sujeito, mas “aquele que ndo admite que
sejam conhecidos (objetos) mediante percep¢do imediata, concluindo dai que nunca podemos

estar completamente seguros da sua realidade pela experiéncia sensivel”'®*(A369); da mesma

'7 Na segunda parte do trabalho veremos que Schopenhauer opera, no primeiro capitulo dos Complementos a O
mundo, uma sutil e ndo explicita distingdo entre a forma geral da representacdo (sujeito-objeto), que rege e
torna possivel todas as representagdes particulares (dos objetos) e a condicdo fundamental da representagdo
(sujeito-matéria), que torna possivel a representacdo em geral. Se a relagdo sujeito-objeto é a forma geral em
que todo objeto particular pode ser conhecido pelo sujeito mediante as formas presentes neste; a relagio sujeito
puro (reines Subjekf) e matéria (Materie) torna possivel, ndo representagdes particulares de objetos, mas
garante, enquanto andaime fundamental (Grundgeriist) de toda representacdo, a representacio em geral e,
assim, a objetividade do mundo como representagdo. Sem a relagdo sujeito-matéria, Schopenhauer nem poderia
abrir sua obra magna afirmando: “O mundo é minha representacdo”, pois, como ele mesmo mostra logo em
seguida, apenas objetos, ndo o mundo, podem ser representados pelo sujeito. Portanto, se a forma geral da
representag¢do garante, por assim dizer, a objetividade de toda representagdo particular; a relagdo sujeito puro-
matéria garante a objetividade do mundo, considerado como representagdo. Portanto, Schopenhauer néo diz que
o sujeito e o objeto de O mundo devem ser substituidos por sujeito e matéria; nem se trata do mesmo sujeito,
nem a matéria é nem pode ser objeto.

' No inicio da discussdo deste quarto paralogismo da razio pura, Kant fornece também uma definigio de
idealismo. Ao afirmar o carater duvidoso da existéncia dos objetos exteriores ao sujeito, ele denomina esta
incerteza de “idealidade dos fendmenos externos € a doutrina dessa idealidade chama-se idealismo, em confronto

82



r

forma, idealismo transcendental é concebido como “a doutrina que os considera (os
fendmenos), globalmente, simples representagdes e nao coisas em si e segundo a qual, o
tempo e o espago sdo apenas formas sensiveis da nossa intui¢do, mas nao determinagdes
dadas por si, ou condi¢gdes dos objetos considerados como coisas em si”’ (A369). A que opde o
realismo transcendental como a postura filosofica que defende a independéncia do tempo ¢
do espaco em relacdo a subjetividade e, portanto, representa os fendmenos como coisas em si
exteriores e independentes do sujeito cognoscente. E verdade que, tanto na Refutacdo do
idealismo, na Critica da razdo pura, quanto nos Prolegomenos, ele apresenta uma
classificagdo mais ampla e precisa do termo idealismo: idealismo problematico ou empirico
(Descartes), idealismo dogmadtico, mistico e fantasista (Berkeley), idealismo sonhador e

169

visionario (Leibniz) ", etc.

O mais importante nesta discussdo ¢ que, para Kant, tanto o realismo transcendental
pode se coadunar com um idealismo empirico, como um idealista transcendental pode adotar
um realismo empirico. Escutemos o fildsofo de Konigsberg: “Este realista transcendental ¢
propriamente aquele que, em seguida, desempenha o papel de idealista empirico....”(A369).

Por outro lado,

o idealista transcendental (transzendentale Idealisf) pode ser um realista
empirico (empirischer Realist) e, portanto, como o chamam, um dualista
(Dualist), isto é, admitir a existéncia da matéria (Materie) sem sair (aus) da
simples consciéncia de si proprio (bloflen Selbstbewuftsein), nem admitir
algo mais do que a certeza das representagdes em mim, por conseguinte,
nada mais do que o cogito ergo sum. Com efeito, uma vez que considera
essa matéria € mesmo a sua possibilidade interna, simplesmente (bo/f5) como
fenomeno (Erscheinung) que, separado da nossa sensibilidade, nada ¢, para
ele ha apenas uma espécie de representagdes (a intuicdo) que se chamam
exteriores (A370)'7°.

com o qual a afirma¢@o de uma certeza possivel dos objetos dos sentidos externos recebe o nome de dualismo”.
Cf., Critica, A367.

199 Cf, KrV, B275; Proleg. §13, Observagao 111.

170 Kant conclui afirmando: “O idealista transcendental é, pois, um realista empirico; concede a matéria
(Materie), como fenémeno (als Erscheinung), uma realidade (Wirklichkeit) que ndo tem necessidade de ser
conclusdo de um raciocinio, mas que ¢ imediatamente percepcionada (unmittelbar wahrgenommen). Em
contrapartida, o realismo transcendental (transzendentale Realismus) cai, necessariamente, em embarago ¢ vé-se
obrigado a dar lugar ao idealismo empirico (empirischen Idealismus), pois considera os objetos dos sentidos
externos alguma coisa (etwas) separada dos sentidos, ¢ simples fendmenos como seres independentes
(selbstindige Wesen) que se encontram fora de nds (aufer uns), quando é evidente que, por mais perfeita que
seja a consciéncia da nossa representacdo dessas coisas, ainda ¢ preciso muito para haver a certeza de, existindo
a representagao, existir também o objeto correspondente. Ora, no nosso sistema (System), essas coisas exteriores
(dufere Dinge), a saber, a matéria (Materie), com todas as suas formas (Gestalten) ¢ transformagdes
(Verdnderungen), sdo apenas meros fendmenos (blofle Erscheinungen), isto €, representagdes em nos
(Vorstellungen in uns), de cuja realidade (Wirklichkeit) temos imediatamente consciéncia (unmittelbar bewufst)”.
Cf., KrV, A372.

83



Idealista transcendental e realista empirico sdo termos que, nos parece, calgam como
uma luva a filosofia de Schopenhauer; com a ressalva, claro, de que este dualismo, na
verdade, deve ser compreendido como um polarismo, perspectivismo; tudo, menos o radical
dualismo cartesiano, haja visto que Schopenhauer acreditava ter encontrado o ponto certo
(Rechtpunkt) por meio do qual superar semelhante dualidade e acessar, na medida do
possivel, a coisa em si'"'. Trata-se ndo so da concep¢do do corpo como porta de entrada para
a metafisica, mas também, como veremos quando analisarmos as complexificagdes em sua
teoria da representagdo nos Complementos a O mundo, da vinculagdo entre Materie e
Vontade.

No entanto, o problema vai ainda um pouco mais longe, porque ndo se deve esquecer
de que toda essa disputa acerca do estatuto da coisa em si (e também da matéria) na filosofia
kantiana e, por via de consequéncia, na schopenhaueriana, ¢ empreendida por Kant no
capitulo primeiro (Dos paralogismos da razdo pura) do livro segundo (Dos raciocinios
dialéticos da razdo pura) da Dialética transcendental (segunda divisdo da Logica
transcendental), da primeira edi¢do (1781), mais precisamente no Paralogismo da
personalidade, terceiro paralogismo, € no Paralogismo da idealidade (Da relagdo externa),
quarto paralogismo, em que se trata de distinguir, rigorosamente, filosofia e psicologia
transcendentais.'”?

O que tudo isto tem a ver com as nogdes de matéria e substancia? Muita coisa, ja que a
matéria ¢ ali definida como fendmeno, e a substincia (como personalidade, permanéncia,
substancialidade da alma), enquanto algo simplesmente transcendental - unidade de um
sujeito por nos desconhecido - subsiste como nog¢do necessaria e suficiente para o uso pratico
da razdo, ndo para o uso tedrico' . Ora, para Schopenhauer, nem essa no¢do de matéria serd

suficiente para conciliar Representacdo e Vontade e, por conseguinte, para estabilizar as

"I No mais, isto estd expresso ja no proprio titulo de sua obra magna: O mundo como vontade e como
representagdo. Trata-se, como se sabe, de um s6 mundo, concebido ora como Vontade, ora como Representagio.
Sobre os problemas envolvidos na interpretagdo deste como (als), assim como sobre uma solugéo possivel para
os mesmos, cf. J. Atwell, op. cit., pp.18-24.

172 Claro que a problematica em torno da significa¢io da coisa em si na primeira Critica kantiana, ndo comega na
Dialética transcendental; ela encontra sua génese ja no Prefdcio de 1787, para a segunda edi¢o, e na Estética
transcendental, para a edi¢do de 1781. Seja como for, dependendo do horizonte em que o leitor de coloque, bem
como de seus interesses, o problema sera “resolvido” idealistica ou realisticamente; sem contar, claro, com as
interpretacdes aporéticas, como a de Lebrun, que parecem optar por uma certa suspensdo do juizo - ndo cética -
em relagdo a disputa; ou ainda as interpretagdes, por assim dizer, criticistas (para além da dicotomia: idealismo
ou realismo) de Cassirer e Heidegger, por exemplo.

'3 Diz Kant: “Entretanto, o conceito de personalidade, como o conceito da substancia e do simples (Einfachen),
pode subsistir (na medida em que ¢ simplesmente transcendental, isto €, unidade do sujeito, que, de resto, nos ¢
desconhecido (unbekannt), mas em cujas determinagdes ha uma ligagdo completa, gracas a percepgdo) e a esse
titulo, esse conceito € também necessario e suficiente para o uso pratico, mas ndo podemos contar com ele como
extensdo do nosso conhecimento de nos proprios pela razdo pura”; Cf., Critica, A366.

84



tensdes que surgem, quando de sua solucdo do problema da coisa em si entre idealismo
transcendental e realismo empirico; nem, por outro lado, a nog¢do de substancia, como Kant a
entendia, sera capaz de fornecer ao autor de O mundo, o alicerce seguro sobre o qual apoiar a
passagem/analogia entre subjetivo e objetivo, micro € macrocosmos, em uma palavra: a
articulagdo intima entre a permanéncia da vontade no sujeito (tempo) e a permanéncia da
substdncia na matéria (espago)'’”, entre experiéncia externa e interna articuladas em seu ponto
de contato: o corpo, fisiologica e metafisicamente compreendido.'”

Além disso, a nog@o de matéria sera ainda pensada por Schopenhauer como absoluto,
ndo apenas como substancia. Quando rejeita a tese kantiana de que a relagdo entre condigdo e
condicionado possa aplicar-se entre um objeto dado e a totalidade da série de suas condigdes,
Schopenhauer serd levado a se posicionar sobre o significado de um suposto incondicionado
primeiro a ser postulado como condi¢do fundamental, primordial de toda causagdo universal.
Sabe-se que, para o autor de O mundo, a relagdo causal aplica-se apenas e tdo somente a
estados da matéria (objetos), imediatamente envolvidos na relagdo, ndo a um dado estado e a
todo o conjunto de estados anteriores a si'”®. Isto implica que, para ele, é totalmente falsa a
demonstragdo kantiana, na Dialética transcendental, da necessidade de um incondicionado
como condi¢do inelimindvel da totalidade das condi¢des para a existéncia de algo. Trata-se,
de maneira diversa, daquela confusdo kantiana, ja bastante referida acima, entre saber
intuitivo e abstrato. Desta vez, semelhante confusdo impediria a correta aplicacdo do principio
de razdo suficiente, quando da demonstracdo da relagdo entre condicionado e incondicionado.

A nio distingdo kantiana o teria levado a por a questdo acerca da existéncia ou ndo de um

174 Branddo também acusa, inclusive, ter percebido a sutil, mas fundamental, remodelagdo do Paralogismo da
personalidade da Critica (1781) no §13 dos Fragmentos de Schopenhauer. Percebe, com razio, que se trata,
nada mais nada menos, do que tornar, com semelhante procedimento, viavel a relagdo entre sujeito e matéria na
obra de Schopenhauer. Dai, inclusive, o didlogo ente sujeito e matéria no final do primeiro capitulo dos
Complementos a O mundo. Cf., Branddo, op. cit., p.321.

'3 Este ¢ um problema inaugurado pela primeira Critica. Como veremos posteriormente, dependendo de como
se compreenda o papel do sujeito no processo de conhecimento, ja na Estética, Kant sera considerado mais
idealista ou realista, com possibilidade de variagdes nos matizes de ambos. Quanto mais ativamente for
concebido o papel da subjetividade, mais facilmente se o tomara por um idealista; inversamente, quanto mais
passivo for o sujeito na recepcdo do dado material na intui¢do, mais aumentara a forca da interpretacio realista
de sua filosofia. Sobre isso, Cf., V. Delbos, De Kant aux post-kantiens, Paris, Aubier, 1992.

176 Schopenhauer ¢ claro e explicito neste ponto. Diz ele: “Uma série de causas e efeitos, somente por meio de
uma abstracdo arbitraria (willkiirliche Abstraktion), pode ser vista como uma série de puras causas que existiriam
apenas em virtude do tltimo efeito e, por conseguinte, seria sua razio suficiente. Numa consideragdo mais detida
e clarividente, que des¢a da generalidade indeterminada da abstragdo ao real particular e determinado, encontra-
se, ao contrario, que a exigéncia de uma razao suficiente estende-se somente até a completude das determinagdes
da causa mais proxima (blofi auf die Vollstindigkeit der Bestimmungen der ndichsten Ursache), ndo a
completude da série (nicht auf die Vollstindigkeit einer Reihe). A exigéncia do principio de razdo extingue-se
por completo em cada razdo suficiente dada. Recomeca, porém, tdo logo esta razdo ¢ considerada novamente
como conseqiiéncia, mas nunca exige imediatamente (nie...unmittelbar) uma série de razdes (eine Reihe von
Griinden)”. Cf., SW, 1, p.648. Grifo do autor.

85



principio primeiro incondicionado. A obscura nog¢do do significado da necessaria completude
das condi¢des da causacdo, as quais devem, segundo Schopenhauer, ser exigidas somente
caso a caso - € ndo para a série das causas no tempo — teria levado Kant a pergunta pela
condi¢do incondicionada de todas as condigdes. Isto implica, por conseguinte, que toda a
reflexdo levada a cabo na antinomia sobre o problema da relagdo entre incondicionado e
condicionado seria supérflua, bastando uma simples clarificacdo conceitual sobre o sentido e
limites do principio de razdo e, portanto, entre conhecimento intuitivo e abstrato, para
solucionar a disputa ali apresentada. Eis mais uma razdo pela qual acreditamos ser importante
comecar a aproximagdo a O mundo pela leitura schopenhaueriana da primeira Critica
kantiana, pois isso, assim pensamos, torna inclusive inteligivel as origens das inquietacdes
que levaram Schopenhauer a dedicar seu doutorado a uma investigacdo do sentido, alcance e
relevancia do principio de razdo suficiente para a filosofia de sua época.

Para Schopenhauer, o que importa é saber que a esséncia da razdo n3o esta na
necessidade de um incondicionado, mas simplesmente na faculdade de formar conceitos e,
assim, entender que a no¢do de in-condicionado (Unbedingt) representa, na verdade, uma
ndo-coisa (Unding), como os termos em alemio ja sugerem ao portarem a palavra coisa
(Ding). Em uma palavra: com o objeto, estd posto o principio de razdo, e vice-versa. Segue-
se, assim, que incondicionado e/ou absoluto sdo contra-sensos, contradicdo manifesta nos
proprios termos, servindo apenas de base para a perpetuacdo das provas cosmologicas da

N . . . . 177
existéncia de Deus (absoluto/incondicionado)

. Na verdade, segundo Schopenhauer, Kant
ndo teria feito nada além de seguir seu denominado método simétrico-arquitetonico até as
ultimas consequéncias, ou seja, derivado seus trés incondicionados: alma, mundo e Deus, das
trés categorias de relagdo (ineréncia e subsisténcia; causalidade e dependéncia; comunidade -
agdo reciproca) segundo os trés silogismos dai extraidos e os utilizados como fio condutor.
Em todo caso, alguns problemas permanecem apds a resignificagdo da nogdo de
matéria por Schopenhauer, pois: se a matéria ¢ a articulagdo entre espago e tempo, a
causalidade tomada objetivamente, entdo ela, a Materie, ndo pode ser intuida, ja que condi¢do
objetiva mesma de toda e qualquer intuicdo. Ela somente pode ser pensada in abstracto, ou

seja, a unica maneira de a conhecermos por si (fiir sich) ¢ reflexivo-conceitualmente. Nao se

pode intuir as condi¢des subjetiva e objetiva das intuigdes. Isto implica: 1) que a matéria

""" Conforme Schopenhauer, “todo objeto para o sujeito esta necesséria e irrevogavelmente submetido e entregue
ao principio de razdo a parte ante, mas também a parte post [com o objeto (Objekt) esta posto o principio de
razdo, e vice-versa]. A validade do principio de razdo esta tdo arraigada na forma da consciéncia que é
absolutamente impossivel representar algo objetivo sem que dele se pudesse exigir ainda um “por qué”
(Warum); portanto ndo se pode postular um Absoluto absoluto (absolutes absolutum), como uma venda nos
olhos (Brett vor dem Kopf)”. Cf., SW, 1, p.649.

86



(Materie) ndao € um objeto (fendmeno); 2) como condi¢do da intuicdo ndo pode ser intuida; 3)
sendo a Materie algo meramente cognoscivel in abstracto, poder-se-ia perguntar se ela ¢ um
conceito: se sim, entdo como um conceito poderia ser condi¢do de uma intuicdo?; se ndo, o
qué mesmo seria a Materie?; 4) o conceito de substancia ¢, na verdade, resultado de uma
abstra¢do da noc¢do de matéria retendo, apenas, a idéia de permanéncia; portanto, conforme
Schopenhauer, o conceito de substancia - enquanto género mais elevado - contém menos em
si e mais sob si em relacdo a no¢do de matéria; 5) as posi¢cdes realistas e dogmaticas (de
Platao a Wollf, segundo Schopenhauer) teriam obtido a idéia de substancia por meio de um
ilegitimo procedimento 16gico e partindo de uma falsa nog¢do de matéria através da retencéo
de uma tUnica determinag¢do sua, desprezando todas as outras. Disso resultando que: “o
conceito de substancia, rigorosamente falando, deve ser rejeitado por completo e, em seu
lugar, posto em toda parte o de matéria (Materie)”'™®.

Note que hd uma diferenca sutil entre os procedimentos do filésofo de Konigsberg e
os do autor de O mundo, no que se refere a relagdo entre matéria e substancia. O que Kant faz,
na demonstracdo do principio de permanéncia da substancia, ndo tem o mesmo estatuto que
aquilo efetuado por Schopenhauer. O que este executa no Apéndice ¢, em ultima andlise, a
derivacdo do conceito de substincia do de matéria (Materie), por meio de uma abstra¢do. No
entanto, Schopenhauer realiza essa abstracdo partindo de um principio transcendental
(permanéncia da matéria) em direcdo a um principio metafisico (permanéncia da substancia);
ora, ndo ¢ desta maneira que procede Kant, pelo menos ndo nos Principios metafisicos da
ciéncia da natureza, em que este parte da permanéncia da substincia, enquanto principio
transcendental, e deriva a lei de conservacdo da massa, enquanto principio metafisico. A
sutileza estda na presen¢a, ndo declarada, de dois sentidos bastante distintos para o
fundamental conceito de metafisica: conhecimento a partir de puros conceitos (Kant) e
reflexdo sobre a Vontade como fonte de significagdo de nosso conhecimento ¢ de nossa
existéncia, bem como do sentido do préprio mundo'”’.

O que foi dito servira de base para que Schopenhauer possa afirmar, de maneira que
nunca deixa de ser surpreendente que, se os filosofos do Idealismo alemao insistem em exigir

um significado para a nogdo de absoluto, entdo ele lhes dard um: a matéria (Materie)'™. E

assim que chegamos as determinag¢des do conceito de matéria no Apéndice a O mundo: o

8 Ct., SW, 1, p.660. Também desta mesma confusdo entre subjetivo e objetivo na determinagio do conceito de
matéria teria nascido, segundo Schopenhauer, a tese que concebe o corpo e a alma como duas substancias
inteiramente independentes. Cf. tb., Idem, p.658.

1720 mesmo dar-se-ia caso se tome, ndo os Principios, mas também os Prolegémenos a toda metafisica futura.
B0Cf., SW, 1, p.650.

87



sentido de matéria (Materie) é sinonimo do de substancia e absoluto para Schopenhauer.
Veremos, posteriormente, que isso esta bastante longe de resolver os problemas envolvidos
em semelhante nocdo. Passemos, entdo, ao desenvolvimento do problema em sua tese
doutoral sobre a quadrupla raiz do principio de razdo suficiente.

Trata-se, portanto, de mostrar agora, a partir da tese sobre o principio de razdo, como e
por que retornam tanto o problema do sentido das noc¢des de substancia e matéria, quanto da
verdadeira tarefa da filosofia, a saber: explicitar as condigdes do nosso conhecimento do
mundo e a significacdo profunda deste conhecimento. Em uma palavra: se o mundo ¢
Representagdo e Vontade, € preciso, urgentemente, explicé-lo e interpreta-lo.

A tese de doutorado'™

de Schopenhauer foi redigida para satisfazer diferentes
objetivos que, ndo obstante, estdo entrelacados. Com ela, ele pretende mostrar que ha quatro
classes (tipos) de objetos passiveis de conhecimento pelo sujeito e que, para cada e em cada
uma, o principio de razdo suficiente assume uma raiz e determina o tipo de objeto que esta em
relagdo com o sujeito. Com isso, ele objetiva estabelecer o fundamento de todas as ciéncias'™,
.y . r 113 A9 1

j& que o que a estas anima ¢é a pergunta pelo “por qué”; e ele parte exatamente da assuncio de

que tudo tem uma razio (Grund)'™®

. Além disso, para qualquer ciéncia, o principio de razdo
(em uma de suas figuras) ¢ exigido como organon, assim como cada uma tem seu objeto
especifico como problema'®®. A fese ¢ também fundamental por mostrar, ndo apenas o
significado geral do referido principio (assim como de suas raizes), mas por apresentar os
limites de sua validade e de sua aplicagdo. Assim € que nela se demonstra que o principio de

razdo suficiente ndo antecede ao mundo, ndo pode ser concebido nem como causa (primeira

181 Utilizamos aqui a segunda edigdo (1847) a qual, segundo o autor, elimina as maculas (Flecken) e equivocos
(Fehlern) de sua primeira edi¢do, de 1813. Em sua tese, Schopenhauer defende a existéncia de quatro tipos ou
classes de objetos cognosciveis pelo sujeito e regidas por quatro formas ou raizes em que se manifesta o
principio de razdo suficiente (“Nihil est sine ratione cur potius sit, quam non sit. Nada ¢ sem uma razdo de por
que antes seja do que ndo seja”, tradugdo que nos foi sugerida pelo Prof. Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento, a
quem agradecemos; segundo a formula¢do de Wolff, citada por Schopenhauer; § 5, p. 15). Assim, as classes e
suas raizes sdo: primeira classe - as representa¢des intuitivas, completas e empiricas (objetos da experiéncia
possivel); estdo submetidas ao principio de razdo de devir (Satz vom zureichenden Grunde des Werdens), isto é,
lei de causalidade; segunda classe - as representacdes de representacdes: os conceitos; estdo submetidos ao
principio de razdo do conhecer (Satz vom zureichenden Grunde des Erkennens); terceira classe - a parte formal
das representagdes completas, as intui¢des a priori da forma do sentido externo (espaco) e interno (tempo); estdo
submetidas ao principio de razdo de ser (Satz vom Grunde des Seins); quarta classe - o sujeito do querer e seu
agir segundo a lei de motivacdo; esta submetido ao principio de razdo de agir (Satz vom zureichenden Grunde
des Handelns): a lei de motivacdo (Gesetz der Motivation). Cf. SW, 11I. A consulta a primeira edigdo far-se-ia
necessaria numa discussdo acerca da génese e evolu¢do do pensamento de Schopenhauer, e sua importancia na
construgio/desenvolvimento de seu complexo conceito de substincia, bem como das nogdes de representagio e
de matéria (Stoff, Materie). Como nossa analise aqui é eminentemente conceitual, ndo genético-evolutiva,
consultaremos, apenas esporadicamente, a primeira edi¢do de sua tese doutoral.

2 9w, 111, cap. 1, § 4, p. 14.

5 Idem, § 5, p. 15.

B ow, 1, § 7. Quando tratarmos da divisdo das ciéncias, segundo Schopenhauer, retornaremos ao tema.

88



classe) nem como principio de inteligibilidade ou conhecimento (segunda classe) de todas as
coisas, mas apenas como a forma na qual e a partir da qual todo objeto, qualquer que seja a
sua classe, ¢ sempre condicionado formalmente pelo sujeitolgs.

Importante ainda é uma outra intengdo com que Schopenhauer escreve sua tese: a de
demonstrar que as diferentes tentativas de provar a existéncia de Deus feitas pelos filésofos
modernos (portanto suas diferentes formas de metafisica) resultam de um desconhecimento
ou de uma confusio entre as diferentes classes de objetos (mais frequentemente entre as duas
primeiras), regidas por diferentes raizes do principio de razdo suficiente - sobretudo a ndo
distingdo entre causa (Ursache) e razdo de conhecimento (Erkenntnisgrund). A grande
maioria dos modernos (como Descartes, Spinoza, Leibniz e Wolff) teria reeditado as provas
ontoldgicas, cosmoldgicas, e fisico-teoldgicas da existéncia de Deus por ignorar a
impossibilidade de se conhecer o nucleo do mundo, sua causa primeira, sua finalidade ou seu
sentido profundo, a partir de um principio meramente responsavel pela dimensdo formal do
conhecimento humano. Desta maneira ¢ que os diferentes sistemas modernos sdo concebidos,
por Schopenhauer, como dogmadticos, teistas ou panteistas; em uma palavra, feorias do
absoluto.

Apesar de sua critica violenta aos fildsofos modernos, Schopenhauer parece néo ter
conseguido eximir-se, completamente, do ponto de partida mesmo da modernidade, a saber:
da revolu¢do no significado da no¢do de ser operada por Scot e Suarez. Isto significa que o
horizonte tedrico em que sua obra se situa é profundamente marcado pelo pressuposto
fundamental de que partem as diferentes filosofias na modernidade. O autor de O mundo
parece mesmo operar, quer na critica quer na parte positiva de seu pensamento, com um
conceito univoco de ser oriundo da filosofia escolastica de Scot e que se encontraria na base,
tanto do sistema de metafisica de Suarez quanto da metafisica da subjetividade de

1
Descartes'®®.

%5 Apesar desta significagdo, digamos negativa, do principio de razio, ela sera fundamental por manter o
compromisso schopenhaueriano com o idealismo, ja que, ao nfo aceitar a pretensdo de estender o principio de
razdo as coisas conhecidas, ou seja, ao negar-lhe uma interpretacdo ontoldgica, garantiria a recusa ao realismo
que deveria marcar, pelo menos segundo o autor, todo seu pensamento.

1% Aqui, lembramos apenas que, segundo H. C. de Lima Vaz, que sobre este tema segue principalmente as teses
de E. Gilson, Etudes sur Ié role de la pensée médiévale dans la formation du systéme cartésien, Paris, Vrin, 1931
e L Etre et I'Essence, Paris, Vrin, 1948; G. Siewerth, Das Schiksal der Metaphysik von Thomas bis Heidegger,
Einsiedeln, Johannes Verlag, 1959; M. de Gandillac, Génese de la modernité, Paris, Cerf, 1992; A. de Libera, La
querelle des universaux de Platon a la fin du Moyen-Age, Paris, Seuil, 1996; A. de Muralt, L 'Enjeu de la
philosophie mediévale: études thomistes, scotistes, occamiennes et grégoriennes, Leiden, E. J. Brill, 1991; R.
Schonberger, Die Transformation des klassischen Seinsverstindnisses: Studien zur Vorgeschichte des
neuzeitlichen Seinsbegriff im Mittelalter, Berlin, W. De Gruyter, 1986; L. Honnefelder, Scientia transcendens:
die formale Bestimmung der Seindheit und Realitit in der Metaphysik des Mittealters und der Neuzeit,
Hamburgo, Meiner, 1990; J.-F. Courtine, Sudrez et le systeme de la Métaphysique, Paris, PUF, 1990 entre

89



Para Schopenhauer, no entanto, trata-se fundamentalmente, em filosofia, do
estabelecimento de uma explicitagdo/justificagdo, segundo o espirito do transcendentalismo
kantiano, do conhecimento humano, por um lado; por outro, da compreensdo do significado
profundo espelhado neste conhecimento. Desta forma é que, independente de um suposto
compromisso - nunca assumido explicitamente e provavelmente nem seria reconhecido como
legitimo por ele, diga-se de passagem - entre a obra schopenhaueriana e a escolastica tardia,
parece-nos mais importante a disjun¢do operada pelo autor de O mundo entre as duas
significagdes do mundo e as duas tarefas impostas, desde entdo, a filosofia: se o0 mundo ¢
Representacdo e Vontade, entdo se trata, como diziamos acima, de explica-lo, por um lado, e
compreendé-lo, por outro. Veja, se o mundo fosse apenas Representagdo, entdo ele ndo teria
sentido, significado, ja que a significa¢do da representagdo ndo reside nela, mas subjaz a ela e,
como aprendemos deste o inicio do segundo livro de O mundo, temos que busca-la na
Vontade; por sua vez, se o mundo fosse apenas Vontade, teriamos uma significagdo que nada
significaria. Portanto, o mundo tem objetividade e sentido somente se o tomamos como
Representag¢do e Vontade; pelo menos conforme Schopenhauer.

Sem que algo se apresentasse no mundo, ele ndo poderia ser, por nos, re-apresentado;
assim, em toda representagdo, algo sempre se apresenta sem que possamos representa-lo: o
sentido do mundo. A Representacdo exibe e mostra sua significagdo sem que possa, ela
mesma, representa-la; por sua vez, o sentido do mundo somente o €, porque existe um mundo
para o qual ele pode apontar, isto ¢, significar. Em uma palavra: a Representagdo sem
Vontade seria absurda; a Vontade sem Representacdo careceria de objetividade. Entretanto,
como nos lembra Atwell, em seu belo livro sobre a metafisica da Vontade de Schopenhauer:
se, por um lado, é verdade que Representacdo e Vontade sdo dois pontos de vista (aspects)
sobre 0 mundo; por outro, ¢ igualmente certo que a Representagdo é uma manifestacdo ou
objetiva¢io da Vontade e, assim, esta detém uma certa prioridade (priority) sobre aquela'®’.

Tomando como ponto de partida a critica schopenhaueriana a Descartes e Spinoza,

pretende-se esclarecer a reacdo e a polémica do filésofo alemdo em relacdo aos filosofos do

outros, “Nas origens da formacdo do conceito univoco de ser que tragard o horizonte Ultimo da epistéme
moderna, estd sem divida uma profunda mudancga na configuragdo do campo noético-especulativo sobre o qual
se edificou a metafisica classica”. Segundo ele, tal modificagdo se da quando da passagem, operada por Duns
Scot, do “principio platonico-aristotélico da identidade intencional entre o intelecto em ato e o inteligivel em ato
(Intellectus in actu est intellectum in actu) como estrutura fundante da inteleccdo (nous=noeton — noesis) foi
substituido pela primazia da representa¢do que, do esse objectivum de Scot e dos escolasticos do século XIV a
idéia objetiva de Descartes e ao transcendental kantiano, faz refluir para o sujeifo o principio ultimo da
fundamentagdo do ser”. Cf. H. C. Lima Vaz, Escritos de filosofia III. Filosofia e cultura, Sdo Paulo, Loyola,
1997, pp. 350-367. Cf. tb., H. C. Lima Vaz, Escritos de filosofia VII. Raizes da modernidade, Sdo Paulo, Loyola,
2002.

87.Cf., J. Atwell, op. cit., p.23.

90



absoluto, supostos herdeiros do criticismo, e publica e institucionalmente reconhecidos'®®
expoentes do idealismo alemdo: Schelling e Hegel. Trata-se da rejeicdo das pretensdes de
validade de toda teoria do absoluto que seja fundada quer em conceitos abstratos, quer numa
intui¢do intelectual (racional) ou, por assim dizer, mistica'®. Com isso, pretende-se mostrar
que Schopenhauer ¢ levado a problematizar, ou mesmo a complexificar sua teoria da
representacao (tal como esta € apresentada em O mundo de 1818), e que o cerne do problema
residiria no conceito de matéria, ou substancia, ou mesmo de absoluto'’.

Schopenhauer critica Descartes'”’ por esse, no axioma I das Respostas as segundas
objegoes, ter confundido, na demonstracdo da existéncia de Deus como causa sui € como
causa necessaria de tudo o que existe, principio (ou razao) de conhecimento (segunda classe)
e causa (primeira classe). Para ele, Descartes somente pode utilizar o argumento ontologico
de Anselmo'®? para demonstrar a existéncia de Deus, porque substituiu a lei de causalidade'”
por uma razdo de conhecimento'”*. E desta forma que da simples defini¢do de Deus, do mero
conceito abstrato de Deus como ente perfeitissimo, absoluto e necessario, Descartes
(Anselmo) teria deduzido sua existéncia igualmente certa e indubitavel. Assim ¢ que do
argumento ontologico se chegaria ao cosmoldgico'. De uma dada definigdo, a qual, por mais
que se queira toma-la como real, serd sempre nominal, pode-se extrair juizos analiticos,
proposi¢des necessarias e tautologicas que, enquanto logicamente verdadeiras ou consistentes,

terdo sempre sua razdo de conhecimento ancorada na definicdo ou nos axiomas dados no

inicio. Mas dai deduzir afirmagdes acerca da existéncia daquilo a que se referem tais juizos,

188 Cf., Parerga und Paralipomena, 1, Sobre a filosofia universitdria, in: SW, 1V.
189 9w, 11, cap. 17.
1% Apresentei um pequeno esbogo desta “intui¢io” numa comunicag¢do intitulada O desejo e o trdgico em
Spinoza e Schopenhauer. A excegdo de tal exposi¢do e do artigo de E. Brandao intitulado: A concepgio de
matéria em Schopenhauer e o Absoluto, in: Schopenhauer e o Idealismo alemdo, ¢ de sua tese de doutorado
sobre o tema, intitulada: O conceito de matéria na Obra de Schopenhauer, 2002, defendida junto ao
Departamento de Filosofia da Universidade de Sao Paulo (USP), sob orientagdo da Prof* Dr* Maria Lucia M. O.
Cacciola, ndo conhego nenhum trabalho, de autor brasileiro, relevante sobre o tema, quer da presenga da filosofia
de Spinoza na de Schopenhauer (do qual o artigo nfo trata), quer das variacdes da teoria da representacio deste
(para as quais o artigo aponta), quer da leitura da polémica que este travou com as obras de Schelling e Hegel a
partir de sua leitura com a obra de Spinoza (de que trata, propriamente, o artigo).
L ct, Sw, 1L, cap. 2, § 7, p. 20.
2 Na verdade, a interpretagio do argumento anselmiano do ponto de vista unicamente ontoldgico é de
procedéncia tomista. Quanto a outras possibilidades de interpretagio do mesmo, Cf. Paulo Martines, O
argumento unico do Proslogion. Porto Alegre: Edipucrs, 1997, Col. Filosofia, 53.
195 A qual somente se aplica as mutagdes, uma a uma, dos estados da matéria (Stoff), de mutagdes na forma da
matéria e nunca a matéria mesma (Materie) ou ao conjunto da série de mutagdes, quer dizer, a0 mundo como tal.
Cf., SW, 111, cap. 4, § 20, p. 50.
1% A qual assevera apenas que, se um juizo representa um dado conhecimento, entdo deve possuir uma razio
suficiente, ou seja, estabelece somente a relag@o entre um juizo e seu fundamento, sua razéo (Grund). Idem, cap.
5,§29,p.129.
93 Ibidem, cap. 2, § 7; cap. 4, § 20.

91



equivaleria a confundir a definicdo de algo com sua existéncia, a confundir o saber que (daf)
algo ¢ com o saber o qué (was) ele &, ou por que (warum) ele é o que ¢, e como (wie) ¢"°.
Para Schopenhauer, toda confusdo pode ser desfeita se perguntarmos pela origem e
pela referéncia dos conceitos em questdo'”’. Conceitos, ou seja, representagdes de
representacdes que ndo tenham origem em intuigdes concretas, empiricas € ndo abstratas, ou
sdo tautologicos, logicos, metalogicos, transcendentais, ou sdo fantasias, ficgdes, contos de
fada. Para ele, que aqui afirma seguir Aristdteles, a existéncia de uma coisa ndo pertence a sua
esséncia"®. Para nds, parece que aqui comega sua polémica contra Schelling e Hegel. O
indicador disso € que toda a critica dirigida a concepgao cartesiana de Deus culmina, no final
do paragrafo, na afirmacdo de que as filosofias de Schelling e Hegel representam uma
reedi¢do do velho argumento ontoldgico, disfarcado, quer de prova cosmolédgica, quer de
demonstracdo fisico-teoldgica'””. No caso dos dois idealistas, no entanto, tal procedimento
seria muito mais grave, porque desprezaria o terceiro maior mérito da primeira Critica de
Kant, o “tritura-tudo” (dlleszermalmer)*®, qual seja, a refutacdo da teologia racional, da
psicologia racional, do argumento ontoldgico e de seu associado, o cosmoldgico. Chama
ainda a atencdo o fato de, logo em seguida, Schopenhauer passar as consideragdes sobre a
filosofia de Spinoza, as quais terminam com a tese de que schellinguianos e hegelianos seriam
“neo-spinozistas™’' disfarcados e, portanto, a critica ao absoluto em Spinoza alcancaria os

dois maiores fildsofos do absoluto no séc. XIX.

1% Segundo Schopenhauer, a proibigio de se tomar defini¢des por demonstragdes de existéncia ou por
causalidade, ja havia sido feita pelo proprio Aristoteles quando este, nos Analytica posteriora, 1,13, nos diz que
“o saber e demonstrar que (daf}) uma coisa é [segunda classe, razdo de conhecimento], difere muito de saber e
demonstrar por que (warum) uma coisa ¢ [primeira classe, razdo de devir, causalidade]”. Grifo nosso. Ibidem,
cap. 2, § 6, p. 18. Cf. ainda SW, 1, § 15, p. 122, em que Schopenhauer cita Analyt. post., 1, 27: “Mais certo e
preferivel é o saber que ndo apenas permite perceber que (daf3) algo é, mas também por que (warum) algo é, e
ndo o saber que separa Que (Dafs) algo é de Por que (Warum) algo ¢”.

"7 Segundo Schopenhauer, a critica ao argumento ontolégico deve ser feita simplesmente perguntando-se pela
origem de tal argumento, pela génese do conceito que lhe serve de sustentagdo. Caso tal argumentac@o se ancore
na experiéncia, entdo nela residira seu objeto correspondente e, assim, ja ndo se necessita mais de tal
demonstragdo. Caso contrario, que € o que efetivamente se tem feito na metafisica (leia-se metafisica moderna,
pré-critica), segundo ele, entdo toda argumentacdo parte de uma confusdo origindria entre causa e definigcdo e
desemboca numa pura fic¢do. SW, 111, cap. 2, § 7, p. 22.

198 Idem, p.23.

99 Ibidem, p- 23; Parerga, 1, Sobre a filosofia universitaria, in: SW, 1V, p.229-233.

20 1hidem, Parerga, 1, SW, 1V, p.211; seguimos, aqui, a tradugdo da Prof* Cacciola e do Prof. M. Suzuki, Sobre
a filosofia universitaria, p. 54, Sdo Paulo, Martins Fontes, 2001. A expressdo Alleszermalmer foi atribuida a
Kant por Moses Mendelssohn em Morgenstunden oder Vorlesungen iiber das Dasein Gottes. Vorbericht, in:
Schriften iiber Religion und Aufkldrung, ed. ¢ introd. M. THOM, Darmstadt, 1989, 467-471 [469]. Cf., Klaus
Miiller, Critica as provas de Deus e fé na razdo pratica — Indicios de um subtexto das teologias kantianas. In:
Kant e a teologia, op.cit., p.127.

21 “E se 0s neo-spinozistas (schellinguianos, hegelianos, etc) acostumados a tomar as palavras por pensamentos,
se desfazem em reverente admiracdo por esta causa sui, eu ndo vejo nela nada mais que uma contradictio in
adjecto, um por adiante o que esta atras (ein Vorher, was nachher ist), uma insolente arbitrariedade (ein freches

92



A critica que Schopenhauer faz a Spinoza”

segue, em linhas gerais, aquela ja
elaborada contra Descartes, ao afirmar que ambas as filosofias sdo teistas, uma realmente,
outra nominalmente. Duas formas diferentes de otimismo que se explicariam pela confusao
entre diferentes raizes do principio de razdo suficiente e pela ndo distingdo entre diferentes
classes de objetos de conhecimento. Spinoza, apesar de superar o dualismo (pensamento e
extensdo; alma e corpo; Deus e mundo) de Descartes, teria incorrido no mesmo erro, ou seja,
posto no inicio de seu sistema uma mera definicdo, um mero conceito, ¢ acreditado ser
possivel construir ndo apenas um edificio tdo somente abstrato, coerente e logicamente
consistente, mas também uma explicacdo do mundo como ele é em si mesmo a partir de sua
causa primeira - de sua definicdo tomada como causa - o que, segundo Schopenhauer, ¢
impossivel. Isto teria feito com que Spinoza terminasse por elaborar tdo somente um
panteismo, isto €, um teismo nominal’®”. Dessa forma, a Efica ndo seria nada mais que uma
realizagio mais perfeita da prova ontolégica de Descartes™. Portanto, segundo
Schopenhauer, aquilo que Descartes apresentou do ponto de vista ideal, subjetivo ou
epistemologico, Spinoza teria formulado real e objetivamente como relagdo efetiva entre Deus

205
e o mundo~ .

Machtwort) para romper a cadeia infinita da causalidade, (...) O justo emblema da causa sui ¢ o Bardo de
Munchhausen”. SW, 111, cap. 2, § 8, pp. 27-8.

22 Nio obstante, a critica a Spinoza ¢, tanto na tese, como nos Parerga, 1, Esbo¢o de uma historia da doutrina
do ideal e do real, SW, IV, pp. 20-1, como em SW, 1, p.127, 138, etc, recheada de elogios e reconhecimentos.

2% Acerca da relagdo entre a defini¢do de Deus e sua existéncia em Spinoza, ele diz que “semelhante relagio
entre o conceito e os juizos analiticos fundados nele e que dele podem derivar-se ¢ a relagdo que tem o chamado
Deus de Spinoza com o mundo, ou melhor, a relagdo da substincia tnica com seus inumeraveis acidentes (Deus,
sive substantia constans infinitis attributis. Eth.,I, pr. 11. Deus, sive omnia Dei attributa). E, por conseguinte, a
rela¢do da razdo de conhecimento a sua conseqiiéncia: enquanto que o verdadeiro teismo (wirkliche Theismus) [0
de Spinoza ¢ meramente um teismo nominal] adota a relagdo da causa ao efeito, na qual a razio permanece
distinta e separada da conseqiiéncia, ndo como na outra relagdo, somente pelo modo da consideracdo, sendo
essencial e realmente, isto ¢, em si mesma ¢ sempre. Pois a palavra Deus, usada honradamente, ndo significa
outra coisa sendo esta mesma causa do mundo, com adi¢do da personalidade. Por outro lado, um Deus impessoal
¢ uma contradictio in adjecto [ein Widerspruch im Beiwort]. Querendo Spinoza manter a palavra Deus para a
substancia e chamando-a expressamente a causa do mundo, pode fazé-lo a custa da confusdo de ambas as
relagdes e, por conseguinte, de confundir por completo o principio de razdo do conhecimento com o principio de
causalidade”. Cf. SW, 111, cap. 2, § 8, p. 24. Um pouco mais a frente, “(...) Spinoza nunca pode dizer ou somente
causa, ou somente razdo, sendo que se vé€ constrangido a por sempre ratio seu causa, 0 que repete em uma
mesma pagina oito vezes, para dissimular a fraude (Unterschleif zu dekken). Isto mesmo ja havia feito Descartes
(...)". Idem, p. 26.

204 Sw, 11, cap. 2, § 8, p. 26.

25 Mais ainda, na filosofia do francés a existéncia seria pensada a partir do conceito de Deus e, portanto, Este
seria a condi¢do de validade daquela e de nosso saber sobre ela; na de Spinoza, Deus mesmo estaria contido no
mundo e, assim, o que em Descartes era apenas uma razdo de conhecimento, Spinoza teria concebido como uma
razdo real. Em uma palavra, do argumento ontoldgico cartesiano se concluiria que, da esséncia de Deus, se
seguiria sua existéncia e, para Spinoza, o proprio Deus ja seria tomado como causa, como causa sui. Nos
Parerga, Schopenhauer esclarece melhor sua posigdo acerca deste problema. Para ele, trata-se da relag@o entre as
consideragdes subjetiva e objetiva do mundo, da dificil articulacdo entre o ideal e o real. Deste ponto de vista, a
metafisica spinozista é considerada insuficiente por ter tracado uma falsa demarcacdo entre as fronteiras do ideal
e do real, ou seja, do mundo considerado, ora subjetivamente, ora objetivamente. Para o autor de O mundo, os

93



Apesar disso, segundo o autor de O mundo, a concepcdo e a exposicdo de Deus na
Etica seria incompativel com o proprio método com que ele concebeu e apresentou seu
pensamento unico. Ele afirma em vérias passagens que a marca distintiva de seu pensamento
organico (pensamento unico) e ndo arquitetdnico (sistema de pensamento), € o fato de ter sido
fruto de uma postura analitica, de uma filosofia que nio parte de conceitos e de abstragcdes
para deles deduzir o real (o que, segundo ele a faria sintética), mas sim, que se arranca de um
conhecimento intuitivo, concreto e das nossas experiéncias, quer externas, quer internas.
Metafisica, dogmatica e imanente, sim, mas construida analiticamente, conforme vimos.

Do que foi dito, passamos a segunda objecdo a Spinoza, uma obje¢do com um forte
viés metodoldgico: Spinoza teria ignorado que o verdadeiro método da filosofia deve ser

06 1207

analitico™®® - em que, alids, teria sido seguido por Schelling ¢ Hege Somente tal

procedimento garantiria, segundo Schopenhauer, que aquela mantenha sempre um pé na
realidade. A filosofia ndo deve ser feita como se o filésofo possuisse uma “cabega de anjo

alada”208

, como se a ele fosse permitido, por meio do entendimento ou da razdo, um acesso
direto e imediato a0 miolo do mundo. Spinoza teria encontrado ou derivado tal conceito de
acordo com seus interesses teoricos e sua necessidade sistematica, mas caberia ter-se
perguntado seriamente pela génese de tal conceito, por sua origem no nosso entendimento.
Mas ndo, “também Spinoza, seguindo as pegadas de seu mestre (Descartes), partiu daquele
conceito de substiancia, como se ele fosse um dado™®. Neste sentido, o erro fundamental e

rico em conseqiiéncias desagradaveis da filosofia da Etica foi ndo ter enxergado que somente

a matéria (Materie) poderia ser responsabilizada pela origem do conceito de substancia.

... se Espinosa tivesse investigado a origem daquele conceito de substancia,
entdo ele teria por fim de ter descoberto que essa origem é tdo somente a
matéria (Materie) e que, por isso, o verdadeiro conteudo (wahre Inhalt) do
conceito ndo ¢ outra coisa sendo as propriedades essenciais e a priori que sdo
atribuidas a ela (die wesentlichen und a priori angebbaren Eigenschaften).
De fato, tudo que Espinosa diz em louvor de sua substincia encontra sua
confirmagdo na matéria (Materie): ela € ndo-originada (unentstanden) e,

atributos da substancia (pensamento e extensdo) ndo resolveriam o problema pois restaria saber se de fato existe
ou ndo um absoluto, isto &, algo totalmente independente da nossa representacdo. Além de que, a determinag@o
da substancia por infinitos atributos, dos quais conhecemos dois, pensamento e extensdo, estaria
assimetricamente mal tragada, pois, se seguirmos a filosofia de O mundo, entdo os atributos spinozistas cairiam
ambos do lado da representacdo. Cf., Parerga, 1, Esbo¢o de uma historia, SW, IV, pp. 21 e ss.
2% Sobre a afirmagio de que sua filosofia deve ser interpretada como um dogmatismo imanente (immanenten
Dogmatismus) e sobre a defesa da necessidade do método analitico em filosofia, Cf., Parerga, I, Fragmentos, In:
SW,1V, § 14, pp.162 ss; Cf., tb., SW, 1, § 15, pp. 118 ss.
207 Cf. Parerga, 1, Esbogo de uma historia, SW, IV, p. 41. “Schelling, seguindo Spinoza, chamou Deus ao
mundo. Hegel tomou isto ao pé da letra”.
2% 9w, 1, § 18, p. 156.
0 cf, Parerga, 1, Fragmentos, § 12, p.91, In: SW, IV.

94



portanto, sem causa (ursachlos), eterna (ewig), particular (einzige) e unica
(alleinige), e suas modificagdes (Modifikationen) s3o a extensdo
(Ausdehnung) e o conhecimento (Erkenntnis). Sendo este ultimo uma

propriedade exclusiva do cérebro, que € material. Espinosa é, de acordo com

isso, um materialista inconseqiiente’'’.

Ou ainda:

... que substidncia ¢ um mero sindnimo de matéria (Materie), porque o

conceito de substancia somente se pode realizar no de matéria (Materie), e

portanto obtém sua origem desta’'".

E ainda digno de nota, segundo Schopenhauer, que esta falta do suposto pensamento
sintético de Spinoza foi reeditada e seguida por Schelling, em pleno idealismo alemao, e
mesmo depois de Kant, cujo maior mérito consistiu na separacido fundamental entre o real e o
ideal - € 1sso que ele relata no apéndice ao Esbogo de uma historia da doutrina do ideal e do

212
real

. Ele vai ainda mais longe, quando diz que o nome de filosofia da identidade, conferido
a filosofia da natureza de Schelling, ¢ devido a sua filiacdo e a sua divida intelectual com a
obra de Spinoza, o qual j& havia anulado as trés diferen¢as que aquele pds abaixo: as
diferencas entre Deus e o mundo, entre a alma e o corpo e a diferenga entre o real e o ideal no
mundo intuido (angeschauten Welf), ou seja, da representagdo’ .

Spinoza teria construido, entdo, uma metafisica que, apesar de monista ¢
substancialista, seria sintética - o que, em linguagem schopenhaueriana, faria da mesma um
panteismo, portanto um teismo dissimulado, otimista, realista ¢ nominal®'*.

Como se v€, a critica a metafisica monista da substancia de Spinoza acaba por
alcangar aqueles a quem Schopenhauer concebe como seus descendentes intelectuais na
Alemanha do séc. XIX - Schelling e Hegel215 . O que nos parece relevante ¢ que a critica as
filosofias do absoluto dos “sofistas” e “neo-spinozistas”, supostos herdeiros de Kant, parece
tornar-se mais clara se nos esforgarmos por compreender a posi¢do de Schopenhauer frente a
filosofia moderna, sobretudo a sua compreensio do sentido e do alcance da Etica de Spinoza.

Em uma palavra, a polémica schopenhaueriana no que toca as pretensdes de validade das

10 ¢cf, Parerga, 1, Fragmentos, § 12, p.91, in: SW, IV.
AL ef, SW, 1, cap.4, § 20, p. 60.
22 Cf, SW, 1V, p.37.
23 Idem, p.38.
214 Para Schopenhauer, o realismo conduz ao materialismo (SW, II, cap. 1; SW, I, § 7), e este, no caso do
monismo da substincia de Spinoza, conduz ao panteismo, ou seja, a um teismo envergonhado, dissimulado o
qual, por seu turno, nada mais é que uma forma erudita do otimismo judaico (Parerga, 1, § 12, pp. 94-5, SW, 1V,
Parerga, 11, Algumas palavras sobre o panteismo, cap. 5, § 68-9, SW, V).
H5para isso, Cf. Sobre a quadrupla raiz, in: SW, 111, cap. 2, § 7, 8; Parerga, 1, Fragmentos, In: SW, 1V, § 12 e
14.

95



filosofias do absoluto passaria por sua critica a metafisica e ao método de Spinoza, bem como
aos problemas referentes a teologia especulativa e suas bases nos argumentos ontoldgico,
cosmolégico ou fisico-teoldgico’'®. Na verdade, para Schopenhauer, absoluto, argumento
ontoldgico, cosmologico ou fisico-teoldgico sdo uma s6 e mesma coisa expressa de diferentes
maneiras, submetida a diversos interesses.

E dessa forma que a analise dos conceitos de absoluto, de substincia e de matéria na
obra do autor de O mundo como vontade e como representac¢do, talvez possa esclarecer, nao
apenas sua relagdo com os principais filésofos do idealismo alemao como, talvez, iluminar as
nogdes de analogia e limite, fundamentais para se apreender o alcance da preocupagdo
schopenhaueriana em distinguir e investigar as articulagdes possiveis entre o conhecimento
humano de fenomenos e a abertura que nosso corpo nos propicia para uma compreensdo da
significagdo profunda subjacente a toda explicacdo fenoménica do mundo. Todo esse
processo, no entanto, exigira uma certa complexificacdo em sua teoria da representagdo, bem
como em sua metafisica da Natureza, e na relacdo desta com as metafisicas do Belo e dos
Costumes, no seio de seu pensamento unico. Entretanto, primeiramente, vejamos como a
critica de Schopenhauer aos filésofos modernos torna possivel sua posicdo quanto as duas
formas fundamentais de dogmatismos em filosofia: o dogmatismo realista ¢ o dogmatismo

idealista.

218 E a partir disso que podemos compreender a viruléncia com que Schopenhauer ataca Schelling e Hegel na sua
critica a filosofia universitaria, por eles terem, depois de Spinoza e Kant, permanecido presos a confusdo entre
causa e razdo de conhecimento e desembocarem numa teologia racional. Diz ele: “Depois de Kant ter subtraido
todas as provas que constituiam os suportes (Stiitzen) da teologia especulativa e té-las langado radicalmente por
terra, isso nao impede de forma nenhuma os meus senhores [Schelling ¢ Hegel] da filosofia lucrativa [filosofia
universitaria] de venderem ainda, sessenta anos depois, a teologia especulativa pelo objeto proprio e essencial da
filosofia. E, porque eles ndo ousam acolher de novo aquelas provas rejeitadas, isso ndo os impede de falar agora,
cada vez mais sem cerimonia, do absolutum, palavra que nio ¢ mais que um entimema (Enthymem), uma
conclusdo de premissas ndo-explicitas (nicht ausgesprochenen) para proveito do vil disfarce (feigen Verlarvung)
e da astuta sub-repcao (hinterlistigen Erschleichung) da prova cosmologica, que, desde Kant, ndo pode mais ser
vista em sua forma propria e, por isso, tem de ser contrabandeada nesse travestimento (Verkleidung)”. Cf.,
Parerga, 11, Sobre a filosofia universitdaria, in: SW, IV, p. 226-7. E mais a frente: “Em nada ajuda que Kant tenha
provado, com o emprego da mais rara acuidade e penetracdo, que a razdo tedrica jamais pode alcangar objetos
(Gegenstdinden) que estdo fora da possibilidade de toda experiéncia: esses senhores nem ligam para isso; mas,
sem cerimonia, ensinam ha cinqiienta anos que a razdo tem conhecimentos absolutos e imediatos (unmittelbare,
absolute Erkenntnisse), que é uma faculdade dotada, de nascenca, para a metafisica, e que, acima de toda
possibilidade da experiéncia, reconhece imediatamente e apreende com seguranca o assim chamado supra-
sensivel (Ubersinnliche), o absolutum, o Deus amado e tudo mais que disso decorre”. Idem, p. 228. Seguimos
muito de perto a tradugdo da Prof* Cacciola. Op.cit., 75-77.

96



Capitulo 2 — A cicatriz dogmatica

2.1 Realismo e idealismo: ameaca em duas frentes

Vimos acima, que a andlise schopenhaueriana acerca da validade da Loégica
transcendental de Kant serve a dois objetivos basicos: primeiro, mostrar sua obscuridade,
insuficiéncia e mesmo falsidade, bem como as razdes das mesmas, tanto metodoldgica quanto
filosoficamente; segundo, resgatar a lei de causalidade como a tnica e verdadeira fun¢do do
entendimento e, assim, fundamentar de maneira sdlida seu compromisso com o idealismo
transcendental. No centro do debate, residiam: a necessidade de se estabelecer uma clara
distingdo entre conhecimento intuitivo e abstrato; a justificativa do carater intelectual do
entendimento; a correta demonstracdo do estatuto a priori da lei de causalidade; ¢ a
tematizacdo dos motivos que teriam levado o fildsofo de Konigsberg a uma falsa solucdo do
problema referente a origem da forma do juizo hipotético. Tudo isso foi feito em fungdo de
garantir um espaco, totalmente excluido pela obra de Kant, segundo Schopenhauer, para a
constru¢do de uma metafisica que desse conta de expressar o significado moral do mundo.
Em uma palavra: teve-se que garantir a possibilidade, talvez mesmo a necessidade de, ao lado
da explicagdo do modo como chegamos a conhecer objetivamente o mundo por meio do
principio de razdo, reservarse-se um lugar para se poder interpretar o significado de tal
conhecimento e, mais ainda, do préprio mundo. Explicar e interpretar deveriam permanecer
como formas de acesso aos “dois lados” do mundo. Vimos também que a critica a ldgica
kantiana poderia esclarecer a necessidade de uma investigagcdo aprofundada sobre o principio
de razdo suficiente e de suas diferentes configuragdes, pois afirmar que o juizo hipotético
deve ser compreendido como a expressdo abstrata da condicdo mais universal de todo o
conhecimento humano, a saber, o principio de razao, ndo acrescenta muito sobre a natureza e
os limites desta condicdo epistemoldgica fundamental. Disso decorre o fato de que a andlise
da quadrupla raiz do principio de razdo suficiente seja considerada, por seu autor, como a
base (Unterbau) mesma de todo o seu sistema (System).

Como mostramos, a critica schopenhaueriana a filosofia moderna assenta-se, por um
lado, no fato desta construir-se a partir de certas supostas confusdes fundamentais, todas,

entretanto, ancoradas no desconhecimento da esséncia do principio de razdo e na correta

97



distingdo entre suas diversas classes e configuracdes; por outro lado, no entanto, a critica
alcancaria os filosofos modernos de forma mais direta. Trata-se da questdo do dogmatismo,
ou seja, do alegado limitado e confuso conhecimento, por parte dos modernos, de uma
verdade epistemologicamente fundamental, pelo menos segundo Schopenhauer: a de que “o
mundo é minha representagdo”. Verdade a priori, mesmo que unilateral, mas que dever-se-ia
colocar no principio de toda filosofia que pretenda expor as condi¢des de todo conhecimento
objetivo acerca do mundo. Comeco este tdo ineludivel, para Schopenhauer, que, mesmo uma
filosofia que eleja como ponto de partida o cogito ergo sum, de resto totalmente inaceitavel
para ele’!’, merece respeito e & digna de louvor por ter libertado o ser humano de mais de mil
anos de submissdo a uma filosofia meramente objetiva, de um realismo ingénuo e prejudicial,
sempre segundo Schopenhauer. Que, como veremos na segunda parte do trabalho, o problema
reside no fato de o ser objetivo das coisas, para Schopenhauer, requer uma dupla
considera¢do - subjetiva e objetiva - para ser conhecido e, portanto, que hipostasiar uma
destas consideracoes e toma-la como o ser objetivo das coisas, implicara em parcialidade, em
uma posicdo insuficiente em filosofia. Disso decorre que uma das chaves da leitura
schopenhaueriana da filosofia moderna seja, justamente, o problema do real e do ideal e a
descoberta do unico ponto de partida legitimo para a filosofia, isto é, a consciéncia
(Bewufstsein) e, portanto, a descoberta da tinica forma verdadeira (wahre) e honesta (redlich)
de filosofia: o idealismo transcendental.

No entanto, segundo Schopenhauer, a descoberta (ou inven¢do?) deste ponto de
partida por Descartes, levado adiante por Berkeley, ndo foi suficiente para o desvelamento da
verdade mais preciosa, e responsavel pelo brilho de “metade” de O mundo como vontade e
como representa¢do; a verdade mais simples e certa (keine Wahrheit ist also gewisser)218: a
de que o mundo objetivo somente existe como representagdo. Verdade que talvez nem mesmo
Kant teria vislumbrado em toda a sua extensdo e profundidade, caso sigamos a leitura ¢ as
rupturas schopenhauerianas em relag@o a seu mestre de Konigsberg.

Que o mundo femoménico somente (nur) exista como representacdo €, segundo
Schopenhauer, uma verdade valida (gil/f) para todo e qualquer ser capaz de conhecimento.

Verdade simples e ineliminavel, apesar de relativa, unilateral (einseitige) e de provocar, de

fato, uma resisténcia interior (innere Widerstreben), psicologica, naquele que se depara com

7 A respeito da relagdio entre os pontos de partida da filosofia cartesiana e da schopenhaueriana, bem como da
justeza e insuficiéncia das criticas de Schopenhauer a filosofia moderna, em especial a filosofia de Descartes, cf.,
Barbara Stiegler, Refaire le Cogito: Schopenhauer et le commencement cartésien, pp.63-78, in: Ch. Bonnet et
Salem (Ed.), La raison dévoilée. Etudes schopenhaueriennes, Paris, Vrin, 2005.
M Cf, sw, 1, 81, p31.

98



os objetos no mundo. Schopenhauer reconhece a estranheza provocada pela tese segundo a
qual o mundo, com todas as suas nuances, riquezas ¢ complexidades, passa a existir, como
realidade objetiva, apenas a partir da abertura do primeiro olho?".

Ele entende que se tenda, naturalmente, a aceitar como certo, sem rigorosa reflexdo, a
existéncia de um mundo real e totalmente independente do sujeito que o conhece. Claro que
com isso ele ndo pretende que todo realismo, em filosofia, de Aristdteles a Locke, passando
por Tomas e Scot, pura e simplesmente, seja desprovido de reflexdo; ndo critico, em sentido
kantiano, sim. Parece, no entanto, ser somente mediante um conhecimento abstrato,
conceitual, que se pode constatar a contradicdo existente na defesa acerca da realidade do
mundo exterior, objetivo, preexistente e plenamente desvinculado do sujeito. Que todas as
coisas existentes no mundo, submetidas a lei de causalidade, tenham apenas uma existéncia
relativa’’, parece mesmo ser uma tese ndo imediatamente muito acessivel, ou mesmo
razoavel, até mesmo para Schopenhauer. Provaria isso, talvez, a propria data de seu
nascimento/descobrimento: a modernidade; apesar de que, para Schopenhauer, esta verdade ja
ter sido plenamente conhecida no oriente mesmo antes de Platdo e do cristianismo®>".

Entretanto, que o mundo é minha representagdo nao deve ser considerada uma
verdade apenas relativa, mas também, como dissemos, unilateral®*. Aqui também poderiamos
encontrar o motivo da resisténcia psicologica acima referida. Conforme Schopenhauer, tal

unilateralidade somente poderia ser desfeita (complementada) mediante uma investigagdo

mais profunda, por uma reflexdo (abstrata), pela separacdo do diferente e a unificacdo do

19 Segundo Schopenhauer: “o mundo como representagdo, unico considerado aqui, surge (hebr) apenas com a
abertura do primeiro olho, o qual ndo poderia ser (nicht sein kann) sem a mediacdo (Medium) do conhecimento:
portanto, ndo existiria anteriormente (nicht vorher war). Sem este olho, isto é, fora do conhecimento, ndo haveria
nenhum antes (kein Vorher) e nenhum tempo (kein Zeit)”. Cf., SW, 1, §7, p. 67.
220 Conforme nos diz Schopenhauer: “tudo o que resulta de causas e motivos, tem apenas (nur) uma existéncia
relativa (relatives Dasein), existe apenas (nur) por (durch) e para (fiir) um outro que a ele se assemelha, ou seja,
que é, por sua vez, igualmente relativo”. Cf., SW, 1, §3, p.37.
221 Que o mundo ¢ a representacio do sujeito ndo ¢, segundo Schopenhauer, uma verdade nova, talvez se possa
dizer que ¢ apenas uma verdade, filosoficamente, nova, pois ela, se ja estd presente de certa maneira nas
influéncias céticas de Descartes, ja era plenamente conhecida na India pela escola védica; saber que, segundo o
autor de O mundo, ja expressaria, em forma de uma sabedoria de vida, a profunda verdade filoséfica descoberta
por Kant: a intima articulacdo entre idealidade transcendental e realidade empirica. Por outro lado, que segundo
esta verdade as coisas tém apenas uma existéncia relativa, ja era defendido por Heraclito, Platdo, pela sabedoria
védica pelos puranas. Cf., SW, 1, §1, p.32; §3, p.37.
222 Como afirma Schopenhauer: “que semelhante consideragio, sem prejuizo de sua verdade, seja unilateral
(einseitige), consequentemente produzida através de uma abstracdo voluntaria (willkiirliche Abstraktion)
anuncia-se a cada um pela resisténcia interior (innere Widerstreben) com a qual aceita 0 mundo como sua mera
representacdo (blofie Vorstellung)...O livro seguinte (Livro II) vird completar este aspecto unilateral com uma
verdade que ndo ¢ tdo imediatamente certa como esta de que aqui partimos e que exige uma investigagdo mais
profunda (tiefere Forschung), uma abstragdo mais dificil (schwierigere Abstraktion), a separa¢do dos elementos
diferentes e a reunido dos idénticos; uma verdade, em suma, grave (ernsf) e propria para fazer refletir, se ndo
tremer (furchtbar), qualquer homem, a saber: “O mundo ¢ minha vontade (Die Welt ist mein Wille)”.” Cf., SW, 1,
§1, pp. 32-3.

99



idéntico® e, portanto, de maneira ndo tdo imediata quanto a que expressa o mundo como
representacdo. Ao acreditarmos no que ¢ dito nos Complementos € no segundo volume dos
Parerga, sobre a realidade do mundo exterior, pensamos que Schopenhauer tinha plena
consciéncia do incomodo e do carater contra-intuitivo da tese basilar do idealismo
transcendental. Entretanto, apesar das dificuldades em validar sua posicdo, frente inclusive
aos dados fornecidos pela astronomia, geologia e quimica de sua época, ele nunca se afastou
da idealidade do espaco e do tempo, o que seria necessario, para relativizar ou problematizar
sua tese. Veremos, ao final deste trabalho, como esse problema articula-se com a andlise em
torno da significagdo e do papel da nog¢do de matéria na obra de Schopenhauer. Por ora,
apenas estamos apresentando a posi¢cdo do autor de O mundo e as dificuldades nela presentes
para, na segunda parte, tentarmos uma “solu¢cdo” ou uma interpretacdo das mesmas.

Como sabemos, ¢ logo no inicio de sua obra magna, que Schopenhauer afirma a

c A . - 224
existéncia de “dois lados” do mundo

e, assim, a necessidade de construgdo/descoberta de
uma dupla via de aproximacdo, de consideracdo do mundo. A existéncia destas duas
possibilidades de consideracdo do mundo exige uma dupla perspectiva filosofica para se obter
o conhecimento daquele. Isto, diga-se de passagem, ja deveria estar subentendido no proprio
titulo da obra em questdo: O mundo como vontade e como representacéo™™.

O mundo ¢ isso mesmo que aqui se diz, Representa¢do “e” Vontade. Como ambos sdao
toto genere diferentes entre si, isto pde a filosofia o problema do como, do método, do acesso

aos dois lados do mundo. Como sdo irredutiveis um ao outro, entdo a maneira de concebé-los

2 Sabemos, pela tese doutoral de Schopenhauer (1847), que a separagio dos diferentes e a reunido dos idénticos
sdo as duas leis, regras para a constitui¢do do verdadeiro método da filosofia e de todo saber em geral: as leis
(transcendentais) de especificagdo (Spezifikation) e de homogeneidade (Homogeneitdt). Tais regras/principios, ja
tematizados por Kant, sdo utilizados por Schopenhauer como instancias de controle para a descoberta das quatro
raizes do principio de razdo suficiente. Cf., Da quddrupla raiz, SW, 111, §1, p.11.

24 Na verdade, o termo utilizado por Schopenhauer é Standpunkt, cuja tradugio para o portugués por ponto de
vista abriria a possibilidade para uma interpretagdo equivocada das intengdes do autor, pois poderia forgar seu
idealismo numa dire¢do pré-critica. De fato, ndo ¢é correto afirmar que o mundo como Representagdo e o mundo
como Vontade sao dois pontos de vista acerca do mundo porque, mais sensivelmente no segundo caso, faltaria
tanto o “ponto” em que nos deveriamos situar para concebé-lo como Vontade, como igualmente ndo existe
nenhuma “vista” possivel da esséncia mesma do mundo, ou seja, do mundo como Vontade; ademais, Vontade é,
segundo Schopenhauer, a esséncia do mundo, um impulso cego e inconsciente, portanto nio redutivel a nenhum
simples ponto de vista. O termo alemio em questdo ¢ composto pela substantivacio (Stand) do verbo stehen
(estar de pé), proximo a stellen (colocar em/de pé) e similar ao fo stand inglés, originado do stare latino. Dai
traduzirmos sempre conforme aquilo que julgamos o espirito da filosofia do autor de O mundo: o mundo
considerado como, significado como, etc. Cf.tb., Atwell, op.cit., cap.1.

3 A heranga kantiana de Schopenhauer faz-se sentir ji no titulo de sua obra magna Die Welt als Wille und
Vorstellung, vez que a preposicdo als (em inglés as; em latim qua; em grego he), sem equivaléncia em
portugués, por ele utilizada, significa “na condicdo de”; “no sentido de”; “entendido como”;
“tomado/considerado/concebido como”; e ndo, simplesmente, pelo nosso como. A preposi¢do escolhida por
Schopenhauer indica que o mundo deve ser concebido, tomado, considerado ora na condi¢do de Representagdo,
ora no sentido de Vontade. Cf., Rubens Rodrigues Torres Filho, Dogmatismo e antidogmatismo: Kant na sala de
aula, in: Ensaios de filosofia ilustrada, Sdo Paulo, Iluminuras, 2004, p.141. Cf., tb, a respeito desta dupla
significa¢@o, sobretudo na Analitica transcendental, Kuno Fischer, op.cit., p.129ss.

100



deve ser diferente em cada caso, e, portanto, o procedimento adotado para
descobrir/desdobrar a verdade do mundo como Representagdo deve ser distinta daquela pela
qual se pode chegar a desvelar/interpretar o significado do mundo como Vontade. Disso
decorre, como vimos acima, a necessidade de uma filosofia que seja constituida como um
pensamento unico, assim como a exigéncia de sua construcio por via analitica.

Do ponto de vista do conhecimento objetivo do mundo sabemos, segundo
Schopenhauer, que sua forma mais universal, mais geral € a divisdo (Zerfallen) entre sujeito e
objeto. Portanto, a forma elementar de todo conhecimento humano reside, segundo ele, na co-
relacdo, na co-originariedade entre sujeito e objeto, de tal maneira que ndo existe objeto que
ndo seja objeto para um sujeito, nem sujeito (em relacdo ao objeto) que ndo seja cognoscente.
Nao ha, aqui, nem anterioridade temporal nem relacdo causal entre ambos, uma vez que
tempo, espaco e causalidade s@o meras formas secundarias da representagdo e condigdes
subjetivas do conhecimento objetivo. E bem verdade que, ao longo da obra, nos deparamos
com outras formulagdes que, para um leitor desatento, pode induzir a erro. Schopenhauer fala
de sujeito cognoscente (em relacdo ao objeto); sujeito volente (em relagdo a vontade); puro
sujeito do conhecimento (em relagdo a Idéia); sujeito puro (em relagdo a matéria/Materie); em
individuo (em relagdo a totalidade do corpo entendido como objetidade imediata da Vontade).
Seja como for, o sujeito cognoscente, mesmo que nem sempre venha assim denominado, tem
como correlato o objefo; ambos constituem, segundo Schopenhauer, a forma geral da
representa¢do; mesmo que isso deva ser compreendido, como veremos posteriormente, como
a forma geral das representacdes particulares, sendo a condi¢do fundamental da
representacio em geral: a relacdo sujeito puro - matéria (Materie).

A referida co-originariedade entre sujeito e objeto forca, epistemologicamente,
segundo Schopenhauer, a filosofia a tomar a representacdo (nem o sujeito nem o objeto)
como ponto de partida para o conhecimento do mundo. Isto torna mais claro o porqué da
critica schopenhaueriana a postura do homem comum que, sempre segundo ele, vé o mundo
como algo independente, anterior e causalmente responsavel pelo conhecimento objetivo do
sujeito; em uma palavra: sua critica ao realismo de senso comum. Ele fard elogios ao
realismo, mesmo ao materialismo, quando utilizados na interpretacdo do discurso cientifico;
mas isto ndo impede, claro, que ele permaneca os considerando como posi¢des insuficientes,
em filosofia. Para o autor de O mundo ndo devemos colocar, de direito, a pergunta pelo que
seria o mundo “antes” e independentemente da existéncia dos seres cognoscentes, ja que neste
“antes” estaria pressuposto o tempo, ou seja, uma condi¢do subjetiva de todo conhecimento e,

portanto, de todo perguntar; além de que estaria j& pressuposta, igualmente, a forma universal
101



de todo comhecimento: a distingdo entre sujeito cognoscente e objeto cognoscivel. De
qualquer maneira, permaneceria aberta a possibilidade, de fato, da posicdo da pergunta: o que
seria o mundo, enquanto mundo objetivo (portanto, ndo considerado como Vontade), antes da
existéncia do sujeito capaz de conhecimento? Voltaremos a isso ao final deste trabalho.

Conforme Schopenhauer, deve-se, epistemologicamente, partir da representacdo. Isto
torna ilegitima tanto a adocdo do sujeito cognoscente quanto a do objeto como inicio da
reflexd@o em teoria do conhecimento. Mas se a forma elementar de todo conhecimento € a
divis@o entre sujeito e objeto, as formas secundarias de nosso saber acerca do mundo - espago,
tempo e causalidade - jazem inteiramente no sujeito do conhecimento. Por conseguinte,
devemos partir da representacdo, mas saber que as formas desta, condi¢cdes da objetividade do
saber, devem ser procuradas no sujeito, somente o conteudo da representacdo residindo no
objeto. Claro que devemos partir, segundo Schopenhauer, da representacdo, numa
consideracio objetiva e subjetiva do mundo, isto é, numa investigacdo que tem como alvo
conhecer as condicoes fundamentais da objetividade de nosso conhecimento objetivo, em
uma palavra: as condi¢des ineludiveis da objetividade dos objetos, ou seja, do mundo
considerado como Representagdo. No entanto, se nossa investigacio estiver interessada na
compreensdo da significacdo das nossas representagcoes dos objetos, ou na representagdo em
geral, no sentido moral do mundo, entdo a andlise devera tomar uma outra dire¢do; se o que
estiver em jogo ndo for a pergunta pelo ser objetivo das coisas, mas aquela que se dirige aos
ser subjetivo das mesmas, entdo, nenhuma considera¢do subjetiva ou objetiva, mesmo o
conhecimento do ser objetivo delas sera suficiente; serd preciso um outro procedimento, mais
misterioso e ancorado numa verdade diferente daquelas expostas na tese doutoral, uma
verdade filosofica que apontara para os /imites de todo o conhecimento humano.

Assim é que Schopenhauer pode considerar o sujeito cognoscente como sustentaculo
do mundo (Tréger der Welf)*™®, condi¢do universal de tudo o que aparece, incognoscivel,
porque pressuposto em todo conhecimento objetivo, ndo submetido as formas secundarias da
representacdo. O objeto, por seu turno, € simples fenomeno, espaco-temporal e causalmente
determinado, em uma palavra: representacdo. Portanto, enquanto representacdo, o lado da
cognoscibilidade (Seite der Erkennbarkeif)’ do mundo possui duas metades essenciais,
necessarias e inseparaveis (zwei wesentliche, notwendige und untrennbare Hiilften)**®; e todo

o problema da filosofia, enquanto investigacdo da maneira pela qual chegamos a conhecer o

20.Cf, SW,1,§82 e 7, pp. 33 € 66.

27 Idem, §1, p.33, §6, p.51. A distingdo entre os dois lados do mundo em termos de cognoscibilidade e
significagdo (significabilidade) perpassa toda a obra de Schopenhauer.

2% Ibidem, §2, p.34.

102



mundo, ndo enquanto pergunta pela significagdo de tal conhecimento, recai sobre a anélise da
representacdo ¢ de suas implicagdes. Como chegamos, por meio do principio de razdo, a
conhecer o mundo? FEis a pergunta central da filosofia enquanto teoria critica do
conhecimento; ndo o que (was) o mundo ¢, mas como (wie) ele se nos apresenta/aparece.
Aqui, evidentemente, o conhecimento acerca do principio de razdo suficiente é fundamental,
pois ele ¢ a expressio comum de todas as formas do conhecimento humano de objetos
(espaco, tempo ¢ causalidade) e, portanto, tudo o que a ele esta submetido tem uma existéncia
meramente relativa, conforme mostramos anteriormente.

Note, no entanto, e isto nos parece fundamental, que a relatividade do mundo objetivo,
aqui discutida e apresentada, deve-se a sua submissao a forma geral da representagdo (sujeito
e objeto) e ndo ao outro lado do mundo, isto é, a Vontade, ao mundo considerado no sentido
da Vontade, ou da Vontade como sentido. Portanto, para que o nosso conhecimento do
mundo possa ser explicado e, além disso, tenha sentido, ou seja, para que o mundo possa ser
conhecido ¢ interpretado, ¢ preciso a complementaridade entre as investigagdes acerca dos
lados do mundo: o mundo como Representagdo € o mundo como Vontade. Como veremos
depois, segundo Schopenhauer, ndo existe Lotus sem caule (Kein Lotus ohne Stengel)*™.

Para Schopenhauer, ao desconhecimento de que a forma geral da representacdo nada
mais ¢ do que a divisdo entre sujeito e objeto e de que as formas secundarias da representacao
(espago, tempo e causalidade) sdo atribuidas pelos sujeitos aos objetos, ou seja, do fato de que
ndo existe objeto que ndo seja passivel de conhecimento por um sujeito, nem sujeito que nao
seja capaz de conhecimento objetivo, portanto ao desconhecimento de que as formas
secundarias da representacio constituem o limite comum a ambos®° (sujeito e objeto) é que
devemos atribuir a longa controvérsia acerca da realidade do mundo exterior, central nos
debates epistemolégicos entre os filésofos modernos™'. Trata-se, aqui, do préprio estatuto da
lei de causalidade. Caso ndo se tenha examinado corretamente a natureza e os limites do

principio de razdo suficiente, entdo, estar-se-a exposto aos equivocos acerca da atribuigdo e da

et Parerga, 1, Fragmentos, in: SW,1V, §13,p.114.

2% Como nos diz Schopenhauer, acerca de seu préprio ponto de partida na filosofia da natureza: “Nela ndo
partimos (ausgegangen) do objeto nem do sujeito, mas da representagdo, que ja contém e pressupde a ambos,
pois a divisdo em sujeito e objeto € sua forma primeira, mais universal e mais essencial. Esta forma, nela mesma,
foi a primeira que consideramos (...) em seguida as outras que lhe sdo subordinadas [formas secundarias da
representagdo], espago, tempo e causalidade, que convém apenas ao objeto (Objekf); entretanto, como sdo
essenciais ao objeto como tal (als solchem), que, por sua vez, é essencial ao sujeito como tal, também podem ser
encontradas a partir do sujeito, isto é, conhecidas a priori; nesse sentido ¢ que podem ser vistas como o limite
(Grenze) comum entre sujeito e objeto”. Cf., SW, 1 §7, pp. 59-60.

»! Na verdade, o conhecimento da natureza e dos limites do principio de razio serdo utilizados como critério
pelo autor de O mundo na classifica¢do de todas as filosofias anteriores a sua e, portanto, ndo apenas as obras
dos autores modernos.

103



validade da lei causal; em uma palavra: ao dogmatismo. Este, quer em sua face realista quer
de rosto idealista, sempre se caracterizou pela ma compreensdo do estatuto da causalidade,
segundo Schopenhauer.

O realismo dogmatico pretenderia, segundo ele, considerar o objeto como causa das
representacdes (efeitos) do sujeito; e o idealismo, igualmente dogmatico, por ser meramente a
imagem invertida do primeiro, teria pecado por pretender “deduzir” o objeto a partir do
sujeito. Portanto, caso se conceba desta maneira a relacdo entre sujeito e objeto, ou seja,
mediante a causalidade, dever-se-ia, entdo, concluir que somente a postura cética, em
filosofia, seria razoavel e, quigd, a unica legitima. Ora, a co-relagdo entre sujeito ¢ objeto
precede até mesmo o principio de razdo, sendo este apenas e tdo somente a forma de todo e
qualquer conhecimento de obj etos™2. Isto vai implicar que tanto o dogmatismo realista quanto
o idealista (de resto o prdprio ceticismo) repousariam sobre um falso conhecimento acerca do
principio de razdo suficiente. O objeto ndo pode ser considerado causa da representagdo do
sujeito, tampouco este deve ser concebido como causa daquele, pois, no primeiro caso, como
sO teriamos acesso a representacdo, o objeto seria, entdo, incognoscivel e, no segundo caso,
todo o nosso conhecimento seria fantasioso e, simplesmente, ilusério. O objeto ja ¢&
representacdo ele mesmo, e seu ser é seu agir-efetivo (Wirken); nada restando do mesmo para
0 conhecimento do sujeito fora, aquém ou além da representagao.

Portanto, compreendendo em toda sua extensdo o significado do principio de razdo
suficiente e seu confuso e parcial conhecimento por parte dos diferentes dogmatismos
apresentados acima, Schopenhauer estabelecera uma espécie de tipologia filosofica em fungio
do ponto de partida adotado pelo realismo e idealismo, lembrando que, apesar das criticas
schopenhauerianas dirigirem-se, prioritariamente, aos autores modernos, sua classificacdo das
filosofias pretendera abranger toda a histdria do saber filosofico.

Segundo ele, podemos classificar as posturas filosoficas como: as que partem do
objeto; as que partem do sujeito; e aquelas que, acreditando partir de uma identidade entre
ambos, pretendem-se competentes para constituir-se como filosofias do absoluto. Desta
forma, teriamos quatro possibilidades ou tipos de dogmatismo: um realista, um de feicdo

idealista e dois para a filosofia do Absoluto ou filosofia da identidade.

2 Segundo Schopenhauer: “O principio de razdo nada mais é sendo a forma universal do objeto enquanto tal
(allgemeine Form des Objekt als solchen), portanto ja pressupde (voraussetzt) o objeto, logo, ndo vale anterior e
exteriormente a ele, como se pudesse produzi-lo e engendra-lo segundo a sua legalidade”. Cf., SW, 1, §7, p.71.

104



Como existem quatro classes do principio de razdo, ou seja, quatro tipos de objetos
passiveis de conhecimento, entdo, segundo Schopenhauer, teriamos quatro tipos possiveis de
filosofia da natureza:

1. as que tém o mundo intuitivo como problema e o principio de razdo suficiente do
devir como organon; como exemplo teriamos: Tales, os jonicos, Democrito, Epicuro, G.
Bruno e os materialistas franceses;

2. as que partem das representacdes abstratas e que sdo regidas pelo principio de razdo
suficiente do conhecer: a filosofia de Spinoza e os eleatas;

3. as que seguem o principio de razdo do ser (sucessdo) e, portanto, adotam a
representacdo do tempo (nimero) como ponto de partida, sdo elas: os pitagoricos e a filosofia
chinesa do /-Ching;

4. as que sdo comandadas pela lei de motivagdo (principio de razdo suficiente do agir)
e que partem dos atos da vontade motivados pelo conhecimento, sdo: os escolasticos, os
defensores de um Deus-Vontade onipotente, sumamente benevolente, pessoal e capaz de
criacdo ex nihil de tudo o que existe™”.

Segundo Schopenhauer, a forma mais consequente deste procedimento objetivo
(objektive Verfahren) €, propriamente, o materialismo, pois este, ao prescindir totalmente do
sujeito na construgdo de sua filosofia, pressupde apenas o espaco, o tempo e, logicamente, a
matéria (Materie) como condigdes necessarias e suficientes para a correta explicagdo do
mundo. Sendo assim, o materialismo teria por tarefa demonstrar como tudo o que existe pode
ser desdobrado de um estado da matéria primitivo (einfachsten Zustand der Materie) e, por
instrumento, a lei de causalidade.

Ter-se-ia, no materialismo, que mostrar, entdo, como, por meio da lei de causalidade e
da matéria, o mundo inteiro poderia ser engendrado e explicado. Conforme Schopenhauer:
demonstrar como chegar ao quimismo partindo do mecanismo. Para ele, semelhante método &,
simplesmente, circular. A peti¢do de principio (petitio principii) materialista seria proveniente
do desconhecimento da verdadeira natureza subjetiva da causalidade e, portanto, também de
seu correlato objetivo, a matéria (Materie). Esta, portanto, segundo Schopenhauer, jamais
deveria ser pensada sozinha, independentemente do sujeito, pois que sua existéncia é uma
abstracdo; dependente, portanto, do sujeito; acrescentada por este como correlato, na
consideragdo objetiva, da representagcdo em geral, daquilo que, numa consideracdo subjetiva,

corresponde ao sujeito puro, conforme mostraremos. Assim, ir da matéria ao sujeito

P, SW, 1, §7, p.61.
105



(entendimento) equivaleria, de uma certa maneira, a tomar o sujeito, a um sé tempo, como
ponto de partida e de chegada da teoria do conhecimento; ou do correlato objetivo da
causalidade para seu correlato subjetivo, o que ndo seria muito, j& que, segundo
Schopenhauer, o principio de razdo impediria o isolamento e a independéncia absoluta de uma
destas considerag:(”)es23 4 Aqui, entretanto, a critica ao materialismo ¢ formulada de maneira
um tanto sumaria e unilateral.

Na verdade, as distingdes schopenhauerianas acerca da significacdo da nogdo de
matéria visam a diferentes objetivos e tém diversos alvos. No que se refere ao assunto em
questdo, trata-se, segundo Schopenhauer de erguer barreiras contra o realismo, o materialismo
e as filosofias da identidade e do absoluto (Schelling e Hegel). Veremos, entdo, quando
discutirmos o complexo conceito schopenhaueriano de matéria e as dificuldades em manter a
integridade e a coeréncia de sua teoria da representagdo, que, por um lado, a partir de Sobre a
Vontade na natureza (Uber den Willen in der Natur), de 1836, ocorrerd uma sutil mas
importante complexificacio na sua postura em relagdo ao materialismo (chegando a
aproximacgdes, possivelmente comprometedoras, nos Complementos a O mundo); por outro
lado, que apesar das inclinagdes as teses materialistas, o autor procurou permanecer (e isso ¢
afirmado explicitamente) fiel ao seu compromisso inicial com o idealismo transcendental,
colocando ao intérprete - ndo ao juiz - de sua filosofia a dificil tarefa de, primordialmente,
compreender o alcance de suas adesdes ao materialismo, mais que simplesmente renega-las
como circunstanciais ou irrelevantes.

Quanto as filosofias que partem do sujeito, Schopenhauer afirma que até seu tempo
nenhum filosofo teria inventado nada parecido, dai neste caso poder-se apresentar apenas um
unico exemplo: a filosofia-aparente (Scheinphilosophie) de J. G. Fichte. Aqui as criticas sdo

. . 235
acidas e procuram minar todo e qualquer valor que por ventura a obra fichteana pudesse ter™".

24 E bem verdade que a coisa esta longe de poder ser tio simples como, neste primeiro livro de O mundo, o
autor da a entender. Nos Complementos, que discutiremos quando da apresentacdo da teoria da representagdo de
Schopenhauer, a critica ao materialismo aparece muito mitigada e, mais importante, traz a possibilidade para, de
maneira honesta e bem argumentada, a constru¢do de uma interpretagdo do idealismo schopenhaueriano que
mantenha, e, portanto, nunca resolva, a tensdo entre idealismo e materialismo.

25 Apés a fundamental e ja classica obra de Rubens R. Torres Filho, O espirito e a letra, sobre o conceito de
imaginagdo em Fichte, tornou-se impossivel aceitar, sem maiores esclarecimentos, as criticas schopenhauerianas
a este. No cerne da discussdo estaria, como mostramos, o problema da coisa em si, como um dos importantes
pontos de partida do assim chamado Idealismo Alemdo. A filosofia de Fichte pode ser concebida,
primeiramente, como uma tentativa de resposta aos impasses ¢ aporias a que chegou a filosofia de Kant,
sobretudo apds os ataques por esta sofridos, principalmente aqueles dirigidos por Jacobi, Schwab, Maimon,
Schulze e Beck. Fichte procura se posicionar frente ao problema da fundamentagdo do conhecimento filosofico.
E sabido, desde Reinhold, a dificuldade de se encontrar, a partir da primeira Critica de Kant, um principio
primeiro e absoluto em que se pudesse erguer, solidamente, o edificio do saber filoséfico, mesmo que talvez isso
nunca tenha sido pretendido por Kant, na Critica da razdo pura. Embora a dissidéncia com Reinhold seja em
relacdo ao fundamento, quer dizer, & ndo aceitagdo por parte de Fichte da representacdo, enquanto principio da

106



De maneira geral, segundo Schopenhauer, o ataque a Fichte poderia ser reduzido ao
suposto desconhecimento, por parte deste, do espirito da doutrina capital (Hauptlehre),
exposta na Critica da razdo pura, o qual residiria na impossibilidade, nela mostrada, de se
tomar o principio de razdo como uma verdade eterna (veritas aeterna), portador de validade
incondicionada e pairando sobre o mundo sem nenhum contato com este. Fichte ndo teria
percebido que o referido principio € tdo somente a forma dos objetos, os quais, nesta exata
medida, jamais poderiam ser tomados como coisas em si. Portanto, que por meio do principio
de razdo nunca ultrapassaremos o mundo dos fendmenos, aquilo que ¢ relativo e dependente,
logo, ndo puramente subjetivo e, tampouco, nada de absoluto. Em uma palavra: Fichte ndo
teria aprendido, segundo o autor de O mundo, o verdadeiro ensinamento do mestre de
Konigsberg, a saber, que quando o sujeito é dado, imediatamente também o objeto ¢ dado, e
vice-versa; disso resultando que o correto comego da filosofia deve ser buscado na
representagdo, portanto ndo no sujeito, finita ou infinitamente determinado (Fichte), nem no
objeto (demais filosofias a exce¢do dos filosofos do Absoluto). Devido a semelhante
desconhecimento, Fichte teria, finalmente, construido uma filosofia do Eu como coisa em si.

Como o leitor ja deve ter percebido, ndo estamos, aqui, investigando a fundo a
pertinéncia das criticas schopenhauerianas, nem mesmo a validade daquelas dirigidas a Kant,
confessadamente seu mestre. Realmente, se fossemos investigar a legitimidade dos ataques de
Schopenhauer a Aristoteles, aos escolasticos, aos modernos, a Kant, Fichte, Schelling e
Hegel, ou mesmo a apenas um ou dois destes fildsofos, teriamos que escrever um novo
trabalho. Somente em relagdo a Kant, terilamos que repensar ndo apenas as criticas

schopenhauerianas, mas sobretudo, e mais importante, até que ponto o autor de O mundo,

consciéncia, como fundamento de toda filosofia, ¢ ndo apenas da dimensdo tedrica desta, Fichte parece aceitar o
fato de que a tarefa basica da filosofia seja o estabelecimento de um principio primeiro-ultimo de todo o pensar.
Portanto, partindo dos ataques as pretensdes de validade da filosofia teérica de Kant, empreendidos, sobretudo,
por Schulze e Maimon, Fichte percebe que a filosofia, ao contrario do que pensava o pensador de Konisberg,
segundo Fichte, ainda ndo havia alcangado o estatuto de ciéncia rigorosa. Assim, parece licito afirmar que, desde
a disputa com Schulze (1792-1793) até a Segunda introdugcdo a Doutrina da Ciéncia (1797), Fichte esta
preocupado com o problema da fundamentagdo ultima do conhecimento, o que aparece em termos do debate
acerca da distingdo entre a filosofia transcendental, a filosofia dogmatica e o ceticismo. Trata-se, ali, de
encontrar um principio primeiro, absoluto do qual se possa derivar, “cientificamente”, toda a filosofia, tanto
tedrica quanto pratica. Em outros termos, deve-se poder apresentar um principio capaz de separar a filosofia de
Kant da de Reinhold e a dele, Fichte, daquela dos dogmaticos e, além disso, mostrar a insustentabilidade das
teses céticas de Schulze e Maimon. Para Fichte, a decisdo entre uma postura idealista ou dogmatica (realista ou
cética) deve ser, em ultima instancia, prdtica. Cada postura somente poderia refutar a adversaria caso se lhe
concedesse seu proprio ponto de partida, vale dizer, seus pressupostos proprios e ineliminaveis. Seja como for,
segundo Torres Filho, em relagcdo a Fichte, “a pergunta pela origem radical da representagdo ndo pode ser
decidida no interior da razdo tedrica, sem essa pseudotransgressdo do circulo da razdo finita”. Cf., Torres Filho,
O espirito e a letra. A critica da imaginacdo pura em Fichte. Sio Paulo, Atica, 1985, p. 106. Portanto, a
acusacgdo schopenhaueriana de que Fichte teria feito coincidir a nogdo de Eu com a de coisa em si é, para dizer o
minimo, injustificada e injusta; apesar de compreensivel, pela recusa do filésofo de O mundo de uma razdo
pratica auténoma.

107



legitimamente, poderia ser considerado herdeiro do pensamento daquele de Konigsberg, uma
vez que o privilégio da moral frente a teoria ¢ a marca registrada de muitos pensadores do
Idealismo alemdo que, de resto, nada tém em comum com a posicdo de Schopenhauer.
Portanto, reconhecemos a injustica schopenhaueriana em relagdo a Fichte, apenas nos
manifestamos sobre esta em particular por, talvez, ser a mais gritante. No que se refere a
Kant, apresentamos a posicdo schopenhaueriana em relacdo a parte tedrica de sua filosofia,
restando por investigar, como faremos no préximo capitulo, os problemas presentes na
interpretagdo de Schopenhauer.

Ha, ainda, as filosofias que pretendem partir do indiferenciado (Einerleiheit), da
identidade entre sujeito e objeto e, assim, postulam a legitimidade de uma teoria do Absoluto
através da assuncdo de uma intuicdo intelectual/racional (Vernunft-Anschauung) como fio
condutor. Segundo Schopenhauer, entretanto, somente o entendimento (Verstand) é capaz de
representar o mundo intuitivamente mediante a lei causal (sua fun¢o), sendo a razdo
(Vernunft) competente tdo somente para pensar tais representagdes abstratamente, em
conceitos, ou seja, por meio de representagdes de representagdes. Estando vetado a razdo o
acesso direto ao mundo, tanto externo quanto interno, Schopenhauer mostra que, apesar de
ndo cometer o erro unilateral anteriormente criticado nos dogmatismos (realista e idealista), a
filosofia do Absoluto une, em verdade, os dois erros anteriores, o do idealismo transcendental
da doutrina do Eu (Ich-Lehre) de Fichte e o da filosofia da Natureza dos demais pensadores
da tradi¢ao™*.

Para Schopenhauer, portanto, o correto procedimento, em teoria do conhecimento, é
aquele que parte da representagdo, da correlacdo originaria entre sujeito € objeto e, mediante o
principio de razdo - através de suas distintas classes e configura¢des - demonstra, de forma
ndo dogmatica (no sentido acima referido), a maneira pela qual ndo apenas chegamos a
constituir um conhecimento objetivo do mundo e os limites deste mesmo conhecimento, como
também chegamos a saber que o significado deste conhecimento e do mundo assim conhecido
devem ser procurados em outro lugar e de uma outra forma: no mundo como Vontade e

mediante a auto-consciéncia. Mas disso trataremos depois, sobretudo quando discutirmos as

36 E importante que ndo esquegamos do esforco e, no nosso entender, da justeza da pesquisa de Jair Barboza
que, sem transformar Schopenhauer num discipulo de Schelling ou num schellinguiano, investigou a recepgdo e
assimilagdo, por parte de Schopenhauer, de certas no¢des caras a filosofia de Schelling. Em sua analise
intertextual destas filosofias, Jair nos apresenta como “Schelling e Schopenhauer se iluminam reciprocamente
num projeto comum de reagdo contra Kant ¢ a sua negatividade critica relacionada ao mundo inteligivel em
oposi¢do ao mundo sensivel”. Sendo a tarefa de Schopenhauer “mais crucial porque ele, servindo-se de um
caminho aberto por Schelling no idealismo transcendental, unifica ética e estética.” Cf. Jair Barboza, op. cit., pp.
13-14.

108



diferentes apresentacdes, por parte de Schopenhauer, da forma geral da representagdo
(sujeito cognoscente-objeto) em O mundo, € dos polos da representacdo em geral (sujeito

puro-matéria) nos Complementos a este.

109



2.2 Matéria: entre Ser subjetivo e Ser objetivo

Procuraremos agora apresentar um esboco do problema das significacdes da nocdo de
matéria na filosofia de Schopenhauer: suas raizes, dificuldades, horizonte fundamental em
que se coloca e limites. Trata-se de uma introdugéo ao problema, devido a sua relevancia, nao
apenas para a compreensdo da teoria da representacdo schopenhaueriana, tema da proxima
parte do presente trabalho, mas sobretudo porque a correta inteleccdo do papel da matéria na
obra de Schopenhauer, nos parece fundamental para a distingdo entre explicagdo e
significacdo em sua filosofia, a qual é, propriamente, aquilo que nosso estudo deve explicitar.
Como a nocdo de matéria esta intimamente implicada na articulagdo entre as consideragoes
subjetiva e objetiva do mundo, entdo ela serd um “conceito” capital na compreensdo da
passagem possivel (Ubergang)™’ entre o mundo considerado como Representagio e
simbolizado como Vontade. Nao pretendemos, entretanto, aqui, fazer uma exposicio
exaustiva de todas as nuances envolvidas na questdo, nem tampouco trata-se de apresentar
alguma proposta de solugdo para a mesma, até porque acreditamos que, caso o problema da
matéria seja tematizado de forma meramente especulativa, ele ndo admite solugdo sem
tensdes fundamentalmente comprometedoras para o pensamento unico de Schopenhauer.
Também por isso, 0 que pretendemos realizar agora € uma exposicao inicial da questdo, assim
como a apresentacdo dos argumentos que possam vir a iluminar a importancia da discussdo
para uma compreensdo da filosofia do autor de O mundo. Segue-se, entdo, aquilo que
acreditamos ser de maior relevancia para o estabelecimento dos principais contornos da
problemadtica acerca da matéria na filosofia de Schopenhauer, sempre tendo em vista, no
entanto, que o que nos interessa ¢ o papel que o(s) sentido(s) conferido(s) por Schopenhauer a
este termo desempenhard na articulagdo, em sua filosofia, entre o conhecimento objetivo do

mundo e a significagdo profunda de tal conhecimento.

7.0 Prof. Jair Barboza, em sua conhecida tradu¢io de O mundo, na nota 21, da pagina 274, do paragrafo 39, do
Terceiro Livro, referente & Metafisica do Belo, explica os motivos pelos quais prefere traduzir o termo aleméo
Ubergange por “gradacdes”, e ndo por “transicdes”, esta ultima, segundo ele, seria uma traducio “mais
comportada”. Para ele, “transi¢do” é o que, propriamente, realiza Kant, quando da passagem entre o belo ¢ o
sublime, no conhecido capitulo 23 da Critica da faculdade do juizo. Ora, como em Schopenhauer nio ha,
efetivamente, deslocamento de um ponto a outro, passagem, realmente, uma vez que o “sentimento do sublime”,
em sua “determinagdo fundamental (Idéia intuida) ¢ “uno” com o do belo”, entdo, Jair Barboza opta por traduzir
por “gradacdo” o que aqui traduzimos por “passagem”. Concordamos com Jair no que se refere a Metafisica do
Belo, mas no nosso caso trata-se de pensar uma significacdo possivel para a relacdo entre a propria Vontade e
todo o mundo da Representagdo. Neste caso, pelas razdes que apresentaremos no presente trabalho, pensamos
ser razoavel a tradugdo de Ubergang por “passagem”.

110



Como vimos, Schopenhauer relaciona os conceitos de absoluto, matéria e substincia
em algumas passagens importantes de suas obras. J& na Critica da filosofia kantiana, no
Apéndice a segunda edi¢do de O mundo, ao examinar a validade da Dialética transcendental
de Kant e a possibilidade da razdo alcangar um incondicionado, condi¢do da prova onto-

cosmo-teoldgica, ele nos diz, como referimos circunstancialmente, algo surpreendente:

Se os senhores [Schelling, Hegel?] querem, absolutamente, um absolutum,
gostaria, entdo, de colocar-lhes um nas maios, que satisfaz a todas as
exigéncias de uma tal mercadoria, bem melhor do que suas esgargadas
figuras de nuvens (Nebelgestalten): é a matéria (Materie). Ela é incriada
(unentstanden) e imperecivel (unvergdnglich), portanto efetivamente
independente e quod per se est et per se concipitur [0 que existe por si e por
si mesmo ¢ concebido]. Tudo provém (aus...hervor) do seu seio e para ela
retorna (zuriick): que mais se pode exigir de um absoluto? ***

Nem ¢ preciso lembrar que a expressdo latina citada nada mais ¢ que a propria
defini¢do de substancia (def. IIT) da Etica de Spinoza e que, utilizada no ataque as pretensdes
absolutistas da razdo idealista de conhecer direta e imediatamente o incondicionado, acarreta
a vinculagdo da polémica schopenhaueriana com Schelling e Hegel com a critica que o autor
de O mundo faz ao pensamento de Spinoza, por esse ndo ter visto que a origem do conceito de
substancia somente poderia ser a no¢ao de matéria (Materie).

Também ndo se deve desprezar, como importante na constru¢do das significagdes do
conceito de matéria pelo autor de O mundo, a leitura schopenhaueriana dos Principios
metafisicos da ciéncia da natureza de Kant, sobretudo a defini¢do que este fornece de matéria
no Enunciado 1 do primeiro capitulo (Principios metafisicos da Foronomia); bem como das
defini¢cdes dindmica e mecanica da matéria nos primeiros enunciados dos capitulos segundo e
terceiro (Principios metafisicos da Dindmica e Principios metafisicos da Mecdnica)®’. Como
a tese de Schopenhauer, apresentada no quarto capitulo dos Complementos, de que a
Foronomia dos Principios de Kant ¢ uma conseqiiéncia de sua tdbua dos Praedicabilia a
priori, ¢ uma tese um tanto problematica, pelo menos a luz dos Principios, vamos discutir a

importancia e os limites destes ultimos na formatacdo do conceito schopenhaueriano de

B8 Cf., SW, 1, p.650. Isto é reafirmado no ensaio Sobre a liberdade da vontade, em que Schopenhauer diz que o
“predicado de absoluto (absolut) pode ser atribuido, com toda a justi¢a, a matéria (Materie), uma vez que sua
existéncia (Dasein) encontra-se completamente fora do dominio da causalidade”. Cf., Sobre a liberdade da
vontade, SW, 111, p.500.

% No Enunciado 1 do primeiro cap. (Foronomia) diz Kant: “A matéria é o mével no espago”; no Enunciado 1 do
segundo cap. (Dindmica): “A matéria ¢ o movel, enquanto este preencha um espago”; e no Enunciado 1 do
terceiro cap. (Mecdnica): “A matéria € o mdvel, e este, enquanto tal, tem uma for¢a motriz”. Cf., Principios, op.,
cit.

111



matéria quando discutirmos a suposta complexificagdo da teoria da representacdo de
Schopenhauer em O mundo e nos Complementos.

Também nos Complementos ao primeiro livro de O mundo, no capitulo quarto, Do
conhecimento a priori (Von der Erkenntnis a priori), na mesma tabua dos Praedicabilia a
priori acima citada, paragrafo dezenove, ele diz que: “A matéria (Materie) é absoluta, isto &,
ndo pode vir a ser ou perecer, dai que sua quantidade ndo pode ser aumentada ou
diminuida™*.

Restaria por saber o que ele entende aqui, propriamente, por matéria. Também no

Capitulo 6, §74 Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza (Zur Philosophie und Wissenschaft

der Natur), do segundo volume dos Parerga, Schopenhauer afirma que:

Compreende-se, agora, sob a expressdo muitas vezes utilizada de absolutum,
aquilo que nunca surge (entstanden) e jamais perece (vergehn), aquilo em
que, ao contrario, tudo o que existe consiste (besteht) e se torna (geworden
ist); portanto, ndo se deve procurd-lo em espacos imaginarios, mas ¢

totalmente claro que aquilo que corresponde plenamente aquelas exigéncias
241

¢ a matéria (Materie)™ .

Mais uma vez, Schopenhauer parece conceber um espago em seu pensamento unico
para a idéia de absoluto ou de substancia e, concedendo a noc¢do de matéria este “privilégio”,
parece indicar, por meio desse “esquecimento” por parte de Spinoza, que a critica ao absoluto
dos schellinguianos e hegelianos deveria partir de um didlogo rigoroso com a metafisica de
Spinoza. Retorna, entdo, a pergunta: mas o que Schopenhauer compreende mesmo por
matéria e substancia? Ainda: em que consiste o sentido e qual o alcance da vinculac¢do entre
os conceitos de matéria, substancia e absoluto? Aqui entramos em um terreno acidentado e de
dificil penetragao.

A compreensdo precisa do conceito de matéria parece ser condicdo de inteligibilidade,
ndo apenas da critica schopenhaueriana ao absoluto dos idealistas alemaes mas, igualmente,
ela estaria na base de uma relevante complexificagdo na teoria da representacdo de
Schopenhauer®, o que, apesar dos problemas dai advindos para a coeréncia do pensamento

unico, talvez torne manifesta a verdadeira intencéo e intuicdo que estariam por tras da obra, a

#0cf, SW, 11, p.69.

2 Cf, Parerga, 11, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, cap. 6, § 74, 99. 128-9, in: SW, V.

2 Sabemos que a dificuldade acerca da significagdo do termo matéria, na obra de Schopenhauer, foi apontada ja
pelo seu mais fiel discipulo e intérprete (Frauenstiddt), bem como por alguns outros pensadores dedicados ao
arduo trabalho de decifragdo de seu pensamento. Assim, ja em 1876 Frauenstidt, nas Neue Briefe iiber die
Schopenhauersche Philosophie, discute a relagdo entre os diferentes significados e fungdes entre matéria como
Materie e matéria como Stoff.: Otto Weid em Die Materie bei Schopenhauer, 1904 e Emil Schill em Das
Problem der Materie bei Schopenhauer em 1940, também nos chamam a atencdo para o problema. Aqui no
Brasil temos, como ja citamos, o trabalho de E. Brandao. Cf. E. Brandao, op.cit.

112



saber: a distin¢do entre as condi¢gdes da objetividade do conhecimento humano, por um lado,
e, por outro € mais importante, a garantia da manuten¢do de um sentido moral para o mundo;
estando a nog¢do de matéria intimamente ligada a estes dominios.

Tudo indica que a relevancia entre os dois sentidos para o termo matéria (Materie e
Stoff), de resto ambos presentes na primeira Critica kantiana, comecaria efetivamente a
aparecer com a publicacdo de Sobre a Vontade na natureza, em 1836, e seria sedimentada
com a segunda edicdo de O mundo, em 1844, em especial nos Complementos. Pode-se,
igualmente, acompanhar a complexificacdo da no¢do de matéria em alguns fragmentos nao
publicados referentes a essa época’. Entretanto, é preciso desde ja compreender que as
analises schopenhauerianas acerca das significacdes do termo matéria nao sdo, rigorosamente
falando, incompativeis ou incomensuraveis, mas suas articulagcdes conceituais dificilmente
ndo deixariam um “resto” - o que, em se tratando de Schopenhauer e de seu pensamento
Uinico, poderia constituir um consideravel problema®**.

Brandao, com sua tese doutoral sobre o significado da no¢do de matéria na obra de
Schopenhauer, objetiva analisar, cronologicamente, segundo ele, as modificagdes sofridas
pelo conceito de matéria ao longo da constitui¢do do pensamento do autor de O mundo.
Operando o que ele designa por exercicio de decantagdo, trata-se ali de empreender um
estudo das supostas influéncias e intengdes de Schopenhauer, visando a constru¢do de uma
estratégia de compreensdo daquilo que, strictu sensu, conforme Brandao, ¢ algo contraditorio,
a saber: a teoria da representagdo de Schopenhauer. Tomando o texto Sobre a Vontade na
natureza®” como um importante momento para se compreender a necessidade de revisdo no
conceito de representacdo na filosofia de Schopenhauer, a inteng¢do do autor dirige-se, entdo,
para a apresentacdo de uma lectio purissima - termo inspirado na interpretacdo kantiana de

Lebrun - do significado, papel e limite da no¢do de matéria na obra do autor de O mundo. Sua

3 Cf. Devido a enorme dificuldade que encontramos na obtengdo dos Handschriftliche Nachlaf (no caso, os
Berliner Manuskripte, 1818-1830, HN, 111, frag.263), utilizamos neste trabalho a tradugdo para o inglés. No
fragmento em questdo (263), trata-se do didlogo imaginario entre matéria (Matter) e sujeito cognoscente (Subject
of Knowing), de resto reproduzido no cap. 1 dos Complementos, intitulado: Sobre o ponto de vista fundamental
idealista (Zur idealistischen Grundansicht). Retornaremos a este didlogo, Cf., Schopenhauer, Manuscript
remains. Edited by Arthur Hiibscher, Translated by E. F. J. Payne, in Four Volumes. Vol. IIl. Berlin
Manuscripts (1818-1830). New York, Berg, 1989, pp.687-688. Cf.tb., SW, 11, cap.1, pp.29-30.

24 Cf.,, E. Branddo, A concep¢do de matéria em Schopenhauer e o Absoluto, in: Jodo Carlos Salles (Org.).
Schopenhauer & o idealismo alemdo, Salvador, Quarteto Editora, 2004.

%5 Brandio utiliza o conjunto das obras schopenhauerianas tendo o cuidado e a atengio na leitura das diferentes
edi¢des das mesmas e, mediante um estudo das divergéncias e oscilagdes de nog¢des fundamentais para a
filosofia de Schopenhauer, constréi uma interessante argumentacéo para defender, a partir do problema em torno
da nog¢fo de matéria, a existéncia de uma tens@o no pensamento do autor de O mundo, entre uma ontologia pré-
critica e uma epistemologia critica de rosto kantiano, o que levaria a caracterizacdo do estatuto da filosofia de
Schopenhauer como um ideal-materialismo. Cf., E. Branddo, 4 concep¢do de matéria na obra de Schopenhauer,
op. cit., p.299.

113



tese nasce, segundo ele, a sombra de uma suspeita e caminha, lenta e progressivamente, para
uma certeza. A suspeita de que a nocdo de matéria tem um significado mais amplo na
filosofia schopenhaueriana do que aquele que lhe ¢ comumente atribuido; e a certeza de que
tal no¢do adquire, pouco a pouco, um estatuto central no seu pensamento e desempenha uma
funcdo determinante em sua metafisica da Natureza. O que o autor pretende mostrar,
finalmente, ¢ que apesar das inegaveis oscilagdes (talvez mesmo contradi¢des) na filosofia de
Schopenhauer, de seus recuos, mudancgas e escolhas, estamos diante de um pensamento em
que tais deslocamentos fazem sentido, pelo menos na maioria das vezes. Que vezes s3o essas
e como tais contradi¢cdes e ambigiiidades podem chegar a constituir um sentido ¢ a tarefa que
Brandao propos-se realizar.

Para o nosso objetivo, como afirmamos acima, a analise cronoldgica das edi¢des das
obras de Schopenhauer pode ser dispensada em nome da comparacdo das edi¢des
consolidadas das mesmas, ja que o que visamos ¢ tdo somente mostrar como se poderia ler a
diferenciagdo entre os pontos de vista acerca do mundo como uma distingdo entre conhecer €
interpretar ou entre conhecimento e significagdo e, assim procedendo, talvez fosse possivel
atenuar a acusag@o de ontdlogo pré-critico perpetrada contra o autor de O mundo. Em todo
caso, estaremos aqui sempre atentos e abertos ao didlogo com a interpretagdo de outros
autores que interpretam a filosofia schopenhaueriana mais ou menos no mesmo horizonte,
como Riconda, Methling246, etc.

Nossa primeira diferenca, em relacdo a posicdo escolhida por Branddo, ¢
metodoldgica: ndo adotamos um ponto de vista genético, mas conceitual, na compreensdo da
questdo. Isto ndo quer dizer, por outro lado, que Branddo ndo lance mao de andlises
conceituais em sua tese, ele o faz com frequéncia, e de forma rigorosa; quer apenas enfatizar
que o proprio objeto de estudo que Brandido toma para si, o impulsiona para a génese € 0
desenvolvimento dos conceitos utilizados por Schopenhauer. A segunda diferenca, que ficara
mais clara na segunda parte deste trabalho, diz respeito a énfase que conferimos a distingao
entre ser objetivo e subjetivo e consideracdes subjetivas e objetivas, o que nos levara a
postular uma diferenciagdo entre epistemologia, transcendentalmente mediada (pergunta pelo
ser objetivo a partir das considera¢des subjetiva e objetiva), ¢ metafisica propriamente dita,
metafisica da Vontade (pergunta pelo ser subjetivo das coisas). Isto por um lado; por outro, a

distingdo que operamos entre forma geral das representacdes particulares e condicio

6 Cf., A. Methling, Das Realitiitsproblem im Denken Schopenhauer: eine Untersuchung zur Struktur seines
Systems, Aachen, Verlag Schaker, 1993; G. Riconda, Schopenhauer interprete dell ocidente, Milano, U. Mursia
& C., 1999.

114



fundamental da representacdo em geral, se ndo resolve, talvez pelo menos mitigue a tensao
entre ontologia pré-critica e epistemologia critica analisada por Branddo. Em todo caso, isto
permitir-nos-a propor que se tome a Vontade, a partir do pensamento de Schopenhauer, como
uma hermenéutica da representagdo, € a metafisica como hermenéutica da experiéncia.
Claro, retornaremos a esse ponto.

Passamos entdo a discussdo sobre em que sentido a nocdo de matéria € responsavel
pela transformagdo acima referida e quais problemas tal significagdo deveria ajudar a
equacionar.

O termo matéria (Stoff, Materie) ndo tem, real e textualmente, um sentido univoco ao
longo da obra de Schopenhauer. Pelo contrario, tal no¢do se compreende a partir de dois
diferentes registros e, além disso, assume um papel fundamental no aprofundamento e
complexificacdo que o filosofo inflige a sua teoria da representagao.

Em Schopenhauer, matéria se diz Materie ¢ Stoff*’. A primeira (Materie) é uma

abstracdo, um conceito, a condicdo formal de toda experiéncia e esta fundada no intelecto:

(...) a matéria (Materie) como tal (als solche) ndo € meramente um objeto de
intui¢do (Gegenstand der Anschauung), mas somente do pensamento (des
Denkens) e ¢, portanto, propriamente uma abstragio (eine Abstraktion)™*.

(...) a matéria (Materie) ¢, propriamente falando, ndo o objeto (Gegenstand)
mas a condi¢do da experiéncia (Bedingung der Erfahrung), assim como € o
puro entendimento ele mesmo....da simples matéria (bloffen Materie),
portanto, ha somente um conceito (Begriff), nenhuma intuigdo

(Anschauung)™® .

E indeterminada e, enquanto substancia nica e eterna, ndo nasce nem perece, ou seja,

¢ absoluta e, assim, estd fora do tempo e do espago.

1. Ha somente uma matéria (Materie), e todas as diferentes matérias (Stoffe)
sdo diferentes estados (Zustdnde) da matéria (Materie): que como tal ¢
chamada de Substancia (Substanz).

247 1sto, conforme vimos acima, ndo representa nenhuma novidade. No entanto, permanece ainda uma dificil
questdo: a suposta divida da filosofia do autor de O mundo, sobre a nog¢do de matéria, em relagdo a tradigdo e,
fundamentalmente, no que se refere a obra dos autores realistas e escolasticos tardios, principalmente a filosofia
de Francisco Suarez. Quanto a isso temos a obra pouco citada de Heinrich Aby, Schopenhauer und die
Scholastik, de 1930; temos também os trabalhos de L. Honnefelder, Scientia transcendens: die formale
Bestimmung der Seindheit und Realitdit in der Metaphysik des Mittealters und der Neuzeit, Hamburgo, Meiner,
1990; e La métaphysique comme science transcendantale entre Moyen Age et les Temps modernes, Paris, PUF,
2002; Cf.tb., E. Branddo, op. cit., na qual o autor, percorrendo cronologicamente a filosofia do autor de O
mundo, procura mostrar, entre outras coisas, a divida do alemdo com Aristoteles, Plotino, Tomas, Bruno e
Suarez.
8 Cf, SW, 11, cap., 24, Da matéria, p. 394.
** Idem, p. 395.

115



7. A matéria (Materie) ndo tem origem ou extingdo, mas todo surgimento

(Entstehen) e perecimento (Vergehn) sio, se dio na matéria (Materie)™".

Além disso, ¢ conhecida por nds a priori, indiferente a repouso e movimento,
impenetravel, ¢ o polo objetivo do mundo como representagdo, do mundo tomado
objetivamente; sendo o outro polo, o sujeito cognoscente, destituido, no entanto, das formas
de seu conhecimento. Vé-se, como ja haviamos indicado acima, que o sujeifo de que se fala
na relagdo com a matéria, ndo parece ser o mesmo daquele que conhecemos na relagdo com o
objeto, pois neste ultimo “sujeito”, residem as formas de todo conhecimento particular de
objetos, enquanto um tal, por assim dizer, puro sujeito cognoscente destituido, totalmente
(schlechthin ohne), de todas as formas de seu conhecer (die Formen seines Erkennens)™',
jamais poderia ser identificado com o sujeito cognoscente (erkennende Subjekt), em sentido
estrito. Dai que, quando se trata da relagdo sujeito-matéria, é sempre importante ter em mente
que estamos fazendo referéncia a um sujeifo que ndo se reduz ao sujeito cognoscente.

Na verdade, rigorosamente, este sujeito puro (reinen Subjekts), sujeito cognoscente
simplesmente enquanto tal (erkennende Subjekt blof als solches)™ nada conhece, pois ndo
possui formas para isso. Portanto, se o sujeito cognoscente representa objetos particulares
através de suas formas, o puro sujeito nada conhece, compondo apenas, juntamente com a
matéria, as condigoes fundamentais de toda representagdo intuitiva (Grundbedingungen aller
empirischen Anschauung)™>; ndo de toda representacdo particular, mas da representacdo em
geral; eles (sujeito-matéria) € que, no limite, tornardo possivel a afirmag@o de abertura de O
mundo: “O mundo ¢ minha representacdo”, uma vez que o simples sujeito cognoscente nunca
tem 0 mundo como objeto; 0 mundo ndo é nem pode vir a ser sua representacdo, ja que o
mundo nunca lhe poderd ser dado nem aqui, nem agora, mas tdo somente objetos,
representacdes particulares.

Mas, como diziamos, a matéria (Materie) é, em si mesma, segundo Schopenhauer,

sem forma e sem qualidade.

13. A matéria (Materie) é indiferente a repouso e movimento; 10. Nos
conhecemos a priori as leis (Gesetze) da substancia e dos acidentes; 11. A
matéria (Materie) é meramente pensada a priori. 12. Os acidentes
(Akzidenzien) mudam, a Substancia (Substanz) permanece (beharrt). 22. (...)
a matéria (Materie) ¢ tdo permanente quanto impenetravel

0. Cf., SW, 11, cap., 4, Do conhecimento a priori, p. 66-70.

Bles, sw, 1, cap.l, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, p.26.
B2, SW, 11, Idem, p.27.

3 Cf., SW, 11, Ibidem, pp.25-28.

116



(undurchdringlich). 25. A matéria em si (Materie an sich) é sem forma e

sem qualidade™*.

Schopenhauer nos diz que ela, a matéria (Materie), € a condi¢do (ndo a forma) do
mundo da experiéncia, uma vez que ela é o ponto de conexdo da parte empirica com a parte
pura e a priori do nosso conhecimento®’. Ela é a causalidade objetificada, causalidade in
abstrato, o correlato objetivo da causalidade, sendo o corpo, na consciéncia-de-si, o correlato

subjetivo, aquilo que a lei de causalidade ndo alcanga™*

. E “aquilo” pelo que a Vontade, que
constitui a esséncia intima das coisas, torna-se perceptivel, visivel, sendo assim a visibilidade
da Vontade, o ponto de contato, o vinculo entre 0 mundo como Vontade ¢ o0 mundo como
representacdo. Em uma palavra, todo objeto que, como coisa-em-si ¢ Vontade, como
fenomeno ¢ matéria (Materie). Veremos, posteriormente, o qudo importantes serdo estes
aprofundamentos e complexificagdes na significacdo do conceito de matéria, para a teoria da
representacdo de Schopenhauer, e o quanto surpreende o leitor atento do §4 de O mundo,

descobrir nos Complementos a este que:

A matéria (Materie) é, por conseguinte, Vontade ela mesma, mas ja nio
mais em-si, porém enquanto ela é intuida (angeschaut), isto €, assume a
forma da representagdo objetiva; portanto, aquilo que objetivamente ¢
matéria (Materie), subjetivamente ¢ Vontade™’.

[gualmente impactante ¢ ler, logo em seguida: “Desde que a Vontade se objetiva, ou
seja, passa (tibergeht) para a representacdo, a matéria (Materie) ¢ o substrato universal

»38  Por outro lado, matéria (Stoff) se diz dos

(allgemeine Substrat) desta objetivacio
diferentes estados da matéria (Materie), dos diversos acidentes da substancia (Materie), dos
distintos estados da causalidade. Neste sentido, matéria € aquilo que se determina e existe no
tempo e no espaco, aquilo que muda, que nio perdura, que nasce e perece; ¢ nada mais nada
menos que a propria lei de causalidade, objetivamente considerada; ¢, em uma palavra,
causalidade in concreto, aquilo que possui forma e qualidade®”.

Talvez, nesse sentido, a compreensdo da belicosa posicdo de Schopenhauer em relagdo

a nocdo de absoluto nas filosofias de Schelling e Hegel ndo deva desconsiderar a sua

234 Cf., SW, 11, cap., 4, Do conhecimento a priori, p. 67-69.

5. Cf., SW, 11, cap. 24, Da matéria, p. 396.

36 Cf, SW, N1, §§ 20, 21; SW, 1, 8§ 7, 17, 25-27; SW, 11, caps. 1, 4, 24.

27 “Die Materie ist demzufolge der Wille selbst, aber nicht mehr an sich, sondern sofern er angeschaut wird,
d.h., die Form der objektiven Vorstellung annimmt: also was objektiv Materie ist, ist subjektiv Wille”. SW, 11,
cap.24, Da matéria, p. 398.

28 Idem, p.399.

29 Qobre isto, cf. as mesmas passagens supracitadas, SW, 111, § 20, 21; SW, 1, § 7, 17, 25-27; SW, 11, caps. 1, 4
(Tabua dos praedicabilia a priori) , 24.

117



concepcgdo de matéria (Materie e Stoff), tampouco o fato de que esta se situa na génese do
conceito de substincia € no cerne da problematica acerca do absoluto, ou seja, da
possibilidade da existéncia de um lugar para este no corpo da imanéncia de seu pensamento
unico. Tal posicdo, no entanto, parece adquirir maior clareza quando compreendida a luz de
sua recepcdo da filosofia de Spinoza e de sua interpretagdo do horizonte em que se situa a
filosofia moderna e suas analises sobre a relagcdo entre o ideal ¢ o real.

Acreditamos, entretanto, que a relacdo da filosofia schopenhaueriana com aquelas
compromissadas com outra matriz de pensamento (realismo, ontologias pré-kantianas) deve
ser discutida levando-se em conta ndo apenas a sua necessaria articulacdo com o idealismo
transcendental de Kant (pelo menos segundo o préprio Schopenhauer), como também com
aquilo que o autor afirma nos Prefdcios de sua obra magna, reafirmado no Apéndice a essa, a
saber: a necessidade de se tentar uma filosofia articulada no ponto certo, dirlfamos nos, entre
filosofia e sabedoria, ou seja, entre a epistemologia kantiana e as verdades fundamentais
presentes na visdo de mundo védico-platonica, por mais incrivel e estranho que isso possa
parecer. Caso se esquega esta ultima exigéncia, entdo toda a suposta dimensdo aporética da
filosofia do autor de O mundo ganha contornos mais nitidos. Por outro lado, ao se levar em
consideracdo a necessidade da articulacdo com a sabedoria dos antigos, se ndo soluciona,
totalmente, tais problemas, aproxima mais o leitor, se ndo da letra, pelo menos do espirito da
filosofia de Schopenhauer.

Parece tratar-se aqui também, como foi o caso entre Schopenhauer e Kant, de uma
tensdo entre letra e espirito; sendo que, para o primeiro, se levarmos a sério a sua posi¢cdo em
relagdo a letra da filosofia kantiana, pareceria ser mais importante a comunhdo no espirito,
mesmo que talvez o inverso € que seja o caso, ou seja, talvez Schopenhauer esteja mesmo
mais proximo da letra de Kant, apesar da distancia, do que do espirito de sua filosofia. Seja
como for, Schopenhauer acreditava-se, espiritualmente, kantiano e, se em varias ocasioes,
inclusive em passagens importantes de sua obra, faz referéncia a autores muito distantes de
seu pensamento, pensamos que ele o faz mais no intuito de confirmar suas teses, como se as
mesmas expressassem uma verdade que, mesmo aqueles pertencentes aos antipodas de seu
pensamento, ja teriam - pelo menos os melhores ou mais honestos entre eles, segundo
Schopenhauer - vislumbrado, apesar deles a terem apresentado e fundamentado
incorretamente, pois desconheciam o criticismo kantiano. Quando cita Aristoteles ou Suarez,
nunca parece sugerir que aprendeu com eles, ou seja, que utilizou suas obras na construcéo da
sua, como se para compreendé-lo precisassemos revisitar a tradi¢do. Acreditamos que quando

ele os cita, seu objetivo € mostrar ao leitor que, mesmo nos antigos, por mais que suas obras
118



difiram da sua, podemos encontrar nelas uma confirmacdo da sua, ndo na sua uma
confirmacdo delas. O que o interessa ¢ que a verdade da sabedoria seria de conhecimento
milenar e publico, independente e anterior as divisdes entre realistas e idealistas. Portanto,
pensamos que ndo se trata, realmente, de uma relacdo entre tais filosofias, mas tdo somente de
uma tentativa schopenhaueriana de confirmacio de suas teses e intui¢des fundamentais.

Tao relevante quanto a compreensdo da polémica schopenhaueriana contra “os neo-
spinozistas” da filosofia, parecem ser as implicagdes que sua concep¢do da no¢do de matéria
acarreta em sua teoria da representacdo e a possibilidade de uma melhor justificagdo da
distingdo e “passagem” entre Representagdo e Vontade em sua filosofia. Com efeito, em O
mundo, ¢ especialmente no §12 dos Fragmentos para a historia da filosofia, no primeiro
volume dos Parerga, Schopenhauer diz que o erro de todos os sistemas filosoficos anteriores
residiu no fato de deixarem resto (Res?), isto é, deixarem algo a ser explicado. Isto, segundo
ele, deve ser creditado a unilateralidade dos proprios pontos de partida dessas teorias, pois
talvez esteja inscrita na propria natureza da filosofia a impossibilidade de tudo explicar,
devendo, portanto, ser suplementada por uma Weltanschaaung que aponte para uma
compreensdo da significagdo oculta mas manifesta em toda explicagdo, em toda representagdo
do mundo. Para ele, como vimos acima, comecar uma filosofia quer pelo sujeito (idealismo
ndo transcendental), quer pelo objeto (realismo materialista)®®® leva sempre 4 mesma
insuficiéncia, qual seja, ter que derivar e explicar o polo oposto a partir daquilo que ele ndo &,
e ao qual ndo se deixa reduzir. Dai o inexplicavel (o resto) do idealismo: o mundo objetivo, o

261 .
1’ Por 1SS0,

real; e o inexplicavel resto do realismo materialista: o mundo subjetivo, o idea
uma filosofia que acredita ndo poder ou ndo dever deixar resto teria de partir daquilo que nem
estd no sujeito, nem no objeto, ou seja, teria de partir da representagdo. Esta, ainda segundo
Schopenhauer, ja contém e pressupoe a ambos, pois sua forma mais geral, primeira, universal
e essencial é a divisdo entre sujeito cognoscente ¢ objeto. Forma geral esta a que nem o
principio de razdo alcancga, visto que este, em suas diferentes raizes, condiciona apenas as
formas de nosso conhecimento dos objetos.

Acreditamos que também aqui a discussdo acerca do conceito de matéria parece

adquirir fundamental relevancia, pois podemos verificar a importante discrepancia na nogao

mesma de representagdo quando comparamos a formulagdo desta no segundo paragrafo de O

9 Sobre a classificagdo dos sistemas filosoficos, cf. SW, 1, § 7; SW, 11, caps. 1, 12.

! Nzo confundir mundo objetivo e subjetivo com ser objetivo e subjetivo. O primeiro significa apenas a
duplicidade dos pontos de vista, duas consideragdes sobre o mundo; ambas, portanto, dizendo respeito apenas a
representacdo, ou seja, ao ser objetivo das coisas. O segundo, por sua vez, implica uma distingdo mais
importante, a propria disting@o entre Representacio (ser objetivo) e Vontade (ser subjetivo).

119



mundo com aquela fornecida por Schopenhauer no capitulo primeiro dos Complementos,
intitulado Sobre o ponto de vista fundamental idealista (Zur idealistischen Grundansicht).

Em O mundo, §2, ele diz que:

(...) o mundo como representagdo, Unico aspecto (Hinsichf) no qual agora o
consideramos, possui duas metades essenciais, necessarias e inseparaveis
(zwei wesentliche, notwendige und untrennbare Hdlften). Uma é o objeto
(Objekt), cuja forma é espaco e tempo e, mediante estes, pluralidade. A
outra, entretanto, o sujeito (Subjekt), ndo se encontra nem no espago nem no
tempo, pois esta inteiro e indiviso em cada ser que representa®®>. Grifo nosso.

Comparem-se estas metades da representacdo com os polos apresentados no primeiro
capitulo (Zur idealistischen Grundansicht) dos Complementos ao primeiro livro (§§1-7) de O

mundo:

O mundo como representagdo, o mundo objetivo tem, portanto, dois polos
opostos (Kugel-Pole), a saber: o sujeito cognoscente (erkennende Subjekt),
pura e simplesmente sem (schlechthin ohne) as formas de seu conhecer (
Formen seines Erkennes), ¢ a matéria bruta (rohe Materie), sem forma nem
qualidade. Nenhum destes pode ser conhecido (unerkenmnbar); o sujeito,
porque é quem conhece; a matéria (Materie) porque, sem forma nem
qualidade, ndo é passivel de ser intuida (angeschaut). No entanto, ambos
[Sujeito-Materie] sdo as condi¢des fundamentais de toda intui¢cdo empirica
(Grundbedingungen aller empirischen Anschauung). Assim, frente & matéria
(Materie) bruta, informe e plenamente morta [destituida de vontade
(willenslosen)], que nunca ¢ dada na experiéncia, embora pressuposta
(vorausgesetzt) em toda experiéncia, encontra-se, em sua frente, como seu
puro reflexo (reines Widerspiel gegeniiber), o sujeito cognoscente
(erkennende Subjekt), simplesmente enquanto tal (blofs als solches), que
constitui o  pressuposto de toda experiéncia (Voraussetzung aller
Erfahrung)*®. Grifo nosso.

Ainda em referéncia aos polos subjetivo e objetivo do mundo, parece sintomatico que,
no mesmo capitulo primeiro dos Complementos, Schopenhauer afirme que, do ponto de
partida (Ausgangspunkt) subjetivo, pode-se dizer que “o mundo ¢ minha representacdo”™®; e
que, do ponto de partida objetivo, estaria igualmente justificado quem afirmasse que “o
mundo ¢ matéria (Materie), ou melhor, somente a matéria (Materie) existe pura e
simplesmente [dado somente ela ndo esta submetida ao vir a ser e perecer| ou tudo o que

L . . 95 265
existe ¢ matéria (Materie)”.

2. Cf, SW, 1, §2, p. 34.

263 Cf., SW, 11, cap.1, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, pp. 26, 27

4 Cf, SW, 11, cap. 1, p. 25.

265 «Allerdings namlich steht dem subjektiven Ausgangspunkt “die Welt ist meine Vorstellung” vorliufig mit
gleicher Berechtigung gegeniiber der objektive “die Welt ist Materie” oder “die Materie allein ist schlechthin”
(da sie allein dem Werden und Vergehn nicht unterworfen ist) oder “alles Existierende ist Materie’” Idem. p. 25

120



O que estd em jogo, na suposta oscilagdo acima referida, ¢ a propria unicidade do
conceito de sujeito na filosofia de Schopenhauer. Por um lado, e todo o primeiro livro de O
mundo corrobora tal afirmacdo, o sujeito ¢ sempre sujeito cognoscente e, através de suas
formas, conhece objetos. O objeto, por sua vez, ¢ sindbnimo de representacdo e fenomeno. Por
outro lado, a partir da duplicidade da nogdo de matéria, ficamos sabendo de um sentido mais
fundamental, subjacente a relacdo entre sujeito e objeto, que € a relagdo entre sujeito e
matéria. Esta tultima, claro, ndo ¢ um objeto, j4 que ndo pode ser intuida; portanto,
rigorosamente, ndo pode ser uma representacdo empirica do sujeito cognoscente. Assim, nem
o sujeito de que fala Schopenhauer, nos Complementos, deve ser entendido no sentido do
primeiro livro de O mundo, nem a matéria pode ser compreendida como objeto. O primeiro
(sujeito puro ou simplesmente enquanto tal), porque sem suas formas, ndo pode conhecer
nenhum objeto, nem a matéria enquanto objeto. A segunda (Materie), porque sem forma e
sem qualidade, ndo se deixa capturar em nenhuma intui¢do. Portanto, se em O mundo
sabemos que as metades essenciais de toda representacdo sdo sujeito € objeto, nos
Complementos, sabemos que as condigdes fundamentais de toda intui¢do empirica, portanto
de toda representagdo particular de objetos, sdo sujeito e matéria (ou sujeito puro € mateéria).
Passamos, finalmente, do nivel das formas fundamentais de toda representacdo particular,
para o nivel, mais profundo, das condi¢cdes fundamentais da representagcdo em geral.

Portanto, a rigor, ndo acreditamos que haja, propriamente, um deslocamento ou
oscilagdo nos conceitos de sujeito e objeto, ja que nem o sujeito puro é sujeito cognoscente,
nem a matéria ¢ objeto. Claro, hd uma complexificacdo, aprofundamento, constru¢do de
novos conceitos - ou distingdo de niveis de analise - e, como Schopenhauer deixa muita
margem para interpretagdes diferentes (basta analisar o didlogo entre sujeito e matéria’®),
entendemos ser bastante razoavel que se pense tratar de um mesmo conceito com duas
significagdes em um mesmo nivel; porém ndo ¢, conforme nossa interpretacdo, o que
acontece. Trata-se, segundo pensamos, de uma tentativa schopenhaueriana de fundamentacao
da sua teoria da representacdo, tal qual apresentada em O mundo.

Realmente, a teoria em questdo, da forma como foi apresentada em O mundo, ndo era
suficiente para garantir a verdade mais fundamental do idealismo transcendental (o mundo
como representacdo do sujeito), pois a mesma nada afirmava da representacdo em geral, de
suas condi¢oes fundamentais. Schopenhauer parece estar, em sua obra magna, desde 1818,

sempre preocupado com a explicitacdo e a justificacdo das condigdes ineliminaveis de todo

26 Cf. Manuscript, 111, frag.263, pp.687-688; SW, 11, cap.1, pp. 29-30.
121



conhecimento humano de objetos, ndo com as condi¢des de possibilidade do mundo da
representacdo mesma, ou seja, do mundo como representa¢do, mas sim com as condi¢des da
representacdo dos objetos no mundo. Em sintese: na se¢do epistemoldgica de O mundo,
Schopenhauer estava interessado em descobrir as condicdes da objetividade das
representacoes particulares, da objetividade, por assim dizer, dos objetos; nos
Complementos, ele estd preocupado em estabelecer as condi¢des fundamentais de todo o
mundo da representacdo, da representacdo em geral, segundo ele, seus andaimes

267 g
. Em todo caso, voltaremos a esse tema quando discutirmos as

fundamentais (Grundgeriist)
nogoes de metafisica na obra de Schopenhauer.

Constata-se, assim, a discrepancia entre tais investigacdes (a de O mundo e a dos
Complementos) e a mudanca de nivel e de perspectiva que a nogdo de matéria (Materie)
parece provocar na teoria da representagdo schopenhaueriana, pois, no segundo paragrafo da
sua obra capital, temos o sujeito cognoscente € 0 objeto como as formas gerais da
representagdo, sendo espago e tempo as formas as quais estd submetido o objeto. Trata-se,
pois, das metades essenciais da representacdo intuitiva, daquilo que estd submetido ao
principio de razdo suficiente e, portanto, a causalidade. Nos Complementos, por sua vez,

2
68 Agora, Schopenhauer, numa

aparecem sujeito € matéria (Materie) como polos do mundo
mudanca fundamental de perspectiva, refere-se ndo a representagcdo intuitiva, mas a
representa¢do em geral, j4 que sujeito e matéria (Materie) sdo aqui apresentados como
estando fora do tempo e do espago, ou seja, além (ou aquém) da vigéncia do principio de
razdo. Como conciliar tais divergéncias, mantendo a simetria exigida pelo pensamento unico,
parece ser o nucleo do problema.

Tao importante quanto o que foi acima apresentado ¢ encontrar, no mesmo capitulo
primeiro dos Complementos ao livro introdutoério de O mundo, aquela unilateralidade, isto é, o

suposto erro comum a Spinoza e aos realistas materialistas, bastante atenuada, sendo mesmo

diluida, o que, por si s0, ja nos faz pensar. Schopenhauer afirma que:

O erro fundamental (Grundfehler) de todos os sistemas € o desconhecimento
desta verdade: que o intelecto (Intellekt) e a matéria (Materie) sdo correlatos
(Korrelata), quer dizer, que cada um deles existe em relagdo ao outro, que
nascem (stehn) e morrem (fallen) juntos, que um € apenas o reflexo do outro
e ambos sdo uma mesma coisa (sie eigentlich eines und dasselbe)
considerada a partir de dois lados opostos (zwei...Seiten betrachtet), e esta

HTCE, SW, 1, cap.l, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, p.27.

*Entretanto, como veremos posteriormente, o problema da matéria ndo implicara apenas a necessidade de uma
fundamentag@o na teoria da representa¢des particulares, intuitivas, de Schopenhauer, mas de sua teoria da
representacéio como tal, representagdo em geral.

122



coisa - digo antecipadamente - € o fendmeno da Vontade ou da coisa-em-si.
Ambos sdo, portanto, secundarios (sekunddr), dai que a origem (Ursprung)
do mundo no se pode procurar em nenhum deles. Todos os sistemas, porém

(com excegdo do de Spinoza), devido a este desconhecimento, colocaram a

origem de todas as coisas em um deles®.

Talvez isto se coadune bem com o fato de Schopenhauer, numa passagem, para nos

importante, dos Parerga, no Esbo¢o de uma historia da teoria do ideal e do real, atirmar que:

...Spinoza sustenta, manifestamente, um inegavel idealismo transcendental
(unverkennbaren transzendentalen Idealismus), a saber: um conhecimento,
que embora seja puramente geral, das verdades, exposto com clareza por
Locke e especialmente por Kant, quer dizer, uma verdadeira diferenciacdo
entre o fendmeno e a coisa-em-si ¢ o reconhecimento de que somente o
primeiro nos é acessivel*”.

Afirmag@o sumamente surpreendente se cotejada com outras passagens de sua obra
capital, e mesmo com outros escritos (ja aqui supracitados)*’’, em que as criticas a Spinoza
recaem sobre seu realismo, seu materialismo inconsciente, seu panteismo e seu otimismo.

O que se pode constatar do que vem sendo discutido é que a concepgdo
schopenhaueriana de matéria parece ter provocado uma necessaria distingcdo de niveis em sua
filosofia e, a partir disso, uma verdadeira complexificagdo em sua teoria da representacdo, no
sentido de que esta, tal como apresentada em O mundo, seré retrabalhada na dire¢do de uma
teoria da representacdo em geral, das condicoes fundamentais de toda intuicdo empirica, ou
seja, na mudanca do nivel das formas gerais subjacentes a toda representagdo particular, para
o nivel das condigdes ultimas - subjetiva (sujeito puro) e objetiva (Materie), os andaimes
fundamentais de todo o mundo da representagdo - da representagdo em geral. Isso devera
tornar possivel, esperanca schopenhaueriana, a realiza¢do de sua sonhada analogia (4nalogie),

passagem (Ubergang) ou transito (Ubertragen) entre o mundo como Representagio € o

9. Cf, SW, 11, cap.l, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, p. 27; grifo nosso.

cf, Parerga, 1, Esbogo, SW, 1V, p. 20

> E que dizer desta passagem de sua tese doutoral? “Spinoza, embora nio tenha apurado este assunto (trata-se
do debate entre idealismo e realismo-materialismo) e por isso ndo tenha chegado a conceitos claros,
compreendeu muito bem a relacdo entre objeto e sujeito como uma relacdo tdo essencial para eles, que ¢é
absolutamente a condi¢do (durchaus Bedingung) que permite pensa-los, por isso a expds como uma identidade
do cognoscente e do extenso (4usgedehnten) na tinica substancia que existe” Cf., Sobre a quddrupla raiz, § 19,
pp. 47-8, SW, 111, edicdo de 1847. Ou ainda, desta de O mundo (SW, 1, § 16, p. 138): “Em honra de Spinoza eu
devo mencionar que seu senso de corre¢do, ao contrario, explicava todo conceito ordinario como tendo se
originado da confusdo do que foi conhecido intuitivamente”. Enfim, Spinoza idealista, um inegavel idealista
transcendental? Mas ele nao foi, como j& vimos, um “materialista inconseqiiente”? Como entender, entdo, o
estatuto da filosofia de Spinoza, segundo Schopenhauer? Claro, este ndo ¢ o objeto proprio de nosso trabalho,
mas talvez fosse interessante seguir a pista, ja aberta por Jair Barboza em relacdo a interface entre as filosofias
de Schelling e Schopenhauer, fazer recuar um pouco o estudo e investigar a recepgdo e assimilagdo da obra de
Spinoza por parte do autor de O mundo, até porque, conforme este, Schelling seria um neo-spnozista.

123



mundo como Vontade e, assim, poder afirmar que o que, objetivamente (ser objetivo), ¢
matéria, subjetivamente (ser subjetivo), ¢ Vontade.

O que importa ¢, reafirmamos, percorrer as edigdes consolidadas da obra de
Schopenhauer, empreender uma minuciosa analise do significado e do alcance das nogdes de
matéria e representacdo, objetivando investigar a real existéncia de mais de um nivel na teoria
da representacdo de Schopenhauer.

O que faremos a seguir serd uma retomada da filosofia kantiana e, a partir dela, uma
problematizagdo rigorosa em torno dos problemas da analogia e da matéria no pensamento de
Schopenhauer para, entdo, tentarmos elucidar as condigdes e os termos da distingdo na
filosofia schopenhaueriana, fundamental a nosso ver, entre explicacdo de fenomenos e
compreensdo de sentido.

Schopenhauer, acreditamos, tinha plena consciéncia das dificuldades envolvidas no
processo de fundamentacdo de sua metafisica da Natureza. Em todo o livro segundo de O
mundo, encontramos o filésofo as voltas com tais obstaculos. O problema consiste em como
podemos chegar a conhecer o conterido mesmo das representagdes intuitivas, suas
determinagdes fundamentais, suas significacdoes mais profundas. Trata-se do problema do
acesso, de como se pode chegar a “conhecer” aquilo que ¢ totalmente independente do
principio de razdo, “aquilo” que difere, toto genere, da representagao.

J& no inicio do segundo livro de O mundo, Schopenhauer reconhece que nem a
matematica, nem as ciéncias da natureza podem nos propiciar um conhecimento do sentido
das representacdes. A primeira estd incapacitada pelo fato de tratar as representagdes apenas
na medida em que as mesmas preenchem o tempo € o espago (terceira classe), mas nunca nos
dirdo coisa alguma acerca da qualidade, do conteudo, do significado daquilo que ndo se deixa
submeter ou constituir pelas formas da representacdo. As segundas, as ciéncias naturais, as
quais sdo por ele divididas em morfologia e etiologia, estdo impossibilitadas de fornecer tal
conhecimento, pois resumem-se a saberes descritivo-classificatorios (morfologia) e
explanatdrios (etiologia)272. Em uma palavra, a etiologia estd condenada a vigéncia da lei de

causalidade, ja que seus objetos pertencem a primeira classe de representagdo para o sujeito.

212 A morfologia trabalharia tio somente descrevendo as formas e figuras permanentes que assume a matéria
(Materie) e classificando-as segundo uma unidade de plano, ndo indo além disso, ou seja, nada podendo dizer
acerca da maneira como tais figuras surgem, como tais formas entram em cena e dominam a matéria (Materie).
A etiologia, por seu turno, estaria condenada a mera explanagdo da causa a partir do efeito, ou seja, apenas seria
capaz de dizer como, a partir de uma determinada regra imutavel, um dado estado da matéria se segue de outro
sem, no entanto, nada dar a conhecer sobre a matéria (Materie) mesma, a substancia de que tais estados sdo
apenas acidentes. Cf., SW, 1, §17.

124



Desta maneira, para aquele que permanecer no horizonte do saber cientifico, o mundo serd um
hieroglifo indecifravel.

Na verdade, a relacdo da filosofia de Schopenhauer, em especial de sua metafisica da
Natureza, com as ciéncias empirico-analiticas serd algo fundamentalmente importante para se
compreender, adequadamente, o sentido da expectativa schopenhaueriana de que sua
metafisica poderia ser, de uma certa forma, corroborada pelas ciéncias de sua época (e mesmo
das futuras), mais propriamente, pela fisica (astronomia), pela fisiologia e anatomia. Assim,
veremos emergir a importancia de um texto como Sobre a vontade na natureza, como uma
obra ineludivel para a elucidagdo da significacdo mais intima da tese schopenhaueriana das
objetivagdes da Vontade na natureza, central em todos os sentidos. A manifestacdo da
Vontade na matéria, por meio da causalidade, sera imprescindivel para a classificagdo das
ciéncias oferecida nos Complementos. Isto implica que a relagdo entre as ciéncias, a teoria da
representacdo e a metafisica da Vontade de Schopenhauer sofrem, de uma forma ou de outra,
a influéncia de sua compreensao do significado concedido a nocao de matéria (Stoff; Materie).
Nem poderiamos esperar algo diferente, pois, se como afirmamos, caberd a no¢do de matéria
a articulacdo entre conhecimento e compreensdo, Representacio e Vontade, na obra de
Schopenhauer, entdo a complexificagdo do papel e do sentido daquele termo no pensamento
schopenhaueriano implicara a necessidade, por parte do intérprete, de mais um esfor¢o na
tentativa de inteleccdo das nogoes de analogia, limite, passagem e, por fim, de mistério na
filosofia do autor de O mundo, conforme veremos na segunda parte de nosso trabalho.

Retornando as insuficiéncias da etiologia e da morfologia para abrir janelas no véu de
Maia, pode-se perguntar, entdo, pelo tipo de procedimento capaz de tornar o sentido do
mundo permeavel & consciéncia (auto-consciéncia)’’.

Em O mundo, o sujeito volente (Wollendes) aparece como individuo (Individuum),

cujo corpo serd entdo o ponto de contato entre o mundo como Representagdo ¢ o mundo como

*Schopenhauer, ja na sua tese doutoral (§ 43), percebe o problema e encontra, descobre ou inventa uma solugio
que antecipara a demonstra¢do (ou procedimento analdgico) de justificagdo adotado mais tarde em O mundo.
Partindo da identidade do sujeifo cognoscente com o sujeito volente e da concep¢do do motivo (Motiv) como
causa (Ursache), o autor pode afirmar que aquilo que pareceria, visto de fora, uma qualidade oculta, ou seja, a
esséncia da causalidade, pode ser conhecido, desvelado, descoberto, explicitado a partir do momento em que
tomamos consciéncia do mecanismo intimo, interno daquela atuando em nos préprios por meio dos motivos, da
lei de motivagdo. E assim que a motivagio é concebida como a causalidade vista por dentro. Agora, se tomarmos
o caminho inverso, aquele que parte de “dentro para fora”, de nds mesmos para os objetos e suas relagdes no
mundo, podemos desvendar o mistério, o segredo do mundo. Aquilo que descobrimos em nds como nossa
esséncia mais intima, deve também ser tomado como a verdade do mundo: se somos vontade, o0 mundo também
deve ser. Ja na tese aparece, portanto, a sombra da analogia apresentada em O mundo. Sobre este ponto, parece
mesmo ter havido algumas altera¢des e/ou corregdes da primeira edicdo (1813) para a segunda edic¢do (1847) da
tese de doutorado de Schopenhauer, mas permaneceremos consultando a edi¢do consolidada de Sobre a
quadrupla raiz, isto ¢, a segunda edicdo, de 1847, pelos motivos citados acima.

125



Vontade. O corpo €, assim, segundo Schopenhauer, representacdo para o sujeito e vontade
para o individuo.*™ Por isso, ele denomina o corpo como objetidade da Vontade (objektitcit
des Willens), podendo, entdo, tentar a analogia e o trinsito da descoberta do corpo do
individuo como objetidade imediata da Vontade, para a idéia do proprio mundo como
Vontade. O que garantiria a validade do procedimento seria, no inicio do segundo livro de O
mundo, uma espécie de redu¢do ao absurdo: ou o mundo ¢ Vontade, € meu corpo ¢ apenas
uma de suas objetivagdes, ou devemos nos contentar com o solipsismo, o egoismo teoérico o
qual, apesar de irrefutdvel teoricamente, segundo Schopenhauer, leva praticamente a um
absurdo, seu interesse seria meramente psiquiatrico’”.

De todo modo, ndo pretendemos, pelo menos ndo aqui, problematizar a legitimidade
do procedimento analogico de Schopenhauer. Tudo isso serd visto em detalhes na segunda
parte do trabalho. Alids, o procedimento analdgico pode ser enfrentado a partir de distintas
perspectivas: pela idéia de causalidade (articulagdo entre primeira e quarta classes de objetos,
ou seja, pela vinculagdo entre a lei de motivacdo e a lei de causalidade); pela apreensdo do
mundo como macrantropos (Makranthropos); pelo pensamento unico (muatua pressuposi¢ao
entre metafisica da Natureza, do Belo e dos Costumes); pela nog¢ao de matéria (Materie), etc.
O que nos interessa, no momento, ¢ tdo somente equacionar/introduzir o problema, de resto
sempre de dificil compreensdo, que parece originar-se de tal procedimento. E que, como
condicdo de possibilidade da analogia, para que ela funcione, Schopenhauer terd de elaborar a

tese dos graus de objetivacio da Vontade?’®. Segundo ele, a Vontade se objefiva na natureza

2™ Schopenhauer diz que “a palavra do enigma (Rqitsels) é dada (gegeben) ao sujeito do conhecimento (Subjekt
des Erkennens) que aparece como individuo (Individuum). Tal palavra se chama Vontade. Esta, e tdo somente
esta, fornece-lhe (gibt ihm) a chave (Schliissel) para o seu proprio fendomeno, revela-lhe (offenbart ihm) a
significac¢do (Bedeutung), mostra-lhe (zeigt ihm) a engrenagem interior (innere Getriebe) do seu ser, de seu agir,
de seus movimentos”. CF., SW, 1, § 18, p. 157. Grifo nosso. Ja se comega a perceber, desde o comego, a
dificuldade da argumentagdo. E impressionante como Schopenhauer é sucinto, pelo menos em O mundo, na
apresentagdo do cerne mesmo da justificagdo de sua metafisica da Vontade. Cf., tb., SW, I, § 19-22.

7> Segundo Schopenhauer, uma outra garantia da legitimidade da analogia poderia ser encontrada no método por
meio do qual ela, a esséncia intima do mundo, foi descoberta, ou seja, o método analitico. No §24 ele diz: “nds,
diferentemente, que aqui intentamos nfo etiologia mas filosofia, isto €, ndo conhecimento relativo, mas
incondicionado (unbedingte), da esséncia do mundo, escolhemos o caminho oposto (ndo partindo do principio
de razdo, da pergunta pelo como, mas da pergunta pelo qué) e partimos daquilo que nos é de imediato conhecido
da maneira mais completa e plenamente confiavel, daquilo que nos é mais proéximo, para entdo compreendermos
o que ¢ distante, unilateral e mediato”. Cf., SW, 1, §24, pp. 189-190,. Idem, p.149; grifo nosso.

276 Jair Barboza parece defender a tese de que a metafisica dogmatica e imanente pretendida por Schopenhauer,
metafisica situada a meio termo entre a onisciéncia dogmatica dos modernos ¢ o desespero advindo do
negativismo da primeira Critica kantiana, vai buscar na filosofia da Natureza de Schelling “um prius
inconsciente e volitivo do mundo independente do eu que reflete, das formas cognitivas da consciéncia, embora
com dificuldade o admitisse, preferindo agradecer a inspiracdo de sua metafisica antes a Platdo e Kant” (cf. Op.
cit., p. 103). O que Jair Barboza demonstra ¢ que o dmago da metafisica do segundo livro de O mundo, quer
dizer, a analogia (transpassagem) entre o que aprendemos em n6s mesmos como sendo nossa propria esséncia e
a esséncia mesma do mundo, ¢ um “procedimento semelhante ao da intui¢io intelectual da filosofia-da-natureza,
que leva a concepcdo das idéias por tras das quais se encontra também o uno, s6 que definido como identidade

126



em variados graus (Idéias): como for¢a no mundo inorganico, espécies nos vegetais e cardter
nos animais. Em resumo, temos, ao que parece, dois processos de determinacdo®’’. O primeiro
determina, objetiza a Vontade em variados graus ou Idéias, objetidades imediatas (forma
substantialis), em cujo nivel mais baixo estdo as for¢as naturais e, no mais elevado, estdo os
caracteres. O segundo ¢é aquele por meio do qual a Idéia (objetidade imediata da Vontade) se
objetiva e se multiplica em um sem numero de fendmenos. Quem rege a ordem do
aparecimento, de entrada em cena no mundo destes fenomenos ¢ a lei de causalidade, de
acordo com a qual espago, tempo e matéria (Materie) sdo distribuidos. Trata-se, assim, de
uma luta cega, constante e eterna das Idéias (forcas, espécies e individuos) pela posse dessa

278 A lei de causalidade ¢, entdio, quem regula o aparecimento e

matéria (Materie) comum
desaparecimento dos acidentes (Stoff) da substincia (Materie) incriada, imperecivel, imutdvel
e absoluta.

Mas entdo pensamos surgir um problema, na verdade ndo desconhecido por
Schopenhauer: o procedimento analdgico, que para funcionar parece exigir a teoria das Idéias,

ndo é capaz de explicar o “primeiro” processo de objetivagdo da Vontade, o processo

mediante o qual se chega as objetidades imediatas da Vontade, assim como a “triparticdo” das

"

sujeito-objeto [sujeito-matéria?], mas que, em momentos decisivos, ¢ “copula-viva”, “querer-absoluto”, numa
palavra, “organismo universal” (grifo nosso). (Idem, p. 119, 128-129). No entanto, apesar da presenca de
intui¢cdes e conceitos schellinguianos na filosofia de Schopenhauer, ndo se deve pretender reduzir esta aquela.
Jair Barboza mostra duas divergéncias importantes entre tais filosofias. A primeira, ¢ que, apesar da analogia
existente em ambas entre micro ¢ macrocosmo, ou seja, entre o ideal e o real, Schopenhauer recusa-se a
concebé-los como idénticos, o que ndo teria feito Schelling, pois ao eliminar a diferenga entre a priori e a
posteriori, acabaria por ser obrigado a conceder a intuigdo empirica o acesso a coisa-em-si, isto ¢, teria regredido
a um estagio pré-critico, ou seja, pré-kantiano. (Ibidem, p. 114). A segunda, é que, em Schopenhauer, a Vontade
¢ um impeto cego, impulso irracional sem origem nem finalidade, principio sem fundamento e auto-discordante;
em Schelling, por outro lado, a razio e o intelecto acabariam por imperar e submeter a Vontade, o principio
irracional do mundo. Cf., J. Barboza, Infinitude subjetiva e estética, op. cit.

17 Schopenhauer &, no minimo, pouco preciso aqui, pois chama a forca natural, que é uma Idéia, de objetidade
da Vontade, depois de grau mais baixo de objetivacdo da Vontade; igualmente, a Idéia é chamada de objetidade
imediata da Vontade, de objetivacdo da Vontade, etc. Cf., SW, 1, §§26, 27. Dai nossa hipotese de que se tratam
na verdade, de dois processos de determinacdo da Vontade: o primeiro pelo qual ela se objetiza em Idéias de
diferentes graus, ou seja, em for¢as, espécies e caracteres; e o segundo por meio do qual as /déias se pluralizam
(os varios acidentes - Stoffe - da substancia - Materie), lutam pela posse da matéria (Materie) Unica, indestrutivel
e incriada. Seja como for, aqui ¢ onde o conceito de matéria (Materie; Stoff) enfrentara sua prova de fogo, pois
trata-se, nada mais nada menos, que do estatuto mesmo da metafisica da Vontade (Natureza) de Schopenhauer.
Retornaremos, claro, a este ponto.

278 Realmente, parece mesmo tratar-se aqui daquela auto-discordia da Vontade consigo mesma, daquele reflexo
de tal discordancia intima na natureza, daquela polaridade originaria (Urpolaritit) de que ja falavam Goethe,
Schelling e os romanticos (Novalis) e de que Schopenhauer teria feito uso no vigésimo sétimo paragrafo de O
mundo sem, no entanto, reconhecer a divida. Cf., sobre isso, Jair Barboza, Op.cit., cap.2, pp.61-97. E ainda tal
concep¢io de uma Vontade una (nfo no sentido em que um objeto ou um conceito sdo unos) se objetivando (ou
objetizando e objetivando) em Idéias e estas se “materializando” em multiplos fendmenos, a origem e a condig¢do
de um pessimismo metafisico. Pessimismo, este sim, criatura schopenhaueriana, ja que em seus predecessores
alemdes, a Vontade parece ser ainda, no limite, um principio racional e condutor do mundo, como igualmente
mostoru Jair Barboza em sua andlise intertextual das obras de Schelling e Schopenhauer. Dai que a resposta ao
problema supostamente deixado por Schopenhauer traga conseqiiéncias para a indole e o humor fundamentais do
seu pensamento unico.

127



Idéias, ou a propria multiplicidade dos caracteres. Ha, em verdade, outros dificeis problemas
em tal passagem referente a metafisica da Natureza schopenhaueriana: por exemplo, o papel
desempenhado pela matéria enquanto Stoff e enquanto Materie; a fungdo do filésofo neste
processo todo, pois se 0 génio € o “sujeito” da metafisica do Belo e o asceta, o da metafisica
dos Costumes, quem ¢é o “sujeito” da metafisica da Natureza? Em todo caso, é sabido que
devemos ja ter feito a “operacdo de catarata” kantiana e ndo confundir fendmeno com coisa-
em-si, ideal com real, Representacdo com Vontade, perguntas pelo “qué” com perguntas pelo

“como”’; mas € o proprio Schopenhauer quem pergunta e nio responde:

...de onde vem, dada a identidade e a unidade metafisica da Vontade como
coisa-em-si, a enorme diversidade dos caracteres? A maldade demoniaca de

um? A bondade ainda mais surpreendente do outro? (...) talvez, depois de

mim, alguém venha esclarecer e iluminar este abismo”’".

O surpreendente, aqui, é que a possibilidade de uma resposta positiva ndo ¢ negada
pelo autor, pelo contrario, ¢ esperada. Resposta que, ¢ de se imaginar, dificilmente a ciéncia
poderia fornecer, ja4 que esta, quando muito, opera com identidades fisicas, ndo com as
metafisicas. Tampouco poderiamos esperar um esclarecimento por meio de sua teoria do
conhecimento (Livro I), uma vez que esta ja parte da representagdo como dada e apenas
pergunta por suas metades € formas essenciais e secundarias.

Este problema, no entanto, ¢ apresentado, de maneira um pouco diferente, ja em O
mundo. No fundamental e problematico pardgrafo 27, Schopenhauer parece trabalhar sua
metafisica em trés registros diferentes. Por um lado, permanece fiel a Platdo quando afirma
que o corpo, na verdade, todas as coisas, sdo a objetidade e objetivacdes de uma unica e
mesma Vontade, ou seja, sdo expressdes ou manifestacdes de Idéias. Por outro lado, aquilo
que aqui se concebe como grau de objetivagdo da Vontade em uma Idéia, objetidade imediata
da Vontade, nada mais € que a forma substantialis (aqui em oposicao as formas accidentales)
dos escolasticos aristotélicos e, neste caso, talvez ja ndo se trate apenas de arquétipos

platonicos®®.

2 Cf., Sobre o fundamento da moral, Prefacio, p. LVII, Sdo Paulo, Martins Fontes, tradugdo: Maria Licia
Cacciola.

20 Aqui reside, ao que parece, um dificil problema da metafisica da Natureza de Schopenhauer, qual seja, o
verdadeiro sentido e a real legitimidade da referéncia schopenhaueriana, quando trata, em uma das partes mais
relevante do segundo livro de O mundo, da fundamenta¢do mesma de sua metafisica, da referéncia, diziamos, a
forma substantialis dos escolasticos e sua articulagdo com o conceito de Idéia platdnico. O autor parece sugerir,
de maneira surpreendente, uma relagdo entre Idéia, matéria, substdncia, forma e absoluto. A conhecida
hostilidade de Schopenhauer a Aristételes (Fragmentos, In: SW, 1V, §5) parece ter sido incorporada, sem
maiores problemas, por alguns de seus prestigiados comentadores sem, no entanto, parecerem levar na
consideraciio devida, as referéncias que o proprio Schopenhauer fez ao Estagirita, ao longo de sua obra, como é

128



A relagdo entre Materie (substancia) e Stoff (acidente) ndo pode, contudo, ser
diretamente remetida a filosofia de Aristételes, sem antes passar pelos escolésticos, pois o
proprio Schopenhauer diz que: “Seu parente proximo (o logos spermaticos dos estdicos) € o
conceito de forma substantialis dos escolasticos, como aquele por meio do qual ¢ pensado o
principio interno do complexo de todas as propriedades de todo ser da natureza. Seu contrario

é a matéria prima, a matéria pura, sem qualquer forma e qualidade™®!

. Schopenhauer faz
ainda referéncias, no que importa a compreensdo da sua nog¢do de matéria, a0 extenso e

complexo sistema de metafisica de Francisco Suarez”**. Logo em seguida, ainda no paragrafo

o caso das Vorlesungen, cap. 1, Sobre o conceito de metafisica; nos Complementos, cap.17, Sobre a necessidade
metafisica do homem; nos Parerga, 11, cap. 1, Sobre a filosofia e seu método, etc. Schopenhauer parece ter
procurado confirmag@o de suas teses e intui¢des na filosofia aristotélica, sobretudo quando pensa a relagdo entre
matéria, intelecto ¢ Vontade a partir da nogdo grega de entelékeia. Para discutir a presenca desse referencial
aristotélico na filosofia do alemdo faz-se necessario, ao que tudo indica, percorrer o longo processo de
elaboragdo da nogdo schopenhaueriana de matéria e o problema da relagdo entre a filosofia de Schopenhauer e o
materialismo, bem como, claro, revisitar as obras dos autores citados por ele. Este problema, no entanto,
reafirmamos, ndo é o nosso, mais preocupado em explicitar e ressaltar a distingdo schopenhaueriana entre entre
explicagdo e compreensdo do mundo, que na inteleccdo de como foram gestados os principais conceitos com
que opera Schopenhauer, na construgio de sua filosofia. Para um estudo do primeiro tipo, sobre a relacdo entre a
matéria schopenahueriana e a enérgeia aristotélica, Cf., E. Bloch, Das Materialismus-Problem, seine Gechichte
und Substanz, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1977; e sobre matéria e substincia, cf. M. Morgestern,
Schopenhauers Philosophie der Naturwissenschaften, Bonn, Bouvier Verlag, 1985. Acerca da relagdo entre a
filosofia de Schopenhauer e a Aristotélica, assim como com a dos neoplatdnicos e escolasticos, bem como da
significa¢do da nogdo de matéria na obra de Schopenhauer, cf., E. Branddo, op.cit. O que talvez possamos
concluir dos trabalhos realizados neste campo, ¢ que a filosofia de Schopenhauer, caso seja interpretada
mediante tal perspectiva, por assim dizer, comparativa, terminara por ser aporética ou, no minimo, oscilara entre
a tradicdo e a modernidade (Roger-Pol Droit) como um acrobata numa corda bamba. Preferimos, como ja
afirmamos, tentar compreender as passagens complicadas e aparentemente contraditorias de sua obra, a partir do
conjunto da mesma, em suas edi¢des consolidadas, assim como de suas inten¢des declaradas.

1 Cf., Fragmentos, SW, 1V, §6, p.70. Como se pode notar, aqui parece surgir uma complicagdo adicional, de
peso, pois o conceito de matéria prima é algo de dificil compreensdo ao longo da histéria da metafisica
escolastica. Por sinal, o proprio autor de O mundo, ainda nos Fragmentos, diz que: “ Encontram-se
esclarecimentos sobre a forma substantialis em Scotus Erigena, De divisione naturae, liv. 3, p.139 da edigio de
Oxford; em Giordano Bruno, Della Causa (principio ed uno) dialogo 3, p.252 e ss e, detalhadamente, nas
Disputationibus metaphisicis de Suarez (disputatio 15, sectio I), este genuino compéndio de toda sabedoria
escolastica. E ai que se tem que procurar travar conhecimento com ela, ¢ ndo no prolixo mexerico dos
professores de filosofia alemdes sem espirito, que sdo a quintesséncia de toda sabedoria (Schalheit) ¢ tédio
(Langweiligkeit).” Idem, p.70. Restaria por saber, mais uma vez, se a indicagdo de Schopenhauer deve ser lida
como um convite para se tentar entender sua obra a partir do esclarecimento do pensamento de tais autores ou,
como fazemos aqui, se se deve compreender o que ele pretende dizer como uma confirmagdo das teses daqueles
autores, deduzidas, por seu turno, através de um horizonte filos6fico de todo estranho aquele habitado pelo autor
de O mundo.

2 As citagdes da metafisica de Suarez na obra de Schopenhauer formam um problema adicional na construgio
do significado de seu conceito de matéria. Elas aparecem ao longo de toda a obra schopenhaueriana, como por
exemplo na primeira edi¢do de O mundo (SW, 1V, p.70); em 4 quddrupla raiz do principio de razdo suficiente,
cap. II; aqui, a obra de Suarez é utilizada por Schopenhauer para a tematizagdo do principium individuationis
(Disputatio V), a teoria das quatro causas de Aristoteles (Disputatio XII) e a nogdo de causa final (Disputatio
XXIII). Toda essa aproximacdo, feita pelo proprio Schopenhauer, entre sua filosofia e o pensamento escolastico,
aqui representado pela sistematizacdo de Suarez, complexifica a tese do proprio autor de que sua metafisica ¢
fundamentalmente platonica (ou neoplatdnica), mas, por outro lado, indica a preocupagdo de Schopenhauer de
confirmar suas teses em outro horizonte filoséfico. Diga-se, de passagem, que ele mesmo ndo via
incompatibilidade entre as apropria¢des interpretativas que faz de Suarez e o conjunto de sua filosofia, assim
como com o espirito da mesma; alids, tal espirito é bastante elastico e tolerante, uma vez que alimenta em seu
seio, Platdo e Kant, os Upanishades e Suarez, os Vedas, os Puranas e G. Bruno. Sobre a problematiza¢do do

129



27, no entanto, ele apresenta o cerne do problema a partir de um terceiro registro - esse,
schellinguiano -, o qual, como ja indicamos, foi objeto de investigagdo da tese doutoral,
posteriormente transformada em livro, de Jair Barboza, sobre a recepgdo e assimilacdo da
obra de Schelling por parte de Schopenhauer.

Trata-se do problema gerado pelo fato de que todas as Idéias (forcas inorgdnicas e
figuras organicas) manifestam uma unica e mesma Vontade, ou seja, as formas substanciais
(Idéias) sao representagdes de uma Vontade una que assim permanece em todos os seus
fendmenos, numa unidade de plano (unité de plan) que perpassa toda a natureza e torna
possivel, assim, a analogia entre todas as suas formas. Vé-se que agora o procedimento
analogico ancora-se na existéncia de um parentesco interior (innere Verwandtschaft) entre
todos os fendmenos em que a Vontade se objetiva e, por isso mesmo, sua unidade tem de ser
(muf)**® por nos reconhecida. A analogia, entdo, pode desvelar e descobrir aquela unidade de
plano ¢ uma uniformidade do elemento anatomico (uniformité de l'éléement anatomique)
subjacentes a natureza. A partir daqui ele passa a tratar da Polaridade sem, no entanto,
reconhecer sua divida em relag¢do a Schelling e Goethe (o que seria de se esperar), mas acaba
por fazer referéncia tdo somente ao Yin e Yang dos chineses, a cabala e a filosofia matematica
dos pitagéricos™*.

De qualquer maneira, o procedimento analdgico permanece a “pedra no sapato” de

Schopenhauer, e este parece reconhecer isso quando diz que:

Também na escola de Schelling encontramos, em meio aos seus variados
esforcos por trazer a lume a analogia entre todos os fendmenos da natureza,
muitas tentativas, embora infelizes, de deduzir leis naturais de meras leis do

platonismo schopenhaueriano, cf. H. Zint, Schopenhauer und Platon. Schopenhauer Jahrbuch n°14, Heidelberg,
1927, pp.17-41. Sobre a relagao entre a filosofia de Schopenahuer (conceito de idéia) e a de S. Agostinho, cf. G.
Mollowitz, Die assimilation der platonisch-augustinischen Ideenlehre durch Schopenhauer, Schopenhauer
Jahrbuch, n°66, Frankfurt am Main, 1985. Nao obstante, ndo seria prudente esquecer o solo em que a filosofia
schopenhaueriana ¢ construida, qual seja, a modernidade e seu horizonte tedrico fundado numa epistéme em cujo
cerne encontra-se a no¢do de representag@o e de subjetividade. Sobe isso nos diz Branddo, comentando a opinido
de Mollowitz: “Schopenhauer liga a doutrina de Platdo, além do contetido platdnico-agostiniano da doutrina das
Idéias, o fato, desenvolvido apenas na modernidade, de que as idéias estdo relacionadas com as ciéncias da
natureza. A investigagdo da natureza na modernidade, que comegaria com Kepler, Galileu, Newton, tem raizes
religiosas e cristas: ao contrario do estudo de ciéncias na Idade Média, que tem a Biblia como fonte da palavra
de Deus, na modernidade ela pode ser conhecida e lida diretamente na obra de Deus, a natureza. E este o
fundamento (...) pelo qual Schopenhauer vincula, na sua primeira apresentagdo de Platdo, a nog@o de idéia com a
divindade. Schopenhauer teria assimilado (no sentido schopenhaueriano) isto, na medida em que passou a
descrever a idéia como objetivagdo da Vontade, e esta como a coisa em si kantiana.” Cf. E. Brandao, O conceito
de matéria na obra de Schopenhauer, tese de doutorado defendida junto a Universidade de Sao Paulo, USP,
2002, p. 48. Orientagdo: Maria Lucia M. O. Cacciola.

. Cf, SW, 1, p.213.

24 Sobre isso, cf., J. Barboza, op.cit., caps. 2 e 3.

130



espago e do tempo. No entanto, ndo se pode saber quando alguma vez uma

cabeca genial levara a bom termo tais esfor¢os™.

Ora, tais esforcos sdo a esséncia do procedimento analdégico. Um pouco mais a frente
encontra-se, o que ¢ raro, um Schopenhauer bem menos seguro ¢ até um pouco humilde,

quando este diz:

Espero ter dissipado, mediante a clareza de exposi¢do, a obscuridade propria
a matéria desse pensamento. Contudo, confesso que a consideragdo pessoal

do leitor tem de ser a minha aliada, para ndo permanecer incompreendido ou

ser mal interpretado*’.

Vé-se que, aqui, o filosofo de O mundo luta para nao “deixar resto” no seu
pensamento unico. Sem o recurso a Deus, ja que todas as provas de sua existéncia repousam,
segundo ele, num abuso do principio de razdo suficiente; e sem a possibilidade de um
conhecimento diretamente racional, e imediatamente conceitual (intuicdo intelectual do
Absoluto) do nucleo obscuro do mundo, Schopenhauer ndo fica acuado diante da dificuldade
e parte para a analogia®’. De qualquer modo, os problemas parecem persistir como, alids, ele
proprio admite.

Schopenhauer, referindo-se a sua descoberta psicologica da suposta obsessdo kantiana

pela simetria, como responsavel pela obscuridade e pela insuficiéncia da logica

. Cf, Sw, 1, p. 171.

26 Cf. Idem, p.173.

27 Parece claro que o problema da analogia esta, por um lado, diretamente relacionado ao significado e ao papel
que a dificil nogo de /déia desempenha no conjunto da obra schopenhaueriana, em especial na organicidade dos
livros de O mundo. Aqui, mais uma vez, o intérprete se depara com a complexidade das fontes da metafisica da
Natureza de Schopenhauer e, também sobre isso, a metafisica de Suarez ¢ citada, sobretudo sua Disputatio VI,
sectio II, que trata dos universais, a Disputatio XXV, sectio I, que trata do sentido de exemplar para os
escolasticos (tematizado por Suarez a partir da filosofia de Aristdteles) o qual se aproximaria da nogdo de Idéia
em Schopenhauer (Suarez parece usar os termos exemplar e idéia como sindnimos); a Disputatio XV, sectio I,
citada por Schopenhauer no §24 de O mundo e no §6 dos Fragmentos, procura articular a no¢do de exemplar e a
de forma substantialis. Apesar disso, como nos lembra Brandao, “Para tentar aproximar a posi¢do de Suarez a de
Schopenhauer seria necessario, no minimo, colocar a irracionalidade da Vontade no lugar do intelecto divino e
alojar as idéias no intelecto genial....”, ou seja, ou desfigurar a metafisica de Suarez ou violentar o ateismo
schopenhaueriano. Cf. Branddo, op. citada, p.81. Ora, isso significa, para nds, que ¢ impossivel aproximar,
rigorosamente, a filosofia de Schopenhauer da de Suarez, uma vez que a irracionalidade da Vontade é, na
filosofia de Schopenhauer, sua alma, seu espirito, seu humor, aquilo em que ele, realmente, parece ter trazido de
inovador a historia das idéias filosoficas. Metodologicamente, para aproximarmos duas filosofias construidas e
ancoradas em referencias teoricos tdo diferentes e de humores tdo dispares, seria preciso, inicialmente, que se
estivesse de posse de um critério capaz de garantir que as convergéncias entre elas seriam mais relevantes e/ou
legitimas que as divergéncias e, isso, ¢ muito dificil de se realizar em relag@o as filosofias de Schopenhauer e de
Suarez, por exemplo. Por outro lado e, a nosso ver, mais relevante, esta a divida de Schopenhauer em relagéo a
nocdo de analogia kantiana. Isso fica mais evidente a luz da recente apropriagdo de textos kantianos compilados
por seus alunos, entre eles a assim chamada Metafisica Dohna, e outros. Voltaremos a esse ponto. Tudo isso
revela, entretanto, a grande complexidade que estd por tras das bases da metafisica da Natureza
schopenhaueriana.

131



transcendental, afirma, como vimos, que “a refutacdo de um erro so fica completa quando se
demonstra psicologicamente a sua génese™™. Talvez fosse o caso de se fazer a mesma
pergunta em relagdo a ele proprio: qual teria sido sua obsessdo? Quem sabe, talvez, sua
insistente recusa em que sua filosofia deixe algum resto. Filosofia entre ciéncia e arte, mas
feita por um espirito de artista para artistas; filosofia como decifragdo do mais complexo
enigma, do mais bem guardado segredo, o enigma do mundo. Sem transcendéncia e sem
misticismo, ndo obstante analdgica, imanente e dogmatica, assim parece dever permanecer a
filosofia enquanto metafisica®®’. Tudo isto, claro, ndo impede que se reconheca que o proprio
Schopenhauer nunca afirmou como possivel um conhecimento do ser subjetivo de todas as
coisas; ele sempre fez questdo de deixar claro os /imites de nosso conhecimento e sua
ancoragem, rigorosa, no mundo da Representagdo. Sempre é ressaltada por ele, explicita e
diretamente, a condi¢do, no fundo e em si mesma, misteriosa € obscura da coisa em si.
Mistério e limite sempre andam juntos quando se pretende que o mundo seja tomado como
Vontade e como Representacao.

Seja como for, julgamos que as referéncias de Schopenhauer aos autores da tradi¢do
realista - quer antigos, quer escoldsticos - devem ser tomadas com extremo cuidado e com
respeito ao espirito de conjunto de sua filosofia. A prépria forma como tais citagdes sdo feitas
parece, na maioria das vezes, como ja afirmamos, indicar e apontar muito mais para uma
necessidade de encontrar ora respaldo, ora inteligibilidade do que, rigorosamente, sugerir que
seus conceitos formaram-se a partir, sobre ou em fungdo de tais referéncias. Quase sempre,
trata-se de resolver problemas de matriz especulativa e da tentativa de exemplificagdo, quando
ndo de alguma vontade de aceitagcdo e confirmagdo de seus resultados - de resto obtidos de
maneira independente da filosofia dos antigos - mediante a comparagdo com conceitos
consolidados e reconhecidos por uma outra tradigao.

Acreditamos que o equacionamento do procedimento analégico deva passar por uma
rigorosa investigacdo destas supostas oscilagdes de registro a partir de onde o autor pensa as
relacdes entre sujeito cognoscente-objeto; sujeito puro-matéria (Materie), etc. A compreensao
do sentido consolidado da teoria da representagdo schopenhaueriana, assim como o
significado e o papel desempenhado pelo conceito de matéria em sua metafisica da Vontade

podem ajudar na apreensdo do significado daquilo que o autor passou a vida a defender: a

28 Cf., Critica da filosofia kantiana, In: SW, 1, p.608.

2% Note-se que aqui se estd apenas discutindo o acesso do filésofo ao miolo (Kern) do mundo. Para
Schopenhauer, este saber somente serd alcancado pelo génio (artista) e pelo sabio (santo). Em todo caso
permanece o desafio para a filosofia tedrica, para a metafisica da Natureza, o problema da validade de seu
conhecimento acerca do real.

132



necessidade de se construir, conceitualmente, uma filosofia que ndo deixasse ao relento a
pergunta pela significagdo de seu proprio conhecimento e tampouco pelo sentido do mundo.
Uma filosofia que, por mais comprometida com a exposi¢do discursiva e rigorosa daquilo que
podemos conhecer e de nosso conhecimento efetivo acerca do mundo, ndo vire, ao final, as
costas as significacoes de nossas acdes e de nosso saber; uma filosofia que, em uma palavra,
ndo seja simplesmente escolar, mas que console e ajude a viver; uma filosofia que represente,
mas igualmente expresse o mundo. Enfim, uma filosofia que possa erguer-se e apresentar-se
COMO Um pensamento unico.

Partindo dessa compreensdo, na proxima parte do trabalho, temos por tarefa a
investigacdo: 1) das nuances da no¢do de representacdo para Schopenhauer; 2) da relacdo
entre teoria da representagdo e matéria; 3) do significado e do alcance de sua metafisica da
Vontade; 4) metafisica que, por dever ser confirmada pelas ciéncias, pde ao intérprete a tarefa
de compreender a relagdo entre ciéncia e metafisica em Schopenhauer; 5) o problema do
acesso a essa metafisica, vale dizer, o problema da argumentacdo analdgica; 6) e, finalmente,
a passagem do comhecimento a interpretagdo, ou seja, a relacdo entre Representagcdo €
Vontade na obra consolidada de Schopenhauer, ou a relagdo entre os livros I e I1I e os livros II
e IV de O mundo, bem como, claro, de seus desenvolvimentos nos Complementos.

Trata-se, enfim, ap0ds a apresentacdo do caminho que nos pode levar a O mundo e dos
principais obstaculos a serem superados nesta trajetdria, de expor e discutir as teses basilares
da nogdo de Representa¢do e de Vontade na filosofia de Schopenhauer, assim como a
passagem ¢ a relacdo entre tais nogdes. Em uma palavra: importa agora tentar compreender as
intuicdes fundamentais que sustentam o pensamento de Schopenhauer. Teoria da
representagdo, analogia e Metafisica parecem ser as palavras-chave com as quais podemos
abrir o pensamento unico do autor de O mundo e o examinar desde dentro. Seja como for,
como diz Schopenhauer, trata-se tanto de apreender as condi¢des da cognoscibilidade do
mundo quanto da significacdo profunda do mesmo; de conhecer e de explicitar sentido; de

inteligir, mas igualmente de viver...De procurar saber viver e, se possivel, viver bem.

133



PARTE II
EM DIRECAO A UMA FILOSOFIA DO LIMITE E DO MISTERIO

134



CONSIDERACOES INICIAIS

Podemos afirmar, em linhas gerais, que a primeira parte de nosso trabalho consistiu
em uma apresentagdo dos principais pontos de partida da filosofia schopenhaueriana,
juntamente com o mapeamento dos importantes problemas envolvidos na mesma. Vimos que
o proprio autor nos fornecia fortes indicagdes de como deveriamos abordar sua obra e que
aquelas apontavam, fundamentalmente, para duas portas de entrada: uma metodologica,
implicada na polimorfa no¢do de pensamento unico; e outra tedrica, situada no improvavel
ponto de contato entre a sabedoria védico-platonica e a filosofia transcendental, sobretudo em
sua vertente tedrica. Vimos que ambas as chaves de leitura deixavam-se perpassar por
problemas de varias ordens e que terminavam por provocar tensdes e complexificagdes
ineludiveis em sua teoria da representacdo. Em ultima instancia, apesar de Schopenhauer, era
o proprio estatuto de sua obra que parecia dever ser repensado, pois a indicagdo de que sua
filosofia deveria ser compreendida como resultado das possibilidades abertas pela filosofia
transcendental, e de que esta nada mais teria feito que expressar rigorosa e claramente uma
sabedoria de matriz greco-oriental, poderia conduzir o leitor ndo somente a enxergar em sua
obra uma problematica oscilagdo entre uma epistemologia critica e uma ontologia pré-critica
(dogmatica), como ainda por cima, através dos conceitos de representacdo e de matéria,
interpreta-la como aporética ou até mesmo contraditdria.

Problemas hermenéuticos e teodricos parecem emergir, quase “naturalmente”, das
proprias exigéncias feitas pelo autor, nos Prefdcios (1818 e 1844) e no Apéndice de sua obra
magna, a todo aquele que pretender compreendé-lo seguindo suas prdprias indicagdes.
Acreditamos que duas sdo as principais fontes dos problemas para a apreensdo do sentido da
obra de Schopenhauer: a primeira, diz respeito a uma tensdo que se arrasta ou ¢é arrastada
como uma cicatriz no proprio coragdo da primeira Critica kantiana e que constituird, ndo a
toa, o assim chamado Idealismo Alemao, trata-se da tens@o entre criticismo, dogmatismo,
ceticismo e, em menor medida, o materialismo; em uma palavra, o famoso problema da
significacdo ou da existéncia mesma de uma problematica coisa em si. A segunda fonte de
problemas, ligada sem duvida a primeira, diz respeito a querela da afeccdo, seu sentido,
alcance, modo de realizagao, etc.

E sabido que, desde as primeiras recensdes da Critica da razédo pura, mas sobretudo a

partir do debate entre Reinhold e Jacobi, o problema da correta significacdo e do papel do em

135



si na Arquiteténica kantiana aparecera como algo incontornavel*”’. Da mesma maneira, desde
o inicio da Estética transcendental j& se joga, no embate nio explicito travado pelo autor com
newtonianos e leibnizianos, uma cartada decisiva para todo o projeto critico. Referimo-nos,
claro, a mais fundamental das teses envolvidas no debate acerca da coisa em si, isto €, a tese
da aprioridade do espaco e do tempo, a qual ird condicionar a defesa da idealidade destes e a
tese da distincdo entre fendmeno e coisa em si, assim como a subsequente afirmagdo da
incognoscibilidade desta ultima. Podemos entdo afirmar, mas em breve teremos que mostrar,
que h4 uma hierarquia entre estas teses fundamentais: hierarquia que vai desde a aprioridade
do espago e do tempo até a incognoscibilidade da coisa em si e, consequentemente, ao
problema da afec¢do. Falamos em hierarquia justamente porque nos parece que estas teses
ndo podem ser afirmadas paralelamente, mas uma “apods” - logico-epistemologicamente - a
outra, quer dizer, uma “depois” da “demonstracdo” e da aceitagdo da validade da anterior.
Caso alguém néo aceitasse a demonstra¢do kantiana da aprioridade do espago ¢ do tempo, ndo
estaria obrigado a aceitar, por exemplo, a idealidade dos mesmos. Portanto, ndo estaria
coagido a aceitar a distingdo entre fendmeno e coisa em si, nem tampouco, como € 6bvio, a
tese da impossibilidade de se conhecer esta ultima, ou ter que resolver o dificil problema da
relag@o causal ou ndo entre esta e o fendmeno.

Assim, e ao contrario do que afirmava Schopenhauer, ndo podemos aceitar que o
verdadeiro calcanhar de Aquiles da filosofia tedrica de Kant esteja na Logica transcendental,
quer na Analitica quer na Dialética, pois ele realmente comega - mesmo que ai ndo se
encontre sua verdadeira génese - na Estética, € na sua tese mais importante: a tese da
idealidade do espago e do tempo e do consequente problema de saber, uma vez admitida a
tese da aprioridade, o qué, realmente, deve-se entender por sensacdo, percep¢do, matéria,
intuigdo, etc; nogdes absolutamente fundamentais para o soerguimento do projeto kantiano e
fontes das principais objecdes, refutagdes e tentativas de reconstrug¢do e continuidade das
possibilidades abertas pela inauguragdo do pensamento transcendental. Caso isso ndo fosse
suficientemente importante, ou seja, refazer os primeiros passos de Kant na primeira Critica,

objetivando encontrar algumas marcas das dificuldades presentes na parte epistemoldgica da

2% Embora as primeiras recensdes da Critica da razdo pura tenham sido favoraveis (as de 17 e 20 de julho de
1781, publicadas nos Frankfurter gelehrte Anzeigen; a segunda, de 3 de novembro de 1781, publicada nos
Neueste Critische Nachrichten), a terceira resenha, bastante citada, atribuida a Feder ¢ Garve, publicada em 19
de janeiro de 1782, no Terceiro Caderno do Suplemento dos Géttingschen Anzeigen von Gelehrten Sachen, pode
ser considerada como a primeira posi¢ao negativa em relagdo a obra. No caso de Reinhold, aluno em Iena de
Christian Gottfried Schiitz, um dos primeiros a defender, na Academia, a filosofia kantiana, o problema em torno
da nog¢@o de em si manifesta-se como necessidade de fundamentagdo ultima a partir de principios. Neste sentido
¢ que afirmamos que sem as considera¢des de Jacobi a primeira Critica, dificilmente Reinhold teria sido
arrastado para a disputa acerca da fundamentagéo do edificio crifico.

136



obra de Schopenhauer, tal procedimento ainda seria de especial relevancia porque € na relagao
entre Estética e Logica transcendentais que aparecera a complexa e dificil no¢do de analogia;
nog¢ao esta de que ndo se precisa enfatizar o quao fundamental sera para a metafisica do autor
de O mundo.

Nao obstante, segundo pensamos, permanece legitima a posicdo de Schopenhauer
quanto ao privilégio concedido pelo préprio Kant a sua Ldgica transcendental. Ao final do
Prefacio de 1787, da primeira Critica, em uma longa nota de p¢ de pagina, Kant nos conta
que - e por qué - refez a exposi¢do do argumento, apresentado na edi¢do de 1781, sobre o
qual devera repousar a refutagcdo do idealismo. Como mostraremos a seguir, acreditamos que
a Critica se pde como tarefas fundamentais, por um lado, refutar o idealismo dogmatico e o
ceticismo e, por outro, demonstrar a compatibilidade, ou pelo menos a ndo incompatibilidade,
entre idealismo transcendental e realismo empirico. Esta ultima intencdo ndo pode ser de
maneira alguma menosprezada sob pena de ndo compreendermos a ligagdo entre Estética e
Logica transcendentais. Para Kant, a rejei¢do do dogmatismo e ceticismo somente pode ser
levada a cabo por meio de uma justificacdo - ndo de uma simples descri¢do - da validade
objetiva dos conceitos puros do entendimento a partir da subsun¢do das intui¢des (do multiplo
dado nestas) a conceitos. Para ele, trata-se de mostrar que os conceitos puros podem ter
significado (significa¢do), isto ¢, referéncia a objetos. Com isso, como mostraremos, abrir-se-
4 uma dupla possibilidade de interpretagdo do projeto critico: uma interpretagdo analitica (a
logica e a epistemologia como fundamentos da semantica) e uma interpretacdo semantica (a
pergunta pelas condi¢des de significagdo como mais fundamentais que aquelas de estatuto
16gico-epistemoldgico)*”’. Em todo caso, qualquer interpretacio que vise reduzir a tarefa
critica a uma busca e explicitagdo das condi¢des da objetividade do saber da ciéncia (Cohen),
nos parece parcial, uma vez que isto pressuporia menosprezar o enorme esforco kantiano de
encontrar o verdadeiro lugar para a crenga e, assim, apds a demolicdo das pretensdes da
ontologia tradicional, mostrar que ainda se deve ter o direito a uma confianga na utilizacdo
dos conceitos puros da razdo, suas Idéias e seus principios, desde que respeitemos os limites

: 292
cravados na finitude de todo ser humano~~.

1 Sobre estas duas interpretagdes acerca do sentido fundamental das principais teses da primeira Critica, temos
no Brasil, conforme Daniel O. Perez, duas leituras: a chave de leitura analitica, defendida por Guido A. de
Almeida; e a interpretag@o semantica de Zeljko Loparic. Cf., Daniel O. Perez (Org.), Kant no Brasil, Escuta, Sao
Paulo, 2005. O comentario de ambas transbordaria o escopo deste trabalho.

2 Isto é o que parece pensar, além de Lebrun, O. Hoffe, quando afirma que “a pergunta pelo direito de
considerar como objetivamente validos os conceitos a priori do entendimento ¢ levantada por Kant a partir de
um interesse metafisico, € em sua resposta ele ndo se limita a justificagdo de ciénicias dadas”. Cf. O. Hofte,
Immanuel Kant, Sdo Paulo, Martins Fontes, 2005, p.333.

137



Acreditamos poder mostrar, em linhas gerais, que na Estética trata-se, sim, de uma
justificacdo légico-epistemologica da idealidade do espaco e do tempo em relagdo as intui¢des
empiricas, por um lado, e a garantia, ja ali, derivada como consequéncia da exposi¢do sobre
ambos, da realidade empirica dos mesmos. Por outro lado, na Ldgica, por sua vez, parece que
uma interpretacdo semantica do procedimento adotado na Dedu¢do seria mais conveniente ou,
no minimo, interessante. Infelizmente, uma discussdo detalhada do problema conduziria este
trabalho para um territorio bem distinto daquele para o qual ele pretende caminhar, a saber, os
problemas herdados por Schopenhauer da paternidade que ele atribui a filosofia kantiana, bem
como suas tentativas de superagdo dos mesmos.

Desta maneira, iniciaremos por uma releitura da abertura da Critica da razdo pura de
Kant, seus Prefacios e sua Introdugdo e, a luz do conjunto da obra, reconstituiremos 0s passos
que levaram o fil6sofo de Konigsberg a postular aquilo que Schopenhauer acreditava ter sido
seu maior mérito: a distingdo entre fendmeno e coisa em si. Nosso objetivo aqui sera
apresentar argumentos que mostrem: primeiro, a presenca tanto de uma ambiguidade na
nog¢ao kantiana de experiéncia quanto na condicionalidade entre as teses da aprioridade ¢ da
idealidade do espago e do tempo e a tese da incognoscibilidade da coisa em si; segundo, que
o problema da afec¢do, resultado da dificil relacdo entre fendmeno e coisa em si, abre o
debate entre a teoria dos dois aspectos € a teoria dos dois mundos, quer dizer, a disputa para
saber se por em si - ou coisa em si - deve-se entender apenas um modo de consideracdo do
mundo em contraposi¢do a concepc¢do deste como fendmeno e representagdo, ou se se trata,
propriamente, de dois mundos™’; por wltimo, mostrar que, ja na Estética transcendental
aparece aquilo que se pode, legitimamente, denominar de problema da matéria. Com isso o
que pretendemos ¢ explicitar, por um lado, como Schopenhauer entra - ou pelo menos dever-

se-ia considera-lo assim - no debate aberto por Kant, que constituird o Idealismo Alem50294,

%3 Atualmente, cremos poder afirmar a existéncia de uma certa hegemonia entre os intérpretes da obra kantiana
sobre o sentido da distingdo entre fendmenos e coisa em si. Esta implicaria, ndo a existéncia de dois mundos
(Two worlds), um dualismo, mas de dois aspectos ou duas perspectivas, pontos de vista ou dois modos distintos
de considera¢do de um sé e mesmo mundo, o que passou a chamar-se de teoria dos dois aspectos (Two aspect
theory); somente para citarmos alguns intérpretes: G. Prauss, Kant und das Problem der Dinge an sich, Bonn,
1989; G. Buchdahl, Reduction-realization: a key to the structure of Kant’s thought, in: J. N. Mohanty and R. W.
Shahan (Eds), Essays on Kant's Critique of pure reason, University of Oklahoma Press, 1982 ; H. E. Allison,
Kant transcendental idealism. An interpretation and defense, London, Yale University Press, 1983;
Transcendental idealism: the “two aspect” view, in: New Essays on Kant, Ed. by B. Ouden, New York, 1987; V.
Delbos, De Kant aux Post-Kantiens, Paris, Aubier, 1992; e, no Brasil, o grande Rubens R. Torres Filho,
Dogmatismo e antidogmatismo. Kant na sala de aula, in: Ensaios de filosofia ilustrada, Sdo Paulo, Iluminuras,
2004;.

¥4 Acreditamos ndo ser o caso, aqui, de entrarmos no debate sobre a pertenga, ou nio, do proprio Kant ao
Idealismo alemdo. Nossa posicdo, contudo, ¢ que este ndo existiria sem aquele e, portanto, membro ou nido do
movimento, sua obra permanece como incontornavel, pelo menos historicamente, para a compreensdo do assim
chamado: Idealismo alemdo.

138



acerca do estatuto da coisa em si ¢ da natureza da afeccdo. Por outro lado, buscaremos
evidenciar como as respostas schopenhauerianas serdo importantes para o resgate de uma
nog¢do de sabedoria que, apesar do privilégio kantiano da dimensdo pratica da vida humana,
acabou por perder terreno para a teoria do conhecimento, a ldgica e toda a dimensdo tedrica

~ : 2
que marcario os prolongamentos da obra kantiana®’.

Mostrar, primeiramente, que 0s
principais problemas enfrentados por Schopenhauer - ja destacados na primeira parte - t€m
sua raiz na primeira Critica de Kant e, em segundo lugar, mostrar que o apelo que o autor de
O mundo faz a sabedoria antiga, apesar de ndo afastar totalmente a tensdo entre ontologia e
epistemologia pode, ndo obstante, ganhar novos contornos a partir de sua relagdo com Kant e

com Platdo, também este em parte revisitado.

29 Apesar, claro, da Escola de Baden (Windelband, Rickert, Lask), diferentemente da Escola de Marburg
(Natorp, Cassirer, Liebert), privilegiar a filosofia da cultura, trata-se de uma apropria¢do bastante diferente
daquela realizada por Schopenhauer.

139



Capitulo 3 - Novamente o em si

3.1 O acesso a Critica da razdo pura

Sabe-se que a primeira Critica kantiana pode, n3o obstante seu autor ter
explicitamente apresentado seu(s) problema(s) e objetivos, ser abordada a partir de diferentes
entradas, perspectivas ¢ mesmo interesses. Poder-se-ia encara-la seguindo o ritmo de seus
adversarios - e que ela teria pretendido silenciar -, isto €, caminhando a partir do
enfrentamento com aqueles que segundo ela seriam dogmaticos, céticos, materialistas, ateus,
idealistas, (BXXXIV), etc. Ndo menos interessante seria percorré-la através da histéria de
alguns de seus problemas e, em particular, de sua posi¢do perante as nocgdes de espago e
tempo, entdo em disputa entre newtonianos e leibnizianos, e suas respectivas relevancias para
a interpretacdo do sentido das proposi¢des da ciéncia da natureza e da matematica, sobretudo
da mecanica newtoniana ¢ da geometria euclidiana (BX-XVIII). Igualmente desafiador e
motivante seria abri-la e investigd-la como um monumento que poria fim, e pretender-se-ia
mesmo como uma solugdo critica daquele que seria, talvez, o mais antigo problema filosdéfico,
qual seja, a maneira pela qual estdo relacionados ser e pensar, real e ideal, monismo e
dualismo, (BXXXVI), ou seja, poder-se-ia toma-la mais como uma investigagdo dos limites
do conhecimento humano no plano tedrico, que como a constru¢do de uma teoria ou de uma
doutrina do nosso saber acerca dos objetos. Claro, poderiamos também procurd-la com a
disposi¢do daquele disposto a tudo sacrificar para por fim as ilusdes metafisicas, mesmo que,
ao final, ainda colocaria a pergunta pela possibilidade da metafisica, ou seja, como aquele que
enxerga na propria no¢do negativa de limite, uma positividade, uma liberdade intocada
naquilo que estaria fora dos limites. Enfim, a Critica da razdo pura poderia servir de apoio a
muitas visitagdes no terreno da filosofia mas, em todo caso, a pluralidade de pontos de vista
sobre a primeira Critica kantiana poderia ser simplificada se reduzissemos os enfoques a
dois: o histérico e o conceitual®*®.

Uma abordagem conceitual da Critica da razdo pura permitiria, sem duavida,

diagnosticar o exato momento em que Kant opera aquela que servira de bussola para a leitura

¢ Sobre as vantagens e limites de ambas as posturas, Cf., G. Lehmann, Pressupostos e limites da interpretagio
sistematica de Kant, in: Recep¢do da Critica da razdo pura. Antologia de escritos sobre Kant (1786.1844),
Coordenagdo de Fernando Gil, Fundagdo Calouste Gulbenkian, Lisboa, 1992.

140



da influéncia kantiana em Schopenhauer, a saber: a distingdo entre fendmeno e coisa em si.
Poderia ndo apenas captar o(s) momento(s) em que tal distingdo toma corpo, mas também
poderia tornar claras as diferentes significagdes que a nog@o de coisa em si comporta ao longo
da Critica, bem como o estabelecimento das devidas diferenciacdes entre coisa em si e
numeno, por exemplo. Mais ainda, a investiga¢do conceitual poderia iluminar as dificuldades
kantianas em articular tais nog¢des fundamentais, assim como permitiria acompanhar
detidamente as definicdes de seus termos iniciais como: sensacdo, percep¢do, intuicoes
empirica € pura, experiéncia, matéria, fenéomeno, espaco, tempo, etc. A investigacdo
meramente conceitual, com pouca concessdo a aspectos histérico-hermenéuticos, poderia
ainda tornar patente o vinculo entre o “inicio” e o “fim” da exposicdo kantiana. De fato, o
proprio Kant nos diz que a ldgica da compreensdo ndo se identifica a da exposi¢cdo das teses
basilares da Critica®’. Ele supostamente ja sabia onde queria chegar e, de certa maneira,
somente quando percorremos todos os espacos desta “catedral gbtica” que € a Critica da
razdo pura, segundo Schopenhauer, ¢ que nos damos conta de que o inicio pressupde (ordem
da compreensdo) o resultado e, o que é mais importante, que somente uma outra Critica, desta
vez sobre o uso pratico da razdo, é que poderia e deveria ser utilizada como fio condutor
(Leitfaden) para a solucdo dos problemas deixados em suspenso nesta primeira Critica
(A806;B834).

Mas o fato é que se interpretamos a Critica da razdo pura, por assim dizer, por ela
mesma, a primeira coisa que talvez deixemos de compreender seja a diferenga fundamental
operada entre a primeira ¢ a segunda edigdes da obra. Nao se trata tanto daquilo que o autor
desenvolveu, acrescentou, excluiu, lapidou, etc, mas da compreensdo da histéria mesma do
problema subjacente a todo o edificio kantiano e que, de um modo geral, ndo se encontra
claramente exposto na prdpria obra, mas estaria para a Critica como o plano diretor estd para
a disposi¢do e funcionamento dos edificios de uma cidade. Nao apenas aquilo que a obra
kantiana abre, a disputa em torno da coisa em si (Streit um das Ding an sich), mas também o
solo de onde ela brota, parece somente serem inteligiveis se acrescentarmos ao conceito uma
pitada em sua historia. Porque o que ocorre é que a Critica esta visceralmente vinculada a tese
da aprioridade do espago e do tempo e, portanto, segundo Kant, a idealidade das intui¢des ¢ a
limitacdo de todo o conhecimento humano ao reino dos fendmenos. Mas, como dira ele

(BXXVII), como ndo pode haver aparicdo (Erscheinung, fendomeno) sem que algo apareca

7 pPodemos encontrar tal perspectiva de leitura nio apenas na primeira edi¢io da Critica da razédo pura, mas ja
nas cartas a Herz (década de 1770) e a Garve (21/11/1798), em que o filésofo de Konigsberg credita a disputa
em torno das Antinomias da razao a inten¢do fundamental operando por tras da obra.

141



(scheint), 1sso ndo somente ja amarra e engessa a relacdo entre estes e aquilo que existe mas
ndo aparece (a coisa em si), como apenas ¢ inteligivel a partir do momento em que Kant toma
posicdo no debate sobre a natureza do espaco e do tempo entre newtonianos e leibnizianos™®.
Por que, no prefacio de 1787, a insisténcia na nogdo de em si, que nem aparece no prefacio de
1781, a énfase na distingdo de aspectos, sentidos diferentes para objeto como fenémeno e
como coisa em si, assim como seu correlato, isto €, a distingdo entre pensar e conhecer? Por
que agora a ldogica, a matematica e a fisica newtoniana sdo expressamente citadas como
modelos de cientificidade e, portanto, uma reflexdo sobre o método destas formacdes
discursivas seria importante para a compreensdo das razdes pelas quais a metafisica ainda
balbuciava as suas primeiras palavras e, assim, o levantamento da pergunta pela possibilidade
de uma metafisica rigorosa, elaborada como ciéncia seria, analogicamente, relevante?

Enfim, se em 1781 Kant afirmava que comecar sua Critica - da faculdade da razéo em
geral - por principios era o Unico caminho que lhe restava seguir para delimitar e determinar
as fontes, extensdo e limites da metafisica (AXII - XIII) como saber independente de toda a
experiéncia, nenhuma énfase ¢ dada as correlagdes entre as teses da aprioridade, da idealidade
e da incognoscibilidade de uma suposta coisa em si. Fala ele, no Prefacio de 1781, com
certeza, do coragdo de sua Critica, a Dedu¢do transcendental das categorias e a demonstragao
da validade objetiva dos nossos conceitos puros, mas isto implicava apenas uma distin¢ao
entre as instancias objetiva e subjetiva do conhecimento humano, ndo em uma necessaria
distingdo de aspectos ou significagdes na nocdo de objeto, muito menos fala em objeto
transcendental, etc. J4 aqui elenca seus adversarios, os quais permaneceram 0S MmesMOs:
dogmaticos e céticos, com destaque para aqueles que pretenderam, tal qual Locke, como
futuramente fard Schopenhauer, mas de maneira distinta, elaborar uma explicagdo fisioldgica

para o conhecimento humano.

2% Na verdade, o debate entre newtonianos e leibnizianos referido, indiretamente, por Kant, no inicio da Estética
transcendental (A23), insere-se em uma disputa mais ampla entre metafisicos e matematicos na Alemanha do
final do século XVII e no século XVIII. A primeira, oriunda do debate entre cartesianos e leibnizianos acerca do
significado do conceito de forca: este deve ser pensado em termos de extensdo, quantidade de movimento (mv),
como queriam os cartesianos, ou em func¢éo de sua extensfo e da forca vital inerente aos corpos (mv2), conforme
a preferéncia dos leibnizianos? A segunda, era a querela entre leibnizianos e newtonianos em torno da existéncia
ou ndo de moénadas: o espago ¢ tudo nele sdo infinitamente divisiveis (newtonianos), ou 0s corpos sio
constituidos de partes simples indivisiveis, monadas (leibnizianos)? Quando lemos a primeira Critica é quase
impossivel ndo sentirmos o cheiro destas disputas entre cartesianos, leibnizianos e newtonianos, mesmo que
Kant, as vezes, ndo faga referéncia explicita a eles; sem falar, é claro, naquele que talvez seja o mestre oculto por
tras da reviravolta critica, a saber, o espanhol Francisco Suarez; mas isto ja aponta para uma regiio muito
longinqua. Sobre os debates entre metafisicos e matematicos na Alemanha pré-kantiana e kantiana, Cf., F. C.
Beiser, O desenvolvimento intelectual de Kant: 1746-1781, in: Kant, Org.: Paul Guyer, Idéias e Letras,
Aparecida-SP, 2009; Cf., tb, M. Puech, Kant et la causalité, Paris, Vrin, 1990, pp.38ss.

142



Para compreender ndo apenas a diferenca entre os dois Prefacios (1781 e 1787), mas
aquilo que neles nos parece essencial, ou seja, o problema do método e o problema tedrico,
ambos vinculados, e que sugerem tanto provocar quanto emergir daquilo que Kant chamou de
“contra-prova (Gegenprobe) da experimentacdo”(BXX), temos que apreender o verdadeiro
alcance da afirmag¢do do autor de que o conhecimento humano apenas pode referir-se a
fendmenos, ndo as coisas em si mesmas (Sache an sich selbst) as quais, “embora para si (fiir
sich) mesmas reais (wirklich), se mantém para nés desconhecidas (unerkannt)”(Idem). Isto, no
entanto, juntamente com a tese dos dois aspectos da no¢do de objeto, com a tese que
diferencia pensamento de conhecimento e com a distingdo de resultados da Critica da razao
pura, isto €, um resultado negativo: apresentacdo dos limites do cognoscivel; € um positivo:
eliminacdo do verdadeiro obstaculo para se pensar Deus, Alma, liberdade, uma vida futura, ou
seja, a ma utilizacdo da razdo no seu uso tedrico e a abertura do terreno para a correta
aplicag¢do da razdo no seu uso pratico. Tudo isto parece estar, no entanto, condicionado a tese
da aprioridade. Nao se trata de negar as diferentes possibilidades de se interpretar a Critica da
razdo pura, também nao queremos discutir os - supostos - verdadeiros caminhos a serem
trilhados para se compreender a mensagem de Kant, mas tdo somente afirmar que uma
abordagem simplesmente conceitual da obra ndo nos parece ser interessante devido esta nao
permitir uma escuta dos debates e possibilidades que se reinem em torno de si e, assim, poder
apreender, na obra de Schopenhauer, a presenca dos principais problemas enfrentados por sua
filosofia: a acusacdo de dogmatismo, a oscilagdo em sua teoria da representagdo, etc. Claro
que ndo pretendemos - nem o presente trabalho comportaria — refletir sobre o
desenvolvimento intelectual de Kant até a formulagdo de sua primeira Critica. Nao obstante, e
foi apenas isso que quisemos ressaltar, uma ou outra vez teremos que recorrer a histéria do
problema em questdo para podermos nos aproximar do que acreditamos ser seu correto
significado.

Assim, comecgaremos com uma reconstru¢do da nogdo de coisa em si na Critica da
razdo pura objetivando compreender as nuances e variacdes do problema da afec¢do a partir
da mesma®’. Em seguida, faremos um réapido levantamento da historia deste problema da
coisa em si no Idealismo Alemdo procurando compreender a posi¢do do autor de O mundo no

debate acerca da coisa em si, do problema da afecg¢do e da relagdo entre Representagdo e

% Para alguns intérpretes da filosofia kantiana, desde Jacobi e talvez por causa dele, o problema da coisa em si é
idéntico aquele em torno da significagdo da nog¢o de afec¢do, dai compreenderem por problema da coisa em si,
a questdo da afeccdo. Vale lembrar, que ja Schopenhauer apontava, a partir da segunda edi¢do da Critica da
razdo pura, para a presenga de ambigiiidades na exposi¢o kantiana que poderiam conduzir o leitor, sobretudo se
o mesmo ndo tivesse lido a edicdo de 1781, a interpretar a coisa em si como causa da afeccdo e, assim, a
confundir ou identificar os problemas.

143



\ .

Vontade. Claro que, como afirmamos acima, as vias de acesso a primeira Critica sdo
numerosas €, quando escolhemos a problemadtica da coisa em si como eixo de leitura da obra
em questdo estamos, por um lado, refazendo um caminho que foi trilhado por uma parte
significativa dos autores que perfazem o Idealismo Alemao e, por outro, fizemos esta escolha
por nos parecer, como pretendemos mostrar, ser a melhor para compreender as implicagdes
entre representagcdo € coisa em si, assim como seus problemas e limites, na filosofia de

Schopenhauer.

144



3.2 A coisa em si na Critica da razdo pura

3.2.1 A coisa em si nos Prefdacios de 1781 e 1787

Na Introdugdo a Critica da razdo pura, Kant afirma que “o verdadeiro problema da
razdo pura estd contido na seguinte pergunta: como sdo possiveis os juizos sintéticos a
priori?”(B19) Pouco depois ele subdivide esta pergunta em trés: como ¢é possivel a
matematica pura? (Como sdo possiveis juizos sintéticos a priori na matematica?) Como ¢
possivel a fisica pura (Como sdo possiveis juizos sintéticos a priori na fisica?) S@o possiveis
juizos sintéticos a priori na metafisica, ou seja, ¢ possivel uma metafisica como ciéncia? Estas
perguntas sdo o tema da obra que o leitor tem em maos. Logo de saida chama a atengdo o fato
de as duas primeiras perguntas ndo dizerem respeito a uma possibilidade, mas ao como desta
possibilidade, enquanto a terceira, ao contrario, dirigir-se a propria possibilidade da
metafisica. Isto quer dizer, por um lado, que se a matematica e a fisica sdo possiveis, por
outro, que até entdo ndo se sabia, pelo menos segundo Kant, como, legitimamente, elas
tornaram-se possiveis, qual a verdadeira razdo (Grund) desta possibilidade. Assim, tanto a
geometria quanto a mecancica newtoniana eram, claro, possiveis, mas ainda carentes de
justificagdo, de fundamentacdo filoséfica. Ndo se sabia, até entdo, o porqué desta
possibilidade. Possibilidade, aqui, ndo no sentido de sua simples existéncia, mas da
concordancia entre seus praticantes, sua elegincia, acabamentos perfeitos, etc (BVII-VIII).
Por outro lado, a metafisica, apesar de sua longeva historia, ainda dava seus primeiros passos

o . . 300
na direcdo de um saber rigoroso, certo, perfeito™ .

3% Na verdade, desde os primeiros escritos de Kant, a metafisica da Natureza esti no centro de suas
preocupagdes. Quer sua fundamentagio (na Nova dilucidatio, de 1755; nos Gedanken von der wahren Schditzung
der lebendingen Krdfte, de 1746-7; na Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, de 1755; na
Monadologia physica, de 1756); quer sua utilizagdo como passagem para a ética (em Die falsche Spitzfindigkeit
der vier syllogistischen Figuren, de 1762; no Der einzig Bewisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes,
de 1762; no Preisschrift, Untersuchungen iiber die Deutlichkeit der Grundsdtze der naturlichen Theologie und
der Moral, de 1762, em que ecle abandona a tramsposicdo do método matematico para a filosofia e,
consequentemente, comega a separar, rigorosamente, conhecimento matematico e filosdfico; no Versuch den
Begriff der negativen Grifien in die Weltweisheit einzufuhren, de 1764; nas Beobachtungen iiber das Gefiihl des
Schonen und Erhabenen, de 1765; e nos Trdume eines Geistesehers, de 1766); quer em suas investigagdes acerca
do verdadeiro método a ser adotado em filosofia/metafisica (nas cartas a Lambert, Mendelssohn e Herder na
década de 1770; em Die Methode der Metaphysik, livro programado para 1765; na importante De mundi
sensibilis atque intelligibilis forma et principiis dissertatio, de 1770, onde a distingdo entre sensibilidade e razéo
parece substituir aquela entre esséncia e existéncia, de Der einzig Bewisgrund, e aquela entre oposicdo real e
logica no Versuch den Begriff der negativen Grdfien e, a partir de entdo, a metafisica terd que ser antecedida de

145



Desta maneira ¢ que uma Critica da razdo pura tem por problema investigar a
condigdo de possibilidade de dois saberes objetivando a solugdo de uma pergunta
Sfundamental, a saber, a pergunta pelas condi¢des que tornariam possivel a constru¢do de uma
metafisica que, finalmente, pudesse trilhar o caminho seguro e glorioso de uma ciéncia. Disso
podemos concluir que o problema maior posto a uma tal propedéutica, a uma semelhante
Critica ¢ o da possibilidade metddico-tedrica para a elaboracdo de um saber metafisico sério e
rigoroso, isto é, fundado em juizos sintéticos a priori*®!. Dai ser por tal problema que o autor,
tanto no Prefdcio de 1781 quanto no de 1787, inicia o leitor no tema central de sua Critica.

No primeiro, trata-se de empreender uma investigag¢do capaz de fornecer a

solucdo do problema da possibilidade ou impossibilidade de uma metafisica
em geral (Metaphysik iiberhaupt) e a determinac¢do tanto de suas fontes
(Quellen) como da sua extensdo (Umfanges) e limites (Grenzen); tudo isto,
contudo, a partir de principios (aus Prinzipien)(AXII).

Tal Critica, que deve dirigir-se a faculdade da razdo em geral e que pretende tirar a
metafisica do “palco de disputas infindaveis”’(AVIII), tera seu ponto alto, do ponto de vista da
justificacdo, ndo numa “deducdo subjetiva” - psicoldgica, fisioldgica - da validade do nosso
conhecimento, mas numa ‘“dedu¢do objetiva” dos conceitos ou regras com as quais
determinamos o contetido de nossas intui¢des.

No prefacio de 1787, Kant lamenta que até entdo o destino ndo tivesse permitido a
metafisica alcangar o status de ciéncia (BXIV), tais como a ldgica, a matematica e a fisica
teorica. Isto devido ao método da metafisica ter sido até ali um mero tateio (BXV) e que,
quem sabe?, uma analogia®”, tanto quanto possivel, com o método adotado pela matematica
e pela fisica ndo pudesse colocar a metafisica, finalmente, em condi¢des mais favoraveis que
aquela ocupada nos ultimos 2200 anos. Portanto, Kant parece ter encontrado a verdadeira

tarefa a ser enfrentada por sua primeira Critica, a saber:

alterar o procedimento/método que a metafisica (Verfahren der Metaphysik
umzudindern) até agora seguiu, operando assim nela uma revolugdo completa

uma epistemologia que, para muitos, ja deve ser pensada como quase critica). Cf., Beise, op.cit., pp.52-77. Sobre
isso, Cf.tb., Otfried Hoffe, Immanuel Kant, Sdo Paulo, Martins Fontes, 2005, parte I, cap.3., pp.06-31.

301 Sobre a leitura, ndo apenas da primeira Critica, mas também da moralidade kantiana, em fun¢do do problema
da objetividade, Cf., F. C. Mattos, Da teoria a liberdade: a questdo da objetividade em Kant, Sao Paulo, am,
2009

32 A nogdo de analogia parece ser, em filosofia, t3o antiga e importante quanto problematica. Ja conhecida por
Aristoteles e fundamental para ninguém menos que Tomas de Aquino, em Kant mereceria um estudo atento e
minucioso, sobretudo para um leitor exigente de Schopenhauer, que faz de semelhante nocdo uma das
plataformas de langamento para o salto da Representacdo em dire¢do a Vontade. Em Kant, acreditamos, tal
estudo deveria debrugar-se sobre as notas de aula e anotagdes ndo publicadas da obra como, por exemplo, a
Metafisica Dona e outras.

146



(géinzliche Revolution), segundo o exemplo dos gedmetras e dos fisicos. E
um tratado acerca do método (Traktat von der Methode), ndo um sistema
ciéncia mesma (System der Wissenschaft selbst); porém, circunscreve-a
totalmente, ndo somente descrevendo o contorno dos seus limites (4nsehung
ihrer Grenzen), mas também toda a sua estrutura interna (ganzen inneren
Gliederbau) (BXXII-XXIII).

Isto é o que ja aparece, conforme vimos acima, no conteudo das cartas da década de
1770, sobretudo as dedicadas a Lambert, Herz e Garve, em que o interesse de Kant parece
voltar-se para as condi¢cdes de aplicabilidade dos conceitos a priori da metafisica a
experiéncia e, pouco a pouco, vai conduzindo-o as questdes fundamentais das Antinomias da
razdo e a separagdo entre os usos transcendente e imanente desta. Nao queremos sugerir com
isso, que a primeira Critica poderia ser deduzida, ou que a mesma ja estava presente nos
trabalhos kantianos na década de 1770. Seguimos, neste assunto, a interpretacdo de O. Perez,
que vé€ nos trabalhos pré-criticos, um “pré-texto” e uma “pré-compreensio”, mas nunca um
“pré-antincio” das teses basilares da obra de 1781°®. Na mesma linha interpretativa
encontramos Lebrun, que enxerga nas cartas e nos textos anteriores a primeira Crifica:
“etapas na formacdo da filosofia transcendental”, sem que isso implique que devamos
concebé-las como anuncios da “irrup¢do do projeto critico™ .

Porém se, por um lado, a tarefa e o verdadeiro problema da Critica é a determinagdo
das condicdes de possibilidade de uma Metafisica da Natureza rigorosa, pensada e construida
por analogia a0 método das ciéncias, por outro, ha um grande empecilho a ser removido.
Trata-se do trabalho negativo de refutacdo daquelas posi¢des que o autor responsabiliza pelo
estagio e descrédito da metafisica até sua época. Mais ainda, a Crifica, enquanto investigacao
apenas das condi¢des de possibilidade de uma Metafisica da Natureza, ndo pode ser
confundida com a metafisica mesma, ou seja, ela ndo apenas ainda ndo ¢ metafisica como
entendé-la, simplesmente, do ponto de vista metodologico, seria ndo compreender a
radicalidade pretendida por ela. E que mostrar o método ndo ¢ suficiente, pois se por
metafisica entendemos um “conhecimento especulativo da razdo completamente a parte e que
se eleva inteiramente acima das ligdes da experiéncia, mediante simples conceitos, (...),
devendo, portanto, a razao ser discipula de si propria” (BXIV), entdo sera preciso mostrar
também que semelhante Crifica tem por alvo tdo somente as “pretensdes arrogantes das
escolas” (BXXIII), ndo a razdo mesma. E preciso mostrar que a razdo, utilizada corretamente

e dentro de seus /imites, ndo pode evitar certas ilusdes teologicas, cosmoldgicas, etc, as quais

3% Cf, D. O. Perez, Kant e o problema da significagdo, Curitiba, Ed. Champagnat, 2008, p.26.
394 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafisica, Sdo Paulo, Martins Fontes, 2002, p31.

147



sdo inevitaveis/irresistiveis (unwiderstehlichen; A643;B671); mas pode mostrar que sdo
ilusdes e, assim, ndo construir sobre elas um sistema filoséfico. E absolutamente necessario
mostrar que “ndo h4 propriamente (eigentlich) nenhuma antitética da razdo pura (keine
Antithetik der reinen Vernunft)”(A743;B771) e, assim, que podemos continuar confiando no
poder da razdo para julgar em seu préprio tribunal e, portanto, tem-se que poder mostrar que
as querelas entre dogmaticos e entre estes e céticos ndo devem ser creditadas a razdo, mas tao
somente ao uso a-critico desta ultima. Nao ¢ entdo suficiente garantir a possibilidade da
metafisica como ciéncia, ¢ ainda preciso explicar as razdes (Grund) profundas que
levam(ram) a razdo a embrenhar-se em antinomias quando a mesma tende a exceder seus
limites e arriscar-se na tentativa de constitui¢do dos objetos de nossa experiéncia.

Desta forma, o problema da Critica da razdo pura poderia ser formulado ndo apenas
como o estudo das condigdes transcendentais de possibilidade de uma metafisica futura,
Metafisica da Natureza elaborada como ciéncia (questdo metddica), mas fundamentalmente
como a tentativa kantiana de, na refutagdo de dogmaticos e céticos cartesianos € humeanos,
mostrar o porqué, as razdes de se dever manter a confiangca na razdo pura mediante a
instauracdo de um tribunal em que a razdo seria a0 mesmo tempo juiza, ré, promotora e
advogada de defesa.

Evidentemente, para nosso estudo, que tem por horizonte a leitura schopenhaueriana
da primeira Critica, podemos prescindir da andlise das posi¢des que situam esta ultima no
terreno da logica e da filosofia da ciéncia. Loparic, por exemplo, aborda a Critica da razdo
pura a partir da “histdria da ciéncia do ponto de vista heuristico” e da “historia da metafisica
como doutrina dirigida para a especificacdo de condi¢des de calculabilidade do real” e, assim,
pode encontrar em Kant: “o verdadeiro precursor, sendo o fundador, da filosofia analitica
moderna”. Ao interpretar a primeira Critica como “teoria da solubilidade de problemas
necessarios da razdo pura tedrica”, Loparic pode ler a obra kantiana como uma tentativa de
constru¢do de uma “semantica a priori dos conceitos puros da razdo” e, assim, distante das
interpretagdes ancoradas nas Teorias da Subjetividade, concebe o projeto critico na tradigdo
da filosofia analitica e filosofia da ciéncia’®. Ainda na perspectiva aberta pelas pesquisas de
Loparic, temos a interpretacdo de Perez, que compreende a obra kantiana posterior a 1781,

mais como uma atividade sistemdtica que como um sistema ou uma doutrina, propriamente

05t Z. Loparic, 4 semdntica transcendental de Kant, Campinas-SP, Cole¢do CLE, Volume 41-2005, Prefacio
e Cap.1. No Prefacio a terceira edi¢do de seu livro, Loparic sintetiza as teses basicas de sua abordagem
semantica da primeira Critica: 1)Pergunta fundamental da Critica da razdo pura: como sdo possiveis juizos
sintéticos a priori no ambito da teoria; 2)Objetivo fundamental: fornecimento de uma garantia de solubilidade
aos problemas necessarios da razio pura teodrica; 3)Interpretacdo de tal garantia como uma semdntica
transcendental; 4)Extensdo do programa da primeira Critica aos juizos sintéticos a priori em geral.

148



ditos. Perez concebe o deslocamento ocorrido entre o assim chamado periodo pré-critico para
o critico, como uma “passagem da reflexdo na metafisica para a reflexdo sobre a

3% o desta forma, pode interpretar a filosofia kantiana, que tem como problema

metafisica
fundamental o mesmo que para Loparic, a saber, a pergunta pelas condi¢des de possibilidade
dos juizos sintéticos a priori, como a pergunta pelas condicoes de significagdo dos referidos
juizos nas trés Criticas. Segundo Perez, Kant nunca teria, propriamente, chegado a realizar
sua promessa de constru¢do de uma Doutrina, a qual deveria ter seguido a Critica entendida
como Propedéutica a Filosofia Transcendental em sentido positivo. Em todo caso, o objeto
da filosofia seria “esse perguntar pelo fazer sentido”, tanto no campo tedrico quanto no
pratico e na esfera do gosto e da teleologia e, portanto, a filosofia critica deveria ser
compreendida, conforme Perez, como: “uma (pré)-ocupacdo com o proprio perguntar que
pergunta pelo sentido”. Assim, ele pode afirmar que: “o sistema Kantiano ¢ a pergunta
sistemdtica pelas condi¢des de possibilidade das proposigdes sintéticas em cada ambito”; e o
trabalho a ser feito pelo intérprete da obra de Kant seria “indagar aquelas condi¢gdes como
16gico-semanticas™"’.

Quanto ao problema de uma critica da razao no seu uso puro teérico, vé-se ainda que a
refutacdo das posigdes dogmadticas e céticas estaria intimamente ligada a solucdo das
antinomias da razdo e, desta maneira, uma das vias de acesso ao problema da primeira Critica
kantiana poderia ser concebé-la como uma tentativa de pensar as condi¢cdes de uma metafisica
metodologicamente rigorosa e purificada das funestas incompreensdes do uso transcendente

308

da razdo por parte da tradi¢do™ .

Mas isto ndo € tudo, pois Kant afirma que

a Critica ndo se op0de ao procedimento dogmatico (dogmatischen Verfahren)
da razdo no seu conhecimento puro, enquanto ciéncia (pois esta deve ser
(muf3) sempre dogmatica, isto €, estritamente demonstrativa, baseando-se em
principios a priori seguros), mas sim ao dogmatismo (Dogmatism), quer
dizer a presun¢do de seguir adiante apenas por um conhecimento puro a
partir de (aus) conceitos (conhecimento filosofico), apoiado em principios,
como os que a razdo desde ha muito aplica, sem se informar como e com que
direito os alcangou. O dogmatismo ¢, pois, o procedimento dogmatico da
razdo sem uma critica prévia da sua propria capacidade (Vermdgens)
(BXXXV-XXXVI).

396 Cf, Perez, op.cit., p.16.

37 Cf., Idem, pp.20-23.

308 Heidegger, contra as interpretagdes neokantianas da primeira Critica, que a concebem, fundamentalmente,
como uma teoria do conhecimento das ciéncias naturais e da matematica, interpreta a Critica da razdo pura
como uma “fundamentacdo explicita da metafisica”. Segundo ele, “ndo se trata de teoria alguma do
conhecimento”. Sobre a posi¢cdo heideggeriana sobre o problrma, cf., M. Heidegger, Kant y el problema de la
metafisica, México: Fondo de Cultura Econdmica, 1996, pp. 208-210.

149



Aqui reside a ideia kantiana de empreender uma Critica de forma “necessariamente
dogmatica (notwendig dogmatisch) e estritamente sistemdtica, por conseguinte escoldstica
(ndo popular)”(Idem) da faculdade da razdo em geral.

O que significa e para onde aponta esta distingdo, operada por Kant, entre
procedimento dogmatico - necessario na execucdo da Critica - e dogmatismo? Significa que a
Critica, enquanto propedéutica a toda metafisica futura (BXLIII), procedera dogmaticamente
sem que, com isso, possa-se acusa-la de dogmatismo. Isto significa que o método posto em
acdo na/pela Critica deve diferir, radicalmente, daquele adotado pela metafisica tradicional ou
dogmatica. Uma diferenca fundamental entre o que se faz na Critica e aquilo tentado pelos
predecessores de Kant estaria em que naquela, apesar de se partir de “principios a priori
seguros”, trata-se de mostrar como os mesmos possuem validade objetiva, ou seja, tornam
possivel o conhecimento empirico e, assim, explicitar as razdes da interdicdo de certas
utilizagdes de puros conceitos da razdo para além da possibilidade da experiéncia; enquanto
no dogmatismo - da metafisica greco-escoléstica, mas igualmente na moderna - far-se-ia um
uso puro da razdo pura. Trata-se, na Critica, em uma palavra, de distinguir o uso puro do

empirico da razdo, mas nio mediante um uso puro da mesma’"’

. O procedimento ¢ a dedugio
dos conceitos puros serdo transcendentais, mas isto ndo implica que se possa desconsiderar a
experiéncia. Ao contrario, um dos graves erros do dogmatismo pré-kantiano teria sido
pressupor acriticamente como legitimo o uso puro da razdo na tematizacdo de objetos ndo-
empiricos, inteligiveis. Ora, o objetivo de Kant &, justamente, partindo da experiéncia, mostrar
que nem todo nosso conhecimento origina-se da experiéncia (B2), isto é, que existe um
conhecimento a priori, puro e que ndo se dirige a objetos inteligiveis, mas que condiciona
todo o conhecimento humano de objetos empiricamente dados. Kant ndo pretende, portanto,
investigar as condigdes de possibilidade da metafisica dogmatica, ou seja, ndo tem por
objetivo analisar as causas do problema do uso puro da razio pressupondo este mesmo uso
como legitimo. Nisso residiria o nervo da questdo. Tematizar a possibilidade ou

impossibilidade da metafisica, envolver-se numa investigagdo que pde como meta a

determinag@o das fontes, extensdo ¢ limites do conhecimento metafisico a partir de principios

39 Sobre a interpretacdo do significado destes diferentes usos na especul¢do kantiana, Cf., J., A., Bonaccini,
Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemdo. Sua atualidade e relevancia para compreensdo do
problema da Filosofia, p. 169, Relume Dumar4, Rio de Janeiro, 2003.

150



0 tudo isso terd que ser feito “partindo” da propria

(aus Principien; ex principiis)
experiéncia, ou seja, daquilo que ndo estd sob suspeicao.

Sutileza, sem duvida, mas originalidade e, segundo Kant, radicalidade. Sutileza, pois
trata-se de saber até onde se pode ir com a razdo, mesmo retirada toda a matéria da
experiéncia mas, por outro lado, tomando como dado que “todo o conhecimento se inicia com
(mit) a experiéncia’(B2), ndo da (aus) experiéncia; originalidade, ja que se aceita, aqui, a tese
basica, do ponto de vista genético, do “empirismo” (mentalismo) moderno, segundo a qual
todo conhecimento humano tem por comego, no tempo, uma impressao, sensacado, etc.

Portanto, a distin¢do entre procedimento dogmatico € dogmatismo sera fundamental
para a compreensdo dos objetivos de Kant na Critica da razdo pura, pois nesta ndo se trata,
de maneira nenhuma, de simplesmente mostrar uma suposta natureza antitética da razdo, o
que poria, talvez, a necessidade de se levar a sério a sugestdo cética de suspensdo do juizo
(Epokhé), mas sim, de salvar a razdo de acusagdes que tém tdo somente a ver com seu mau
uso por parte daqueles que, por ndo terem tido a paciéncia ou a sagacidade de empreender
uma Critica, terminaram, por assim dizer, por “derramar a dgua juntamente com o bebé”.
Longe de aceitar que o conflito entre dogmaticos e entre estes e céticos pudesse ser creditado
na conta da razéo, Kant procurara mostrar que as aporias ¢ antinomias resultantes deste debate
ndo devem ser buscadas em uma suposta natureza antindmica (antitética) da razao, mas sim
em pressupostos falsos, aceitos como validos pela metafisica tradicional. Que a razdo, sem o
freio da Critica e submetida apenas as suas “disposi¢des naturais”, “inclinagdes naturais”
conduz a antinomias, isso Kant ndo nega, mas recusa que isso possa justificar o dogmatismo
ou o ceticismo, pois ndo ¢ suficiente, segundo ele, reconhecer tal “fato”, ¢ ainda fundamental
apresentar as razoes (Grund) que esclarecem o porqué e o como do dogmatismo. Ora, tais

razdes somente uma critica racional da razdo poderia fornecer. Portanto, como nos diz Kant:

Os conflitos interminaveis de uma razio simplesmente dogmatica (endlosen
Streitigkeiten einer blofi dogmatischen Vernunft) obrigam-nos também a
procurar finalmente repouso (Ruhe) numa critica dessa propria razdo (einer
Kritik dieser Vernunft selbst) e numa legislacdo (Gesetzgebung) que nela se
funda (sich auf sie griindet)”(A752;B780).

Por isso ele pode considerar sua primeira Critica como “o verdadeiro tribunal (wahren

Gerichtshof) para todas as controvérsias desta faculdade” (a razao)(A751;B780).

319 Conforme igualmente aprendemos na sua Légica. Cf. Log., Ak. 22, In: Manual dos cursos de légica geral,
op.cit., pp. 46-47.
151



7

O que parece estar em jogo na Critica da razdo pura, portanto, é a possibilidade
mesma de uma metafisica ndo dogmatica elaborada como ciéncia e, além disso, construida
como saber a priori de objetos ndo inteligiveis. Assim, se a metafisica tradicional fracassou e
sempre fracassard - conforme o autor - em sua pretensdo de se constituir enquanto ciéncia
rigorosa de objetos inteligiveis, Kant precisa discutir a possibilidade de uma metafisica
enquanto saber a priori € puro de objetos. Até mesmo porque, como Vimos acima €
aprendemos na Ldgica, a metafisica ¢ a “filosofia propriamente dita, a verdadeira”

filosofia®!!

. Ora, isto ndo elimina o fato, claro, de que para Kant a metafisica tradicional
jamais poderd justificar sua pretensdo a cientificidade. Se a Critica, enquanto Tratado do
Meétodo, deve anteceder a Metafisica da Natureza, mesmo esta nunca devera ser concebida no
sentido forte de Teoria, pois, como bem sintetizou Lebrun: “O simples projeto de instaurar
metodicamente o fundamento da metafisica ja equivale & morte “desta coisa” que sempre se

95312

chamou de metafisica™ . Dai a conclusdo cirturgica de Lebrun: “A Critica foi escrita porque

existe uma “ciéncia” tal que o tratado de seu método a faz desaparecer enquanto teoria™ .
Segundo Kant, ja no prefacio de 1787, o fracasso das tentativas dogmadticas em
construir uma metafisica rigorosa poderia comecar a ser compreendido a partir de seus
proprios pontos de partida. A postura metafisica tradicional poderia ser encarada como aquela
que, ingénua e acriticamente, acreditava poder ter um conhecimento legitimo das coisas em si
mesmas ¢ que, ao final, por suas afirmac¢des sem fundamento e indecidiveis quanto a sua
veracidade, nada mais faria que nos conduzir ao ceticismo (B23). Espelhando-se no modo a
priori do conhecimento matematico, o qual julgava analitico, a metafisica esperava poder
construir um saber acerca de entes ndo-empiricos a partir da simples razao, de forma nao
apenas independente da experiéncia, mas ainda de maneira absolutamente isenta de qualquer

referéncia a experiéncia. Tal procedimento, no entanto, sem a Critica, levara inevitavelmente

a antinomias insoluveis. Aquela seria responsavel pela

mudanca de método (verdnderte Methode) na maneira de pensar
(Denkungsart), a saber, que s6 conhecemos a priori das coisas o que nés
mesmos nelas pomos (was wir selbst in sie legen)”(BXVIII).

31U CE., Log., Ak.32. In: Manual dos cursos de logica geral, op.cit., pp. 66-67.

312 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafisica, Sdo Paulo, Martins Fontes, 2002, p.39.
313
Idem.

152



Isto quer dizer que na Critica dever-se-4 mostrar como € possivel que objetos possam
ser dados na experiéncia mediante conceitos a priori’'*. E assim, mediante semelhante
inversdo, ndo mais regulando nosso conhecimento por objetos, mas submetendo estes ultimos
as regras do nosso entendimento, que Kant espera poder solucionar as tarefas da metafisica
(BXVI) e, o que seria ainda mais importante, “dotar de provas suficientes as leis a priori que
fundamentam a natureza”(BXIX).

E neste passo, nesta mudanca de método e inversdo de perspectiva imposto a
metafisica tradicional, que Kant apresentard pela primeira vez na Critica da razdo pura
(1787), aquilo que provocard um certo escandalo na filosofia alema: referimo-nos, claro, a
no¢do de coisa em si. Ele afirma que tal modificacdo da maneira de pensar traz para a
filosofia, aparentemente, um resultado insoélito (befremdliches) e muito desfavoravel (sehr
nachteiliges) (BXIX-XX) porque, se assim procedermos, ocupando-nos com conceitos a
priori, pareceria que jamais conseguiriamos ultrapassar os limites da experiéncia possivel,
justamente aquilo que se deveria realizar em metafisica. Entretanto, exatamente nesta
passagem histdérico-conceitualmente crucial, ele nos fala daquela contra-prova a que ja
fizemos menc¢do acima e que consistiria, precisamente, na distingdo de aspectos ou de
significacio do termo objeto (Objeks). E aqui (BXX) que ficamos sabendo que nosso
conhecimento apenas se refere e pode se referir a fenOmenos, nunca a coisas em si,
incognosciveis, muito embora sejam estas reais em si mesmas, segundo a Critica®”.

Kant estd, como veremos a seguir, com um sé golpe, tanto limpando o territorio para a
filosofia transcendental ao inaugurar ou, no minimo, tornar possivel o Idealismo Alemao,
como destituindo as pretensdes dos diversos matizes dogmaticos da metafisica tradicional. Se
a distingdo (Unterscheidung) em questdo ¢ apenas de aspecto, consideragdo, significacdo,
entdo, a partir de agora, as coisas tém que ser distinguidas de si mesmas, quer dizer, dever-se-
4 operar na propria coisa (que ndo sdo duas, portanto; ¢ o Mesmo que tera que ser considerado
de duas maneiras diferentes) uma disjun¢do semantica entre as coisas (Dinge) como nos sao
dadas e estas mesmas como ndo nos sio - nem podem vir a ser - dadas, ou seja, conforme s@o

em si mesmas (ebendenselben). Quando se diz, no entanto, que a distingdo terd que ser

314 Este ¢ um ponto muito importante e que aqui ndo podemos explorar. Concordamos com Lebrun, de que é uma
espécie de “decisdo de principio” que leva Kant a conceber a analise transcendental como somente referida a
uma “objetividade constituida; portanto, jamais teremos de lidar senfio com um diverso tal que a unidade
sintética se aproprie dele integralmente”. Ora, isso equivale, como percebeu Lebrun, a recusar, de saida, toda e
qualquer alternativa de pensar uma filosofia transcendental na vereda aberta por Maimon. Voltaremos a isso. Cf,,
G. Lebrun, A filosofia e sua historia, Sdo Paulo, Cosacnaify, 2006, p.552.

315 Como veremos posteriormente, a nogdo de coisa em si é objeto de extensas e complexas controvérsias entre
os intérpretes da obra kantiana. A realidade da coisa em si €, além da primeira Critica, fortemente afirmada por
Kant nos Prolegomenos, §§13, 32, 33, entre outros. Cf., Kant, Prolegémenos, op. cit.

153



operada na propria coisa, ndo se deve entender que primeiro teriamos acesso a esta propria
coisa; pelo contrario, e isso trard problemas hermenéuticos e teoricos sérios, somente porque,
como sem que algo aparecesse em toda apari¢do ndo poderia haver apari¢do alguma, entdo
deve haver’'® algo em si, isto ¢, sem relagdo alguma ao sujeito, uma existéncia independente
da representagdo. Uma mesma coisa considerada de duas maneiras diferentes, a partir de dois
pontos de vista. Assim: como afirmar, de fato - ja que para Kant as coisas em si existem,
realmente, pelo menos em 1787 - ndo meramente de direito, a existéncia deste outro do
mesmo, do fendmeno? Se forem toto genere distintos, como um pode ser a
apari¢do/manifestacdo/representacdo do outro? Rigorosamente, esta pergunta talvez esteja
mal colocada e indique a dificuldade de libertagcdo de uma posi¢do pré-critica. Em todo caso,
prossigamos!

Por que tudo isso? A resposta fornecida no prefacio de 1787 é que a razdo exige um
incondicionado (em si) para todo o condicionado (fendmenos); e o exige, necessdria ¢
legitimamente nas coisas em si, para por fim a série de condigdes (BXX-XXI). Caso
pensemos desta maneira ¢ aceitemos a necessidade de semelhante diferenciagdo, entdo devera
ficar claro que enquanto insistirmos, com os dogmatismos, em regular nosso conhecimento
pelos objetos concebidos como coisas em si mesmas, jamais alcangaremos incondicionado

algum, somente aporias, contradi¢des e antinomias. Porém,

desaparece a contradi¢do se admitirmos que a nossa representacéo das coisas
(unsere Vorstellung der Dinge), tais como nos sdo dadas (wie sei uns
gegeben), ndo se regula (richte sich nicht) por estas, consideradas como
coisas em si mesmas (als Dingen an sich selbst), mas que sdo esses objetos
(Gegenstinde), como fenomenos (Erscheinungen), que se regulam pelo
nosso modo de representacdo (Vorstellungsart), tendo consequentemente
que buscar o incondicionado (Unbedingte) ndo nas coisas (an Dingen), na
medida em que as conhecemos (kennen) (em que nos sdo dadas), mas na
medida em que as ndo conhecemos (nicht kennen), enquanto coisas em si
mesmas (als Sachen an sich selbst)” (BXX-XXI). (Grifo nosso)

Vé-se bem a importancia desta distingdo operada por Kant. Nada menos do que a
possibilidade de constru¢do de um caminho seguro para a colocagdo da metafisica nos trilhos
que levam a uma ciéncia rigorosa ¢ o que parece jogar-se aqui. Nesta mudanca de ponto de
vista e disjun¢do de significado parece fundar-se, pelo menos a luz do Prefdacio que ora
analisamos, “a tarefa (Geschdff) desta critica da razdo especulativa”(BXXII), isto €, a

“revolugdo completa (gdnzliche Revolution)” do método em metafisica, seguindo o exemplo

316 Claro que estes deve haver, ter de, deve poder, vio aparecer inimeras vezes na Critica sem que as
dificuldades diminuam para os intérpretes.

154



dos geometras e dos fisicos, estaria intimamente relacionada nesta separagdo entre dois
sentidos da nogdo de objeto: fenomeno e coisa em si.

Aparentemente, aqui no prefacio de 1787, nada parece autorizar que se tome esta
distingdo kantiana como se o autor estivesse se referindo a dois entes diferentes, existentes em
dois mundos distintos. Tratar-se-ia, aqui, apenas de dois sentidos diferentes atribuidos ao
termo objeto (BXXVIII): um primeiro, para demarcar o papel ativo do entendimento, que o
toma (esquematiza, configura) como fendmeno, recebido passivamente pela sensibilidade

enquanto sensa¢do; e um segundo, para marcar a existéncia do objeto quando considerado em
317

\

si mesmo, sem referéncia a nossa faculdade de conhecimento Kant ndo nega,
absolutamente, a existéncia (real) daquilo que aparece (scheint) em todo fendmeno
(Erscheinung); nega apenas a pretensdo arrogante dos dogmaticos de reduzirem a conceitos
isto mesmo que aparece em toda aparicdo (fenoménica). O que estd em jogo aqui,
fundamentalmente, ¢ demonstrar (tarefa da Critica) que ndo existe nem pode, rigorosamente,
haver conflito entre natureza (Erscheinung, Vorstellung) e liberdade (Freiheit, Ding an sich),
uma vez que se trataria, segundo Kant, de ordens estruturalmente distintas. Dai a condicdo de
uma auténtica investigacdo sobre Deus, liberdade, e imortalidade dever estar vinculada a
critica as pretensdes naturais da razdo, ou seja, ao seu uso transcendente ¢ para além dos
limites de uma experiéncia possivel. Portanto, a distin¢cdo operada por Kant deveria limitar o
uso da razdo teodrica, por um lado, e propiciar o legitimo uso da razdo pratica, por outro.
Trata-se, segundo ele, de encontrar um lugar (Platz zu bekommen), com a Critica, para a
verdadeira metafisica e, portanto, para a crenca (Glauben)’'®. Apesar de que, e nisso
tendemos a concordar com Perez, semelhante Metafisica da Natureza tenha sido sempre
adiada devido a necessidade, sempre reposta, de critica a toda tentativa de constru¢do de uma
doutrina positiva e sistematica de uma filosofia verdadeiramente transcendental. O que
acabaria por exigir a reducdo da pretensdo sistematica, pelo menos no campo teérico, a uma
incessante atividade sistemdtica, a uma eterna problematizagdo sistemdtica das pretensoes

o ~ e 319
metafisicas da razao pura teodrica’ .

317 Sobre o problema do caréter ativo e passivo do sujeito, na constitui¢io do conhecimento na Estéfica e na
Analitica transcendentais, Cf., V. Delbos, op.cit., pp.139ss.

31¥ Nao poderiamos jamais deixar de citar e indicar, aqui, o excelente artigo, hoje ja classico, do Prof. Rubens R.
T. Filho sobre esta passagem fundamental - do Prefacio de 1787 da Critica da razdo pura - para a compreensao
das ultimas e verdadeiras intengdes da filosofia kantiana. Trata-se, claro, da analise que Rubens Filho realiza
sobre a significacdo da preposicdo alema als, bem como a dificuldade colocada ao intérprete acerca do sentido
deste encontrar lugar referido por Kant. Sobre isso, Cf., Rubens R. T. Filho, Dogmatismo e antidogmatismo:
Kant na sala de aula, in: Ensaios de filosofia ilustrada, Sdo Paulo, Iluminuras, 2004.

319 Cf,, Perez, op.cit., Primeira parte, pp.25-187.

155



Tao importante quanto o fato de Kant apenas “tomar o objeto em dois sentidos
diferentes (das Objekt in zweirlei Bedeutung nehmen)”(BXXVIII)*?’, ndo afirmar a existéncia
de dois supostos entes diferentes - fendmeno e coisa em si -, € o seu siléncio acerca da
natureza desta disting@o de sentidos. Ele ndo diz, por exemplo, que sido radicalmente distintos,
no sentido de que seriam foto genere diferentes, nem afirma que poderia haver alguma relagdo
entre eles, mesmo que nao tedrica, como por exemplo de tipo: 1) essencial: coisa em si como
suposta esséncia dos fendomenos; 2) causal: coisa em si como causa dos fendmenos; 3) ou que
as coisas em si seriam transcendentes aos fendmenos. Tais relagcdes sdo, por um lado,
incognosciveis mas, por outro lado, nem sdo impensiveis nem contraditdrias, apenas
antindmicas. Entenda-se, ndo se estd afirmando que, para Kant, a coisa em si seria a esséncia
ou a causa do fenomeno, ndo, apenas pretende-se afirmar que pensa-la assim leva a
antinomias cuja solu¢do, no campo tedrico, somente seria possivel, exatamente, por meio da
distingdo entre coisa em si ¢ fendmeno. De qualquer maneira, permanece problematica, na
Critica da razdo pura em geral, e no Prefacio de 1787 em particular, como se relacionariam
coisa em si e fendomeno. Prova disso ¢ a dificil no¢@o de afec¢do, a distingdo entre sensagdo e
intuigdo, a diferenciacdo entre coisa em si, objeto transcendental € niimeno, etc.

Entretanto, com a separacgdo entre coisa em si e fenomeno e entre pensar e conhecer
estaria assegurada a proibi¢do de se aplicar o principio de causalidade as coisas em geral -
coisas em si. Tal distingdo de aspectos e significagdo seria uma espécie de antidoto ao
dogmatismo e a sua insisténcia em estender o referido principio para além do mundo dos
fenomenos. Sem a diferenciacdo kantiana poderia haver contradi¢do manifesta, por exemplo,
em considerar a alma humana como livre e, a0 mesmo tempo, submetida a necessidade
natural (BXXVII). Note-se bem que, apesar de Kant ter usado a categoria de causalidade, isto
deve valer para os outros conceitos puros do entendimento, ou seja, que a ndo confusio entre
fenomeno e coisa em si é fundamental para a solugdo das antinomias da razio na Dialética
transcendental. No entanto, a escolha da causalidade ndo ¢ desprovida de significacdo e
relevancia, uma vez que de sua correta interpretagdo, pré-critica ou critica, dependera o
compromisso filoséfico com o determinismo moral, a reducdo da dimensdo pratica da razdo a
tedrica, com a conciliacdo da liberdade enquanto coisa em si e a necessidade dos fendmenos
(Critica) ou com a queda na contradigdo.

O importante, aqui, parece residir naquilo que Kant sacrifica para obter o que lhe ¢

mais caro, ou seja, o sacrificio do saber para poder continuar a crer (BXXX). Caso ndo se

320 Cf., Idem.
156



percorra as veredas da Critica corre-se o risco de acreditar possivel uma fundamentagdo
objetiva da crenca e, assim, dogmatizar o pensamento e abrir o flanco para a critica cético-
atéia. Com a Critica, separa-se € mapeia-se rigorosamente as fronteiras entre o conhecer € o
pensar, tornando entdo possivel a construcdo de um pensamento coerente dos valores
fundantes da fé cristd, a saber: a crenga em um Deus sumamente bom, a imortalidade da alma,
etc. Como para moral, basta que “a liberdade tdo somente ndo se contradiga....e que nao
ponha obsticulo algum ao mecanismo natural da propria acdo (tomada em outra
relacdo)”(BXXIX), entdo, a separagdo operada na/pela Critica entre fendmenos e coisas em si
pode tornar possivel a justificagdo ndo apenas da ciéncia da natureza, como também evitar
futuros conflitos entre esta ¢ a verdadeira moral. Isto torna mais claro a estranha afirmacao

kantiana:

Tive (Ich mufite) pois de suprimir o saber (das Wissen aufheben) para
encontrar lugar (Platz zu bekommen) para a crenca (Glauben), € o
dogmatismo da metafisica (Dogmatism der Metaphysik), ou seja, o
preconceito (Vorurteil) de nela se progredir (fortzubekommen), sem a critica
da razdo pura, ¢ a verdadeira fonte de toda incredulidade (die wahre Quelle
alles...Unglaubens), que esta em conflito (widerstreitenden) com a
moralidade (Moralitdit) e ¢ sempre muito dogmatica”’(BXXX).

Portanto, ¢ preciso, negativamente, mostrar todos os limites do uso tedrico da razio
para, justamente por/com isso, abrir ¢ deixar intocado o espagco da moralidade - o mais
importante -, onde aquilo que se pode demonstrar, apesar de ndo possuir objetividade tem, por
sua vez, sua coeréncia e possibilidade.

Entretanto, é muito importante que ndo nos apressemos em conceber a Critica da
razdo pura como simplesmente um meio para a justificagdo da crenga. Que Kant defendera
como possivel e mesmo como desejavel a constru¢do de uma teologia moral, parece certo.
Mas isto ndo autoriza a tomar sua critica a teologia racional como possuindo tdo somente
uma func¢do de mediadora a feologia prdtica. Como diz Lebrun, e nisso concordamos com ele,
a Dialética transcendental ndo deve ser interpretada como sendo wumicamente uma
propedéutica a moral e como tendo apenas um sentido polémico ou negativ032 ! E preciso ndo
esquecer que as Idéias da razdo possuem, sim, uma significagdo teorica: elas permitem-nos
conceber a razdo como instdncia garantidora da wnidade sistemdtica para o uso do

entendimento.

321 Cf,, G. Lebrun, Kant e o fim da metafisica, op.cit., pp.172-173.
157



De qualquer forma, parece permanecer o fato de que € no mesmo movimento de
restri¢do de um certo uso tedrico da razdo que se descobre a possibilidade de uma extensdo
em um outro uso, a saber, pratico. Entretanto, somente no decorrer da primeira Critica é que
tais questdes poderdo ser respondidas, mesmo que talvez ndo sem problemas, ambiguidades,
indecisdes, etc’?.

Note-se, no entanto, e isto nos parece fundamental, que a primeira exposi¢do de uma
das mais polémicas e importantes nog¢des do idealismo transcendental kantiano nasce
vinculada & necessidade de uma contra-prova experimental com o objetivo de evitar
resultados insdlitos e aparentemente desfavoraveis quando da tentativa de analogia entre o
método da fisica tedrica e o da metafisica. O que ocorre ¢ que Kant sabia que partir, em
filosofia, de conceitos a priori e tentar mostrar que aos mesmos correspondem objetos dados
empiricamente, conforme semelhantes conceitos (BXIX), abriria ndo apenas a possibilidade
de uma validagdo objetiva de conceitos puros do entendimento, o que ele, evidentemente,
pretendia, mas igualmente a suspeita de que com tal procedimento ndo se evitaria o
solipsismo, a circularidade ou mesmo o dogmatismo; dai a necessidade de uma contra-prova
experimental. Ora, justamente de semelhante contra-prova espera Kant obter a validacdo da
revolucdo metodologica operada na filosofia (BXX) e, ao mesmo tempo, exatamente esta
contra-prova ¢ que exige, segundo ele, a distingdo entre fenomeno e coisa em si (Idem). Esta
passagem, ja no Prefdcio de 1787, ¢ importante porque demonstra que o autor parecia estar
consciente dos riscos e dos problemas que sua descoberta (invengdo?) comportava. Tomar
isso como simples hipotese no Prefdcio ndo resolve o problema porque sabemos que Kant ja
conhecia o resultado da Crifica de antemdo (por exemplo:A703; B731)**. Por outro lado,
mostra que a acusacdo de que ele teria partido de algo mediato (conceito) e ndo do imediato
(intuicdo) ¢ no minimo problematica, como veremos quando reavaliarmos a posi¢do

schopenhaueriana em relagdo a Kant.

322 Como se vera ao longo deste trabalho, a caracterizagio da coisa em si como nogdo aporética, conforme
afirma¢@o do Prof. G. Lebrun, recebera cada vez mais nossa aceitag@o e justificacdo. Tal dimensdo aporética,
alias, estara, segundo pensamos, na base dos inimeros problemas enfrentados pelo Idealismo alemdo, por um
lado, e pela filosofia de Schopenhauer, por outro. Sobre a interpretagdo da coisa em si kantiana como conceito
aporético, Cf., G. Lebrun, A aporética da coisa em si, in: Sobre Kant, Iluminuras/Edusp, Sdo Paulo, 1993. Em
Kant e o fim da metafisica, Lebrun parece defender a tese de que mais do que ruptura, existiria uma fronteira
entre as nocdes de fendmeno e coisa em si, garantindo assim “um minimo de continuidade” entre ambos. Cf. G.
Lebrun, op.cit., p.55.

323 Conhecer o resultado significa: pelo menos a idéia de Arquiteténica e o papel da(s) Critica(s) nela ja devem
ser pressupostas. Ainda segundo Lebrun: “A palavra hipotese so conviria verdadeiramente se eu pusesse a
existéncia de Deus para garantir a unidade da natureza; ora, trata-se de uma referéncia indispensavel a idéia de
Deus pelo fato de que eu devo pensar a unidade da natureza. Objetivamente, ¢ bem menos do que uma hipdtese;
subjetivamente, ¢ bem mais, e, a fortiori, bem mais do que uma simples opinido.” Cf., G. Lebrun, Kant e o fim
da metafisica, op.cit., p. 287.

158



Tal distin¢do estara ainda na base do duplo resultado da Critica, assim como também
no solo em que se erguera uma outra importante diferenciacdo: trata-se dos resultados
negativo e positivo da Critica, anteriormente ja referidos, e da separacdo entre pensar e
conhecer, igualmente mencionada. Realmente, se apenas conhecemos fenémenos, ou seja, se
somente podemos falar de conhecimento no caso em que conteudos intuidos sejam dados ao
entendimento, entdo, nada parecido com uma coisa em si - inintuivel - podera ser conhecida,
vez que situada fora dos limites de toda intuicdo sensivel possivel. Isto implicard, como ja se
adivinhou, em um resultado negativo, uma restrico as pretensdes quanto ao uso da razao, ou
seja, “a restricdo (Einschrdnkung) de todo o conhecimento especulativo da razio aos simples
objetos da experiéncia (auf blofle Gegenstinde der Erfahrung)”’(BXXVI). Mas entdo Kant
realiza uma segunda e fundamental distingdo para o projeto de depuracdo (BXXIV) da

metafisica mediante a Critica, quando afirma que:

deveré ressalvar-se e ficar bem entendido que devemos, pelo menos poder
pensar (miissen denken kdnnen) esses objetos (Gegenstinde) como coisas
em si mesmas (als Dinge an sich selbst) embora os ndo possamos conhecer
(erkennen). Caso contrario, seriamos levados a proposi¢do absurda de que
haveria fenomeno, apari¢do (Er-scheinung), sem haver algo (etwas) que,
realmente, aparecesse (erscheint) (BXXVIN).(Grifo nosso)

Estas diferenciagdes serdo fundamentais ndo apenas para o projeto de construcdo de
uma filosofia tedrica mas, sobretudo, porque serd com base nela, como discutiremos
posteriormente, que Kant podera encontrar “o fio condutor (Leitfaden) para a resposta a
questdio tedrica”(A806-B834) levantada e ndo respondida pela primeira Critica. E sempre
importante ndo perder de vista o movimento do pensamento de Kant:1) ele descobre, como
solugdo para os impasses da metafisica dogmatica constatados por ele, um método; 2) aplica-o
a metafisica, ou melhor, levanta a hipdtese de que se poderia colocar a metafisica nos trilhos
da ciéncia, caso assim se procedesse; 3) entrevé resultados desinteressantes; 4) postula uma
contra-prova experimental; 5) esta exige uma distingdo fundamental - fendmeno e coisa em si
- que, por sua vez; 6) o conduz a uma outra disjuncdo - pensar e conhecer - € a percepcio de
que sua Critica desembocara em um resultado restritivo-negativo e outro prdatico-positivo.

Acreditamos que a intencdo fundamental de Kant, aquilo que para ele era,
absolutamente, imprescindivel, articula-se em um mesmo movimento, mas realizado em duas

diregdes: por um lado, legitimar as pretensdes humanas de objetividade no que se refere ao

159



conhecimento de fendmenos®>*; por outro, mas segundo o mesmo movimento, encontrar lugar
para a verdadeira credulidade e moralidade. Portanto, ler a obra kantiana como se sua
intengdo fundamental estivesse voltada apenas para a fundamentacdo da objetividade do saber
humano, como parece pretender Rousset’>, ou como discussdo da metodologia da ciéncia de
sua época, conforme Cohen, parece- nos algo problematico.

De tudo o que foi dito resulta que podemos antecipar, ja nos prefacios de 1781 e 1787,
que qualquer pretens@o dogmatica de conhecimento a priori de coisas em si estd fadada a isto
mesmo: dogmatismo. Nao obstante, a metafisica permanece como algo a ser buscado, nio,
evidentemente, tomando as coisas em si como objeto de investigagdo, tampouco como no
periodo dito pré-critico, mas sim como ‘“o inventario (/nventarium), sistematicamente
ordenado (systematisch geordnet), de tudo o que possuimos pela razdo pura (reine
Vernunft)”(AXX), ou seja, como exposicdo dogmatica e sistematica (BXXXVI) dos
principios de todo o conhecimento a priori, dos conceitos a priori do entendimento e validos
objetivamente, ou seja, daqueles cujos objetos correspondentes podem ser dados numa
intuicdo empirica, portanto, em uma experiéncia (BXIX).

Portanto, os diferentes dogmatismos (idealistas, realistas, etc) nada mais conseguiram,
segundo Kant, que elaborar um discurso sobre algo meramente pensavel, mas para nds
incognoscivel, o que ndo seria motivo para muito orgulho. Na verdade, ele vai muito além
disso quando credita ao dogmatismo ndo apenas a descrenca no poder da razdo, mas enxerga

nele as fontes das incredulidades na ¢ e na religido, conforme vimos acima, pois, sem que se

3% Pensamos ser importante a distingio operada por Kant, nos Prolegémenos, entre juizos de experiéncia e
Juizos de percep¢do e, assim, entre validade subjetiva e objetiva do conhecimento. Desta maneira, a primeira
Critica teria por objetivo investigar as condi¢des subjetivas de possibilidade dos juizos de experiéncia, sua
validade necessaria e universal, pois esta ndo deve ser buscada nos simples juizos subjetivos (de percep¢do), mas
nas condi¢des transcendentais de toda experiéncia possivel. Cf., Kant, Prolegémenos, §§18 ¢ 19, op.cit.

33 E conhecida a tese de Rousset, que enxerga no em si kantiano um elemento constituivo da objetividade do
conhecimento humano. Para ele, o em si, longe de ser uma nogfo aporética, como pretende Lebrun; de ter um
duplo sentido - como condig¢8o e freio - na aplicag@o das categorias, conforme Kuno Fischer; ou como residuo da
énfase na dimensdo constituidora e construtora da subjetividade, como quer Lachiéze-Rey; para Rousset, que
aceita a tese schopenhaueriana de que ha uma modificagio substancial na segunda edig¢@o da primeira Critica, “o
fendmeno e a coisa em si t€ém apenas uma Unica e mesma existéncia” e, assim, afirmar que algo (coisa em si)
tem que aparecer em toda apari¢do (fendmeno) € “uma proposicdo analitica, fundada no mero principio de ndo
contradi¢do”, portanto: “em razdo da identidade ontoldgica dos termos, afirmar a existéncia do em si ¢, pura e
simplesmente, constatar a existéncia do fendmeno empiricamente dado.” (Rousset, p.171). Contra isso,
pensamos que ndo apenas a constatacdo de Philonenko, que considera a tese de Rousset ndo original e
insuficiente, por esta ndo apresentar provas conclusivas, ancoradas nos textos kantianos; mas sobretudo ¢ a
posi¢do de Lebrun que nos parece mais correta, a qual concebe a coisa em si como uma nog¢do aporética, no que
respeita a parte teorica da filosofia kantiana. Cf., B. Rousset, La doctrine kantienne de I'objectivité. Autonomie
comme devoir et devenir, Paris, Vrin, 1967; K. Fischer, A commentary on Kant's Critique of Pure Reason. In: L.
W. Beck (Org.), The philosophy of Immanuel Kant. A Collection of eleven of the most important books on
Kant’s philosophy, reprinted in 14 volumes, New York, Garland, 1976; P. Lachiéze-Rey, L idéalism kantien,
Paris, Vrin, 1950; A. Philonenko, Schopenhauer critique de Kant, Paris, Les Belles Lettres, 2005; G. Lebrun, A
aporética da coisa em si, In: Sobre Kant, Sao Paulo, [luminuras, 1993 e Kant e o fim da metafisica, Sao Paulo,
Martins Fontes, 2002.

160



suprima correta, rigorosa e criticamente o saber, dogmaticamente constituido, entdo jamais se
deverd poder esperar encontrar o verdadeiro lugar para a reflexdo séria sobre a crenga, pois
somente podemos admitir Deus, liberdade e esperanga em uma vida futura se, ao mesmo
tempo e no mesmo movimento de pensamento, recusarmos ao uso especulativo e dogmatico da
razdo o recurso a intuigdes transcendentes (Einsichten)(BXXX).

Mais importante ainda: no Prefacio de 1787, assim nos parece, ja estaria formulada,
mesmo que sem ulteriores determinagdes, a tese basica do Idealismo transcendental, tal como
Kant a apresentara na Dialética transcendental (Livro II, Cap. I, Quarto paralogismo:

Paralogismo da idealidade):

Compreendo por idealismo transcendental de todos os fenomenos a doutrina
(Lehrbegriffy que os considera, globalmente (insgesamt), meras
representagdes (blofie Vorstellungen) e ndo como (als) coisas em si mesmas
(Dinde an sich selbst) e segundo a qual, o tempo e o espago sdo apenas
formas sensiveis da nossa intui¢do, mas ndo determinagdes dadas por si, ou
condigdes dos objetos (Bedingungen der Objekte) considerados como (als)
coisas em si mesmas (A369).

Na segunda edicdo da Critica, a tese basilar do Idealismo transcendental, aqui
também chamado de Idealismo formal (Sexta Segdo, Cap.ll, Livro segundo da Dialética
transcendental; B519) é apresentada por Kant como ja tendo sido demonstrada por ele na
Estética transcendental, mas a idéia fundamental permanece ancorada na distingdo entre
representacdo (fendmeno) e coisa em si.

O movimento do pensamento kantiano no Prefdcio de 1787 parece caminhar, portanto,
como afirmamos acima: 1) da constatagdo das infindaveis disputas metafisicas, dos conflitos
insoluveis entre dogmaticos, céticos, fisidlogos, etc; para 2) a postulagdo de uma analogia
possivel entre 0 método adotado com éxito pelos gedmetras e fisicos tedricos e a possibilidade
de uma aplicacdo bem sucedida do mesmo na metafisica; e, assim operar uma 3) nova
significagdo que esta ultima viria a ter com a inversdo metodologica entdo vislumbrada, como
saber fundado em conceitos a priori, aos quais deveriam corresponder intui¢des empiricas de
objetos dados na experiéncia conforme a tais conceitos; porém, 4) da resignificagdo da
metafisica adviria, com a necessidade de ultrapassagem dos limites da experiéncia possivel, a
imperiosa condicdo de ter de distinguir os sentidos/aspectos da no¢do de objeto - como
fendmeno e como coisa em si - €, assim, procurar uma solug@o para o problema da metafisica

ndo nas coisas em si mesmas (dogmatismo), mas no exame critico da faculdade da razdo em

161



geral; e, assim 5) chega a tese do Idealismo transcendental e a verdadeira tarefa da Critica da
razdo pura.

Nisto que chamamos de movimento de pensamento kantiano no Prefdcio a segunda
edi¢do da Critica da razdo pura, ndo poderia passar sem referéncia a indicacdo do proprio
Kant daquilo que, segundo ele, deveria ser considerado como uma tentativa de atenuagdo de
algumas dificuldade e obscuridades (BXXXVII), talvez ja previamente apontadas por aqueles

. . c N 326 . . .
que comentaram a primeira edi¢do da obra™” e aos quais, quem sabe, estariam referidas as

imprecagdes feitas pelo autor um pouco acima:

Os que rejeitam o seu método e a0 mesmo tempo o procedimento da Critica
da razdo pura ndo podem ter em mente outra coisa que nio seja
desembaragar-se dos vinculos da ciéncia e transformar o trabalho em jogo, a
certeza em opinido e a filosofia em filodoxia (BXXXVII).

Em todo caso, como logo veremos, esta preocupagdo kantiana nos importara de perto
e, ja podemos antecipar, ndo nos parece, de maneira alguma, que Schopenhauer tenha razao
quando procura justificar (no Apéndice a O mundo) sua decep¢do com a segunda edicido da
Critica atribuindo-a a “mudanga de governo”, devido a morte de Frederico, o Grande. Sabe-se
que, para Schopenhauer, a primeira edi¢do da Critica é, verdadeiramente, mais anti-
dogmatica que a segunda, devido a sua decidida recusa de acordo no que respeita a coisa em
si e as concessdes excessivas a razdo pratica. Bem, com tudo o que afirmamos acima,
pensamos que, neste pormenor, Kant sentiu-se, realmente, pressionado pelas recepcdes
negativas da Critica, preocupado em fornecer argumentos mais claros e persuasivos para a
refutacdo dos céticos - sejam cartesianos ou humeanos - ¢ dogmaticos (correta solucdo das
antinomias da razdo). Em uma palavra, mais interessado, honestamente, em “suprimir o saber
para encontrar lugar para a cren¢a” (BXXX), do que em resguardar-se de acusa¢des de
impiedade.

Kant comeg¢a reconhecendo, em parte, a culpa por algumas obscuridades e
dificuldades presentes na exposi¢do da obra e que possam ter dado oportunidade para alguma
ma interpretacdo. Continua afirmando que, quanto as proposi¢cdes e suas demonstragdes,
assim como no que toca ao plano geral da obra e sua indole, nada teria a acrescentar e que
somente na exposi¢do (Darstellung) haveria muito a fazer (noch viel zu tun). Refere-se ele

tanto a Estética, sobretudo ao conceito de tempo; quanto a Analitica, ou seja, a Deduc¢do

326 Refiro-me, aqui, sobretudo a necessidade de resposta, por parte dos defensores do projeto critico, as objecdes
levantadas por Jacobi, Schulze e Maimon.

162



transcendental dos conceitos puros do entendimento e as provas dos principios do
entendimento puro; e a Dialética transcendentais, aos Paralogismos da psicologia racional.
Entretanto, o mais relevante parece- nos ter sido dito numa nota de pé-de-pagina, onde ele
revela em que lugar a forma da demonstracdo (Beweisart) foi verdadeiramente modificada
(eigentliche Vermehrung): trata-se, justamente, da refutagdo do idealismo psicologico e da
demonstra¢do da realidade objetiva da intui¢do externa, isto €, daquilo que desde Descartes
conhecia- se como o problema da existéncia de um mundo exterior. Queremos apenas
registrar o reconhecimento do préprio Kant acerca das dificuldades envolvidas na questdo e
que, aqui, parece estar em jogo nada mais nada menos do que os mais intrincados problemas
ndo s6 da filosofia kantiana mas, a partir dela, também da schopenhaueriana: o problema da
coisa em si e de sua relagdo com o fendomeno, o problema da afec¢do e o problema do
significado do conceito de matéria. Em todo caso, a refutagdo do idealismo psicoldgico esta
condicionada a rejei¢do, na Estética, das posi¢cdes de newtonianos e leibnizianos acerca do
sentido da nog¢do de espago, conforme mostraremos em breve.

O que nos parece decisivo, no entanto, neste percurso inicial de Kant, no Prefdcio de
1787, para o projeto de um critica da razdo, ¢ o fato de que a nog@o de coisa em si esteja no
ponto de encontro, no nicleo mesmo da critica ao dogmatismo e da possibilidade de um
idealismo transcendental. Sem a defesa da existéncia de uma coisa em si, como ‘“cortar pela
raiz o materialismo, fatalismo, ateismo,...., o idealismo e ceticismo”? (BXXXV); e, por outro
lado, como arquitetar um idealismo transcendental sem ter que admitir algo que aparece em
toda aparicdo mas que nunca podera ser intuido?; como postular que existe, € mesmo que
deve existir, algo que subjaz - mesmo que ndo saibamos e talvez ndo possamos saber como
subjaz e como pode subjazer - a tudo aquilo que nos é dado e que, por sua vez, nunca podera
ser nos dado, conhecido? Enfim, é no encalgo desta importante e dificil nocdo que estamos
procurando seguir os rastros. Por isso, uma vez tendo-a procurado nos prefacios as edi¢des de

1781 e 1787, vamos tentar agora captura-la na Estética transcendental.

163



3.2.2 A caminho da Estética transcendental

Apo6s definir e distinguir, na Introdugdo, uma série de nogdes importantes para a
execucdo da tarefa que pds como fundamental para uma critica da razdo: determinagdo de
suas fontes, extensdo e limites, bem como a elaboragdo do esbog¢o arquitetonico de um plano
total, a partir de principios, de uma filosofia transcendental pensada como a idéia de uma
ciéncia (B27), Kant chega, finalmente, na primeira parte de sua Critica: a Estética
transcendental. Esta pressupde, portanto, a importante separacdo operada por ele logo no
inicio da Introdugdo, a saber, a distingdo entre a ordem do tempo e a ordem, por assim dizer,
logico-epistemoldgica do conhecimento humano; pois se todo conhecimento comeca pela
experiéncia, tem ai seu inicio, isto ndo implica que todo ele derive, justamente, da experiéncia
(B2). Isto ¢ assim porque, segundo ele, nosso conhecimento ¢ um hibrido, um composto
daquilo que

recebemos através das impressoes (sensagdes;Al) sensiveis e daquilo que a

nossa propria capacidade de conhecer (apenas por ocasido de impressdes
sensiveis) retira (hergibt)*>’ de si mesma...”(B2).

Trata-se da diferenciag@o entre uma faculdade receptiva e uma ativa de conhecimento.
Pela primeira, recebemos uma matéria-fundamental (Grundstoffe); pela segunda, separamos
aquilo que pertence a esta ultima daquilo que retiramos de (produzimos por) nds mesmos.

Portanto, ¢ logo no inicio que se apresenta o tema a ser investigado em seguida:
haveria um conhecimento que, apesar de possuir uma matéria oriunda de impressdes
sensiveis, poderia existir “independente (unabhdngiges) da experiéncia (Erfahrung) e de
todas as impressdes dos sentidos (allen Eindriicken der Sinne)”. (B2). Haveria, no
conhecimento humano, uma instancia empirica ¢ outra a priori. O que importa ¢ que neste
movimento Kant serd impulsionado para depurar suas nog¢des e defini-las de maneira cada vez

mais rigorosa até alcancar aquela que serd a formulacgdo técnica e textualmente responsavel

327 Sobre a dificuldade na compreensdo do significado do verbo alemdo hergeben (produz, para os tradutores
portugueses da Fundag@o Calouste Gulbenkian, mas devolver e presentear, segundo a concep¢do do Prof.
Bonaccini), optamos aqui por uma tradug@o na linha de Bonaccini, mas um pouco diferente da mesma, a qual,
nos parece, enfatiza o carater receptivo da sensibilidade, mais de acordo com as intengdes kantianas. Traduzir
hergibt por produz, poderia sugerir uma atividade, propria do entendimento, e ndo da sensibilidade, porém, como
permanece, sempre, uma certa ambigiiidade, j4 que na sensibilidade nem tudo parece poder ser explicado de
forma passiva, realismo impede, entfo preferimos traduzir o verbo em questdo por retirar. O Prof. Bonaccini
traduz: “...e do que nossa faculdade de conhecimento devolve [como resposta] a partir de si mesma”, Cf.,
Bonaccini, Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemdo, op. cit., nt:80, p.196.

164



r

pela exposicdo da “verdadeira tarefa (eigentliche Aufgabe) da razao pura”(B19), isto ¢, “como
sd0 possiveis juizos sintéticos a priori?”’(Idem).

Ap6s realizar uma espécie de desmembramento desta questdo geral, assim como da
distingdo entre Critica, Doutrina e Sistema de filosofia transcendentais, Kant estabelece os
limites e o papel da Critica da razdo pura e, operando a divisdo desta tendo por base a idéia
de um sistema em geral, afirma que sua Critica conterd uma teoria dos elementos € uma
teoria do método. A primeira, investigard tanto a faculdade receptiva, a sensibilidade:
mediante a qual os objetos nos sdo dados (Estétitca Transcendental); quanto a faculdade
ativa, o entendimento: por meio de que os objetos sdo pensados (Ldgica Transcendental). A
segunda, tera por tarefa “a determinacdo das condi¢des formais de um sistema completo da
razao pura”’(A708; B736).

Antes de refazermos os passos e procedimentos kantianos em sua Estéfica,
gostariamos de justificar, mais uma vez, o porqué desta analise. Partimos, aqui, da afirmagdo

de Schopenhauer de que esta parte inicial da Critica € algo tao

extraordinariamente meritorio (so iiberaus verdienstvolles), que, sozinha,
teria bastado para eternizar o nome de Kant. Suas provas t€m uma forga de
conviccdo tdo plena que computo suas proposi¢cdes entre as verdades
incontestaveis (unumstoflichen Wahrheiten) e, sem davida, fazem parte das
mais ricas em consequéncias. Portanto, devem ser consideradas entre o que
hd de mais raro no mundo, uma descoberta real e grandiosa na
metafisica™®.

Nao iremos, inicialmente, investigar a maneira pela qual Schopenhauer interpreta a
Estética e, desta forma, verificar se seus empolgados elogios procedem ou ndo. Faremos isso,
mas posteriormente. Primeiramente, retornaremos a Kant e tentaremos descobrir se as
exposi¢des/demonstracdes metafisica e transcendental da aprioridade e da idealidade do
espaco e do tempo sdo, conforme pretendia o autor, incontestaveis e, a partir disso, examinar
se as consequéncias que o mesmo extrai de suas analises comporta alguma dificuldade tanto
para a compreensdo das nog¢des de espago e de tempo como para as nogdes, a estas
vinculadas, de matéria e de afeccdo. Em seguida, retornaremos a Schopenhauer e
verificaremos como a sua recepcdo da Estética poderia ser compreendida a luz de nossas
investigagdes. Assim, se mostramos a posicdo schopenhaueriana frente a filosofia kantiana,
no primeiro capitulo, juntamente com os problemas levantados por aquela; agora € chegado o

momento de, inversamente, irmos de Kant a Schopenhauer e, assim, procurarmos na recepgao

32 CE, SW, 1, p. 590.
165



da Critica pelo autor de O mundo, a origem daqueles problemas apresentados no nosso
primeiro capitulo, bem como de procurarmos uma chave para a apresentagdo de uma tentativa
de solug¢do dos mesmos.

Como vimos, Kant parte da experiéncia, pelo menos na ordem do tempo, para
determinar aquilo que, na ordem do conhecimento, das condi¢des formais de possibilidade da
experiéncia, seria responsavel pela receptividade - as impressdes sensiveis - da matéria deste.
Partir da experiéncia e investigar a possibilidade de um conhecimento independente de toda
experiéncia ¢ uma continuagdo, por outros meios, do debate entre dogmaticos, céticos e
empiristas modernos. Realmente, Kant ndo nega as teses fundamentais do assim chamado
empirismo inglés, naquilo que se refere a origem temporal do conhecimento humano, pois
aceita que todo nosso conhecimento, sem excecdo, come¢a pela impressao, pela experiéncia
(B1); mas disso ndo concluird, como os empiristas (mentalistas) ou céticos, que nosso
conhecimento ou recebe sua validade igualmente pela empiria - fisiologicamente articulada
ou ndo - ou ndo tem validade nenhuma, justamente por esse seu vicio de nascimento. Por
outro lado, aceitara a tese basica dos conhecidos racionalistas modernos de que cabe a razdo a
justificagcdo do saber humano, mas, também aqui, rejeitara a forma de validagdo proposta por
semelhantes filosofos, por elas ndo passarem, no fundo, de uma reedi¢do, via teologica ou
fisico-cosmoldgica, do famoso argumento ontoldgico de Anselmo®”. Uma espécie de terceira
via parece ser aqui proposta. Na verdade, a distingdo entre objefo para a sensibilidade e
entendimento € 0 mesmo objeto considerado independente destes, ou seja, considerado em si
mesmo, parece ser a condi¢do para se poder pensar, a0 mesmo tempo, a possibilidade de um
conhecimento a priori de objetos (possibilidade da metafisica) e a possibilidade de uma
validagdo objetiva, ndo meramente subjetiva ou transcendente, do conhecimento humano
(fundamentag@o do saber da ciéncia). Nao apenas da experiéncia, mas tampouco totalmente
da razdo, a distingdo tornaria exequivel, de uma s6 vez, a critica a todo dogmatismo ¢ a
inauguracdo do idealismo transcendental. Desta maneira, se seguirmos o que foi apresentado
na Introducgdo, entdo teremos que nosso conhecimento ¢ um composto que resulta de uma
ocasido e de uma agdo/atividade: a ocasido seria dada pela matéria de nossas impressdes € a
agdo seria realizada por nossa faculdade cognoscitiva; deste encontro teriamos a experiéncia.

Todavia, infelizmente, a coisa esta bem longe de ser tdo simples.

329 Para uma defesa da utilizacdo, embora modificada, e de uma “recuperagdo da inten¢@o mais intrinseca do
argumento ontologico”, por parte de Kant, sobretudo no que se refere aos textos do opus postumum. Cf., Klaus
Miiller, Critica as provas de Deus e fé na razdo pratica - Indicios de um subtexto das teologias kantianas, in:
Kant e a teologia, op.cit., pp.132-140.

166



O problema surge quando procuramos detalhar a nog¢do de experiéncia a que acima se
fez referéncia. De um modo geral, poder-se-ia pensar que aquilo a que Kant se refere na
Introdug¢do, quando afirma a origem temporal de todo conhecimento humano, deveria ser
identificada ao que empiristas como Locke ou Hume defendiam, isto é, que nosso
conhecimento comega com uma impressdo (impression), seguem-se disso idéias (ideas) por
meio das quais e de suas associagdes podemos fazer afirmagdes com pretensdes de verdade
sobre 0 mundo. Aqui, um pouco caricaturalmente, a experiéncia seria o “resultado” de
impressdes nos 6rgaos dos sentidos provocadas por uma certa “matéria”. Objetos “causariam’
nos sentidos impressdes, as quais seriam “convertidas”, por uma faculdade humana - esta,
sim, inata - em idéias ou representagcdes mentais destes mesmos objetos. A dificuldade
aparece quando comparamos essa no¢do empirista de experiéncia, um tanto grosseiramente
apresentada, com aquela oferecida por Kant no primeiro paragrafo da Introducdo, quando ele,
por um lado, admite que sdo os objetos que afetam nossos sentidos originando por si mesmos
representacoes - pondo em agdo nossa capacidade de receber impressdes - mas, por outro
lado, fornecem a ocasido para que nossa faculdade intelectual compare, ligue ou separe “a
matéria bruta (rohen Stoff) das impressdes sensiveis (sinnlicher Eindriicke) em um
conhecimento que se denomina experiéncia (Erfahrung)”’(B1). Portanto, a experiéncia seria o
resultado de uma conjun¢do de duas faculdades, uma receptiva de afeccdes que provocam
representacdes, ¢ outra intelectual que, atuando sobre a matéria bruta das impressdes
recebidas, constituiria a experiéncia.

Assim, parece que por experiéncia deve-se entender tanto as impressdes sensiveis
(sensagdes?): enquanto modificacdo de nossa sensibilidade (afeccdo) e enquanto
representacdes originadas pelas afec¢des; como, igualmente, experiéncia significaria o
resultado da acdo do entendimento na articula¢do da matéria bruta das impressdes: aplicagao
dos esquemas da sensibilidade enquanto realizagdo das categorias, isto €, a realizacdo das
condig¢des de significagcdo dos conceitos puros do entendimento, segundo a Analitica (A146).
Percebe-se, entdo, que Kant ndo entende por experiéncia, pura e simplesmente, aquilo que os

330

empiristas costumavam entender’”". Note-se ainda que o segundo sentido de experiéncia ¢

330 Bonaccini, em sua tese anteriormente citada, sobre a génese e a significagdo da nogdo de coisa em si no
Idealismo alemdo, percebeu e apresentou, rigorosa e claramente, a dificuldade que agora expomos. Dai ele poder
defender a existéncia de dois registros na nogdo de experiéncia na obra kantiana, os quais denomina de:
experiéncial e experiéncia2. Sobre o problema, Cf., Bonaccini, Op.cit., pp.175-180. Na verdade, este ¢ um
problema antigo, ja registrado por ninguém menos que Vaihinger, que encontrava na filosofia do filésofo de
Konigsberg, nada menos que trés significagcdes diferentes para a nogdo de experiéncia. Cf., H. Vaihinger, Die
Philosophie des “Als ob”, Reuter e Richard, Berlin, 1913, aqui utilizamos a versdo em ingés: The philosophy of
as if, Routledge-USA, 2008; e Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Auflage,
Stuttgart/Leipzig/Berlin, Union Deutsche Verlagsgesellschaft, 1922.

167



mais amplo que o primeiro, chegando mesmo a engloba-lo, pois a atividade do entendimento
somente pode acontecer - do ponto de vista do conhecimento de uma experiéncia possivel - se
algo afetar nossa sensibilidade e, por meio desta recepgdo, originar em nos
impressdes/sensagdes/representacdes cuja matéria tera que ser sintetizada pelo entendimento.
Semelhante resultado (experiéncia) pressupde afeccoes, impressoes/sensagoes/representagcoes
(experiéncia). Portanto, logo de inicio, na Introdug¢do a Critica, parece haver uma certa
oscilacdo no conceito de experiéncia, existindo duas significagdes para tal no¢do, onde uma
pressuporia ou englobaria a outra. Mesmo que refinemos a nog¢do de experiéncia em Locke ou
Hume, persistira a diferenca. Por exemplo: ainda que facamos a distin¢do lockeana entre
experiéncia como percep¢do (perception) ou observagdo (observation) e experiéncia como
resultado do conhecimento das relacdes entre substancias (conhecimento sem necessidade
e/ou universalidade), parece claro que, ndo obstante a semelhanga, sobretudo o segundo
sentido de experiéncia ¢, profunda e radicalmente, distinto na Critica kantiana. O mesmo
poder-se-ia mostrar no que se refere ao pensamento humeano.

No fundo, e € disso que se trata, o que parece interessar ao pensador de Konigsberg é
reconstituir a tese empirista acerca da génese do conhecimento humano a luz da distingdo
entre fendmeno e coisa em si, pois ndo seria razodvel postular a possibilidade de um
conhecimento a priori de objetos sem que estes ultimos pudessem ser considerados como
fenomenos. Ora, a partir do instante em que ele pde ou postula a existéncia de uma aparicao
(fendmeno), compromete-se com o problema acerca do modo de relagdo entre tal aparicdo e
aquilo que nela e por ela se mostra, aparece (coisa em si), mas que ndo ¢ nem pode ser
aparicdo, objeto. A distingdo de Lebrun entre objeto de experiéncia (Phdnomen) € imagem
sensivel (Erscheinung), em fungdo da necessidade de se enfatizar o fato de que h4 mais no
Phdnomen do que na Erscheinung, a saber, a determinagdo deste ultimo pelo entendimento,
na “constitui¢do” do primeiro, ndo nos parece alterar o problema, uma vez que a pergunta
pela Erscheinung ou remetria de volta ao Phénomen ou ficaria sem resposta®’.

Claro que a nocdo de experiéncia, nos dois registros acima referidos, implicard uma
dupla abordagem da questdo. Ora, a faculdade da sensibilidade, por meio da qual somos
afetados por objetos que nos sdo dados e provocam em nds sensagdes, ou representagdes
sensiveis, ¢ heterogénea aquela por meio da qual sintetizamos a matéria destas sensacodes a

partir de conceitos (entendimento), o que acarreta, de inicio, ndo apenas a separagdo entre

3! Lebrun faz a ressalva de que “essa “transformagio” do fendmeno (Erscheinung) em experiéncia ndo deve
sobretudo ser imaginada como uma progressdo no “interior da natureza”. Em si a experiéncia possivel, assim
como o “Erscheinung”, permanece da competéncia da fenomenologia - na acep¢@o negativa que Kant dava a
essa palavra em 1770”. Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafisica, op.cit., p.148.

168



matéria e forma do conhecimento, mas a necessidade de duas demonstra¢des/exposi¢des, na
Estética. E preciso mostrar como & possivel, formalmente (tese da aprioridade), que sejamos
afetados por objetos (tese da intuitividade/problema da afec¢do); e é necessario demonstrar
como ¢ possivel que conceitos, que ndo se referem, diretamente, a objetos, podem ser
responsaveis pela objetividade do conhecimento humano (demonstragdo da validade objetiva
dos conceitos puros do entendimento). Caso os conceitos do entendimento atuassem
diretamente sobre a matéria “fornecida” pelas afec¢des nas sensacdes, entdo ndo seriam puros
e a priori mas, em dependéncia desta matéria, seriam a posteriori ¢ ndo haveria nenhum
avanco em relacdo ao empirismo. Dai dever existir, ja na sensibilidade, uma instancia formal,
simétrica aquela presente no entendimento, para ‘“condicionar”, “moldar”, “formatar” a
matéria bruta das sensagdes em intui¢oes. Somente entdo a engrenagem posta em movimento
pela Critica poderia funcionar.

E necessario, portanto, inicialmente, realizar uma Estética enquanto investiga¢io de
nossa capacidade de recepgdo de afec¢des e sensacodes (aisthesis) por objetos exteriores que
nos sdo dados (experiéncia, primeiro sentido) a partir de formas puras e a priori que
condicionam e tornam possivel tal recepcio (intuigdes: espago e tempo). E preciso mostrar,
entdo: 1) que existe algo a priori (forma); 2) de natureza nio conceitual, mas intuitiva e 3) que
torna possivel que algo exterior (matéria) nos seja dado e, assim, afete (cause?) nossa
sensibilidade. Portanto, demonstrar, nesta ordem de importancia: a tese da aprioridade, a tese
da intuitividade, a tese da idealidade e, assim, solucionar o problema da afec¢do. Isto implica,
como se pode perceber, que o Idealismo transcendental tem por tarefa, inicialmente, dar conta
da experiéncia no primeiro sentido acima referido e, somente caso isso seja adequadamente
feito, entdo solucionar as dificuldade envolvidas na experiéncia, considerada no segundo
sentido, como resultado da atividade do entendimento.

Dito direta e claramente: o problema inicial da Critica, na Estética, reside na
significacdo da nog¢do de dado. Algo nos € dado - sem o que ndo teriamos matéria para a
sensagdo (Al)/impressao(B1) - e ndo pode ser uma coisa em si, caso contrario nem seria
possivel esperar-se obter uma experiéncia no segundo sentido. Se ndo pode ser uma coisa em
si, entdo fem que ser um fendmeno mas, por sua vez, este ndo poderia ser dado, ja que
constituido a partir da formatacdo da matéria bruta das sensa¢des pelas intui¢cdes puras do

espaco e do tempo. Eis o problema, mergulhemos na Estética!

169



3.2.3 A coisa em si na Estética transcendental

Na Estética transcendental, Kant enfrentard o dificil problema de conciliar a tese
empirista de que o conhecimento comega com a experiéncia (com algo que nos € dado) com a
tese fundante de seu idealismo transcendental, de face racionalista, de que existe uma parte
deste “composto” (conhecimento) que ndo se origina da experiéncia; conciliar experiéncia
como afec¢do e impressdo com experiéncia como intuicdo empirica, resultado de uma
“formatagdo”. Para isso, o caminho escolhido foi comegar com as devidas defini¢des ou
conceituagdes dos termos envolvidos.

Kant abre entdo a Estética com a defini¢do de intuicdo como o modo pelo qual nosso
conhecimento se refere, imediatamente (unmittelbar), a objetos (Gegenstinde) que lhe sdo
dados (gegeben). Assim, ¢ para a intui¢do (Anschauung), considerada como fim, que tende
todo o pensamento, considerado como meio (A19;B33). No entanto, esta referéncia imediata
a objetos somente pode concretizar-se, segundo ele, se estes nos forem dados, o que, por sua
vez, exige que sejamos afetados pelos mesmos. Ele denomina essa capacidade de receber
representacdes, conforme o modo pelo qual somos afetados por objetos dados, de
sensibilidade (Sinnlichkeit), e atirma que somente por intermédio desta ultima podem ser-nos
dados objetos, somente ela fornecendo intui¢des, cabendo ao entendimento pensar tais objetos
produzindo conceitos. Portanto, temos uma capacidade receptiva (sensibilidade) e uma
ativa/produtora (entendimento) em que pela primeira algo (matéria, Materie) nos ¢ dado e,
pela segunda, este dado serd pensado e elaborado em conceitos - direta ou indiretamente; nem
cabendo, assim, a primeira pensar, nem ao segundo intuir. Temos, desta forma, um objeto
dado, uma afec¢do provocada por este na sensibilidade e o fornecimento por esta - € somente
por esta - de uma intuicdo, a qual se refere, imediatamente, aquele objeto dado.

Continua ele com a afirmag¢do de que a afec¢do (efeito, Wirkung) de um objeto sobre
(auf) a sensibilidade (capacidade representativa), quando por aquele esta ¢ afetada, chama-se
sensacdo (Empfindung) (B34); e a intuicdo relacionada ao objeto por meio da sensacdo
denomina-se intuicdo empirica; sendo definido como fendmeno (Erscheinung) o “objeto
indeterminado de uma intuicdo empirica’(B34). Aqui, honestamente, comecam a se
manifestar nossas inquietagdes. A sensa¢do ¢ uma representagdo - originada em nossa
capacidade representativa mediante a ag¢do ou efeito de um objeto -, pelo menos uma
representacdo recebida pela sensibilidade, enquanto receptividade (Rezeptivitdt). Ora, como se

relacionam sensagdo e intui¢do, com o que vimos até aqui? Bem, se sd3o nogdes idénticas - o
170



que ndo acreditamos, nem Kant, ao que parece®>” - entdo ndo faria sentido afirmar a existéncia
de um tipo de intuicdo que se referiria ao objeto por meio da sensac¢do, o que ¢ dito,
justamente, porque Kant pretende que exista um tipo de intuicdo (intuicdo pura) referida ao
objeto “sem passar” pela sensacdo; se ndo sdo termos sinOnimos, entdo, como a intui¢do
poderia ser imediata, uma vez que seria necessaria a mediagdo da sensac¢do?

De outra forma: objetos nos sdo dados, afetam a sensibilidade provocando
representacdes/sensacdes; aquela (sensibilidade) “oferece” uma intuigdo que, mediante a
sensagdo, refere-se (imediatamente?) aos objetos. Por outro lado, sem que objetos nos sejam
dados ndo temos intuigdes. Conclusdo possivel: sensacdes sdo a posteriori, dependem da
“matéria” e de sua “a¢do” sobre a sensibilidade; intui¢des, ndo necessariamente t€m que ser a
posteriori, apenas aquelas empiricas, isto €, que se relacionam com o objeto por intermédio de
sensacdes. O problema, entdo, ndo consiste em que intui¢des ndo possam, além de empiricas,
ser puras, mas sim, em sua referéncia imediata ao objeto, porque ai emerge a pergunta: as
sensagdes, de fato, sdo mediatas ou imediatas? Se mediatas, o que as medeia? Se imediatas,
sdo intui¢des? Mas ndao podem ser intuigdes sob pena de retornarmos ao empirismo.
Realmente, hesitamos em responder. A resposta que tomamos por correta nos parece,
confessamos, estranha. Em uma palavra: pensamos que, segundo Kant, a sensa¢do ocorre na
intuicdo, no horizonte aberto por ela. O que Kant afirma, explicitamente (A19;B33), ¢ que
intui¢des referem-se, imediatamente, a objetos. Entdo, ou as sensacdes também se dirigem,
diretamente, aos objetos - e ndo terifamos como diferencid-las das intui¢des e nem manter o
idealismo transcendental - ou mediatamente, de alguma forma’*”.

Aqui compreendemos, clara e precisamente, o incomodo de Schopenhauer quando da
leitura da primeira Critica. Ele nos confessa, desapontado, que esperava de Kant algum
esclarecimento (einige Aufkldrung) acerca do conteudo (/nhalt) das intui¢des, da maneira pela
qual as intui¢cdes empiricas advém a “nossa consciéncia € como nasce (entsteht) o nosso

conhecimento de todo esse mundo, tdo real e importante para nés”m; mas, desolado,

332 Além do que ja vimos, cf. tb. KrV, A29-30;B44-45.

333 Segundo Hoffe, que em sua apresentagio da Estéfica parece estar mais interessado na tentativa kantiana de
responder aos ataques racionalistas, empiristas e céticos do que com o nosso problema aqui descrito, afirma que,
para Kant, a sensagdo é a “acdo do objeto sobre a mente”. Mesmo reconhecendo que “a defini¢do da sensag@o
como “efeito” do objeto gera dificuldades internas a critica, as quais, ja segundo a opinido de F. H. Jacobi, Fichte
e Schelling, ndo podem ser superadas sem ir além da Critica”. Cf., Hoffe. Immanuel Kant, op.cit., pp.65-69.
3, SW, T, p. 591. Nao devemos nos surpreender, por outro lado, quando o vemos afirmar, em Sobre o
Sfundamento da moral, que ele considera a doutrina kantiana da conciliagdo entre liberdade e necessidade,
juntamente com a Estética transcendental, como “a maior realizagdo da profundeza humana (die grdfite aller
Leistungen des menschlichen Tiefsinns)”, bem como, “os dois maiores diamantes na coroa da fama kantiana”.
Cf., Sobre o fundamento da moral, SW, 111, p.706. Ou ainda, mais a frente: “Se nas elucida¢des (Aufschliissen)
do mundo fornecidas pelo sentido profundo e digno de admira¢do de Kant alguma coisa (irgend etwas) for

171



reconhece que, no que respeita a tais interrogagdes, Kant nada teria nos dito a ndo ser que “o
empirico da intuicdo (Das Empische der Anschauung) é dado de fora (von aufen
gegeben)™.

Retomemos a afirmac¢éo kantiana do inicio da Estética:

A capacidade (Fdhigkeit) de receber representacdes (Vorstellungen),
mediante o modo como somos afetados (affiziert) pelos objetos
(Gegenstinden), denomina-se sensibilidade (Sinnlichkeit). Por intermédio,
portanto, da sensibilidade sdo-nos dados (gegeben) objetos e sé ela fornece
intuicdes (sie allein liefert uns Anschauungen)(A19;B33).

Interpretando: 1) objetos nos afetam; isto significa que eles atuam sobre a nossa
sensibilidade, afetando-a de uma determinada maneira (auf gewisse Weise), provocando
representacodes; 2) mas esta mesma sensibilidade € que fornece intuigdes que, conforme dito
antes, referem-se, imediatamente, aos objetos; 3) entdo, apesar da dificuldade - e talvez da
ambiguidade -, teriamos que, através da sensibilidade, enquanto instdncia fornecedora de
intuicdes, somos afetados e recebemos sensagdes/impressdes; 4) por meio de intuigdes
sensiveis (sensibilidade), portanto, podemos nos dirigir, imediatamente, aos objetos que
afetam nossa capacidade de receber sensagdes. Assim, a sensagdo deveria ser encarada como
j& existindo no horizonte aberto pela intuicdo. Como a referéncia imediata a objetos &
afirmada por Kant em relagdo a intui¢do e como pensar uma identidade entre sensacdo e
intuicdo demoliria o edificio erguido pelo idealismo transcendental, entdo a solugdo ¢
conceber a sensagdo como mediada pela sensibilidade, capacidade receptiva, representativa e
fornecedora de intuicdes, estas sim, imediatamente referidas a objetos. Isto, no fundo, parece
ser a idéia de Schopenhauer, ou seja, pensar a sensagdo como algo diferente da intui¢cdo, mas
sempre responsabilizando esta ultima pela objetividade do nosso conhecimento de
fendmenos™>°.

Isto talvez fique mais claro com a defini¢do de intuicdo empirica, assim como com a
conceituacdo de fendmeno como “objeto indeterminado (unbestimmte Gegenstand)” da
intuicdo empirica (B34). Por que Kant ndo define intui¢do pura logo apds a definicdo

fornecida para a intuicdo empirica? Por que passar pela no¢do de fendmeno? A resposta nos

indubitavelmente verdadeira (unbezweifelt wahr), sera entdo a Estética transcendental, portanto a doutrina da
idealidade do espago e do tempo”. Cf., Idem, p.805.

35 Cf., Ibidem, SW, 1, 591.

336 Sobre isso, ndo apenas a tese sobre o principio de razdo suficiente (§§20 e 21), mas sobretudo o Cap. 20 (4
objetivagdo da Vontade no organismo animal) dos Complementos a O mundo, parecem ser mais que suficientes
no que respeita a disting@o entre semsagcdo e intuicdo, restando por saber se a solucdo schopenhaueriana,
realmente, d4 conta do problema.

172



parece clara: porque sem a defini¢do de fendmeno ndo seria possivel a de intui¢do pura. Por
que ndo? Porque esta pressupde a distingdo entre matéria e forma do fendmeno e,
consequentemente, a prévia delimitacio do campo semantico deste ultimo. Com efeito,
intui¢do pura (reine Anschauung) é o nome da “forma pura da sensibilidade”(A20;B35), ou
ainda, da “forma pura das intui¢des sensiveis em geral”’(Idem), algo que se encontra a priori

") ¢ em que “todo o diverso dos fendmenos se intui em determinadas

no espirito (Gemiite
condigdes”(Idem). VEé-se, assim, que a nocdo de fendmeno deve ser dada antes daquela de
intui¢do pura, ja que esta estabelecerd as condi¢cdes em que o diverso nos fendmenos possa vir
a ser, efetivamente, intuido. Portanto, também as nog¢des de matéria e de forma deverdo ser
fornecidas antes da de intuigdo pura. Esta, assim, devera desempenhar, apds as devidas
exposicoes ou demonstragdes de seu carater puro € ndo-conceitual, isto €, intuitivo, um papel
fundamental e iniludivel na Estéfica. As intui¢des puras sdo, enquanto puras € a priori,
totalmente independentes das sensacdes e/ou da existéncia de objetos reais, passiveis de
serem dados ao espirito/animo (A21).

Kant opera, pois, no fendmeno, a importante distingdo entre matéria (Materie) e forma
(Form). Segundo ele, matéria ¢ o que ‘“no fendmeno (Erscheinung) corresponde
(korrespondiert) a sensacdo (Empfindung)’(B34); e forma ¢ aquilo que torna possivel a
ordenacdo (geordnet) do multiplo do fendmeno “segundo determinadas relagdes”(B34); ou
aquilo que torna possivel que “o multiplo do fendmeno seja organizado, intuido segundo
determinadas rela¢des”(A20). Também aqui parece que nos deparamos com uma certa
ambiguidade. Por um lado, a matéria, enquanto matéria bruta (rohen Stoff) (B1) e matéria
fundamental (Grundstoffe)(B2) seria aquilo que, do ponto de vista do objeto, provocaria a
sensagdo, aquilo que, no fenomeno, corresponderia a sensacdo. Por outro lado, do ponto de
vista do sujeito, a matéria seria o resultado da modificagdo de nosso espirito (sensacio)
devido a acdo do objeto da intuicdo. Em uma palavra: parece que matéria seria tanto aquilo
mesmo que nos afeta, quanto aquilo que, no fendmeno - portanto, apds uma certa
constitui¢do, formatagdo -, corresponderia a sensagdo™". Seja como for, o fundamental para

Kant parece consistir em se poder demonstrar o estatuto a priori da forma e o a posteriori da

337 Sobre as grandes dificuldades de tradugdo do termo alemao Gemiit para o portugués, Cf. o fundamental artigo
do Prof. Valério Rohden, O sentido do termo Gemiit em Kant, in: Kant no Brasil, pp.23-83. Aqui, salvo
justificadas excecdes, traduziremos o referido termo alem&o por espirito.

33% Sobre as oscilagdes, ambigiiidades e problemas na nogio de matéria na obra Kantiana, Cf.,, H. Vaihinger,
Commentar, op.cit., pp26ss. Na verdade, a questio aparece ja em Reinhold, em seu Versuch einer neuen Theorie
des menschlichen Vorstellungsvermdgens, de 1789. Sobre o problema, cf.tb., B. Dorflinger, Zum Status der
Empfindung als der materialen Bedingung der Erfahrung, in: Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses,
IL.1, pp.101-17; e H. J. Paton, Kant's metaphysic of Experience, Lightning Source, 2008.

173



matéria. Inicialmente, a unica coisa que ele faz é apresentar, por assim dizer, apagogicamente,

a seguinte afirmacao:

Uma vez que aquilo, unicamente dentro (worinnen) do qual as sensacdes
(Empfindungen) podem ser ordenadas e colocadas sob determinada forma
ndo pode, por sua vez, ser sensagdo, segue-se que, se a matéria (Materie) de
todos os fendmenos (aller Erscheinung) nos ¢ dada somente a posteriori (nur
a posteriori); a forma do fendmeno deve encontrar-se a priori no espirito
(Gemiite), pronta a aplicar-se a ela e, portanto, fem que poder ser
considerada (muf...konnen betrachtet werden) independentemente de
qualquer sensacéo”(B34) Grifo nosso.

Portanto, pelo fato de aquilo que ordena nao poder residir no que ¢ ordenado, deve-se
admitir a existéncia a priori de uma forma pura, presente no espirito, como condicdo sem a
qual nenhum maultiplo sensivel poderia chegar a constituir-se como intuicdo empirica;
nenhuma matéria bruta dada a sensibilidade poderia ser elaborada e organizada em intuicdes
sensiveis, empiricas. Desta maneira, ficamos sabendo que nada de sensivel pode ser
encontrado nas formas puras das intuicdes empiricas. Assim, restaria por mostrar e justificar,
entdo, que existem, realmente, formas puras enquanto condi¢des de possibilidade de intui¢des
sensiveis, o que Kant fara a seguir nas exposicoes metafisica e transcendental das intuigoes
puras do espaco e do tempo.

Com a separacdo entre intuicdo pura e empirica, a partir da definicdo de fendmeno,
podemos voltar ao nosso incomodo inicial e refazer a pergunta: qual a diferenga, se é que ha,
entre sensacdo ¢ intui¢do empirica? A pergunta cabe porque Kant, na Estéfica, chama de
representacdo (Vorstellung) tanto a sensacdo (Empfindung), quanto a intuicdo empirica
(empirische Anschauung), quanto o fenomeno (Erscheinung), dai a duvida se existe uma
diferenga real ou apenas nominal - ou discursiva - entre tais no¢des. Schopenhauer, sem
davida, percebeu isso com tremenda clareza e, atribuindo a falta ao proprio Kant, lamentou
este ndo ter se preocupado em distinguir com suficiente rigor estes termos fundamentais com
que opera a Critica. Entretanto, e por isso esse retorno prolongado a Kant, Schopenhauer
parece ndo ter dimensionado suficientemente bem, a relevancia, do ponto de vista da
justificacdo do projeto critico, de semelhante distingdo, assim como deveria, segundo
pensamos, ter se debrugcado sobre a Estética transcendental com mais vagar e cuidado. Seja
como for, essa ¢ uma das principais razdes de estarmos tentando, minuciosamente, refazer os
passos de Kant, esperando chegar, apds o exame dos Prefacios a primeira Critica, naquilo
que, segundo Schopenhauer, constituir-se-ia no maior mérito do filésofo de Konigsberg, a

saber, conforme ja haviamos mencionado: a distin¢do entre fendmeno e coisa em si.
174



Quanto a diferenciacdo entre sensacdo € intuigdo empirica parece mesmo tratar-se, por
um lado, de uma distin¢do conceitual, uma vez que em um fendmeno, a matéria (sensacdo) € a
forma (intuigdo pura) estdo sempre entrelacadas numa intuicdo sensivel. Por outro lado,
permanece o fato de que a intui¢do empirica refere-se a um objeto por meio da sensagdo
(B34) e, assim, seria estranho que ambas fossem uma e a mesma coisa. Uma certa
ambiguidade? Sim. Por um lado, o conhecimento pareceria progredir do objeto, “passando”
pela sensagdo/impressdo, até a intuicdo; por outro, isto ndo pode ser assim, uma vez que esta
dito, expressamente, que ndo importa de que maneira um conhecimento possa referir-se a
objetos, ele sempre se relacionard com estes, imediatamente (A19;B33), pela intuigdo.
Oscilagao dificil de responder neste estdgio em que nos encontramos, pois ora ¢ dito que o
objeto é dado e afeta o espirito (Gemiif) de certa maneira, provocando, como efeito desta
acdo, uma sensagdo; ora ¢ dito que o objeto ¢ imediatamente conhecido pela intui¢do. Kant,
nas Consequéncias e Observagoes gerais sobre a Estética transcendental, tanto em relagdo ao
“conceito” de espaco quanto ao de tempo, retomard, de certa maneira, esta discussdo. Em todo
caso, as distingdes aparecerdo na primeira se¢do do Livro primeiro da Dialética
transcendental (A320;B377). Aqui, ele n3o apenas estabelece distingdes, como as
hierarquiza: ha, como termo genérico, representacdo (repraesentatio); representacdo com
consciéncia (perceptio); percepcao referida ao sujeito, como modificagdo do seu estado, isto
¢, sensacdo (semsatio); percep¢do referida ao objeto (objetiva), ou seja, conhecimento
(cognitio), o qual, por seu turno, pode referir-se imediata (intuitus) ou mediatamente
(conceptus), etc.

Percebe-se que longe de resolver, Kant parece, na Dialética, complicar ou
complexificar o problema, sobretudo porque agora a sensacdo parece ser um tipo de
percep¢do a qual, adicionalmente, envolve a no¢do de consciéncia. Em todo caso, ficamos
sabendo que a sensac¢do e a intuigdo sdo percepgdes, em que a primeira refere-se ao sujeito € a
segunda, imediatamente, ao objeto. Talvez seja apenas isso que Kant quer fazer desde o
inicio, separar o lado subjetivo do objetivo de uma mesma consideragdo. Assim, aquilo que
do ponto de vista do sujeito seria sensagdo, do ponto de vista da referéncia ao objeto seria
intuicdo. Enfim, talvez se pudesse resumir dizendo que, por semsagdo, dever-se-ia
compreender, objetivamente, a matéria do fenomeno e, subjetivamente, a matéria da intuicdo.
Isto eliminaria a ambiguidade? Acreditamos que ndo. Em todo caso, permanece mais
importante o fato de que a diferenga entre sensagdo e intui¢do empirica pressupde uma outra,
bem mais significativa epistemologicamente - mesmo que somente apare¢a depois na ordem

da exposicdo - que ¢ aquela operada entre matéria e forma.
175



Restaria por justificar o como da relagdo entre o dado (matéria) e a condi¢do de sua
recepcdo sensivel na intuicdo (forma), j& que sabemos que em nds existe - a priori - a
condi¢do logico-epistémica que torna possivel a intui¢do imediata da representacdo sensivel,
ou seja, tudo parece ocorrer da seguinte forma: um objeto € dado a sensibilidade, cuja matéria
sera, mediante a sensagdo, fornecida a intuicdo empirica a qual, por sua vez, somente podera
ser recebida pela sensibilidade conforme uma certa forma (intui¢do pura) a priori e, portanto,
logico-epistemologicamente anterior a propria sensacdo>> . Portanto, como a referéncia mais
imediata de nosso conhecimento aos objetos seria a intuicdo empirica, entdo, o ponto zero de
nosso conhecimento nfo residiria na sensagdo. Isto implica que a sensacdo, de alguma
maneira, apesar de situada na sensibilidade, permaneceria uma espécie de janela fechada,
somente sendo aberta, indiretamente, “quando” a sensibilidade fornecesse a priori intuigdes
puras capazes de moldar o conteudo, até entdo incognoscivel, das sensacdes em intuicdes
empiricas. Seja como for, julgamos que a sensagdo permanece uma nog¢ao a ser esclarecida na
Estética transcendental e que, sob este ponto de vista, parece mesmo ser um problema para
boa parte das filosofias que aceitem a tese fundamental do idealismo transcendental, a qual se
funda na disting¢do entre fendmeno e coisa em si. Nao € a toa, vé-se logo, o problema herdado
por Schopenhauer ao aderir totalmente as teses da Estética transcendental, na qual, para ele,
nada se teria que descartar (nichts hinwegzunehmen), mas apenas acrescentar (nur einiges
hinzuzusetzen)™*. Voltaremos a isso.

O procedimento kantiano para mostrar e justificar que intui¢des puras sdo condigdes
inelimindveis de toda intui¢do empirica, de toda referéncia imediata e intuitiva a objetos, ¢
entdo apresentado por ele ao final do §1 da Estéfica. Ele pretende, inicialmente, isolar
pedagdgico-metodologicamente a sensibilidade do entendimento, quer dizer, reter do
conhecimento do objeto apenas aquilo que diz respeito a intui¢do empirica. Trata-se, portanto,
de abstrair de toda referéncia conceitual, fruto da atividade do entendimento. Em seguida,
tomando a intui¢do empirica, ele ird retirar desta tudo o que pertencer a sensagdo (matéria) e
concentrar-se-a naquilo que se obtera como “resto”: “a intui¢do pura e simples, forma dos

fendmenos”(A22;B36). Com isto ele espera poder mostrar que “hé duas formas puras da

339 Ha, como se sabe, uma antiga e acirrada disputa em relagdo a melhor significagio desta anterioridade,
daquilo que € dado a sensibilidade e as condi¢gdes desde dar-se. Deve-se compreender tal articulagdo como
temporal ou logico-epistemologicamente determinada? Atual ou potenciamente articulada? Enfim, ndo podemos,
numa tese sobre Schopenhauer, participar deste debate entre os comentadores da obra kantiana. Seja como for,
nossa posi¢do é que a referida anterioridade deve ser pensada numa perspectiva logico-epistemologica. Cf.,
Vaihinger, Commentar, pp.72ss; Bonaccini, op.cit., pp.180-205; Paton, op.cit., p.80, etc.

0. Cf, SW, 1, p.590.

176



intuicdo sensivel, como principios do conhecimento a priori, a saber, o espaco € o
tempo”’(Idem).

O que isto significa? Significa que, do ponto de vista da exposi¢do, ele ir4 partir da
experiéncia, ird analisar seus elementos constitutivos. Significa que o exame exclusivo da
sensibilidade, mais precisamente, da intuicdo empirica pode revelar aquilo que a torna
possivel, em uma palavra, o ndo-empirico de toda intuigdo empirica. Significa que devemos
poder esperar - retirando da intui¢do empirica todo seu conteudo, tudo aquilo que nela
corresponde a matéria da sensagdo - encontrar a Unica “coisa” que a sensibilidade pode
fornecer a priori, a saber, a forma dos fendmenos, as intui¢des puras do espaco e do tempo
(A22;B36). Significa que devemos poder esperar a exposi¢do ou justificacdo da tese que
afirma que a sensibilidade “acrescenta” o espaco € o tempo - os unicos que ela pode
acrescentar a priori -, suas formas a priori, como condi¢do sine qua non da organizacdo da
matéria da sensagdo. Significa também, mais do que o que foi dito acima, que devemos poder
esperar, como resultado negativo desta exposi¢do, a derivagdo da dificil e problematica nocao
de coisa em si como uma espécie de outro do fendomeno.

Kant inicia, entdo, a exposi¢do transcendental do conceito (Begriff) de espago
assumindo uma distin¢do, adotada por Locke, Leibniz e Wolff, entre sentido externo e sentido
interno, como “‘propriedades (Eigenschaf) do nosso espirito(Gemiits)”’(B37); propriedades que
tornam possivel a representacdo de objetos fora de nds (espago) e a representacdo de nossos
proprios estados de dnimo como sucessivos (no tempo). Em uma palavra: o espaco sera
tomado como a forma do sentido externo e o tempo como a forma do sentido interno. Claro
que as exposicoes metafisicas de tais conceitos visardo, justamente, mostrar por que eles
devem ser considerados formas (intui¢des puras) de nossas intuigdes empiricas de objetos fora
de nos e sucessivos no tempo, ou seja, que os mesmos sdo condigdes transcendentais de
possibilidade - portanto, subjetivas, necessarias ¢ universais - de toda e qualquer intui¢do
humana de objetos e, desta maneira, que devem ser concebidos como formas puras da
sensibilidade. Trata-se, em ultima instidncia, de mostrar o carater subjetivo e a priori do
espaco e do tempo para, a partir dai, demonstrar que somente intuimos fendémenos e, assim,
podermos afirmar, entdo rigorosamente, ndo apenas que deve existir uma coisa em si como
também que a mesma, enquanto imperceptivel, sera necessariamente incognoscivel. Trata-se,
nada mais nada menos, de avangar - via Estética - em defesa da tese basica do Idealismo
transcendental, ulteriormente apresentada e desenvolvida.

Se, por um lado, Kant utiliza as no¢des de sentido externo e interno, mobilizadas na

disputa entre racionalistas (Leibniz-Wolff) e empiristas (sobretudo Locke), por outro, ele
177



tomard uma posicdo distinta tanto dos newtonianos (Clarke) como dos leibnizianos acerca da
.. ~ ~ 341 . .
significacdo das nocdes de espago e de tempo” . Sabe-se que, para os primeiros, mesmo que
isso seja duvidoso em relagdo ao proprio Newton, espaco e tempo s@o tomados como
absolutos, ou seja, ndo relativos a nenhum sistema inercial, quer do sujeito, quer do objeto:
sdo indecomponiveis, existem independentemente do sujeito (observador), da massa, da
energia, etc; para os segundos, sdo propriedades relacionais abstraidas dos objetos, ainda que
subsistentes no caso (hipotético?) destes ndo serem percebidos, ou mesmo no

desaparecimento destes. Kant alude a este debate, importante na época, quando pergunta:

Que sdo entdo o espaco e o tempo? Sdo entes reais (wirkliche Wesen)
[newtonianos]? Serdo apenas determina¢des (Bestimmungen) ou mesmo
relagdes de coisas (Verhdltnisse der Dinge), embora relagdes de espécie tal
que ndo deixariam de subsistir entre as coisas, mesmo que ndo fossem
intuidas (angeschaut) [leibnizianos]?”’(A23).

A solucdo kantiana para as antinomias acerca do estatuto do espago e do tempo,
emergentes do debate entre Leibniz e Clarke, parece relacionar-se de alguma maneira com a
propria existéncia da Critica. Kant, numa famosa carta a Garve (21/11/1798), afirma que o
conflito entre newtonianos ¢ leibnizianos poderia ser considerado como o ponto de partida,
uma espécie de causa ocasional, diriamos, do seu projeto critico. Segundo O. Market, no
Prefacio a edi¢do portuguesa da Recep¢do da Critica da Razdo Pura, a preocupagdo com o
método, o problema da matéria e a natureza antindmica da razdo estariam por tras da gestacdo
da primeira Critica, o que se poderia acompanhar a partir da analise do epistolario kantiano de
1765 a 1770. Kant teria sido despertado por Lambert (carta de Fevereiro de 1766) para a
idealidade do espaco e do tempo, e para a condicionalidade da matéria em relagdo a ambos,
quando Lambert o alertou, na referida carta, que “embora a forma nio determine de nenhum
modo matéria nenhuma, determina, porém, a sua ordem™*. Kant, entdo, teria passado a
investigar a viabilidade de conceber espaco e tempo como condicionantes da matéria e, com

isso, juntamente com a descoberta da natureza antindmica da razdo no seu uso transcendente,

31 Sobre o papel fundamental que a disputa em torno do espaco, realizada na Alemanha nos séculos XVII e
XVIII, e a posi¢éo kantiana acerca do mesmo, bem como sobre a evolugdo da filosofia de Kant da Dissertatio de
1770 até a Critica de 1781, assim como a importancia do problema da significa¢do do conceito de espago ai
desempenhada, Cf., G. Lebrun, O papel do espaco na elaboragdo do pensamento kantiano; Cf, tb, O
aprofundamento da Dissertacdo de 1770 na Critica da razdo pura, in: Sobre Kant, op.cit., pp. 25-50. Ainda
sobra a relacdo entre as teses da Dissertacdo de 1770 e aquelas presentes na primeira Critica kantiana, Cf., O. B.
Linhares, Realismo e idealismo transcendentais na “Dissertacdo de 17707, in: Kant e o kantismo. Herangas
inerpretativas. pp.56-87, Célia Aparecida Martins e Ubirajara Rancan de Azevedo Marques (Orgs.), Marilia, SP,
Ed. Brasiliense, 2009.

32 Cf, 0., Market, Prefacio a Edi¢ao Portuguesa. Kant e a Recepg@o da sua obra até aos alvores do século XX,
in: Recep¢do da Critica da Razdo Pura, Fundagio Calouste Gulbenkian, Lisboa, 1992, p. XXIV.

178



ter-se-ia colocado na trilha que o conduziria a pedra fundamental do Idealismo

343
transcendental’™" .

Conforme Market, Kant, em 1769,

desvela a indole antindmica da razdo (Reflexdo 5037), que pde timidamente
em correlacdo com o método, ao falar, na sec¢do V da Dissertatio, da
subreptio (do carater subrepticio com que o espaco e o tempo se intrometem
na representagdo do ser). Mas, por essa altura, ja tera descoberto a
necessidade de que a razdo funcione a margem de toda a experiéncia ao
presidir aos juizos praticos (carta a Lambert de 2 de Setembro de 1770). O
processo € ja imparavel: a tdo buscada metodologia parece estar ao alcance
da mao. Bastou estender a idealidade das formas da sensibilidade a toda a
forma intelectual. Mas isto conduz a questdo com que se abre a carta a
Marcus Herz de 21 de Fevereiro de 1772: mesmo que quisesse, ndo poderia
evitar enfrentar-se com o problema de procurar uma solucdo gnosiologica a

questdo da relacdo da representagdo com o seu objecto, a qual ndo pode ser

. e g, . . , . . 344
oferecida por um estudo “fisiologico” (psicologico) do conhecimento™ .

Na verdade, a este respeito, a posicdo da Critica serd enriquecida a luz das
argumentacdes oferecidas na Dissertagdo de 1770 e nos Prolegomenos de 1783. Em todo
caso, 0 que acreditamos revelar-se claramente a partir da leitura das cartas ¢ a centralidade da
teoria da idealidade do espago e do tempo para a construgdo da tese fundamental do idealismo
transcendental, ja na Estética; bem como, claro, da descoberta das antinomias (cartas a Garve
e a Herz) como um dos motores a conduzir toda a Critica e, de cuja solugdo, dependerd a
legitimidade da abolicdo do saber e a descoberta do lugar para a verdadeira moralidade e
credulidade.

O que Kant fara, ao interpretar as proposicdes da fisica teorica de Newton como
verdades sintéticas a priori, como necessarias, universalmente validas e ndo analiticas, sera
postular uma via intermediéria que possa dar conta de sua interpretacdo do método e da teoria

newtoniana. Perguntara, entao:

343 Conforme defendemos neste trabalho, tanto a disputa entre leibnizianos, newtonianos e cartesianos, quanto a
descoberta da natureza antindmica da razdo em seu uso transcendente sdo fundamentais para se compreender a
génese da primeira Critica; ndo obstante, isso somente seria de fundamental interesse para Kant se, como
acreditamos, ele estivesse em condi¢do de, no mesmo movimento em que a Critica da razdo pura ¢ tornada
exequivel, fosse possivel desenrolar o fio condutor (Leitfaden) por meio do qual se criasse as condi¢des de
“passagem” entre esta ¢ a moralidade e a crenca. Ora, nada disso parece antecipar-se nem na Disserta¢do de
1770, nem em nenhuma outra obra do assim chamado periodo pré-critico. O que nos leva a concordar tanto com
Perez quanto com Linhares de que por mais que a fase pré-critica seja relevante para o estudo da consecugdo do
Idealismo transcendental, ela ndo deveria ser interpretada como ja contendo as teses basilares da Critica da
razdo pura, mas tao somente pré-textos e pré-compreensdes do que vira a seguir, a partir de 1781. Cf., Perez,
Kant e o problema da significacdo, op.cit.; Linhares, Realismo e idealismo transcendentais na “Dissertagdo de
1770, in: Kant e o kantismo. Herangas inerpretativas, op.cit.

3 Cf., 0., Market, Prefacio a Edi¢ao Portuguesa. Op.cit., p.XXIV.

179



Ou serdo [espaco e tempo] unicamente dependentes da forma da intui¢éo e,
por conseguinte, da constitui¢do subjetiva do nosso espirito, sem a qual esses
predicados n@o poderiam ser atribuidos a coisa alguma?(A23).

Assim, nem entes reais e independentes do sujeito, nem propriedades relacionais
abstraidas das coisas, espaco e tempo - deve-se poder mostrar - t€ém que ser considerados
como formas da intui¢do, condigdes subjetivas (sensibilidade) e transcendentais de
possibilidade da percep¢do humana dos objetos, para que a interpretagdo kantiana da ciéncia
newtoniana da natureza esteja correta e, portanto, para que seja verdadeira a tese de que
somente conhecemos fendmenos, tese basilar do idealismo transcendental.

A solugdo engenhosa de Kant consiste, em ultima andlise, em defender a tese de que
espago e tempo sdo reais, se os tomamos do ponto de vista empirico; mas sdo ideais, caso os
consideremos do ponto de vista transcendental. Reais e ideais, mas ndo sob um mesmo
aspecto, espaco e tempo devem ser analisados ora em referéncia ao objeto, ora do ponto de
vista do sujeito. Pensamos que esta oscilagdo de perspectiva deve ser levada a cabo, segundo
Kant, dentro do horizonte da subjetividade, ou seja, que o ponto de vista “do” objeto ndo deve
ser interpretado como sendo aquele das coisas conmsideradas em si mesmas, do “objeto”
totalmente independente do sujeito, mas da objetividade e, portanto, sempre dentro do
territério aberto pela filosofia transcendental, conforme sera explicitado quando da
formulagdo da tese fundamental do Idealismo transcendental (como em A158; B197).
Percebe-se, desta forma, que aquela divisdao exigida quando da dificuldade da distin¢do entre
sensagdo € intuicdo empirica continua operante. Mais até do que operante, fundamental para
0 projeto em questdo, pois o espago € o tempo somente podem ser ideais se considerados
como condi¢des formais e a priori (subjetivas) da percepcdo de fendmenos, portanto em
oposi¢do as coisas tomadas em si mesmas; €, por outro lado, somente podem ser considerados
reais enquanto representam a Unica maneira segundo a qual algo concretamente existente
pode vir a ser intuido por nossa sensibilidade como objeto de uma experiéncia possivel. Claro
que todo o problema reside em demonstrar, de inicio na Estética, esta tese intermediaria (entre
Leibniz e Clarke).

Como afirmamos acima, o que se joga aqui ¢ algo muito precioso: trata-se, nada mais
nada menos, de poder mostrar que o ponto de partida mesmo da Critica € correto, isto €, que
existem, sim, juizos sintéticos e a priori na geometria e na fisica tedrica de Newton e, assim,
garantir a objetividade do conhecimento humano de fenomenos. Ora, sem a demonstracdo da
idealidade do espago e do tempo, como explicar e justificar (pelo menos inicialmente, ja que

sem referéncia aos conceitos) a possibilidade daqueles juizos naqueles saberes? Sem tal
180



demonstragdo (exposi¢do), como legitimar a pretensdo a universalidade e a necessidade das
proposi¢des cientificas verdadeiras, as quais, segundo Kant, seriam constituidas de
proposi¢des necessarias € universais? Sem isso, por sua vez, nem faria sentido investigar -
muito menos postular - a possibilidade de uma metafisica futura construida como ciéncia,
objetivo ultimo da primeira Critica. Objetivo fundamental, sem duvida, mas como afirma
Lebrun, e Schopenhauer’® antes dele, sem que se pudesse fazer da teologia uma ponte entre a
fundamentag@o do saber cientifico e a legitimacdo dos principios morais, a Critica da razdo
pura careceria de significagcdo, quer dizer, esgotaria-se em seu resultado negativo, como ja
antecipado por Kant no Prefdcio de 1787. Tem-se, portanto, que poder mostrar que o ateismo
emerge mais facilmente do antigo dogmatismo que do projeto Critico. Este, pelo contrério,

teria encontrado o verdadeiro lugar para a legitima teologia moral. Conforme Lebrun:

Supondo que se prove que todo entendimento - e ndo somente NOSSO
entendimento discursivo - deve representar-se “tecnicamente” uma
totalidade organica, disto se seguiria que nosso modo de conhecer € a
medida das coisas, que ¢ legitimo, pois, considerar os fendmenos como
coisas em si...a Critica teria sido escrito a toa. Mas que beneficio o teista
obteria com isso? Desapareceria a idéia de um principio incognoscivel da
natureza e, com ela, o direito que a Critica nos did de justapor sem
contradi¢do a explicacdo mecanica ¢ a “compreensdo” teleoldgica. Nada
haveria mais que o confronto de dois modos de explicacdo que se excluiriam

346
mutuamente” .

Seguindo nossa interpretagdo, acreditamos ser isto que torna possivel a Lebrun
afirmar, em relacdo a articulagdo entre explicacdo e compreensdo, entre a primeira e terceira
Criticas que: “Desta vez, aparecera uma bifurcacido conduzindo a verdadeira teologia. Como ¢
frequente em Kant, um procedimento de aparéncia puramente deceptiva vai inverter-se,

. . - .. 4
convertendo-se em investigagdo positiva™*’

. Como ja esclarecemos acima, a Dialética
transcendental ndo deve ser interpretada como tendo apenas a funcdo instrumental de
antecipacdo da analise da Idéia de liberdade pela razdo prdtica. Ela tem uma fungao teodrica
fundamental enquanto instancia de tematizagdo de uma unidade sistematica para o uso do
. 348 Lo . ~
entendimento’”. Em uma palavra: ndo serd apenas como postulados que expressdes como

Deus, unidade sistemadtica, etc serdo utilizados. Como nos lembra Lerun, embora

3 Esta ¢ a tese basica defendida por Schopenhauer em sua Critica do fundamento dado a ética por Kant, na
segunda parte de Sobre o fundamento da moral. Ct., SW, 111.

36 Cf., G. Lebrun, Sobre Kant, op.cit., p.75.

7 Idem, p.80.

3 E isso que torna possivel a afirmagio de Hoffe que “é falso procurar a teoria da experiéncia de Kant
unicamente na Critica da razdo pura e nos Principios metafisicos da ciéncia natural.” Cf., O. Hoffe, Immanuel
Kant, Sao Paulo, Martins Fontes, 2005, p.307.

181



inconcebiveis, “ja que ‘“conceber” (begreifen) quer dizer “apreender a possibilidade do
objeto”, noés devemos “pelo menos compreender (verstehen) o sentido, ali mesmo onde o
conteudo ndo pode ser exibido™*. Trata-se, segundo o autor, de “significar sem designar” e
de “compreender sem ver™. Ora, pensamos poder encontrar nessa interpretagio, como
veremos sobretudo em nosso quarto capitulo, algo muito parecido com o que ocorre na
relagdo estabelecida por Schopenhauer entre Representacdo e Vontade.

Retornando, entretanto, a Estética, Kant esta pronto, entdo, para apresentar sua
exposicdo metafisica do “conceito” de espago, exposicdo que serd condi¢do da exposicdo
transcendental do mesmo e, de saida, diz-nos o que entende e o que espera de semelhante
exposicdo: “Entendo...por exposicdo (expositio) a apresentacdo clara (embora ndo
pormenorizada) do que pertence a um conceito; a exposi¢do ¢ metafisica quando contém o
que representa o conceito enquanto dado a priori”.(A23) A primeira coisa que aqui chama a
atencdo ¢ o fato de Kant referir-se ao espaco como um conceito (Begriff), sendo que aquilo
que ele tera que mostrar €, justamente, que o mesmo deve ser considerado como uma intui¢ao
pura (reine Anschauung), portanto, ndo um conceito. Vejamos a exposi¢do apresentada para o
conceito de espago, ja que a oferecida para o tempo segue, simetricamente, os passos trilhados
na anteriormente apresentada para o espaco.

Para justificar a tese da aprioridade e da intuitividade do espago, Kant nos fornece, na
primeira edi¢do (1781), cinco argumentos - sem distingdo entre exposi¢do metafisica e
transcendental - e, na segunda edicdo (1787), quatro argumentos na exposi¢do metafisica e
um na exposi¢do transcendental. Os argumentos da exposicdo metafisica podem ser divididos
dois a dois: aos dois primeiros caberia provar que a representacdo do espago nao pode ser
derivada da experiéncia (1) mas que, ao contrario, deve anteceder, necessaria ¢
aprioristicamente (2) toda e qualquer representacio humana de objetos (fendmenos), mas
como, com isso, ndo poderiamos saber se ele seria um conceito ou uma intui¢do a priori,
entdo ¢ preciso continuar a argumentacdo (A24; B39); os dois ultimos teriam por tarefa a
demonstragdo de que o espago ndo deveria ser considerado como um conceito discursivo (3),
mas como uma intuicdo (4)(A25;B40). Assim, articulando os quatro argumentos, teriamos
que o espago seria uma intui¢do necessaria e a priori, condi¢do - € ndo condicionada - de toda
percepcdo humana de fendmenos. No argumento transcendental, Kant recorre a geometria
para mostrar a necessidade do carater intuitivo e a priori do espaco pois, se assim nao fosse,

como poderia a geometria extrair da representacdo do espaco informagdes que ultrapassam o

3 Cf., Lebrun, Kant e o fim da metafisica, op.cit., p.288.
30 Idem, p.289.

182



conceito de espaco? Em uma palavra: se o espago ndo fosse uma intui¢do a priori, entdo as
proposi¢des da geometria ndo poderiam ser todas apoditicas (B41). Disto, da impossibilidade
de que uma intuicdo externa possa preceder os proprios objetos, Kant pergunta e conclui,

acerca do €spacgo:

Como podera haver no espirito (Gemiite) uma intuicdo externa que preceda
os proprios objetos e que permita determinar a priori o conseito destes? E
evidente que s6 na medida em que se situa meramente no sujeito (bloff im
Subjekt), como forma do sentido externo em geral, ou seja, enquanto
propriedade formal (formale Beschaffenheif) do sujeito de ser afetado
(affizierf) por objetos e, assim, obter uma representacdo imediata
(unmittelbare  Vorstellung) dos objetos, ou seja, uma intuicdo
(Anschauung)”(B41).

O que deveria resultar, assim, de toda a exposicdo acerca do espago e do tempo ¢ que,
como ambos tém que ser concebidos enquanto formas da nossa sensibilidade, entdo somente
podemos perceber objetos no espaco e sucessivos no tempo, em uma palavra, somente
podemos conhecer fendmenos. Claro, se nossa maneira de perceber objetos condiciona-os
espacio-temporalmente, entdo jamais poderemos esperar conhecé-los independentemente
destas condi¢des, ou seja, neles mesmos, considerados como coisas em si. Dai que, como
afirmamos acima, demonstrar - da maneira pretendida por Kant - a existéncia das condi¢des
intuitivas e a priori da percep¢do de objetos implica, por um lado, em restringir todo
conhecimento humano ao ambito fenoménico e, por outro, em pressupor a nogao
(existéncia?;significagdo?) de uma coisa em si (Ding an sich) que aparece (scheint) € que
nunca podera ser conhecida, jamais sera uma apari¢do (Er-scheinung).

O que ocorre na Estética pode, entdo, ser traduzido como a vinculagdo da tese da
fenomenalidade do conhecimento humano - ¢ a consequente tese da incognoscibilidade da
coisa em si - a tese da aprioridade das representagdes espacio-temporais. Disso decorre que,
caso se encontre problemas nas exposicoes do espaco e do tempo fornecidas por Kant, entdo
parece que ndo se estard obrigado a aceitar a tese fundamental do Idealismo alemdo, pelo
menos como a mesma ¢ apresentada no Prefacio de 1787, ja ai indiretamente formulada,
como mostramos; € na Dialética, primeira e segunda edigdes, como também ja fizemos
referéncia. E justamente por isso que Kant, primeiramente, tem que apresentar os argumentos
que justificam a consideracio do espaco e do tempo como formas puras da sensibilidade para,
em um segundo movimento de pensamento, concluir que, se isso é assim como ele pretende,
entdo deve-se aceitar a limitacdo de toda percep¢do humana - portanto, como o conhecimento

comega por aqui, de todo o conhecimento humano - ao universo dos fendmenos. Isso, no
183



entanto, ainda ndo ¢ suficiente para solucionar o problema acerca do real estatuto da coisa em
si - no¢do que emerge como segunda implicacdo da tese da aprioridade. O assim chamado
problema da coisa em si ¢ apenas tornado possivel na Estética, tem tdo somente seu
certificado de nascimento e, portanto, esta longe de ser ali solucionado®".

Em todo caso, vejamos um pouco mais de perto as exposicoes kantianas acerca do
espagco € as consequéncias que emergirdo de tal andlise para, posteriormente, podermos
comecar o caminho de volta a terra em que germinaram as intuicdes da filosofia de
Schopenhauer.

Os dois primeiros argumentos utilizados por Kant visam justificar: 1) sua tese de que o
espago nao deve ser concebido como um conceito empirico - a posteiori - mas sim como uma
representacdo, ela mesma, anterior e condicao de toda e qualquer representacdo de fendmenos
externos; € 2) que o espaco ¢ uma representagdo necessaria e a priori, condicdo de
possibilidade de todos os fendmenos exteriores ao sujeito.

Em primeiro lugar, ele afirma que a condi¢gdo para que nossas sensagdes possam
referir-se a alguma coisa fora de nds e para que nossas representagdes dos objetos possam
representd-los como exteriores uns ao outros, seria preciso que o fundamento de tais
representacdes, isto é, a nocdo de espago, ja se encontrasse em nés como fundamento de tais
representacdes, sob pena de ndo podermos possuir semelhantes sensacdes. Isto provaria,
segundo ele, o carater ndo empirico do nosso conceito de espago. Como se pode notar - e
Kant tinha consciéncia disto -, tal procedimento jamais poderia valer como argumento
suficiente para mostrar que o espago € uma representacdo a priori, pois aquilo que ¢ dito &,
justamente, o objeto da demonstragdo, ou seja, que o espaco ndo pode ser uma representacao
empiricamente determinada. Afirmar que “o espago nao € um conceito empirico”’(A23;B38)
porque a “experiéncia externa sO ¢ possivel, antes de mais, mediante essa
representacdo[espaco]”(Idem) ndo nos parece ser realmente uma prova - pois implicaria uma
circularidade, uma peittio principii -, j& que isso mesmo ¢ que teria que ser demonstrado. Dai
a necessidade da segunda expositio, ou seja, de mostrar que: como ndo podemos ter nenhuma
representacdo de objetos sem que haja espagco, mesmo que possamos ter uma representacdo de
um espago em que ndo se encontre nenhum objeto, entdo deveriamos considerar “o espaco a
condicdo de possibilidade dos fendmenos, n3o uma determinacdo que dependa

deles”(A24;B39). Portanto, “uma representagdo a priori que fundamenta, necessariamente,

todos os fendmenos exteriores”(/dem). A argumentacdo (apagogica, eléntica?) nos parece

31 Sobre isso, confira a brilhante tese de Bonaccini, a qual acompanhamos de perto no que tange a este assunto.
Bonaccini, op.cit., pp.214-220.
184



bem simples: como ndo podemos representar objetos sem a representacdo do espago, assim
como nao podemos representar o ndo-espaco - o que deveriamos, em tese, poder fazer caso
tivéssemos aprendido, com a experiéncia, em algum momento, a representar espacialmente
objetos -, entdo o espago deve ser concebido como uma condi¢do anterior a toda
representacdo sensivel de objetos exteriores a nds e externos entre si. Em uma palavra:
podemos representar espaco sem objeto, mas ndo objeto sem espago e, tampouco, o ndo-
espago, logo... Isto provaria, segundo Kant, a anterioridade/aprioridade e, portanto, a
necessidade da representacdo do espaco.

Aqui enxergamos, honestamente, duas dificuldades: a primeira diz respeito a
conclusdo do argumento; a segunda, digamos, a interpretagdo do sentido de “condi¢do da
representacdo”. Quanto a conclusdo, por mais que aceitdssemos o argumento kantiano, ndo
vemos por que, do espaco como condi¢do da representacdo dos fendmenos no espaco,
deveriamos passar para o espago como condi¢cdo dos proprios fendmenos, inicio da tese
fundamental do Idealismo transcendental (A158;B197), como afirma Kant. Em todo caso, por
ora, fiquemos na segunda dificuldade.

Kant mostra que, de fato, se ndo podemos fazer algo, entdo nio faremos isto, pois a
condi¢do deve anteceder o condicionado. Assim, se ndo pudéssemos representar objetos,
entdo ndo os representariamos, logo, como os representamos espacialmente, entdo a condicao
deve ser pensada antes. Ora, se ela fosse empirica, entdo teriamos que primeiro adquiri-la para
depois, com ela, representar objetos no espago; mas como adquirir tal coisa, se a mesma seria
a condi¢do para tal posse? A inten¢do de Kant ¢ provar que o espago ¢ uma representacio
necessaria e universal, pois somente assim ele evitaria que se o tomasse como algo empirico.
Entenda-se, ele tem que poder mostrar que conceber o espago como um conceito empirico
derivado da experiéncia é impossivel - absurdo - pois se aquele ¢ uma representacdo
necessaria, entdo seu oposto deve ser contraditorio. Muito bem, Kant mostra, assim nos
parece, que realmente ndo poderiamos representar objetos sem que, anteriormente, ja
dispuséssemos da condicdo para tal, mas isto, por outro lado, ndo nos convence de que seria
contraditorio pensar o espago como conceito derivado da experiéncia, como propriedade dos
objetos ou como caracteristica do espaco em si mesmo. Nao nos parece restar duvida de que,
de fato, ndo poderiamos jamais representar objetos no espago sem pressupor o espago, pois
ndo podemos representar objetos fora do espago nem o ndo-espago; mas seria necessario
concluir desta impossibilidade fatica a tese da aprioridade (necessidade e universalidade) e
idealidade do espaco? A nosso ver, ndo, até mesmo porque, ndo seria contraditorio pensar

diferentemente da maneira kantiana.
185



E preciso, de inicio, assim pensamos, distinguir necessidade subjetiva e necessidade
objetiva. De fato, temos necessidade subjetiva de pressupor o espaco como condi¢do de
possibilidade da representacdo espacial de objetos pois, para nos, seres humanos finitos, ¢
impossivel perceber/representar objetos fora do espaco ou representar o ndo-espaco, ja que
toda representacdo de objetos externos pressupde o espaco como condi¢do subjetiva desta
representacdo. Mas estamos autorizados a afirmar que tal limitacdo ¢ algo além de uma
restricdo subjetiva, provocada por nossa constituicdo perceptiva/cognitiva? Seria mesmo
absurdo suspender, como os céticos, o juizo acerca daquilo que, supostamente, existiria
independentemente de nossa constituicdo? Ou ainda, a tese dos newtonianos seria
contraditoria, em si mesma? Seriam elas contraditérias ou excluidas pelas pressuposi¢des
fundamentais do Idealismo transcendental? O fato ¢ que, de alguma maneira, sabendo o que
sabemos atualmente a partir da fisica einsteiniana e da mecénica quantica, ndo pode ser
contraditdria uma tese que afirma que, no maximo, a necessidade de consideracdo do espago e
do tempo como condi¢gdes da percepgdo, deva ser considerada como uma necessidade tdo
somente subjetiva. Mas, em todo caso, ndo pretendemos utilizar a fisica do comego do século
XX como argumento contra uma metafisica do século XVIII, construida a partir de uma certa
interpretacdo da fisica de Newton. Que Kant pretendia erradicar do solo da filosofia uma
metafisica dogmatica, tanto inutil quanto fonte de graves erros (inclusive de incredulidade,
segundo ele), ndo parece duvidoso; que ele tenha pretendido criar e encontrar - mesmo que
por meio, inicialmente, da destruicdo de certas pretensdes filosoficas - o verdadeiro lugar
(BXXX) para uma metafisica que abrigasse a crenga em um Deus bom e na vida apds a morte
(A811;B839ss), também ndo parece improvavel; mas que isso implique que as outras formas
de se conceber o espago sejam contraditdrias, ai seria ir um pouco longe.

Retornemos aos dois primeiros argumentos de Kant: argumentos que visam provar a
aprioridade (necessidade e universalidade) e a idealidade (subjetividade) do espago. O
fundamental na expositio metafisica da Estética ¢ que afirmar que o espago ndo ¢ uma
representacdo necessaria seria contraditorio, portanto, ele deve ser ou tem que ser pensado
como uma condi¢@o a priori da representacdo espacial de objetos. Ora, do fato de que temos
que pressupor o espaco como semelhante condi¢do, ndo devemos concluir que o mesmo seja
uma condig@o necessdria, quer dizer, logicamente ou objetivamente necessaria. Por exemplo,
podemos imaginar, sem contradicdo, que os objetos sejam espaciais em si mesmos - claro que
sem que jamais pudéssemos saber com certeza disso, mas tampouco saber o inverso - € que o
fato de somente podermos percebé-los no espago, isto é, de estarmos submetidos a esta

restricdo subjetiva, em nada nos autorizaria a tomar tal limitagdo antropoldgica como
186



autorizagdo para pensa-los como se fossem, considerados em si mesmos, ndo-espaciais,
eternos no tempo, livres, etc. Afirmar que considerd-los como coisas em si, equivaleria a
toma-los como, por exemplo, livres, é ir além do razoavel, pois nada garante que eles nao
seriam nada além do que sdo para nos, ou que seriam inteiramente diferentes, ou que seriam
espaciais, temporais, etc. Afirmar que se fossem em si mesmos como sio enquanto
fendmenos implicaria que entdo deveriamos conhecé-los em si mesmos €, evidentemente,
uma peti¢do de principio ou um retorno ao dogmatismo.

Afinal, em que seria contraditorio afirmar que a representagdo espacial seria obtida por
meio de uma abstracdo de percepcdes de objetos no espaco? Confessamos que ndo vemos
auto-contradigdo nisso. Claro, haveria contradicdo se se afirmasse 1sso €, a0 mesmo tempo, se
defendesse a tese de que os objetos deveriam ser encarados de um duplo ponto de vista, em si
mesmos e como fendmenos, porque a ciéncia newtoniana - supostamente - contém afirmacdes
verdadeiras (necessarias e universais) e infaliveis e, ainda assim, dever-se-ia compatibilizar
semelhante necessidade com a liberdade envolvida nas postulagdes da moralidade. Mas ¢
necessario conceber a fisica newtoniana como conjunto de proposi¢des verdadeiras,
perpassadas de necessidade e universalidade? E necessario que exista uma liberdade que deve
ser tornada compativel com a necessidade natural? E auto-contraditério ver na fisica
newtoniana uma necessidade subjetivo-psicoldgica oriunda do hébito de percebermos os
fenomenos do mundo como os percebemos, encadeados no tempo ¢ localizados no espago? E
necessario que “cientifico” seja sinonimo de fundado na razio pura teérica? Ou, antes, tem
que ser assim para que o derradeiro esconderijo de Deus, a razdo pura pratica, tenha
carimbado seu passaporte na filosofia moderna alema? Em uma palavra: é auto-contraditorio
conceber o espaco como um ente real e seu conceito como o resultado de uma abstracdo?*>*
Pensamos que ndo, mesmo que saibamos que seria contraditorio a partir dos pressupostos da
Critica da razao pura (BXXVII-VIII).

A filosofia de Hume, por exemplo, pode ser tudo, menos contraditoria®>. Ele mostrou

como seria possivel pensar, com rigor, uma epistemologia sem compromissos praticos a

352 Ha, na verdade, como se sabe, uma histéria da nogdo de espago. Ao longo da historia foram desenvolvidas no
ocidente diversas concepgdes de espacgo, tanto na filosofia como fora dela. Estas diferentes formas de se
conceber o espago ndo sdo, pura e simplesmente, ingénuas ou auto-contraditorias. Sobre a histéria da nogdo de
espaco na fisica, cf., M. Jammer, Conceitos de espaco: A historia das teorias do espago na fisica, Rio de Janeiro,
Contraponto, 2010.

33 Segundo a importante observagdo de Ivo Assad Ibri, sob o ponto de vista do pragmatismo, a filosofia de
Hume seria fundamentalmente contraditoéria, devido ao vinculo pragmatico entre epistemologia e crenca. Tal
contradi¢do se evidenciaria na dissondncia entre ceticismo e conduta. Conforme veremos na sequéncia, esta ndo
sera a opinido de Lebrun que, diga-se de passagem, nio a tematiza do ponto de vista do pragmatismo. Claro que
o pressuposto aqui € que a filosofia humeana desembocaria no ceticismo. Entretanto, Plinio J. Smith ndo nos

187



priori. A nosso ver, o julgamento que dele faz Kant, tanto na Critica quanto nos
Prolegomenos, bem como em outras passagens importantes de sua obra, parece ser
simplesmente injusto. O naturalismo ou ceticismo humeanos estdo longe de inviabilizar o
conhecimento cientifico, embora ndo autorizem, claro, a creng¢a no poder de uma razdo com
pretensdes de fundamentagdo a priori do saber da ciéncia. Concordamos, plenamente, com as

palavras de Lebrun, quando este nos diz:

Muito penariamos & cata de um Uunico texto em que Hume confessasse
reduzir a “fic¢des” as leis da natureza e pulverizar as ciéncias. Este
newtoniano convicto nada tinha de um Doutor Fantéstico da episteme. Sua
verdadeira audécia - vertiginosa, é verdade - foi libertar o saber do sistema
de seguranca ideoldgica chamado “razdo universal”. Foi pensar que uma
proposi¢do, para ser cientifica, ndo precisa inscrever-se num /ogos que ja
tivesse organizado o Ser ou o “fendmeno”. E, este desafio radical, Kant nio
o enfrentou...*>*

Bem, caso aquela necessidade que investigdvamos fosse logica ou uma condic¢do
epist€émica objetivamente incontorndvel, portanto ndo meramente uma restricdo subjetiva
derivada de nossa finitude, da constituicio de nosso aparato cognitivo, entdo dever-se-ia
admitir, com Kant, que o espago e o tempo (a argumentagdo seria analoga) teriam que ser
considerados como representacdes a priori, ou seja, como condicdes subjetivas, necessarias e
universais de toda e qualquer intuicdo objetiva, de toda e qualquer apreensdo sensivel de
objetos. Mas tal ndo parece ser o caso pois, do simples fato de existirem posi¢des antindmicas
ndo se pode concluir a existéncia de auténticas e legitimas contradi¢gdes como, de resto,
aprendemos com o proprio Kant (A504;B532; A743;B771). Isto quanto aos dois primeiros
argumentos da expositio metafisica do conceito de espaco.

Ora, os dois ultimos argumentos pressupdem os dois primeiros, vez que aqueles visam
apenas mostrar que a representacdo do espago ndo pode ser conceitual, mas sim intuitiva.
Realmente, com os primeiros argumentos, Kant pretende mostrar o carater a priori (ideal?) do
espaco. Isto significa que o leitor poderia pensar, caso aceitasse seus argumentos que, apesar

de ideal, o espago poderia ser um conceito, um conceito puro. Dai a necessidade das duas

deixa esquecer a existéncia de uma acirrada polémica sobre o estatuto da filosofia de Hume: esta estaria mais
comprometida com o ceticismo ou com o naturalismo? Caso se interprete o pensamento de Hume pela via
naturalista, talvez, a acusacdo do pragmatismo poderia vir a ser atenuada. Também remetemos o leitor a
interessante posicdo de Ibri, no que respeita a significagdo da nogdo de coisa em si kantiana, em seu livro sobre a
filosofia de Peirce. Em todo caso, essa discussdo ndo pode ser travada neste trabalho, pois implicaria um desvio
indesejavel. Cf. 1. A. Ibri, Kosmos noetos: a arquitetura metafisica de Charles S. Peirce, Perspectiva, 1992, Cap.
6. Cf.tb, P. J. Smith, O Ceticismo de Hume, Sao Paulo, Loyola, 1995.

%% Cf., Lebrun, Sobre Kant, op.cit. p. 13
188



ultimas exposicoes. Mas se encontramos dificuldades na demonstracdo da idealidade do
espago, entdo ser-nos-ia um tanto indiferente toma-lo como conceito ou como intui¢do. Veja,
com tudo isso ndo estamos, de forma alguma negando que espaco e tempo possam ser
pensados como Kant gostaria. Estamos, claro, considerando a tese de que pensar diferente ndo
conduz a contradi¢do; que conceber de maneira diferente a relagdo entre filosofia e ciéncia
ndo implicaria, necessariamente, nem contradicdo nem dogmatismo obscurantista, embora
possa, ¢ verdade, conduzir a incerteza quanto a fundamenta¢do da ciéncia pela filosofia, a
duvida quanto a vida apds a morte, a legitimidade da esperanga em um consolo metafisico,
etc.

O fato ¢ que, se seus primeiros argumentos ndo possuem a forga pretendida, entdo os
destinados a expor a intuitividade do espago tampouco possuirdo, uma vez que ancorados nos
primeiros. A coisa é um pouco mais séria, e realmente se complica bastante, se levarmos em
conta que o enfrentamento das antinomias na Logica somente fard sentido se supusermos
como resolvidas as tarefas (expositio) da FEstética. Ora, a Logica deveria fornecer,
indiretamente e como uma espécie de refor¢o, argumentos para provar aquilo mesmo que
encontramos dificuldades em aceitar como demonstrado na Estética. A refutagdo do idealismo
dogmatico e a afirmagdo da tese basilar do idealismo alemdo supdem como solucionadas as
tarefas colocadas na Estética (A369;A491;B519).

O que ocorreria caso ndo aceitdssemos, conforme a argumentacdo acima, a posi¢do
kantiana nas exposi¢oes dos conceitos de espago e tempo, na Estética? Primeiramente,
seriamos levados a repor o problema entre sensagdo e intui¢do empirica e, no minimo, a uma
resignificagcdo restritiva da nog¢do de intuicdo pura. De fato, teriamos que postular uma
separacdo entre a priori ¢ puro (ideal). Até poderiamos conceder a existéncia de
representacdes a priori, mas ndo puras, pois ndo teriamos como saber se haveria ou ndo uma
concordancia entre aquilo que estd em nos e aquilo que supostamente existiria de forma
independente de nossa faculdade de intui¢do. Ndo podendo afirmar a origem pura de uma
parte de nosso saber, tampouco poderiamos afirmar que ela teria uma origem empirica, iSSO
sendo, igualmente, apenas possivel; possibilidade, desta vez, objetiva. O ceticismo, entdo,
deveria ser considerado como uma possibilidade ainda viva. Depois, uma reinterpretacdo do
estatuto da geometria e da fisica, pois suas proposi¢des (definicoes, axiomas, etc) poderiam
ser analiticas ou sintéticas a posteriori. Por ultimo, seria preciso recolocar o problema da
relacdo entre matéria, sensagdo € intuicdo em novos termos e, assim, repensar aquilo sobre o
que ainda no nos debrugcamos, a saber, o problema da afec¢do. Tudo isso respingaria, claro,

na filosofia do autor de O mundo. Na verdade, ja acarreta uma série de dificuldades na
189



conducdo de sua teoria da representacdo por um caminho isento de oscilagcdes e
ambiguidades. Como antecipamos ao final da primeira parte deste trabalho e voltaremos a
dicutir, o problema da afecgdo e a relagdo entre Representagdo e Vontade, bem como a sutil e
fundamental disting@o entre ser objetivo e subjetivo das coisas e as considerac¢des ou pontos
de vista objetivo e subjetivo acerca das mesmas ird provocar consideraveis dificuldades a
filosofia de Schopenhauer.

Seja como for, parece-nos correto pensar que Kant: 1) ndo aceitava a confusio entre
geometria (saber por construgdo de conceitos a partir de intui¢des puras e a priori) e filosofia
(saber por conceitos), pois esta tornar-se-ia dogmatica (A713,B741); 2) ndo aceitava a
fundamentagdo da ciéncia newtoniana pela metafisica de Leibniz, devido a incompatibilidade
entre a tese do continuo deste ultimo e sua (Kant) interpretacdo do significado da geometria
euclidiana e, assim, da matematizagdo newtoniana do saber acerca da Natureza, conforme a
Dissertagdo de 1770 e Prolegomenos; 3) tinha como objetivo resguardar a verdade da
geometria ¢ da fisica newtoniana das interpretagdes dogmaticas e céticas oriundas quer da
metafisica leibniziana quer do naturalismo (ou ceticismo) de Hume; 4) tinha como objetivo
maior a explicitacdo dos verdadeiros e profundos motivos das antinomias da razdo pura, nao
para promover uma despedida critica da razdo, mas para encontrar o lugar proprio da crenga e
estabelecer os limites territoriais do legitimo uso da razdo pura; 5) teria, para tanto, na Crifica,
j& desde a Estética, que derivar a aprioridade das intuigdes espacio-temporais a partir de uma
necessidade meramente subjetiva e, desta aprioridade subjetivamente mediada, chegar a tese
da idealidade de semelhantes intui¢des (agora, puras); 6) somente assim, poderia ele, por um
lado, mostrar que somente intuimos fendmenos e, por outro, como consequéncia, postular a
incognoscibilidade das coisas em si mesmas; 7) tudo isso realizado, entdo, pelo menos a
geometria euclidiana ja teria a justificacdo de sua possibilidade; cabendo a Ldgica a
demonstragcdo da validag¢do objetiva do conhecimento humano em sua articulacio intuitivo-
conceitual.

Ora, como acreditamos ter apontado, mesmo que por meio de uma exposi¢ao deveras
resumida para a importancia do tema, pelo menos segundo os intérpretes da filosofia kantiana,
Kant: 1) expde, na Estética, a tese da aprioridade de modo problematico porque a deriva de
uma necessidade meramente subjetiva; 2) que ele passa da aprioridade para a idealidade das
representacdes espacio-temporais, as quais, de a priori - para nos, seres finitos - passam a ser,
ja& que derivadas da subjetividade, ideais, isto é, transcendentais; 3) o que ird implicar: a) que
as representagdes do espaco ¢ do tempo devem ser consideradas como intuigdes puras, ou

seja, formas das intuigdes empiricas e b) portanto, que toda a matéria da intuicdo resulta da
190



sensagdo (intuicdo empirica?); 4) pode entdo derivar, na Estética transcendental, a tese basica
do idealismo transcendental: que espaco e tempo sdo realidades empiricas e idealidades
transcendentais e, desta forma, que somente intuimos fendmenos, ndo as coisas em si
mesmas.

Vé-se, assim pensamos, que a demonstragdo da aprioridade do espago ¢ do tempo ¢
fundamental para a validagcdo da tese da idealidade transcendental dos mesmos. Nado basta
mostrar, para justificar as pretensdes kantianas, que espacgo e tempo sdo condi¢gdes subjetivas
de possibilidade das representacdes humanas de objetos externos, seria ainda preciso
demonstrar que os mesmos ndo sdo meramente uma condi¢ao de nossa faculdade cognitiva,
uma limitacdo onto-antropoldgica provocada por nossa finitude, mas que sdo condig¢des
necessarias € universais que, como tais, impediriam que se pensasse, sem contradicdo, as
préprias coisas como espacio-temporalmente determinadas. Em uma palavra: ndo se trata
apenas da impossibilidade humana de perceber objetos fora do espago, mas de mostrar,
igualmente, o absurdo ou auto-contradicdo em que se chegaria caso pensdssemos espago €
tempo como propriedade das coisas mesmas. Acreditamos, como indicamos, que podemos
pensar, sim, sem contradi¢do, as coisas sob esta ultima condicdo, mesmo que ndo mais
possamos pensa-las sob a dupla diferenciagdo de fendmenos e coisas em si, que a Critica as
1mp0os.

Uma outra via pela qual se poderia abordar este problema consistiria em nos
aproximarmos da distingdo entre fendmeno e coisa em si - a partir das discussdes sobre as
nogoes de espago, tempo e matéria suscitadas pelo confronto entre as interpretagdes kantianas
da geometria euclidiana, da fisica newtoniana e da metafisica leibniziana - pela estrada da
Dissertagdo e dos Prolegomenos, a qual, acreditamos, nos arrastaria para muito longe do
nosso tema.

Como vimos no primeiro capitulo, Schopenhauer explicava a maioria dos erros de
Kant, do ponto de vista teorico, ndo psicologico, pelo fato deste ndo ter diferenciado,
rigorosamente, intuicdo e conceito, saber intuitivo e saber abstrato, etc. Isto, por sua vez,
assentava-se tanto nas ambiguidades presentes nas no¢des de sensagdo, intui¢do, impressdo,
percep¢do, materia (Estética transcendental), como na insisténcia, sobretudo a partir da
segunda edi¢do da Critica (1787), de que “o empirico da intui¢do € dado de fora (aufien
gegeben)™; de que o objeto nos é dado, etc. Concordamos plenamente com o autor de O

mundo e, para sermos honestos, temos que ir um pouco além. Tais ambiguidades e hesitacdes

3 Cf, SW, p. 591.
191



kantianas ndo apenas acarretam uma dificuldade na disting@o entre saber intuitivo e conceitual
mas, antes disso, erguem barreiras para se pensar, claramente, o verdadeiro papel da afecgdo
e, com esta, da matéria no idealismo transcendental kantiano. Os problemas em torno do
conceito de matéria na obra de Schopenhauer tém sua filiagdo, assim nos parece, muito mais
ancorada na filosofia transcendental kantiana que na obra de autores realistas, mas nao
apenas. Acreditamos que semelhantes problemas devem, ndo obstante, ser investigados na
arvore, de cujo tronco parte, como um galho, a filosofia schopenhaueriana356.

Kant afirma que os objetos tém que poder ser-nos dados, que nos afetar de uma certa
maneira, para podermos intui-los, relacionarmo-nos com eles imediatamente. Diz que temos
uma faculdade (sensibilidade) pela qual podemos receber representagdes (afeccdes) gracas a
uma modifica¢do operada pelos objetos, os quais afetam e modificam o espirito (Gemiit) de
uma certa maneira. O importante aqui é que esta afeccdo ou modificacdo da sensibilidade
forneceria como que a ocasido para que o aparato da sensibilidade (intuigdes puras) tornasse
possivel a recepcdo do material fornecido pela sensagdo a partir de intuigdes. Resumindo: o
objeto nos ¢ dado, afeta a sensibilidade provocando um certo efeito (sensag@o), com isso torna
possivel a recep¢do espacio-temporal do conteido de semelhante sensacdo por meio de
intuigdes puras concebidas como condi¢des das intuigdes empiricas, com as quais nos
relacionamos, imediatamente, com aquele objeto dado. Nao acreditamos estar distorcendo ou
sendo desonestos com os dois primeiros pardgrafos da Estética transcendental kantiana. O
fato é que nos parece nitida a dificuldade de compreender o que Kant afirma nestas passagens
introdutorias, pois nem a relagdo imediata das intuigdes aos objetos, nem a suposta
passividade da sensibilidade, nem o sentido transcendental de matéria parecem isentos de
problemas, pelo menos para nos.

Suponhamos, no entanto, que nem este comeco da Estética nem as dificuldades
encontradas nas exposicoes metafisica e transcendental dos conceitos de espago e tempo
sejam problematicos como vimos apresentando. Passemos em revisdo as conclusdes

(Schliisse) extraidas por Kant logo apds a sua exposigcdo do espaco na Estética transcendental,

336 Na verdade, como veremos em breve e aqui antecipamos, todo o problema, a nosso ver, decorre da distingio
schopenhaueriana entre ser subetivo e objetivo e consideracdo subjetiva e objetiva. Para ele, ser subjetivo &
sindnimo de coisa em si, de Vontade; enquanto o ser objetivo de algo ¢ a verdade objetiva, a objetividade de algo
na consciéncia de um sujeito. As consideragdes subjetiva e objetiva sdo apenas, epistemologicamente, os pontos
de vista adotados sobre o sujeito ou sobre o objeto. Ora, semelhante distingdo sugere uma espécie de dois tipos,
por assim dizer, de onfologia, em Schopenhauer: uma articulada com a epistemologia do idealismo
transcendental (o ser objetivo depende da constituicio do objeto pelo sujeito; a ontologia atrelada a
epistemologia); e outra independente dela, uma vez que o ser subjetivo de algo independe da relagdo com o
sujeito. Haveria como que uma ontologia transcendental e uma ontologia metafisica operando por tras das
distingdes schopenhauerianas entre as tomadas do mundo como (als) Representacdo e como (als) Vontade.
Evidentemente, voltaremos a isso.

192



e vejamos se la poderemos encontrar esclarecimentos ulteriores capazes de dissolver as
ambiguidades na forma de exposicdo e de argumentacdo até entdo desenvolvidas.

A primeira coisa que chama a atencdo ¢ o fato de ser a primeira vez, na Estética
transcendental - ndo na Critica (referéncia no Prefacio de 1787, como mostramos) - que Kant
se refere as coisas em si. A dificuldade em que nos encontrdvamos aumenta, entdo, logo de
saida, pois Kant inicia afirmando que: “O espagco ndo representa qualquer propriedade
(Eigenschaft) das coisas em si (Ding an sich), nem tais coisas em suas relagdes
reciprocas”(A26;B42). Em uma palavra: deve-se inferir do que foi exposto sobre o espaco a
tese da ndo-espacialidade das coisas em si. Problema: por que do fato de estarmos
impossibilitados de intuir objetos fora do espago (assim como o ndo-espaco) devemos
concluir que os objetos, em si mesmos, sdo ndo-espaciais? Poderiam ser espaciais mas nao
tridimensionais; poderia ser que nossa maneira de percebé-los fosse idéntica a constituicdo
deles mesmos; também poderia ser que as coisas em si fossem um ente de razdo, uma
invengdo meramente semantica, etc. Enfim, haveria algumas hipoteses ndo auto-contraditérias
nem absurdas. Mas isso ndo ¢é tudo, pois da idealidade do espaco, Kant sugere a
incognoscibilidade das coisas em si (A26;A42).

A dificuldade aparece porque ele ndo se limita a dizer: “Somente (nur) assim, do
ponto de vista do homem (aus dem Standpunkte eines Menschen), podemos falar do espago,
de seres extensos” (A27;B43). Isto ndo parece ser suficiente para ele, pois afirma, além da

citacdo acima (A26;B42), que:

O espago ndo é outra coisa que (ist nichts anders, als nur) a forma de todos
os fendmenos dos sentidos externos, isto €, a condi¢@o subjetiva (subjektive
Bedingung) da sensibilidade, tnica que permite a intuicdo
externa”’(A26;B42) (Grifo nosso).

Como saber se ele, espaco, ndo poderia ser mais? Que ele seja semelhante forma,
aceita-se, mas que ele ndo possa ser mais, somente se poderia conceder se se acrescentasse a
expressdo, que traduzimos por “ndo € outra coisa que a forma”, a expressdo: “ndo pode ser
mais do que a forma sob pena da tese fundamental do idealismo transcendental sofrer sérios
abalos”. Se todo conhecimento comeca com a experiéncia (sensagdo, impressdo, intui¢do) e
esta é possivel gracas as intui¢des puras e a priori do espaco e do tempo, condi¢des subjetivas
de toda e qualquer intui¢do empirica de fendmenos, entdo, coisas em si sdo incognosciveis
porque nao-espaciais. Como a forma de todos os fenomenos deve poder ser encontrada antes,

logico-epistemicamente, no sujeito da percep¢do e, como possuimos apenas as formas da

193



perceptibilidade de fendmenos, entdo coisas em si sdo, por nds, imperceptiveis; portanto,
incognosciveis (A26;B42). Assim, em vez de afirmar que somente conhecemos as coisas que
podem entrar numa certa relacdo conosco, Kant parece ir além e sugerir que as coisas, fora
desta relagdo, seriam completamente diferentes daquilo que sdo enquanto submetidas as
nossas formas de cogni¢do das mesmas; dai elas serem ndo-espaciais, eternas (atemporais),
livres, etc.

Ora, para serem intuidas, ndo basta que as coisas conformem-se a maneira de recep¢ao
da sensibilidade, que as intui no espaco e no tempo; € preciso que elas possam ser dadas na
sensacdo “como efeito de um objeto”(B34) sobre a nossa faculdade de representagio sensivel,
ou seja, € necessario que objetos possam afetar, de um certo modo, a sensibilidade, pois sem
algum tipo de acdo do objeto sobre nossa capacidade representativa, ndo teriamos afecg¢do,
logo ndo existiria sensagdo nem ocasido para que uma intuicdo pudesse referir-se,
imediatamente, a objetos. Mesmo que aceitemos que ndo sdo coisas em si que causam em nos
afeccdes, que os objetos, ao serem recebidos, ja os sdo mediante as formas puras e a priori da
sensibilidade, mesmo assim, o objeto deve poder despertar alguma reacdo em nossa faculdade
receptiva, sob pena de ndo termos nem esta ocasido (nds estamos chamando assim) para a
recepgdo transcendental. Em resumo: se a intui¢do ndo pode ser, de algum modo, o efeito de
um objeto sobre a nossa sensibilidade, pelo menos a sensacdo o € e tem de ser, sob pena da
intuicdo nao poder existir; ora, a intui¢do existe, portanto...

Vé-se, assim, que pelo menos da maneira como a no¢do de sensagdo é apresentada no
inicio da Estética transcendental, o problema da causalidade da afec¢do ¢ um problema real.
Na primeira edi¢do da Critica (1781) Kant reconhece, claramente, o problema - na
controvérsia com Eberhard, por exemplo, isto fica bastante claro - e sobre ele se posiciona na

discussdo acerca do paralogismo da idealidade (sintomatico?). Diz ele que:

pode-se (kann man), sem duvida, admitir que alguma coisa (etwas) que pode
estar fora de nods (aufler uns sein mag) no sentido transcendental (im
transzendentalen Verstande), seja a causa (Ursache) das nossas intuigdes
externas (duferen Anschauungen);, mas essa alguma coisa ndo ¢ o objeto
(Gegenstand) que compreendemos ao falar das representagcbes da matéria
(Vorstellungen der Materie) e das coisas corporais (korperlicher Dinge);
estas sdo meros fenomenos (leidiglich Erscheinungen), isto €, simples
modos de representagdo (blofie Vorstellungsarten)...”(A373)Grifo nosso.

A solugdo seria, como sempre, distinguir objeto empirico (simples fenomeno) de
objeto transcendental (transzendentale Objekt) (A46); ou melhor, mesmo que Kant fale de

objeto empirico e transcendental, objeto no sentido empirico e objeto no sentido
194



transcendental, isto resolveria a questdo? Sim, se se pudesse precisar, sem ambiguidade, a
no¢do de objeto transcendental (também na primeira edi¢do, de 1781: transzendentale
Gegenstand), mas este, conforme as palavras de Kant: “é-nos igualmente desconhecido
(gleich unbekannt), quer se trate da intuicdo interna, quer da externa”(A373). Enfim, poder-
se-ia continuar seguindo o fio da exposi¢do e da argumentacdo kantianas que, ainda assim, se
conseguiria saber muito pouco, ou quase nada, sobre este objeto transcendental

(transzendentale Objekt),

que jaz na base (Grunde liegt) dos fendomenos externos (duferen
Erscheinungen), tanto como aquele que serve de fundamento a intuicdo
interna, [e que] ndo €, em si, nem matéria (Materie) nem um ser pensante,
mas um fundamento - que nos é desconhecido (ein uns unbekannter Grund) -
dos fendmenos que nos fornecem o conceito empirico, tanto da primeira
como da segunda espécie”’(A380) (Grifo nosso).

Kant parece reconhecer a equivocidade, segundo ele inevitavel, da expressdo fora de
nos (A373), pois esta sugere, por um lado, a existéncia de algo como uma coisa em si; por
outro, a existéncia de alguma coisa que existe em relagdo a ndés como fendmeno. Disso
decorreria a necessidade da distingdo. Mas, como diz Kant, a ambiguidade ¢ inevitavel. Se
objetos empiricos podem existir independentemente de n6s mas nao das condi¢gdes formais de
nossa sensibilidade; e se objetos, transcendentalmente considerados, estariam isentos de tais

condig¢des, entdo a ambiguidade ¢ insuperavel. Acompanhemos Kant:

A sensagdo (Empfindung) é, portanto, aquilo que designa uma realidade
(Wirklichkeit) no espago ou no tempo, conforme reporte-se a uma ou outra
espécie de intuicdo sensivel. Uma vez que é dada (gegeben) a sensagdo
(que, se aplicada a um objeto em geral (Gegenstand iiberhaupt), sem o
determinar (bestimmen), designa-se por percepcdo (Wahrnehmung)) pode-
se,..., figurar na imaginacdo (Einbildung) muito objeto (Gegenstand) que
fora desta faculdade ndo tem nenhum lugar empirico (empirische Stelle) no
espaco ou no tempo”’(A374) (Grifo nosso).

Note que ndo ¢é apenas na segunda edi¢do (1787), como pretende Schopenhauer, que o
problema acerca daquilo que tem que ser dado aparece, assim como a dificuldade em saber o
que seria um objeto em geral ¢ tdo grande quanto a de saber o que quer dizer causalidade in
abstracto para Schopenhauer. Dizer que objeto em geral, sem determinacio pela sensibilidade
(mas esta ndo ¢ apenas receptiva?), é percepcio; e que objeto determinado é fendomeno, nao
ajuda muito porque o problema estaria na elucidagdo da maneira pela qual um certo objeto

transcendental poderia afetar (causalmente?) a nossa faculdade representativa fornecendo,

195



com 1ss0, a ocasido para que esta determine o objeto em geral como objeto empirico. De
qualquer forma, esta ambiguidade em torno da significagdo da no¢do de afec¢do reaparecera
na filosofia de Schopenhauer.

Seja como for, o que estd dito na Estética transcendental é que “o objeto
indeterminado (unbestimmte Gegenstand) de uma intuicdo empirica  (empirischen
Anschauung) chama-se fenomeno (Erscheinung)”’(B34). Portanto, se temos o correlato
objetivo (fendmeno, matéria) da intui¢do empirica, faltaria o correlato objetivo da sensacdo. A
matéria? Segundo Kant, esta é aquilo “que, no fendomeno, corresponde a sensa¢do”(Idem).
Mas como o correlato objetivo da sensag@o (subjetiva) poderia ser a matéria, se a sensagdo ¢
“o efeito de um objeto sobre a capacidade representativa” (ldem) e se tal objeto
(transcendental?) jamais poderia ser um fendmeno, pois assim identificar-se-iam sensagdo e
intui¢do empirica? A matéria (Materie), alids, ¢ chamada de sensagcdo em geral (Empfindung
tiberhaupt) (B60); de substancia (Substanz) e substancia mesma (Substanz
selbst)(A185,636;B664); de substantia phaenomenon (A277;B333); de mero fenomeno
externo (blofs duflere Erscheinung) (A359;370); de extensdo impenetravel (undurchdringliche
Ausdehnung) (A398) e de

uma simples forma (bloffe Form) ou um certo modo de representagdo (eine
gewisse Vorstellungsart) de um objeto desconhecido (eines unbekannten
Gegenstandes), formado por aquela intuigdo que designamos por sentido
externo. [Que] deve, portanto, haver certamente algo fora de nés (mag also
wohl etwas aufser uns sein) a que corresponde este fenomeno que chamamos
matéria (Evscheinung, welche wir Materie nennen). Porém, na qualidade de
fenomeno , ndo esta fora de nos (ist nicht auf’ser uns), mas simplesmente em
nos, como um pensamento (sondern leidiglich als ein Gedanke in uns), se
bem que este pensamento o represente (vorstellt), pelo (durch) chamado
sentido externo, como (als) situado fora de nos. Assim, a matéria (Materie)
ndo significa (bedeutet) uma espécie de substincia tdo inteiramente
diferente e heterogénea ao objeto (Gegenstand) do sentido interno (alma),
mas somente fenomenos sem conformidade com os seus objetos...”(A385)
(Grifo nosso).

Vé-se, aqui, ndo apenas a complexidade do problema como uma clara antecipagao das
caracterizagdes schopenhauerianas acerca da no¢do de matéria, sobretudo quando ficamos
sabendo, por Kant, que esta ndo se encontra fora de nds, mas pode ser concebida como algo
no pensamento. Para Schopenhauer, como veremos, uma das formulagdes da matéria ¢ que
ela € algo acrescentado pelo pensamento (hinzugedacht) como aquilo que ¢ idéntico em todas

as coisas.

196



Em todo caso, apesar das dificuldades acerca do papel da matéria na Estética

transcendental e na Critica como um todo, parece permanecer certo, para Kant, que:

aquilo que ¢ o objeto verdadeiro (wahre Gegenstand) (transcendental;
transzendentale) dos mnossos sentidos externos ndo pode ser a causa
(Ursache)  daquelas  representacdes  (Vorstellungen)  (fendmenos,
Erscheinungen) que compreendemos (verstehen) pelo nome de matéria
(Materie)(A390);

Ou ainda que: “o Unico conceito (einzige Begriff) que representa (vorstellf) a priori
este conteildo empirico dos fendmenos (empirischen Gehalt der Erscheinungen) ¢ o conceito
de coisa em geral (Dinges iiberhaupt)...”(A720;B748) (Grifo nosso).

Como se pode constatar, se ha uma causa de nossa sensacgoes, esta deveria chamar-se
coisa em geral, objeto em geral ou objeto transcendental mas ndo matéria, pois esta parece
dever ser associada a no¢do de fenémeno ou, em alguns casos, de substdncia. Claro que isto
ndo poderia evitar a pergunta: coisa em geral, objeto em geral, objeto transcendental sao
expressoes sinonimas de coisas em si? Coisas em si, enquanto coisas em geral - representacao
a priori do conteudo dos fenomenos - causariam as sensacdes? Enfim, restaria por saber se
tudo isso se compatibilizaria bem com a tese da incognoscibilidade das coisas em si, pois
Kant afirma em vdrias passagens a existéncia desta suposta coisa e, a0 mesmo tempo, sua
incognoscibilidade. Como afirmar que uma coisa em geral incognoscivel seria a causa das
sensagdes mas nao das intuigdes empiricas, uma vez que estas dirigem-se a fendmenos, cuja
matéria € o correlato objetivo da intuic@o (subjetiva)? Um objeto em geral provoca a sensagao
mas a sensibilidade, ao modificar-se em resposta a essa afeccdo, molda espacio-
temporalmente o conteudo da sensagdo como matéria do fendmeno por meio de suas formas a
priori? Acreditamos que € isso mesmo o que acontece. O problema é que isto ndo impede que
se ponha, de direito, a pergunta pelo conteudo da sensacdo e por sua causa. Como parece que
em relagdo a coisa em si nada se pode afirmar de preciso, mas se insiste em dizer que ela deve
existir e que ¢ incognoscivel, entdo a dificuldade ¢ sempre reposta. Sabemos, com Jacobi, que
ndo podemos admitir uma afec¢do causal da sensacdo e pretendermos permanecer em
territdrio critico; mas, por outro lado, caso ndo a postulemos, como dizer até¢ mesmo que ela ¢
incognoscivel?

Sabemos que a resposta, ja tradicional, da maioria dos comentadores da filosofia de
Kant ¢, por um lado, sempre distinguir os estatutos empirico e transcendental das analises o

que, segundo eles, atenuaria as contradi¢des, ambivaléncias e indecisdes supostamente

197



presentes na Critica, por outro lado, enfatizar o carater tdo somente negativo da nocdo de
coisa em Si.

Sem que possamos entrar em uma discussdo mais detalhada aqui, gostariamos apenas
de reforgar que: a) tanto em 1781 quanto em 1787, Kant afirma que alguma coisa tem que nos
ser dada, sem o que ndo haveria afec¢do, impressio (Al)/sensagdo (B1) que pudesse servir
como ocasido para a “formatagdo” das intuigdes empiricas a partir da recep¢do da
sensibilidade, por meio de suas formas a priori; b) que este algo dado nos afeta e provoca em
nds sensagdes; ¢) que estas ndo se referem, imediatamente, aos objetos mas que, por meio
delas (B34), as intui¢des referem-se, imediatamente, aos objetos; d) que, portanto, sabemos
que este algo existe, afeta, provoca ou causa afeccdes em nds e, ndo obstante, porque nossas
formas de percep¢do ndo sdo capazes de afigurd-lo, esta coisa em si, objeto em geral, coisa
em geral ou objeto transcendental ¢ totalmente incognoscivel, mesmo que real (BXX) e
pensavel (BXXVII). Mais surpreendente, apesar de tudo, este algo ¢: 1) responsavel pelo
saldo positivo da Critica da razao pura (BXXV-XXX); 2) e que o uso puro prdtico da razdo,
que devera servir de fio condutor na solucdo das inevitdveis antinomias (ndo antitética) da
razdo em seu uso teorico, pressupde, como uma espécie de ponto magico de encruzilhada, a

no¢ao de coisa em si. Afinal, é porque:

A esperanca (Hoffen) leva, por fim, a conclusao (Schluf) que alguma coisa é
(daf3 etwas sei) (que determina o fim ultimo; letzten Zweck bestimmt),
porque alguma coisa deve acontecer (weil etwas geschehen soll); o saber, a
conclusdo que alguma coisa é (daf3 etwas sei) (que age como causa suprema;
was als oberst Ursache wirkt) porque alguma coisa acontece (weil etwas
geschiet)(A806;B834) (Grifo nosso)

que se pode pensar uma resposta satisfatoria a pergunta: “se eu fago o que devo fazer, que me
é permitido esperar?”(Idem)™’.

Pensamos que poder-se-ia ler a afirmacdo kantiana da seguinte maneira: como a
esperanca nos diz que alguma coisa € - em si - porque alguma coisa deve acontecer; e o saber
nos diz que alguma coisa é - em si - porque alguma coisa acontece, entdo aquilo que € - em si
- estaria, exatamente, no ponto de encontro entre a ordem pratica ¢ a tedrica e, portanto,
deveria ser encarado tanto como a condi¢do da validagdo da lei moral quanto da justificacdo
de uma esperancga, condicionada a realizacdo da lei moral, de felicidade (Gliickseligkeit), etc.

O fato de que alguma ¢ - em si - estaria no cruzamento de que alguma coisa acontece e de que

7 Sobre as trés perguntas kantianas pelo que se pode saber, o que se deve fazer e pelo que seria legitimo esperar
caso se soubesse o que se pode, e se fizesse o que se deve, cf. tb., Log. AK25, in: Manual dos cursos de logica
geral, op.cit., p.53.

198



alguma coisa deve acontecer. Seria como se, apesar de ndo conhecermos isso que é,
pudéssemos pensa-lo como fundamento tanto de um acontecer quanto de um dever e que, se
ndo podemos demonstra-lo como fundamento daquele acontecer - Critica impede - podemos,
por um lado, ndo apenas postula-lo como condi¢ido fundamental deste dever mas, o que seria
melhor ainda, utilizar esta ultima ordem de argumentagdo como fio condutor para solucionar
problemas insoluveis existentes na primeira (dmbito da Teoria).

Assim ¢ que a nogdo de em si parece fundamental, ndo apenas para a formulagdo da
tese basilar do idealismo transcendental, mas também para a constru¢do do projeto de uma
metafisica futura. Se na Critica seu papel conduz a uma negatividade, isto somente sera assim
se se insistir em uma filosofia do desespero (des-esperanca). De fato, nada impediria que
alguém - como Schopenhauer - descartasse a pergunta: “se eu faco o que devo fazer, que me ¢
permitido esperar?” formulada acima. Realmente, para uma filosofia em que nada se deve,
entdo toda esperanca seria va, talvez inutilmente otimista, segundo Schopenhauer. Mas, entio,
para que em si? Se o em si ndo for o nd que torna possivel, apds a negatividade da primeira
Critica, a manutencdo da crenca em um Deus bom e a esperanga em uma vida apds a morte,
entdo para que insistir na pensabilidade de alguma coisa que é porque alguma coisa acontece
e deve acontecer? Se se elimina o postulado do dever, que exige o pensar pratico, e fica-se
apenas com aquele do acontecer; se se pretende construir uma filosofia, ndo a partir de
conceitos, mas tdo somente exposta em conceitos, como ¢ o caso de Schopenhauer, entdo
porque seria ainda preciso refazer os passos de Kant na terceira antinomia e colher a idéia de
um em si pensado como Liberdade e como Vontade?

A Critica ndo parece proibir tanto a nogdo de um em si quanto a tentativa de construir
uma moral do dever e uma filosofia da esperanga fundadas numa idéia equivocada e
perniciosa do mesmo. O problema ndo seria tanto o em si - como tal - mas encontrar o
verdadeiro lugar para a crenga (BXXX); o que somente seria possivel, segundo Kant, caso
ndo se tomasse coisas em si por fenomenos. Mesmo se desprezassemos a segunda edicdo da
Critica, como queria Schopenhauer, os resultados da primeira em nada modificariam, ndo
apenas o predominio da ordem pratica sobre a tedrica como, o que ¢ mais importante, o fato
de que sem tal predominio, pensado a maneira kantiana, ndo se compreende como se poderia,
ap6s a Critica da razdo pura, pretender salvar, filosoficamente, a credulidade. Afinal, para
Kant, o importante é ndo apenas o predominio da ordem moral sobre o conhecimento da
natureza, mas a intocabilidade da ultima morada de Deus: a razdo (pura) e sua cicatriz no

coracdo humano.

199



Portanto, por mais que se queira, por meio de distingdes de aspectos, negar a
existéncia de coisas em si na primeira Critica, ou mesmo eliminar o problema da afeccdo,
acreditamos que a nogdo de em si deve ser pensada como condi¢do da tese fundamental do
idealismo transcendental - a qual pressupde a incognoscibilidade de coisas em si - e do
estabelecimento do verdadeiro lugar para a crenca em um Deus bom e da legitimidade de uma
esperanca na felicidade e na vida apos a morte, quando se age conforme o dever.

O que nos parece fundamental € que, ja na Critica da razdo pura, seu humor final
tornava possivel pressentir o fio condutor (Leitfaden) que se deveria seguir para realizar a
passagem (Ubergang) da teoria para a moralidade, da natureza para a liberdade. Este fio é
indicado a partir daquela interrogacdo que € ao mesmo tempo tedrica e pratica, a saber, a
pergunta por aquilo que se poderia, legitimamente, esperar, caso as condi¢cdes da acdo moral
fossem satisfeitas. Nesta pergunta, segundo Kant, parece anunciar-se grandes perspectivas,
pois para ele a esperanga estaria para a felicidade na ordem pratica e para a lei moral, como o
saber e a lei natural estdo para a teoria acerca da natureza (A806;B834). Por isso € que a
assun¢do de que alguma coisa é porque alguma coisa deve acontecer poderia articular-se com
o pensamento de que alguma coisa ¢ porque alguma coisa acontece. O fato da segunda
interrogacgdo: o que devo fazer? (A805;B833), ndo poder ser objeto da Critica da razdo pura,
enquanto questdo moral (ndo-tedrica), indica que a solugdo para a transicdo deveria ser
buscada a partir de uma questdo que fosse, a0 mesmo tempo, tedrica e pratica, isto é, uma
interrogacdo que, sabemos, somente sera posta na terceira Critica, sobre a faculdade de juizo
(Urteilskraft).

Isto implica que a restricio imposta pela Critica e pela tese do idealismo
transcendental: conhecimento somente de fendmenos e incognoscibilidade de coisas em si,
ndo impede o uso da razdo para além da possibilidade da experiéncia, mas tdo somente a
tentativa de agregar a tal uso uma pretensdo de objetividade®®. Em uma palavra: ndo impde
que se considere o em si como uma fantasmagoria ou um delirio da razdo. Trata-se ndo apenas
de encontrar lugar para a crenga como uma mera possibilidade, como uma nao-
impossibilidade; pelo contrario, o que parece antecipar-se na citacdo acima ¢ algo muito mais
importante, é algo que dird respeito ao proprio “sistema” kantiano, a arquiteténica mesma
gestada e construida mediante o projeto critico do filosofo de Konigsberg. Assim, se nao

houvesse a terceira interrogacdo (esperanca entre moralidade e natureza) como operar a

%% Claro que se pode falar de objetividade também no ambito da razdo pratica, mas nunca, primeira Crifica
impede, no sentido de conhecimento valido de objetos de experiéncias possiveis. Sobre o sentido de objetividade
pratica na obra kantiana, cf., F. Costa Matos, Da teoria a liberdade: a questdo da objetividade em Kant, Sdo
Paulo, am, 2009.

200



transi¢do entre determinagdo (necessidade) e liberdade? Como fazer a passagem da teoria a
pratica sem encontrar um vaso comunicante, uma via tedrico-pratica, justamente aberta pela
investigacdo acerca da teleologia na terceira Critica? A Critica da razdo pura ndo apenas
restringe o uso tedrico da razdo e abre a possibilidade de uma metafisica futura pratica mas,
neste e por este mesmo movimento, ainda indica por onde dever-se-ia investigar a
possibilidade desta ultima, justamente na pergunta por aquilo que se devera entender por fim,
para que entre moralidade e natureza ndo haja in-compossibilidade. Nao basta, portanto, a
Kant, mostrar que Deus, liberdade e esperanca numa vida futura ndo podem ser objetos de
teoria; ndo ¢é suficiente ainda mostrar que se pode pensa-los sem contradicdo como postulados
e condi¢oes da moralidade das acdes humanas, ¢ preciso ainda mostrar e justificar a
possibilidade de se encontrar uma analogia (Critica da faculdade do juizo) entre as Idéias da
razdo e as leis naturais, entre natureza e liberdade: € preciso poder justificar a feologia moral,
ndo apenas a possibilidade de uma metafisica dos costumes.

Pode-se ver, entdo, que a inten¢do fundamental de Kant ndo reside, nem de longe, na
discussdo acerca das condicdes de possibilidade do conhecimento humano. Claro que isso ¢
importante enquanto fundamento para a consecucdo do projeto critico, mas estd distante de
ser o mais relevante.

A primeira Critica, sem a segunda, seria totalmente negativa (Schopenhauer que o
diga); as duas primeiras, sem a terceira, seriam duas belas paisagens separadas por um abismo

359 : ~
sem uma ponte que as ligasse. Ora, sem a nogdo de

incomensuravel (uniibersehebar Kluft),
coisa em si, como a Critica da razdo pura continuaria de pé?; e, sem tal no¢do, como postular
uma liberdade?; mas, sem postular que algo ¢, poder-se-ia conceber uma teologia moral como
passagem entre aquilo que é porque algo deve acontecer, e aquilo que é porque algo
acontece? Pensamos que ndo. Dai a centralidade da no¢o de em si na arquiteténica da razao
kantiana.

Por outro lado, se se prescinde deste objetivo maior, construir uma teologia moral, ndo

apenas uma metafisica dos costumes, por que manter a no¢do de em si? Para que distinguir

coisa em si de fenémeno, se ndo se precisara deste em si para realizar nenhuma passagem

39 F assim que Kant se refere, na terceira Crifica, a clivagem existente entre o fendmeno e o supra-sensivel.
Abismo que a teologia teria que descobrir uma maneira de fazer a passagem (Ubergang) para a comunciagio
entre os dois lados, mesmo que Jacobi ja se levantasse, apos a publicagdo da primeira edi¢do da Critica da razdo
pura, e dissesse que a sintese a priori kantiana ndo passava de “um ligar de nada, em nada, através de nada”; ou
que a “atitude que sustenta a coisa em si s6 pode ser a da fé”; ou ainda que, sem a distingdo entre fendmenos e
coisa em si, ele “ndo podia penetrar no sistema” mas, com tal diferenciac@o, ele “ndo podia ai permanecer”. Cf.,
F. H. Jacobi, Estudo introdutorio, notas e bibliografia. In.: Recep¢do da Critica da Razdo Pura, op.cit., pp.86-
111.

201



(Ubergang) entre natureza e moralidade porque, justamente, Representacdo e Vontade sio
toto genere diferentes? Se o em si, no fundo, garante a moralidade e a crenga (teologia
moral); se, no limite, ele sustenta a idéia de dever e a legitimidade da esperanca, entdo, para
uma filosofia como a de Schopenhauer, arredia a todo dever e virulenta a todo esperar, por
que aceitar e incensar o maior mérito da filosofia kantiana: a distin¢do entre fenomeno e coisa
em si? E por que busca-lo logo na solugdo da ferceira antinomia? Por que ndo no Prefdacio de

1787 ou na Estética transcendental (somente para ficarmos na primeira Critica)?

202



Capitulo 4 - De Kant a Schopenhauer: analogia, mistério e limite

4.1 Em busca da analogia

Vimos no primeiro capitulo que, conforme Schopenhauer, sua metafisica da Vontade
deveria ser compreendida como fruto da discussdo kantiana acerca da significagdo, da funcao
e do lugar da nocdo de liberdade numa filosofia critica que entende a totalidade dos
fenomenos naturais como submetida a determinacdo causal. Portanto, o intérprete ¢
convocado a considerar a posi¢do schopenhaueriana no debate alemao sobre a coisa em si, a
partir da discussdo kantiana sobre as antinomias da razdo pura na Dialética transcendental.
Caso aceitemos o que Kant afirma nas famosas cartas a Garve e a Herz, conforme
anteriormente citadas, de que a primeira Critica teria sido escrita a partir da necessidade de se
encontrar uma solucdo para as inevitaveis antinomias da razdo pura, sem com isso incorrer
numa nova metafisica nos moldes da tradi¢cdo, entdo ver-se-ia que, seguindo Schopenhauer, o
problema da conciliacdo entre necessidade e liberdade, fendmeno e coisa em si, estaria
presente no cerne mesmo do projeto critico, j& que presentes no seio da analise kantiana da
terceira antinomia. Claro, pode-se ler assim a Critica da razdo pura e a filosofia de
Schopenhauer. Na verdade, essa estratégia ¢ ndo apenas promissora quanto bastante eficaz
para contornar os problemas que levantamos quando tratamos da Estética transcendental. O
proprio Schopenhauer, talvez, ao vincular sua teoria da Vontade a discussdo de Kant sobre a
liberdade, na Dialética, tenha se sentido dispensado de esmiugar a posi¢do kantiana a respeito
da aprioridade, idealidade, distingdo entre fenomeno e coisa em si e, finalmente, a
incognoscibilidade desta ultima. Seja como for, semelhante posi¢do pode velar certos
pressupostos relevantes na leitura de ambos os pensadores.

Como ja deve ter ficado claro durante nossa exposi¢do sobre os Prefdcios, Introdugdo
e Estética da primeira Critica, acreditamos que o interesse fundamental de Kant com a mesma
esta na construcdo de um movimento de pensamento no qual se pudesse articular,
metodologicamente, em wum mesmo movimento, uma supressdo € uma construgdo; uma
negacdo e uma afirmacdo. Quando ele afirma que teve (mufsite) que suprimir (aufheben) o
saber para encontrar lugar (Platz zu bekommen) para a crenga (BXXX), sentimos isso como

uma amputagdo necessaria de um membro numa guerra tedrica, como um gesto corajoso €

203



quase heroico, de uma seriedade impar mas também reveladora de um certo desespero, para
salvar, segundo ele, o mais importante, mesmo que deixando para traz algo muito valioso:
aquilo em que se acreditou como possivel desde Parménides, isto é, uma filosofia fundada em
simples conceitos, uma metafisica erguida conforme o uso transcendente da razéo.

Uma Critica ndo é uma Metafisica, ¢ ninguém mais do que Kant sabia disso; como
ele, igualmente, sabia que havia passado o tempo em que uma metafisica poderia ser, séria e
rigorosamente, projetada e construida sem a argamassa e os tijolos elaborados na maquinaria
Critica. Dai esta ser tomada por ele como um tratado sobre o método (7raktat von der
Methode; BXXII); nem sistema nem metafisica, mas investigagdo acerca dos elementos (uma
Doutrina transcendental dos elementos!) com os quais se poderd esperar construir, com o
resultado da fornalha critica, a Metafisica da Natureza (Metaphysik der Natur, BXLIII),
prometida e nunca realizada. Portanto, a Critica da razdo pura, acreditamos, deve ser
fundamentalmente tomada como o autor a concebia, isto é, como uma propedéutica
(Propddeutik). Mas uma tal propedéutica ndo ¢, aqui, apenas uma introdu¢do, ja que tem
como tarefa ineludivel cortar, ao mesmo tempo, em um movimento bipartido, qualquer
pretensdo de legitimidade aos dogmatismos antigos € modernos, bem como a rejei¢do do
ceticismo e, mais importante, abrir, rasgar ¢ encontrar o verdadeiro lugar em que a teologia
moral e, portanto, a credulidade possam sentir-se seguras e, finalmente, sossegadas frente ao
avango da ciéncia moderna e a insubordinacdo dos filésofos descrentes.

Disso resulta que conceber a génese da primeira Critica a partir da posi¢cdo kantiana
sobre as antinomias em nada interfere em nossa leitura, uma vez que essa apenas diria que as
analises de Kant acerca das antinomias - juntamente com alguns outros problemas anteriores
inclusive a Dissertagcdo de 1770 - é que o teriam levado a compreender a necessidade e a
possibilidade de um movimento unico em que dois problemas poderiam vir a ser
solucionados. Talvez pudéssemos até mesmo vislumbrar que, se a filosofia de Schopenhauer é
tomada por ele como a expressdo de um pensamento unico, a kantiana seria fruto de um
movimento unico de pensamento, conforme descrevemos acima. Deste ponto de vista, a
Critica tornaria possivel, segundo seu autor, tanto uma metafisica da natureza quanto uma
dos costumes, sem ser nenhuma das duas e, mais importante, encontraria ndo apenas o lugar
para a crenga, a esperanca ¢ a liberdade, mas o fio condutor (A806;B834) que nos levaria da
natureza a eles; das leis naturais a esperancga legitima numa vida apds a morte através da
descoberta daquilo que deve (soll) acontecer porque algo ¢ (sei). Falamos, claro, da coisa em

si!

204



Caso nossa leitura tenha interesse, entdo ndo basta, para compreender a problematica
no¢do de coisa em si - quer na obra de Kant quer na de Schopenhauer -buscéd-la na
tematizacdo da liberdade, na Dialética. E preciso, como fizemos na primeira metade do
capitulo anterior, procura-la na propria base do empreendimento critico, no impulso que o pde
em movimento; e isto, acreditamos ter realizado mediante a andlise dos Prefdacios (1781,
1787), da Introdugcdo e da Estética na Critica da razdo pura. Porém, como se vera, a
metafisica terd sentidos bem diferentes em Kant e Schopenhauer. Investigacdo da totalidade
dos principios sintéticos a priori, para o primeiro, ¢ Teoria da Vontade/coisa em si, para o
segundo.

Podemos entdo afirmar que, mesmo que possivelmente haja problemas nas teses da
aprioridade, da idealidade, da disting@o entre fendmenos e coisa em si e da incognoscibilidade
desta, na primeira parte da Critica da razdo pura, tudo isso talvez possa ser considerado
menor, numa visdo retrospectiva, frente ao fato de que tal obra, se nio inaugura (como
pensamos), pelo menos torna viavel uma das maiores aventuras de pensamento da
modernidade: o Idealismo Alemdo. Sabemos que, historicamente, a distin¢do entre fendmenos
e coisa em si levou os alemées a porem no centro do debate filosofico a problematica acerca
da fundamentagdo: a partir daquela distingdo e da incognoscibilidade da coisa em si, como
fundamentar, sistematizar a filosofia transcendental? Desde Reinhold, passando por Schulze e
Fichte, a nocdo de em si e a fundagdo do projeto critico - ou sua rejei¢do - passam para a
ordem do dia. Por outro lado, e isso nos interessa mais de perto, o privilégio da moral e da
razdo pratica, portanto a defesa da existéncia de uma significagdo moral do mundo, serd,
talvez, o especifico e o centro de gravidade da filosofia pos-kantiana. Refletir sobre isso
podera nos conduzir a uma resposta as perguntas levantadas ao final do item anterior.

A questdo que deixamos em aberto ao final de nosso enfrentamento com a Critica da
razdo pura foi: se o que levou Kant a repor a pergunta pelo método, que de resto inaugura,
grosso modo e desde Descartes, a filosofia moderna, foi ndo apenas o abuso dos dogmaticos
mas, sobretudo, o interesse pelo real motivo de semelhantes abusos e, no mesmo movimento, a
procurar um lugar para a crenca, inalcangavel pelas objecdes da filosofia de até entdo e pelos
resultados da ciéncia de seu tempo, entdo ao tentarmos compreender, do ponto de vista de
Schopenhauer, semelhante postura, temos que, no minimo, comparar a posi¢do kantiana
frente ao problema com a do autor de O mundo.

De saida, a estratégia kantiana deveria soar suspeita a Schopenhauer, ja que abrir ou
encontrar um lugar filoséfico para o dever e para a esperanga estavam longe dos seus

interesses. Preocupar-se com a elaboragdo de um tratado do método objetivando a
205



explicitagdo dos reais motivos das querelas dogmaticas acerca de Deus, da alma e da
totalidade do mundo, colocando no cerne do mesmo uma distin¢gdo entre fendmenos e coisa
em si - que, segundo Kant, deve ser pensada como pressuposto da solu¢do das antinomias e,
ao mesmo tempo, como condi¢do da passagem para a moral e para a constru¢do de uma nova
teologia - deveria, segundo o autor de O mundo, ser igualmente suspeito. Dito claramente,
Schopenhauer jamais aceitaria que a no¢do de em si fosse utilizada como operador de
comunica¢do entre teoria e pratica, no sentido kantiano; pelo menos, que fosse usada sem
prestidigitagdo. Se o maior mérito da filosofia kantiana foi ter diferenciado fendmenos de
coisa em si, dever-se-ia também considerar que esse mérito somente pode ser-lhe conferido,
pelo menos segundo Schopenhauer, se essa separagdo for entendida no sentido de uma
distin¢do foto genere. Se a nocdo de coisa em si kantiana é aporética, conforme Lebrun, ou
pelo menos ambigua - substrato incognoscivel dos fendmenos e condi¢do da teologia moral -,
em Schopenhauer ela ndo tera ambivaléncia alguma, ela é a Vontade. Claro, a ambiguidade na
no¢do de coisa em si kantiana talvez reapareca no conceito schopenhaueriano de matéria
(Materie), mas isto é um outro problema. Antes disso apontar para o conhecido e complexo
problema da analogia (4nalogie) ou passagem (Ubergang) entre fendmenos e coisa em si, tal
distingdo deveria impedir que se a tomasse como possibilidade de uma teologia racional ou
como condi¢do para esperanga numa felicidade futura. O relevante € que, para Schopenhauer,
pode-se aceitar a distingdo kantiana independentemente da fun¢do que a mesma ocupa na
“catedral gotica” de Konigsberg. O fato de Kant ter dito o contrdrio, expressamente, no
Prefacio a segunda edi¢do (1787) de sua primeira Critica, ndo poderia incomodar quem
defendia que a verdadeira Critica da razdo pura viu a luz do sol em 1781.

Ora, se como acreditamos, a filosofia transcendental de Kant nasce, dentre outras
coisas, de um compromisso metafisico fundamental, qual seja o de encontrar lugar para a
crenga, mesmo cortando na carne a propria possibilidade de um conhecimento dos
tradicionais objetos da metafisica: Deus, alma e mundo, a filosofia de Schopenhauer nasce da
convic¢do de que o mundo tem uma significagdo moral e que isso tem que poder ser mostrado
a partir do respeitoso siléncio que a obra de Kant deveria ter provocado em todo espirito
honesto, acerca de questdes transcendentes. Tal siléncio estaria diretamente ligado, segundo
Schopenhauer, a correta inteleccao da distingdo kantiana entre fendmenos e coisa em si.

Como mostramos no primeiro capitulo, quem compreendeu tal separacio fez, segundo
Schopenhauer, a propedéutica operagdo de catarata e pode comegar a filosofar. Articular este
maior mérito do filésofo de Konigsberg com a intuicdo fundamental de que o em si € a

Vontade, pode ser considerado o marco zero da filosofia schopenhaueriana. Que os maiores
206



problemas da filosofia do autor de O mundo tenham, igualmente, nascido de ambiguidades e
dificuldades oriundas desta disting¢ao, ja visiveis no comeg¢o da Critica da razdo pura - como
por exemplo o problema da afec¢do, a ambivalente nocdo de matéria, as enormes
dificuldades na significagdo e legitimidade do procedimento analdgico, etc - em nada alteram
que, segundo pensamos, o impulso fundamental que colocou em movimento a incansavel
pena de Schopenhauer foi a necessidade de, apos a vereda aberta pela filosofia transcendental,
mostrar que o verdadeiro nome do em si € Vontade e que isso garante uma significagdo moral
do mundo de cunho verdadeiramente cristdo, isto ¢, segundo ele, pessimista36°.
Evidentemente que isso, por si s0, ndo distingue a filosofia de Schopenhauer da de Fichte ou
Schelling, por exemplo, as quais também levam a sério a possibilidade de se enxergar um
sentido moral no mundo a partir da no¢ao de em si.

A favor disto depdem as aberturas do quarto livro de O mundo e dos Complementos ao
mesmo no segundo volume: “A tltima parte de nossa consideragdo anuncia (kiindigt...an) a si
mesma como a mais séria de todas (ermsteste)..””®'; nos Complementos, é dito que a
consideracdo moral é a mais séria e importante (wichtigsten). Portanto, apesar da verdade
fundamental (Grundwahrheit) de sua filosofia ter sido exposta ndo em O mundo mas, segundo
ele mesmo, no ensaio Sobre a Vontade na natureza, de forma tal que o que ali se diz dever ser
considerado pelo intérprete como a expressdo mais correta (richigeren) e exata (genaueren)
do nucleo (Kermes) da filosofia schopenhaueriana, pois tal ensaio contém os maiores ¢
importantes avangos (Schritt) de seu pensamento3 62 nem por isso a sua considera¢do moral
sofre abalos, ja que nela e dela ndo devemos esperar maior clareza e correcdo, ao contrario, ja
que nelas se manifesta a tensdo entre o que se pode e o que nao se pode dizer com sentido

univoco. As investigagcdes e consideragdes morais serdo sempre, apesar de mais importantes,

3% Isto aparece em varios momentos da obra schopenhaueriana, mas temos uma sistematizago de sua posi¢io
quanto a relagdo entre filosofia e religido, no cap.15 (Sobre religido), do segundo volume dos Parerga. Ct., SW,
V.

LCE, SW, 1, p.375.

362 Este avanco a que se refere Schopenhauer diz respeito a filosofia kantiana. Se Kant distinguiu fendémeno de
coisa em si, Schopenhauer teria pensado e exposto a passagem (Ubergang), julgada impossivel por Kant, do
fendmeno a coisa em si. Cf., SW, II, cap.18, p.247. Afirmagdo estranha ja que, para o autor de O mundo,
fendmeno e coisa em si sdo fofo genere diferentes. No maximo se poderia, legitimamente, defender a
possibilidade de uma aproximagdo analégica entre ambos. Na verdade, Schopenhauer, ao longo da obra, afirma
varias vezes a incognoscibilidade, até mesmo ser impensavel algo como uma coisa em si e, por outro lado,
afirma, como € o caso na pagina citada acima, que “.... 0 avango mais caracteristico (eigentiimlichsten) e
importante (wichtigsten) de minha filosofia: a passagem (Ubergang) do fendmeno a coisa em si, que Kant deu
(aufgegebenen) por impossivel (unméglich).” Cf., Idem. Claro que a incognoscibilidade da coisa em si torna-se
compativel com a assun¢do da mesma como Vontade, a partir do momento em que diferenciamos os sentidos de
coisa em si: incognoscivel, enquanto algo totalmente independente do sujeito; Vontade, em relacdo a
Representacdo. Voltaremos a este ponto.

207



menos claras € exatas; tornam mais dificil € ndo mais facil a compreensdo da metafisica de
Schopenhauer.

Em todo caso, colocamos o problema e iremos enfrenta-lo. Como perguntamos acima:
para que distinguir coisa em si de fendmeno se ndo se precisara deste em si para realizar
nenhuma passagem (Ubergang) entre natureza e moralidade porque, justamente,
Representacdo e Vontade sdo toto genere diferentes? Se o em si, no fundo, garante a
moralidade e a crenga (teologia moral) kantianas; se, no limite, sustenta a idéia de dever e a
legitimidade da esperanga, entdo, repondo a pergunta: para uma filosofia como a de
Schopenhauer, arredia a todo dever e virulenta a todo esperar, por que aceitar e incensar o
maior mérito da filosofia kantiana: a distingdo entre fendmeno e coisa em si? E por que busca-
lo logo na solucdo da terceira antinomia? Por que ndo no Prefdacio de 1787 ou na Estética
transcendental (somente para ficarmos na primeira Critica)?

A primeira pista para responder a essa pergunta encontramos naquilo que, para
Schopenhauer ¢ absolutamente inegocidvel, ou seja, a defesa da existéncia de uma
significacdo moral do mundo. Isto perpassa toda a sua obra como uma convic¢do fundamental
e, segundo ele, teria sua possibilidade de apresentagdo rigorosa a partir da distingdo operada

5 obra de

por Kant entre fendmenos e coisa em si. Isso serd levado até os Parerga’
maturidade, mesmo considerada menor pelo autor. Outra pista que temos que seguir, esta bem
mais complexa, é a negagdo radical, levada a cabo pelo autor de O mundo, de toda tentativa
de conceber o em si como matéria (Materie). Segundo ele, conceber a Materie como coisa em
si conduziria a filosofia, diretamente, ao realismo e, desse, a sua expressao mais coerente: ao
materialismo. O em si seria, entdo, para Schopenhauer, ao mesmo tempo garantia de uma
significagdo moral para o mundo e, no mesmo movimento, por ndo poder ser concebido como
matéria, mas como algo tofo genere diferente da representagdo, evitaria o retorno ao realismo
pré-critico e ao materialismo de feigdo democritiana.

Os problemas oriundos de semelhante posi¢cdo sdo: 1) se Vontade e Representacdo sdao

toto genere diferentes, entdo como extrair uma significacdo de “algo” a que, rigorosa e

363 Cf., SW, V, Parerga, cap.5 (Algumas palavras sobre o panteismo), § 69, onde Schopenhauer diz que:

“Porém, justamente aquela idéia, que o mundo tem somente uma significag@o fisica e ndo moral, constitui o erro
mais funesto, nascida da maxima perversidade do espirito (4dber eben jener Gedanke, daf3 die Welt blof eine
physische, keine moralische Bedeutung habe, ist der heilloseste Irrtum, entsprungen aus der griofiten Perversitdit
des Geistes)”; p. 122. Cf.,tb., “...a esséncia interior do mundo ndo necessita uma objetivacdo superior para tornar
possivel sua salvagdo. Porém a moral ¢ o nucleo ou o baixo fundamental do assunto, por pouco que os simples
fisicos possam entendé-lo (...das innere Wesen der Welt jetzt keine hoheren Objektivation zur Moglichkeit seiner
Erlosung daraus bedarf. Das Moralische ist aber der Kern oder der Grundbaf3 der Sache, sowenig blofie
Physiker dies begreifen mégen) «“; Parerga, cap.6 (Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza), §85. A defesa desta
tese aparece, igualmente, em todo o Livro IV de O mundo.

208



exaustivamente, ndo temos acesso, e sobre o qual nada de positivo deveriamos poder afirmar?
Se a Vontade ndo tem fundamento nem razdo de ser (4bgrund); se ndo pertence a cadeia
causal e ndo estd submetida a nenhuma necessidade, ja que fora de alcance do principio de
razdo suficiente; se ndo tem finalidade alguma nem quer, ela mesma, coisa nenhuma, entao
como podemos afirmar que nela, concebida como em si, podemos encontrar uma significagdo
moral para o mundo? Este, enquanto expressao e objetivagdo daquela, ndo deveria ser melhor
compreendido como absurdo®®, misterioso, gratuito, etc? Vé-se que o que temos pela frente é
o dificil procedimento analégico, com o qual Schopenhauer pretende - ao que tudo indica -
poder transitar da Representagdo a Vontade mantendo a incognoscibilidade rigorosa desta
ultima. Em uma palavra: o que vale a analogia entre vontade (como representagdo) e
Vontade?; 2) se a matéria (Materie) ndo ¢ e nem pode ser tomada como o em-si, mas como
uma abstragdo, como algo acrescentado pelo pensamento (hinzugedacht) para o posto de
correlato objetivo da representagdo sem, portanto, transpor os limites desta, entdo como tal
nog¢ao seria algo mais que uma instancia subjetiva ou simples hipotese explicativa para uma
teoria do conhecimento que insiste em permanecer fiel ao idealismo transcendental? Como
pode a matéria fazer a ponte, ser o ponto de contato entre objetivo e subjetivo e, assim, coroar
uma filosofia da representagdo que pretende objetividade? Vé-se, assim, que este segundo
problema, diferentemente do acesso ao em si (analogia), levanta a questdo de - dispensando o
conhecimento deste - como legitimar uma teoria da representacdo que aceita e parte das

mesmas ambiguidades j& langadas a luz pela/na Estética transcendental kantiana.

364 Como o faz, brilhantemente, Clément Rosset em seus Escritos sobre Schopenhauer e em seu Schopenhauer,
philosophe de I’absurde, aos quais voltaremos oportunamente. Cf., C. Rosset, Ecrits sur Schopenhauer, Paris,
Presses Universitaires de France (PUF), 2001; Schopenhauer, philosophe de I’absurde, Paris, PUF, 1994.

209



4.2 Analogia: por uma filosofia do mistério

O procedimento analdgico com o qual Schopenhauer pretende legitimar sua tese de
que o mundo pode e deve ser considerado segundo dois pontos de vista - Vontade e
Representagdo - e duas consideracdes para cada ponto de vista, aparece: 1) desde sua tese
doutoral, na articulagdo entre a quarta e a primeira classe do principio de razdo suficiente; 2)
no Livro II de O mundo e seus Complementos, como procedimento necessario para se obter
uma significagdo para aquilo que foi explicado no Livro I, a simples representacdo; 3) no
ensaio Sobre a Vontade na natureza, em especial no capitulo sobre Astronomia fisica e,
finalmente; 4) nos textos dos Parerga, volume II, sobretudo nos caps. 4 e 6. Trata-se, na
verdade, do nucleo da fundamentacgdo da tese de que o mundo, um s6 € 0 mesmo, tem “dois
lados”; que ele pode ser conhecido como representagdo, mas que isso € apenas sua casca, sua
superficie, pois podemos, por uma via analdgica, desvelar seu mistério mais intimo, inscrito
em ndés mesmos: que aquilo que na aparéncia ¢ simples representacdo, em esséncia ¢
Vontade. Tese que ndo deve ter sua importdncia apenas vinculada a uma teoria do
conhecimento que se pretende critica em sentido kantiano, mas que deve ser concebida como
a unica forma de articular, no terreno desbravado por Kant, uma sabedoria milenar com uma
epistemologia do século XVIII, nascida na pacata cidade de Konigsberg.

Note-se que, logo ao nascer, a reflexdo schopenhaueriana ja mostra suas garras para
sua genitora, a Critica da razdo pura. Primeiro, acreditamos que Kant estava muito longe de
sequer imaginar que alguém pudesse vir a afirmar que sua primeira Critica abriria caminho
rumo ao oriente, ou que facilitaria a irrup¢do da sabedoria oriental na filosofia alema.
Segundo, a estratégia kantiana, ao operar a distingdo entre fendmenos e coisa em si, sempre
preservou esta ultima de surtos irracionalistas. Na verdade, a coisa em si parece mesmo ser,
para Kant, tdo incognoscivel quanto racionalizdvel, ou seja, pensdvel; sob pena do
desaparecimento do lugar para a crenga e para a moral. Ora, para Schopenhauer, sabemos que
a coisa em si/Vontade, por jazer intocada pelo principio de razdo, nem pode ser dada,
rigorosamente, numa intuicdo nem numa representacdo de uma intui¢do, isto é, em um
conceito, ja que a mesma ¢ sem razdo, sem fundamento, sem come¢o nem fim/finalidade e
sem vontade. Dai, para desvenda-la, a necessidade de uma analogia, segundo Schopenhauer,
e ndo de uma postulagdo via razdo pura pratica, conforme teria pretendido Kant. Terceiro, a

significagdo moral do mundo aberta por Kant passaria pela reconstru¢do transcendental da

210



teologia racional’®, encontrando um novo e moderno lugar para o sumo Bem, ou melhor,
para uma filosofia da esperanca de rosto otimista. Isso, acreditamos, deve-se ao “apego”
kantiano a razdo, ou seja, a adesdo de Kant (nisso ele ¢ ndo somente moderno mas filésofo no
sentido mais tradicional do termo) ao racionalismo: seu incomodo nunca teve como alvo a
razdo, mas apenas o uso dogmatico-transcendente e antindmico desta, pois isso fecharia as
portas, segundo ele, a verdadeira moralidade e credulidade. Parece, pois, que temos de dar
gracas a razdo pelo fato dela, feita a assepsia critica, poder ainda guiar-nos na moral e na
teologia.

A filosofia de Schopenhauer, por outro lado, nasce ja com uma desconfianga visceral e
indestrutivel do poder da razdo. Se toda estratégia e filosofia kantianas se jogam no terreno da
razao, nao mais no seu uso transcendente, claro, mas no seu uso imanente, com mediag¢ao do
método e da postura transcendentais, 0 movimento e o humor da filosofia schopenhaueriana
tém outro metabolismo. Sem a razio no timio, ja ndo se pode ser otimista e, se 0 mundo
continua com uma significacdo moral, a estratégia kantiana est4 longe de conduzir-nos a ela e,
o que ¢ pior, de revelar o caminho até ela; pois somente uma reviravolta completa no espirito
mesmo da matriz kantiana poderia revelar o sentido oculto por tras e por dentro de toda
representacdo, isto é, que a coisa em si ¢ a Vontade. Por isso, discordamos da auto-analise do
mestre Schopenhauer quando este nos diz que permanece fiel ao espirito kantiano, mesmo
que, confessadamente, tenha pecado contra a letra de sua obra. Ora, nada disso parece ser o
caso aqui, ao contrario; talvez o autor de O mundo tenha sido até mais fiel a letra que ao
espirito do kantismo, pois se na letra ele fisiologizou a teoria do conhecimento de seu mestre,
pecado mortal para este (AIX), no espirito ele inferniza muito mais a pax kantiana ao
destronar a razdo de seu posto e implodir seu tribunal com estrondo.

Portanto, se Schopenhauer tenta, honesta e sinceramente, permanecer kantiano na
teoria do conhecimento, seguindo, ndo sem dificuldades, até onde pode, a letra do idealismo
transcendental, os riscos de queda no realismo e no materialismo que sofre parecem ser

consequéncias do movimento de des-racionalizag¢do radical e inversdo total da relagdo entre

365 Segundo a Critica da razdo pura, a teologia racional (theologia rationalis) ¢ o conhecimento do ser originario
(Urwesen) mediante a simples razdo (blofer Vernunft). Quanto ao modo de relacionar-se com seu objeto, ela
divide-se: em teologia transcendental (transzendentale Theologie), quando procede de conceitos transcendentais
(transzendentaler Begriffe) da razdo pura (reine Vernunft); e teologia natural (natiirliche Theologie), quando
provém de conceitos derivados da natureza de nossa alma (unserer Seele). A teologia natural, por sua vez,
diferencia-se em teologia fisica (Physikotheologie) e teologia moral (Moraltheologie). A primeira, ascende deste
mundo (dieser Welt) até a inteligéncia suprema (hdchsten Intelligenz) como fundamento da ordem e perfeicdo
presentes na natureza fisica; a segunda, concebe o ser supremo como principio (Prinzip) de toda a ordem e
perfeicdo moral (aller sittlichen Ordnung und Vollkommenheif). Portanto, a teologia moral faz parte da teologia
natural, a qual, por sua vez, pertence a teologia racional, e ndo a revelada (revelata) Cf., Critica da razdo pura,
A631,632; B660.

211



Representagdo ¢ Vontade que leva a cabo e que sdo, para ele, o essencial de sua filosofia.
Portanto: idealista, sim, mas desesperadamente; consolo, sim, mas ndo racionalmente, nao
idealisticamente.

O problema da analogia ou transito (Ubergang) entre Representacio e Vontade impde,
por sua vez, uma correta compreensdo do significado da distingdo entre subjetivo ¢ objetivo
na filosofia de Schopenhauer. Este separa as significagdes, por assim dizer, ontologicas, das
epistémicas, e isto parece nem sempre ter ficado claro para os intérpretes’®. Assim é que
sabemos que o ser em si de todas as coisas é o seu ser subjetivo, embora numa consideragio
subjetiva seja o inverso, ou seja, as coisas sdo tomadas em relagdo a nds. Inversamente, o ser
objetivo das coisas aponta para a relacdo, onto-epistemologicamente determinada, entre
sujeito e objeto. Portanto: ser subjetivo ¢ distinto de pontos de vista subjetivo e objetivo,
assim como igualmente distinto de ser objetivo, pois o primeiro diz respeito a metafisica, no
sentido schopenhaueriano, e os segundos, a epistemologia critica. O ser objetivo de algo
implica, criticamente, a tese fundamental do idealismo kantiano. Quando Kant diz que as
condi¢des de possibilidade da experiéncia em geral sdo condi¢des de possibilidade dos
proprios objetos da experiéncia (A158;B197), ele estd “condicionando” a ontologia a
epistemologia, ele estd pondo abaixo a ontologia tradicional enquanto pergunta pelo ser das
coisas mesmas. Algo similar acontece aqui. Para Schopenhauer, o ser objetivo de uma coisa ¢
pensado em fun¢do da co-originariedade da relag@o entre sujeito e objeto, isto €, o ser objetivo
de algo ¢ a representacdo verdadeira do mesmo na consciéncia de um sujeito, dai que seu ser
objetivo pode ser tomado como sua objetividade, a verdade objetivamente determinada a
partir das formas do entendimento do sujeito. Portanto, ser objetivo implica o

367

entrecuzamento, criticamente considerado, entre epistemologia e ontologia™'. A metafisica,

segundo Schopenhauer, diz respeito tdo somente ao ser subjetivo de algo.

366 Realmente, quando Schopenhauer fala de ponto de vista objetivo, algumas vezes, pode sugerir que se trata de
consideragdes ontologicas, o que ndo ¢ o caso. Da mesma maneira, quando ele tematiza o ser do objeto isto nao
implica toma-lo independentemente do sujeito. Em uma palavra: ser objetivo, consideragcdo subjetiva e
consideragdo objetiva estdo todos do lado da Representag@o; no caso do ser objetivo, porém, trata-se de uma
ontologia possivel a partir da tese fundamental do idealismo transcendental. O ser subjetivo, por sua vez, a
Vontade tomada como coisa em si, pertenceria ao ambito proprio da metafisica.

367 A questdo da objetividade ¢, para os intérpretes da filosofia kantiana, ponto de acirradas disputas. Basta
lembrar o debate entre Rousset, Philonenko e Lebrun acerca da significagio, papel e limites da nogdo de em si,
na construcdo da objetividade do conhecimento na primeira Critica. A introdu¢do do tdpico Refutagcdo do
idealismo (B274-5), na edicdo de 1787, adiciona combustivel & disputa. Realmente, dependendo da posigdo do
intérprete em relacdo a Refutagdo, sua postura frente as filosofias de Berkeley e Descartes sofrera modificagdes.
Nesta querela, aparecem duas teses que, embora relacionadas a filosofia kantiana, parecem ter um certo
parentesco com o que estamos fazendo aqui: a primeira, a de Jakyoung Han, distingue trés niveis no que se
refere ao ser do objeto: 1) objeto como contetdo da sensag@o (representacio sensivel); 2) objeto como intuigdo
empirica; 2) objeto como coisa em si; a objetividade sendo pensada, em Kant, como apreensao e constitui¢do do
sujeito, somente nos dois primeiros niveis; ficando o terceiro nivel, inteiramente, deixado as coisas existentes

212



Ora, todo o esfor¢o do autor de O mundo compromete-se na tentativa de construcao de
uma passagem, articulada no ponto certo, da Representacdo (consideraciio subjetiva e
objetiva; e do ser objeto/objetivo das coisas) para a Vontade (ser subjetivo). Isso pode ser
confirmado tanto no segundo tomo de O mundo quanto no segundo volume dos Parerga.

Como nos diz Schopenhauer:

...todo conhecer (Erkennen) ¢ essencialmente um representar (Vorstellen):
porém meu representar, precisamente porque ¢ meu, ndo pode ser nunca
idéntico ao ser em si (Wesen an sich) da coisa (Dinges) exterior a mim. O
ser em si e por si (An-und-Fiir-sich-sein) de todas as coisas ha de ser
necessariamente subjetivo (subjektives): na representagdo de outro, em
contrapartida, apresenta-se (steht..da) com igual necessidade como objetivo
(objektives); uma distingdo tal que jamais pode ser totalmente

compensada’®®. (Grifo nosso).

Um pouco mais a frente, Schopenhauer nos diz que:

Se, aprofundando mais, intuo corpos inertes de magnitude facilmente
apreciavel e de forma regular e abarcavel, e logo intento conceber sua
existéncia espacial em suas trés dimensdes como o ser em si (Sein an sich) e,
em conseqiiéncia, como a existéncia subjetiva das coisas (Dingen subjektive
Dasein), se me fard imediatamente palpavel o impossivel de tal tentativa;
porque ndo posso pensar aquelas formas objetivas (objektiven Formen)
como o ser subjetivo das coisas (Dingen subjektive Sein), sendo que sou
imediatamente convencido de que o que eu me represento ai ¢ uma imagem
(Bild) produzida em meu cérebro, que somente existe para mim como sujeito
cognoscente ¢ que ndo pode constituir o ser em si e por si ultimo e
subjetivo, nem sequer aqueles corpos inertes. Mas, por outro lado, nfo
posso admitir que estes corpos inertes existam somente em minha
representagdo, sendo que ha que conceder-lhes algum tipo de ser em si (ein
Sein an sich irgendeiner Art zugestehn), posto que possuem propriedades
insondaveis (unergriindliche Eigenschaften) e, em virtude destas (vermoge
dieser), atividade (Wirksamkeit)*®. (Grifo nosso).

Aqui se pode perceber o problema: como posso dizer que propriedades insondaveis

devem poder ter atividade para que eu possa representar, objetivamente, aquilo que existe,

fora de nds, nelas mesmas (o que, segundo Schopenhauer, corresponderia ao ser subjetivo das coisas). A segunda
tese, apresentada por Lachiéze-Rey, na polémica sobre a objetividade em Kant, parece poder ser utilizada em
outro debate, aquele relacionado a nogdo de matéria, concebida como algo acrescentada pelo pensamento
(hinzugedacht) na representagdo; refiro-me a tese de Lachiéze-Rey, que entende a subjetividade como,
simultaneamente, ativa e passiva, caso em que ela daria a si mesma, sob um certo aspecto ¢ de uma certa
maneira, “o material a que ira aplicar as formas a priori”, o que implicaria, assim, a necessidade de
pressupormos, além da idealidade formal do conhecimento, uma certa idealidade material. Cf., P. Lachi¢ze-Rey,
op. cit.,, pp.208-241; H. Jakyoung, Transzendentalphilosophie als Ontologie, pp.143-147, Wiirzburg,
Konighausen & Neumann, 1988.

38 Cf, SW, 11, cap. 18, Da cognoscibilidade da coisa em si, pp.250-1.

9 Cf., Idem, p.251.

213



;.

subjetivamente, fora de mim? Se o ser subjetivo das coisas ¢ impensadvel, entdo como a
pergunta por sua objetividade pode ser posta de um ponto de vista epistemologicamente

subjetivo?

Em todo caso, como ficamos sabendo, mais claramente, nos Parerga:

A diferenga entre coisa em si e fendmeno se pode expressar também como
diferenca entre o ser subjetivo e¢ objetivo de uma coisa (subjektiven und
objektiven Wesen eines Dinges). Seu ser puramente subjetivo ¢ justamente a
coisa em si (sein rein subjektiven Wesen ist eben das Ding an sich): porém
esta ndo € um objeto (Gegenstand) de conhecimento. Pois para um objeto tal
lhe ¢ essencial (wesentlich) existir sempre (immer) em uma consciéncia
cognoscente (erkennenden Bewufitsein) como representagdo sua: e o que af
se representa ¢ justamente o ser objetivo da coisa (das objektive Wesen des

Dinges). Este é, em consequéncia, objeto do conhecimento (Gegenstand der

Erkenntnis); mas, enquanto tal, é mera representagio (blofie Vorstellung)®"".

Vé-se, portanto, que ha uma distingdo entre ser e ser tomado como, entre a existéncia
subjetiva ¢ a objetividade desta existéncia na/para/por meio de uma representacdo.
Ontologia/metafisica e epistemologia sdo os horizontes em que se articulam estas afirmagdes
de Schopenhauer. O que estd em jogo aqui € que, rigorosa e exaustivamente, nunca podemos
escapar do ser objetivo ou sair de uma consideracio acerca do ser objetivo de uma coisa.
Mesmo que o autor fale de uma consideracio objetiva ¢ de uma subjetiva, ambas dizem
respeito ao ser objetivo da coisa, do objeto considerado em sua relacdo com um sujeito, da
Idéia em relacdo ao puro sujeito de conhecimento, da matéria (Materie) em relacdo a um
sujeito puro, como se verd adiante. Veremos que ha uma diferenca entre sujeito, puro sujeito
de conhecimento e sujeito puro: se sujeito € objeto constituem a forma geral da
representacio, o sujeito puro € a matéria constituiem os polos da representaciio, as
condicdes fundamentais da representacdo. Portanto, existem a forma geral da
representacio e algo como a condicdo da representacio em geral.

A Representagdo engloba, portanto, duas considera¢ées ou dois pontos de vista
(subjetivo e objetivo) e um ser objetivo, a verdade do objeto enquanto representacdo do
sujeito. Isto implica que, para ser preciso, o titulo da obra maior de Schopenhauer deveria ser
algo como: O mundo como se fosse Vontade e o mundo como Representacdo. O als, do titulo,

apesar de sua dificil tradug@o para o portugués, ainda carrega um outro problema: ¢ que a

30 Cf., Parerga, 11, SW, V, cap.4, §64, pp.112-113.
214



assimetria entre o como se € o como espelha a dificuldade da relagdo entre metafisica e
epistemologia na obra de Schopenhauer.

Em todo caso, por tudo isso que estamos mostrando, podemos concluir que ha algo
como uma oscilagdo entre “duas ontologias” na filosofia do autor de O mundo. Uma - por
assim dizer - critica, articulada com o idealismo transcendental, que defende que a
objetividade do objeto esta condicionada por sua relacdo, epistemologicamente determinada,
com as formas do entendimento do sujeito; outra, no limite, misteriosa, silenciosa e
incognoscivel (pré-critica, segundo alguns intérpretes, desde Jacobi’’'), que aponta para a
existéncia de um ser subjetivo de algo (ndo objeto, porque ndo representacdo), ao qual
somente podemos nos aproximar conforme a lei da inteligibilidade inversa, como
mostraremos em seguida. Schopenhauer, claro, tinha consciéncia desta oscilagdo, mas,
igualmente, nunca abriu mao de tentar dizer mais do que podia. Afinal, segundo ele, o
filésofo ndo deve estar comprometido apenas com a explicag¢do (Erkldrung) do mundo mas,
sobretudo e fundamentalmente, com a interpretacdo (Auslegung) da significagdo (Bedeutung)
do mundo, subjacente a toda representacdo deste. Em uma palavra: o horizonte aberto pelo
pensamento ¢ sempre mais amplo que aquele do conhecimento.

Em suma, por principio nada podemos conhecer acerca do ser subjetivo de algo, isto &,
de seu ser em si, de sua existéncia independentemente de toda relagdo com a representagdo.
Em uma palavra, nada podemos afirmar com rigor, ontolégico-metafisicamente, de seu ser
subjetivo. Dizer que o mesmo ¢ Vontade ¢, no minimo, uma maneira problematica de se
expressar, uma defini¢do por antonomasia. Que seja ou isso ou o siléncio, acreditamos que
era sabido por Schopenhauer. Este nunca afirmou que conhecia ou que
conhecemos/representamos o ser subjetivo das coisas como Vontade. O que ele insitiu
durante boa parte de sua vida foi que sabemos, compreendemos o que significa querer e que,
se ndo pudermos estender isso para o resto do mundo, entdo somente restaria, segundo ele,
duas opgdes: ou o egoismo tedrico ou a suspensdo do juizo: um siléncio cético ou um
ceticismo silencioso (esta ultima opcdo sendo mais uma interpretagdo nossa que,

propriamente, uma afirmacéo schopenhaueriana).

37! Jacobi via na distingdo kantiana entre fendmenos e coisa em si a fonte de uma tensdo insuperavel entre
realismo metafisico e idealismo critico. As obscuras nogdes de objeto transcendental, coisa em geral, objeto em
geral, etc, espelhariam esta oscilagdo no projeto critico. Seja como for, ndo ha argiteténica da razdo sem a
diferenciacdo de pontos de vista entre fendmenos e coisa em si; mas, por outro lado, com e através de
semelhante distingdo, o Idealismo transcendental ¢ somente a primeira tentativa de conciliagdo e resolucdo
daquela tensao.

215



Quando Schopenhauer pretende considerar o mundo, ora partindo do sujeito, ora do
objeto (subjektiven und objektiven Ausgangspunkt)®”* devemos ter em mente que nos dois
pontos de vista, nas duas perspectivas trata-se sempre, rigorosamente falando, de um so6 e
mesmo lado do mundo, a saber, de seu ser objetivo. Por ser subjetivo de algo, como decorre
das citagdes acima, somente podemos conceber a coisa em si, 0 ser em si mesmo da coisa
considerada (a qual, enquanto considerada, terd sempre seu ser objetivo e sua objetividade
em questdo). Disso decorre que, para se poder transitar, ndo de uma consideragdo objetiva
para uma subjetiva (pontos de vista epistemologicamente determinados), mas do ser objetivo
de algo para seu ser subjetivo, € preciso primeiro aprender a saltar e, por assim dizer,
encontrar ou construir uma adequada plataforma de langamento. Ora, ¢ exatamente isso que
Schopenhauer parece as vezes chamar de passagem (Ubergang), analogia (Analogie),
transferéncia ou transito (Ubertragen) etc; e que esta no cerne de muitas dificuldades.

Pensamos que a proposicdo que abre O mundo, “O mundo ¢ minha representacio”,
esconde uma sutileza somente apreensivel quando da leitura dos quatro primeiros capitulos
dos complementos ao primeiro livro, no segundo volume de O mundo. E que, rigorosamente,
o mundo ndo é nem pode ser representado por nos, ndo temos nenhuma representacdo do
mundo, apenas de objetos, fenomenos no mundo. Toda representacdo que temos ¢ particular,
representa¢do de um objeto (redundancia); ndo representamos a condicdo ultima de todo
representar; toda representagdo como que exibe, aponta para a forma e a condicdo de todo
representar sem que, claro, possa representar tal forma e condi¢do. Por isso, o sujeito tudo
representa sem que se possa representd-lo, uma vez que toda forma da representacdo
encontra-se nele, dai porque somente representamos objetos, ndo a ndés mesmos, que oS
representamos. Da mesma maneira, a forma geral da representagdo jamais poderia existir
sem que algo a tornasse possivel, ou seja, sem que algo fosse sua condicdo. A forma geral da
representacio ¢ apenas e tdo somente a condicdo, por assim dizer, necessdria mas
insuficeinte, a forma em que toda representacdo especifica ¢ tornada possivel. Portanto, ela
ndo pode ser pensada como a condicio da representacio em geral. A rigor, esta ultima ndo
tem forma pois ndo é, em sentido estrito, representacdo. Por isso os polos da representagdo,
sujeito e matéria sdo condi¢cdes fundamentais (Grundbedingungen) da representacdo em geral
e, enquanto tais, incognosciveis: nem o sujeito (puro) nem a matéria (Materie) podem ser
representados, ser submetidos a forma geral da representacdo. Sempre lembrando que este

sujeito aqui ndo € aquele do §1 de O mundo, vez que este esta totalmente desprovido de

2, SWL T, cap.l, Sobre o ponto de vista fundamental idealista, p. 25.
216



formas (schlechthin ohne die Formen seines Erkennens), isto ¢, diferentemente daquele, nada
representa, ndo ¢ nem detém forma alguma, mas € a condi¢do subjetiva de toda representacao
em geral, sendo a condigdo objetiva, a matéria. Voltaremos a esse ponto.

Em todo caso, o objeto tem que ser algo em si mesmo, sob pena do idealismo
transcendental desembocar em um indesejado idealismo absoluto ou em um egoismo teorico.

Isso reconhece, explicitamente, Schopenhauer:

Mas o objeto intuido (angeschaute Objekt) tem que (muf3) ser algo em si
mesmo (etwas an sich selbst) e ndo meramente algo para outro (etwas fiir
andere). pois, se ndo, seria unicamente representagdo e teriamos um
idealismo absoluto (absoluten Idealismus) convertido, finalmente, em
egoismo tedrico (theoretischer Egoismus), no qual toda a realidade se

suprime (wegfdllt) e o mundo devém (wird) um mero fantasma subjetivo

(subjektiven Phantasma)’".

Tal argumentacdo parece ser, assim apresentada, no minimo circular. De fato, todo o
problema consiste em descobrir ou inventar uma chave capaz de tornar pensavel o ser
subjetivo das coisas, ja que o conceito pode, quando muito, apontar ou indicar (zeigen), por
assim dizer, o lugar (Orf) de algo em e por si mesmo existente, isto ¢, de uma coisa em s’

O autor de O mundo enfrentard sempre, neste pormenor, mais dificuldades que Kant
quando da necessidade de constru¢do de uma “passagem” entre natureza e liberdade, reino
dos fendmenos e reino do em si, Critica da razao pura e Critica da razdo pratica. Para Kant,
a transi¢do da teoria a pratica, tornada possivel pela nog¢do de em si, ja teria sido antecipada na
jogada de mestre com que ele, no Prefacio de 1787 (BXXX), afirma ser em e por meio de um
unico movimento, que ele ird suprimir o saber e encontrar lugar para a crenga. Ora, o que ele
pretende € apresentar com quais elementos (primeira parte da Critica da razdo pura) se pode
demonstrar que o verdadeiro ateismo € fruto do dogmatismo antigo e moderno, os quais,
levados até as antinomias da razdo, conduzem a incredulidade e a imoralidade. A primeira
Critica tornaria possivel a tnica credulidade e moralidade legitimas e, assim, todo o projeto
critico poderia ser entendido como a busca das condi¢des de possibilidade de uma rigorosa
filosofia da esperanga. Claro, o que une o filésofo de Konigsberg aos seus antecessores € a
aceitacdo do primado da razdo frente a vontade, ¢ pensar o em si como racionalizavel,
pensavel. Desta forma, a analogia, por assim dizer, entre fenomenos e coisa em si ¢ toda
operada no territorio da razdo. No caso de Schopenhauer, a coisa se complica bastante porque

ao maior mérito kantiano, a distingdo entre fendmenos e coisa em si, ele acrescenta que

Bt S, cap.18, Da cognoscibilidade da coisa em si, p.250.
e, S, cap. 7, Da relagdo do conhecimento intuitivo com o abstrato, p. 114.

217



semelhante distingdo deve ser entendida radicalmente, isto é, entre fenOmenos e coisa em si,
entre Representacdo e Vontade a distingdo deve ser concebida como foto genere.

Para Kant, e aqui seguimos Lebrun, a articulagdo entre razdo tedrica e razdo pratica
pressupde uma revaloragdo do papel do elemento simbolico na filosofia. Esta ndo pode
utilizar-se do simbolismo matematico, mas isto ndo implica que a mesma esteja condenada
aos dicursos sobre objetos de experiéncias possiveis. Ora, uma das intengdes confessas da
primeira Critica é justamente deixar aberta a via a teologia moral, a partir da Dialética
transcendental. Trata-se, segundo Lebrun, de garantir ao metafisico “seu direito de simbolizar

13

e, para isso, tirar da ‘‘caracterizagdo” ou designacdo operacional o monopdlio do

99375

simbolismo™ . Assim, segundo ele, a intuicdo estaria subdividida em: esquematica e

simbdlica.

Uma palavra, uma expressao (‘“unidade sistematica”) ndo sdo desprovidas de
sentido por ndo serem sinalizaveis no sensivel; elas ainda podem ser

ilustradas “simbolicamente” por uma representacdo, mesmo abstrata (Deus

enquanto objeto-na-Idéia), que basta para Ihes dar um sentido®’°.

Aqui residiria a dificil questdo da no¢do de analogia em Kant, uma vez que, como ele
mesmo sugere, parece haver um esquema da razdo pratica que, por ndo remeter a uma

intui¢do, sugeriria antes uma certa relacdo com o simbolo. Como afirma ainda Lebrun:

Para entender, o0 homem precisa de imagens. O que é dissimulado, de uma
certa maneira, pelo esquematismo tedrico, onde a doag@o da imagem ou do
exemplo acha-se no mesmo nivel que a relacdo com o objeto. Ao contrario,
que se amplie o esquematismo para que ele convenha tanto ao juizo tedrico

quanto ao juizo pratico, seu centro de gravidade se deslocarda e nds nos

. o o1 . . 377
contentaremos em defini-lo como a possibilidade de traduzir em imagens™''.

Desta forma, torna-se compreensivel a férmula de Lebrun: “os fendomenos sdo
esquemas, mas nem todos os esquemas sdo fendmenos™ *. E, se ndo o sdo, entdo talvez se
possa pensar, imagético-simbolicamente, uma coisa em si. Evidentemente que, no caso
kantiano, isso parece ser mais facilmente alcangado uma vez que semelhante simbolismo dar-
se-1a no territdrio da razdo, ainda que pratica; e que, ao fim e ao cabo, a feologia moral parega

ter levado a melhor frente ao simbolismo. Em todo caso, o “bilhete da passagem” seria

37 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafisica, op.cit., p.291.
378 Idem, p.292.

77 Ibidem, p.294.

378 Ibidem.

218



adquirido no guiché da razdo; o que ja ndo mais seria possivel em um mundo
schopenhaueriano.

Portanto, se Kant, ao operar a passagem entre natureza ¢ moral ja dispde de um fio
condutor, a razdo, Schopenhauer tera que encontrar um fio ou uma chave para si, ja que, em
principio, nada pode ajudé-lo a realizar o transito entre Representacdo e Vontade. Dai, como
se pode ler na obra schopenhaueriana, a necessidade de uma via ou um acesso subterraneo
(unterirdischer Gang), de uma conexd@o secreta (geheime Verbindung), de uma traicdo
(Verrat), para tentar adentrar neste segredo insondavel (unergriindlisches Geheimnis) e
decifrar o ser subjetivo das coisas’”’. Daqui a necessidade, como veremos, de alcangarmos
uma nova verdade, mais radical que aquelas anteriormente conhecidas, ou seja, as verdades
empiricas, logicas, metaldgicas e transcendentais. Em uma palavra: é preciso estarmos de
posse de uma verdade filosofica fundamental para pretendermos, ndo apenas deslocarmos e
intercambiarmos 0s pontos de vista subjetivo e objetivo mas, algo mais radical, tentarmos
uma aproximagdo ao ser subjetivo das coisas a partir do ser objetivo delas, isto ¢, da
representacdo. Para isso, Schopenhauer ird, primeiramente, conjecturar, ja na tese doutoral
sobre o principio de razdo suficiente, a possibilidade de que o sujeito da vontade torne-se
objeto para o sujeito cognoscente. Tudo isto porque ele, talvez como poucos, compreendeu
que, se por um lado Kant deixou a porta aberta a um certo simbolismo analogico, por outro,
isto jamais deveria ser interpretado como um retorno a metafisica ou a teologia dogmaticas da

tradi¢do. Conforme Lebrun:

o estilo figurado s6 é tornado possivel pela critica ao uso das categorias; uma
vez determinados os limites de seu sentido objetivo, podemos sem perigo
nos referir ao seu sentido transcendental para visar significagdes ndo
objetivas, cujo carater ndo objetivo, alids, ¢ relembrado por isso mesmo. Néo
da no mesmo tomar a causalidade como exemplo de um conceito ¢ atribui-la
como predicado a um objeto. Aqui, eu aplico a relagdo causal e lhe dou um
sentido; ali, eu me beneficio do fato de que a significa¢do “causalidade”, se
bem que indefinivel e, propriamente falando, inimagindvel fora da
experiéncia, também nfo ¢ um ndo-senso. Portanto, a impossibilidade de
conhecer esta estipulada na permissio de compreender.’*(Grifo nosso)

(13

Mais a frente, Lebrun sintetiza esta importante interpretagdo afirmando que: “ndo

tenho o direito de me reportar a uma causalidade demiurgica para expl/icar um fendmeno

W, S, cap. 18, Da cognoscibilidade da coisa em si, pp. 252-253.
%0 Cf., G. Lebrun, Kant e o fim da metafisica, op.cit., p.309. Sobre a significagdo da nogio de analogia em Kant,
cf., Idem, pp.297-323.

219



organico, mas quando se trata de compreender a sua possibilidade,..., tem-se o dever de
recorrer & analogia técnica™"'.

Na verdade, Schopenhauer utiliza distintas estratégias argumentativas para tentar uma
aproximacgdo aquilo que, rigorosamente, sua teoria da representagdo proibe, isto ¢, o acesso a
cognoscibilidade da Vontade, tomada como coisa em si: na tese de doutorado (1847) isso se
fara mediante a articulagdo entre a quarta e a primeira classes do principio de razdo
suficiente®™; no livro II do primeiro tomo de O mundo isso sera tentado mediante a distin¢do
entre sujeito e individuo e pela descricdo do processo de objetivagdo (objetizacdo) da Vontade
em Idéias e destas em fendmenos; nos Complementos a O mundo, a estratégia passard pela
complexificacdo da no¢do de matéria (Materie); no ensaio Sobre a Vontade na natureza, pela
tese da relagdo inversa de inteligibilidade entre as consideragdes subjetiva e objetiva do ser
objetivo; nos livros I e III do tomo I de O mundo, pela relagdo entre razdo e sentimento
(Gefiihl) e mediante a nogao de clarividéncia ou ponderagdo (Besonnenheit). Vejamos, entao,
um pouco mais de perto, o esfor¢o schopenhaueriano para desvelar o véu que encobre o ser
subjetivo das coisas.

Na segunda edicdo de sua tese doutoral (1847) encontramos a primeira tentativa de
Schopenhauer em compreender a causalidade desde dentro. Interessa a ele encontrar uma
maneira de se aproximar o maximo possivel do nucleo (Kern) opaco de todas as coisas, dos
fenomenos, independentemente de sua consideracdo a partir de um sujeito. Em uma palavra:
se tudo no mundo ocorre necessariamente - a tal ponto que real e necessario sdo nocdes
intercambiaveis - devido a lei de causalidade entdo, das duas, uma: ou a natureza da
causalidade sera, definitivamente, impossivel de ser vislumbrada ou, melhor opg¢do, ja que
micro e macro-cosmo articulam-se (pressuposto schopenhaueriano) intimamente, talvez haja
uma forma de compreendermos por dentro aquilo que conhecemos desde fora: a lei causal.

Schopenhauer parte da forma geral de toda representacdo, a saber, a distingdo
fundamental entre sujeito e objeto. Esta leva a conclusdo de que em todo conhecimento hd um
cognoscente e um conhecido e, no caso da quarta classe do principio de razdo, a consequéncia

de que o que por esta se conhece ¢ a vontade. Isto conduz o autor a importante tese de que por

3 Idem, p.317.

3%2 Na verdade, o que acontece na tese de 1847 é uma tentativa de estender a vontade, subjetiva e imediatamente
compreendida (digo compreendida porque ndo se trata, propriamente, de conhecimento, uma vez que nem a
intui¢do nem o conceito estdo envolvidos, isto ¢, nem entendimento nem razdo) por meio de uma percepgdo
imediata da consciéncia de si mesmo. Ainda ndo se trata da teoria de objetivacdo da Vontade, mas de tentar
acessar, por dentro, a causalidade e, assim, compreendé-la como vontade. Se, como veremos, a causalidade ¢ o
mais inteligivel e o menos compreensivel, e a vontade o inverso, o mais compreensivel mas o menos
cognoscivel, ento, talvez na articulagdo de ambos possamos compreender o animo de toda a natureza. Em todo
caso, isso somente serd realizado no segundo livro de O mundo e no ensaio Sobre a Vontade na natureza.

220



meio da lei de motivagdo o sujeito conhece a si mesmo somente como sujeito “querente”,
volente, ndo como sujeito cognoscente (erkennt das Subjekt sich nur als ein Wollends, nicht

: 383
aber als ein Erkennendes)

, 0 que seria impossivel por infringir a forma geral da
representacdo. No entanto, ndo nos consideramos apenas objetivamente, mas temos um
conhecimento interior de nds proprios o que, segundo Schopenhauer, implicard na
possibilidade de tomarmos, no caso do conhecimento interior, o conhecido como o sujeito do
querer (a vontade) e o cognoscente como o sujeito de conhecimento, propriamente dito.
Resulta disso uma diferenca fundamental entre o estatuto das proposi¢des eu conhegco (Ich
erkenne) e eu quero (Ich will), pois a primeira sera, entdo, analitica (analytischer) e a priori,
enquanto a segunda, sintética (synthetischer) e a posteriori, isto é, dada pela/na experiéncia
interna. A grande li¢do a tirar disso €, dentro dos limites estabelecidos por Schopenhauer, a
tranformacdo do sujeito do querer em objeto para o sujeito do conhecer e, assim, poder chegar
a tese da identidade do sujeito volente com o sujeito cognoscente (Identitit...des Subjekts des
Wollens mit dem erkennenden Subjekt)™**.

Aqui reside, na identidade entre tais sujeitos, expressa pela/na palavra eu, algo
inexplicavel (unerkidrlich), um mistério e, a0 mesmo tempo, o n6 do mundo (Weltknoten), a
catapulta em que devemos sentar para sermos lancados, o mais préximo possivel, diretamente
dentro da causalidade; ndo mais observadores das nossas relacdes com os objetos mas das
relacdes entre estes mesmos, sem nossa participagdo. Portanto, segundo Schopenhauer, a esta
identidade entre sujeitos ja ndo mais se aplicaria a lei formal que rege o conhecimento dos
objetos (distingdo entre sujeito e objeto) e, assim, é nos dada imediatamente (unmittelbar
gegeben) uma identidade real (wirkliche Identitdt) entre cognoscente e conhecido, entre
sujeito e objeto. Ora, isto parece ultrapassar o mais fundamental interdito da teoria da
representacdo, que afirma a distingdo inegocidvel entre sujeito e objeto na representacio.
Exatamente por isso, Schopenhauer batiza esta identidade como milagre (Wunder)
inexplicavel, como uma verdade filosofica (philosophische Wahrheit). Em uma palavra: kat
exokhén. Desta maneira, se o correlato subjetivo da primeira classe é o entendimento
(Verstand), da segunda, a razdo (Vernunft); da terceira, a sensibilidade (Sinnlichkeit); da
quarta sera a consciéncia de si mesmo (Selbstbewfsstsein) do sujeito.

Do que foi dito deve-se concluir, segundo Schopenhauer, que do carater imediato com
que o sujeito do querer ¢ dado a consciéncia de si mesmo, deve-se esperar que isto possa vir a

ser utilizado na elucidagdo dos conhecimentos mediatos. Precisamente isto é o que sera

3 Cf., Quddrupla raiz, SW, 111, cap.7,§41, p.168.
¥ CF, Idem, p.171.

221



realizado ao tomar o motivo das nossas agdes como causa e, assim, aproximar a lei de
motivacdo (Gesetz der Motivation) da lei de causalidade (Gesetz der Kausaitdt). Desta
maneira é que o autor de O mundo pretende construir uma ponte entre a consideragdo

objetiva e a subjetiva das coisas. Como diz Schopenhauer:

Assim, vemos os efeitos mecanicos, fisicos, quimicos, como também os
originados pelos excitantes resultar sempre de suas respectivas causas,
porém sem que nunca possamos por esta via entender totalmente todo o
processo, ja que o principal deste segue sendo para ndés um mistério
(Mysterium): algumas vezes atribuimos isso as propriedades dos corpos, as
forcas naturais, também a forga vital, porém todas estas coisas ndo sdo mais
que qualitates occultae. Tampouco estariamos em melhor posicdo para
entender o movimento e as agdes dos animais ¢ dos homens, ¢ as veriamos
também surgir de uma maneira inexplicavel de suas causas (motivos), se
para nds ndo estivesse aberta a visdo profunda do interior deste processo
(Einsicht in das Innere des Vorgangs): sabemos, com efeito, pela
experiéncia interior (innern Erfahrung) feita em ndés mesmos, que tal
processo ¢ uma ato da vontade (Willensakf), que ¢é provocado
(hervorgerufen) pelo motivo, o qual consiste (besteht) em uma mera
representacdo (blofien Vorstellung). A influéncia (Einwirkung) do motivo
ndo nos ¢ conhecida unicamente como a de todas as outras causas, isto &,
de/por fora (von auffen) e, portanto, somente mediatamente, mas ao mesmo
tempo desde dentro (von innen), de um modo totalmente imediato (ganz
unmittelbar) e, por conseguinte, de acordo com seu total modo de agdo. Aqui
estamos, por assim dizer, entre bastidores (hinter den Kulissen), e
descobrimos o segredo (Geheimnis) de como, de acordo com sua mais
intima esséncia (innersten Wesen), a causa produz (herbeifiihrt) o efeito:
pois aqui conhecemos por uma via completamente diferente, portanto, de
uma maneira inteiramente diversa. Disso se conclui esta importante
proposi¢do: a motivacdo € a causalidade vista por dentro (die Motivation ist

die Kausalitiit von innen gesehn)™®’.

Em primeiro lugar, o que temos que destacar ¢ que semelhante procedimento pode ser
tomado como necessario para uma futura aproximagdo ao ser subjetivo de algo, mas ainda
esta bastante longe de ser suficiente. Nao ¢ suficiente, na exata medida em que permanece,
totalmente, preso ao horizonte da representacdo. Mesmo que aceitemos a tese de que um
motivo € uma causa, ou deva ser tomado como causa, ainda assim, nada ficamos sabendo
sobre a causalidade da causa, ou seja, sobre aquilo que torna possivel a ag¢do causal (forgas
naturais permanecem, na tese, qualidades ocultas; ainda ndo sdo Idéias)’*°. Tampouco, nada
aponta para o fato de que se deva pensar a representacdo como objetivacdo da Vontade, etc.

Por outro lado e em segundo lugar, a tese schopenhaueriana de que a partir de tal identidade

%5 Cf., Ibidem, p. 173.

3% Saberemos posteriormente, tanto pelo ensaio Sobre a Vontade na natureza como por Sobre a liberdade da
Vontade, que ha condigdes internas e externas para a causalidade. As internas sfo: for¢a natural, for¢a vital e
cardter; € as externas: causa, excita¢do € motivo.

222



entre sujeito volente e cognoscente pode-se concluir o primado da vontade sobre o intelecto e
sobre a razdo - mesmo com a primazia destes ultimos - adquire maior significacdo™ .
Realmente, na tese sobre o principio de razdo, o que se tematiza sdo as condi¢coes para uma
futura transicdo (Ubertragen) entre Representagio e Vontade. Ndo poderia mesmo ser
diferente uma vez que a mesma tem por objeto, precisamente, recolocar em seu devido lugar
aquilo que Kant supostamente ndo teria conseguido por meio de sua tdbua dos juizos.

Conforme vimos na primeira parte deste trabalho, como a forma hipotética do juizo
(kantiana) deve expressar cada uma das quatro distintas significa¢des do principio de razao,
entdo elucidar o sentido de semelhante principio implica em elucidar o verdadeiro sentido da
forma hipotética do juizo. Segundo Schopenhauer, ao confundir saber intuitivo e abstrato
Kant teria desconhecido que o fundamental, na justificagdo do idealismo transcendental, ndo
deveria residir numa Deducdo transcendental, mas sim, numa investigacdo sobre a
significacdo e os limites do principio de razdo suficiente. Questdo ndo apenas tedrica mas
metodologicamente relevante tanto na constru¢cdo da filosofia como no enfrentamento ao
realismo e ao materialismo. Como vimos, trata-se, na verdade, de compreender que fundar o
discurso filos6fico em meros conceitos da razdo significa impor uma mesma forma logica ao
mundo conhecido intuitivamente. Portanto, como mostramos, a critica schopenhaueriana a
tdbua dos juizos kantiana deve manter uma intima relacdo com seu esfor¢o, na tese de
doutorado, de explicitacdo da natureza, do sentido e dos limites do principio de razdo
suficiente. Tudo isso, no entanto, dentro do horizonte aberto pela teoria da representagao.

Em todo caso, com a tese doutoral, segundo pensava Schopenhauer, estaria construida
a possibilidade da transi¢do. Se podemos articular causa e motivo, entdo unificamos a

representacdo e, assim, ultrapassamos o primeiro obstdculo no caminho de um Ubergang

3¥7 Apesar da filosofia de Schopenhauer ser costumeiramente associada ao irracionalismo, o intelecto e a razéo
desempenham nela papeis importantes e ineludiveis. Sem o conhecimento, os motivos (condi¢do externa) ndo
poderiam fornecer o material ao cardter empirico (condi¢do interna) para a consecugdo da ag¢do moral, assim
como sem que o intelecto, por assim dizer, dominasse a vontade em seu desinteresse momentaneo pelo mundo,
ndo haveria contemplagdo da beleza, bem como sem a depuracédo racional, o cardter adquirido teria pouca valia
na orientacdo da conduta humana. Portanto, se metafisicamente, a Vontade detém o primado, isto ¢, é primeira e
soberana, a primazia para as a¢des humanas, para a contemplagdo do belo e mesmo para a manutencdo da
elevagdo mistica, pertence ao intelecto ¢ a razdo. Assim, haveria uma certa articulacdo, que aqui expressamos via
relag¢do entre primado e primazia, da vontade com o entendimento ¢ a razido: primado da vontade, mas primazia
da razdo. Isto parece coadunar-se bem com o fato, por exemplo, de Schopenhauer afirmar que o Livro IV de O
mundo é o mais importante ¢ 0 mais sério mas, a0 mesmo tempo, sua metafisica da Natureza (Sobre a Vontade
na natureza) ser a parte mais fundamental (fundamentos) de sua filosofia. Em todo caso, ¢ interessante
encontrar, no Brasil, um trabalho que nos chame a atengfo para a verdadeira significacdo do papel da razdo na
obra de Schopenhauer, refiro-me ao livro recém publicado de Vilmar Debona. Cf., V. Debona, Schopenhauer e
as formas da razdo. O tedrico, o prdtico e o ético-mistico, Sdo Paulo, Annablume, 2010.

223



entre Representacdo e Vontade, o que sera tentado no segundo livro do tomo primeiro de O
mundo.

Logo na abertura do segundo livro de O mundo, Schopenhauer delimita seu campo de
interesse. Trata-se, agora, de investigar o conteuido ou a significacdo da representagdo. A
primeira coisa que chama a atenc¢do na passagem do primeiro para o segundo livros da obra é
a mudanga dos verbos. Agora, o objetivo do autor € compreender, apreender o sentido da
representacdo. Dificil ndo lembrar do empreendimento kantiano e da necessidade de passar de
um saber para um dever por meio de um esperar. Quando Kant pergunta: se eu sei o que
posso, e faco o que devo, entdo o que me ¢ permitido, legitimamente, esperar (A806;B834)?
Ele pode levantar tal interrogacdo porque, conforme afirmamos acima, nunca abandona a
patria da razdo. Dai que poderiamos reformular a questdo kantiana mais ou menos assim: se,
apos a negatividade da primeira Critica, eu sei até onde e como posso ir com a razdo, € se
descobri, na natureza da razdo, um dever que todo ser racional tem que querer, enquanto ser
racional, entdo o que me ¢ permitido esperar? A passagem ¢é quase imediata, claro, apds a
critica racional da razdo. Em uma palavra: se a Critica da razdo pura investiga as condigdes
do conhecimento do que acontece (Erscheinung), mas isso em nada nos auxilia na dire¢do de
nossa conduta no mundo quotidiano, uma vez que neste ultimo o que importa é o que
acreditamos dever fazer numa situacdo dada, ou como interpretamos o que julgamos
importante para agir no mundo da vida, entdo a Unica utilidade de uma tal Critica estaria em
que, com base na mesma poderiamos, positivamente, colocarmo-nos no reino do sentido e do
valor. Ora, ¢ isso mesmo que a Critica abre, ou seja, a possibilidade de, racionalmente,
pensarmos imperativos de acdo que ndo se coloquem em choque com os resultados negativos
oriundos dela.

A passagem da explicacdo para a compreensdo, via Critica, ndo oferece maiores
problemas porque entre o que ha para explicar (fendmenos) e o que se tem que descobrir para
compreender (lei moral) ndo existe uma diferenca foto genere. Assim, se entre o saber e o
crer, entre o ser e o dever, entre o conhecer e o pensar, entre o fendmeno ¢ a coisa em si ndo
ha um abismo, a comunicacio ¢ mais facil de ser pensada. Agora, se o conhecer e o pensar
estdo ambos do lado da Representagdo, entdo como transitar desta para a Vontade? Como
passar da explicagdo para a compreensao? Em Kant, a distingdo entre fenomeno e coisa em si
pede a separagdo entre conhecer e pensar, explicar ¢ compreender. Em Schopenhauer, ao
contrario, tanto o conhecer quanto o pensar estdo do lado do fendmeno. Como fazer, entdo, a

passagem (Ubergang), como operar o transito (Ubertragen)?

224



Os seis primeiros paragrafos do segundo livro de O mundo pretendem responder a esta
dificil pergunta. No §17, logo no inicio, ficamos sabendo do que se trata: o que interessa ¢,
examinando a representag¢do intuitiva, conhecer o seu conteudo (/nhalt), sua significagdo
propria (eigentliche Bedeutung), mais precisamente, o sentido da representacdo intuitiva (die

% Sabemos também que, supostamente de

Bedeutung jener anschaulichen Vorstellung)
maneira kantiana, o conteudo e a significacdo procurados residiriam naquilo que se
encontraria no fundamento de toda representacdo, uma espécie de “objeto” que fosse distinto
desta. Ora, como n@o podemos sequer pensar, segundo Schopenhauer, um objeto que nio seja
representacdo, ja que objeto, fendmeno e representacdo sdo sindnimos, entdo semelhante
busca conteria um vicio de origem. Por outro lado, devemos saber, conforme o autor de O
mundo, “que aquilo pelo que perguntamos ¢é algo, em conformidade com sua esséncia
(Wesen), fundamentalmente diferente (Grundverschiedenes) da representa(;ﬁo”389. Claro, se
ndo é objeto, entdo tem que ser foto genere distinto deste, isto €, ndo deve estar submetido ao
principio de razdo e, assim, jamais agarraremos seu significado seguindo o fio condutor
(Leitfaden) da leis que tornam possivel o conhecimento de objetos. Dai a necessidade de
tentarmos nos colocar dentro mesmo de semelhante significacdo, uma vez que, desde fora
(von auffen), ela para sempre nos sera inacessivel.

Devido a isso, no §18, surge a base para o procedimento analdgico a ser tentado: a
distincdo conceitual entre sujeito (Subjekt) e individuo (Individuum). Como nos diz
Schopenhauer, sem corpo, somente com a cabega, como uma espécie de anjo (Engelskopf

ohne Leib), jamais nos apossariamos da significa¢do (moral) do mundo.

De fato, seria impossivel encontrar a significagdo procurada deste mundo,
dado a mim simplesmente como a minha representacéo, ou entdo a passagem
(Ubergang) deste mundo, enquanto mera representacio do sujeito que
conhece, aquilo que pode estar fora da representagdo, se o proprio filésofo
ndo fosse nada mais do que o puro sujeito que conhece (uma cabega de anjo
alada destituida de corpo). Mas, com efeito, ele tem a sua raiz no mundo:
enquanto individuo, faz parte dele; o seu conhecimento é o sustentaculo e
condi¢do da representagdo do mundo inteiro; mas este mesmo conhecimento
tem como condi¢do necessaria a existéncia de um corpo, cujas modifica¢des
sdo, como vimos, o ponto de partida do entendimento para a intuigdo deste

mundo®®.

A tese é conhecida: “a palavra do enigma (Rdtsels) ¢ dada (gegeben) ao sujeito do

conhecimento (Subjekt des Erkennens) que aparece como individuo (Individuum): e esta

¥ CE, SW, 1, §17, p. 151.
¥ Cf, Idem, p. 156.
N0 Cf, SW, 1, §18, p.156-7.
225



palavra chama-se vontade™'.

Desta ele obterda a chave (Schliissel) para compreender
(verstehen) o verdadeiro significado de seu proprio fenomeno e de sua engrenagem interior
(innere Getriebe), de seu ser (Wesen) e de seu agir (fun). A grande condi¢do para que tudo
isso aconteca ¢, segundo Schopenhauer, que se entenda a identidade do individuo com o seu
corpo ¢ a duplicidade de acesso, portanto, do conhecimento do sujeito em relagdo ao seu
corpo: por um lado, objeto entre objetos (ponto de vista objetivo, de fora) e, por outro,

vontade, como algo dado e conhecido imediatamente (ponto de vista subjetivo, de dentro).

Isto ird implicar a simultaneidade/coincidencia do querer e do agir:

o ato da vontade e a aglo do corpo ndo s3o dois estados diferentes,
conhecidos objetivamente e vinculados pelo nexo causal, tampouco
encontram-se na relacdo de causa e efeito; mas sdo uma Unica ¢ mesma
coisa, apenas dada de duas maneiras totalmente diferentes, uma vez

imediatamente e outra na intui¢do do entendimento. A agdo do corpo nada

mais ¢ sendo o ato da vontade objetivado, isto é, que apareceu na intuigio™””.

Igualmente, tornard possivel conceber o corpo como, por um lado, objeto imediato
(livro I) e, por outro, como objetidade da Vontade (Objektitdiit des Willens). Daqui surge o
nucleo da argumentagdo de todo o segundo livro: a tese da objetivagdo da Vontade (em graus
determinados) e a possibilidade da analogia, da passagem entre Representacdo e Vontade.
Tese cuja primeira formulacdo diz: “a vontade ¢ o conhecimento a priori do corpo, assim
como o corpo é o conhecimento a posteriori da vontade (der Wille ist die Erkenntnis a priori
des Leibes und der Leib die Erkenntnis a posteriori des Willens)™"”.

Se o ato da vontade ndo se separa da acdo do corpo, entdo ndo deve existir separacdo
entre o conhecimento de minha vontade € o conhecimento do meu corpo, com a ressalva de
que somente conheco os atos de minha vontade no tempo, ndo todos de uma vez, mas um
apds o outro, logo, a posteriori. Portanto, o corpo serd o campo de batalha em que se decidira
a viabilidade de uma metafisica da Vontade. Corpo como condi¢do da metafisica, eis o que se
trata de pensar! Caso isso proceda, entdo ¢ de se esperar, segundo Schopenhauer, que aquele
milagre a que fomos conduzidos na tese doutoral, ou seja, a identidade entre sujeito volente e
cognoscente, seja aqui esclarecido. Conforme o autor: “de certa maneira, todo o presente livro

é um esclarecimento de tal milagre™**.

1 Cf, Ibidem, p.157.
%2 Cf., Ibidem, p. 158.
3% Cf.,, Ibidem, p.158.
3% Cf., Ibidem, p.160.

226



Vé-se, agora, a razdo da estratégia adotada na tese doutoral quando da postulagdo de
um milagre verdadeiramente filoséfico. Precisamente, se posso compreender a intimidade da
lei de causalidade por meio de uma analogia com a lei de motivagdo, entdo, talvez também
possa esperar compreender, analdgica e mais profundamente, o segredo da totalidade do
mundo como representagdo, sua significagdo mais misteriosa. Porém, Schopenhauer, ja aqui,
lembra de que todo seu esforco ndo passa de uma analogia € que, rigorosa e exaustivamente,
a identidade da vontade com o corpo ndo pode ser demonstrada (bewiesen), apenas atestada
(nachgewiesen)’®. Podemos antecipar que, apesar de todo o esforco e complexificagdes
empreendidos por Schopenhauer, de fato, o procedimento analdgico continuard, pensamos,
para sempre problematico. Resta saber se isso seria a ultima palavra sobre o assunto, isto €, se
o que realmente o interessa ¢ explicar fendmenos, analogamente, a Vontade, ou encontrar um
lugar, como diria Kant, ndo para a crenca, mas para o mistério, o inexplicavel, o silencioso.
Enfim, temos que continuar a andlise schopenhaueriana acerca do Ubergang, tanto aqui como
no tomo II de O mundo e no importante ensaio Sobre a Vontade na natureza.

No §19 ¢ a primeira vez, em O mundo, que aparece, explicitamente, o procedimento
analdgico. Ele surge como op¢do a uma espécie de argumentagdo apagdgica, eléntica, como
demonstragdo pela constatacdo do absurdo da tese oposta, a posi¢do denominada por
Schopenhauer de egoismo tedrico (theoretischen Egoismus) o qual, por ser tdo irrefutavel
quanto indemonstravel, somente poderia ser ‘“superado” por um procedimento como o
analogico. O procedimento é espantosamente simples. Consiste, basicamente, em partir do
suposto duplo conhecimento que temos de nosso corpo, ambos na esfera da representagdo, ou
seja, o imediato (interno, de dentro) e o mediato (externo, de fora), e afirmar que, de duas
uma: ou somos o unico ser no mundo, caracterizando uma espécie de egoismo teorico, que
deve ser considerado como Representagdo e Vontade, ja que sabemos disso direta ou
indiretamente; ou, diferentemente, aquilo que sabemos que somos, também temos que
estender, analogamente, ao restante dos seres do mundo. Portanto, ou tudo no mundo ¢
representacdo e vontade, ou somente nds (no limite, apenas eu), seres humanos, assim o
somos, todo o resto sendo meras representacdes (blofse Vorstellungen), meros fantamas (blofe

Phantome). Trata-se, essencialmente, de uma utilizagdo daquele mistério verdadeiramente

3% E nessa passagem que Schopenhauer identifica aquele milagre por exceléncia, a que nos referimos acima (kat

exokhén), como uma verdade filosofica (philosophische Wahrheit), distinta de todas as elencadas na tese sobre o

principio de razdo suficiente. Na verdade, ele afirma que se pode expressar de varias maneiras semelhante

verdade misteriosa: “meu corpo e minha vontade sdo uma coisa s6”; “o que como representagdo intuitiva
99, 66

denomino meu corpo, por outro lado denomino minha vontade™; “meu corpo é a objetidade de minha vontade”,
etc. Cf., Ibidem, p.160-1.

227



filosofico, como uma chave de abertura da significagdo da esséncia de todo fendmeno a

compreensdo humana. Como afirma Schopenhauer:

...0 duplo conhecimento, dado de dois modos totalmente heterogéneos e
elevados a nitidez, que temos da esséncia e do agir efetivo (Wirken) de nosso
corpo, sera em seguida utilizado como uma chave (Schliissel) para todo
fendmeno na natureza, de modo tal que todos os objetos que ndo sdo nosso
corpo, portanto que ndo sdo dados desse modo duplo, mas tdo somente como
representacdo na nossa consciéncia serdo, por analogia (4nalogie), julgados
(beurteilen) exatamente conforme aquele corpo e, portanto, serdo tomados,
precisamente, como ele, de um lado como representagio e, sob este aspecto,
iguais a ele; mas, por outro lado, caso se desconsidere sua existéncia
enquanto representacdo de um sujeito, o que resta, conforme sua esséncia
intima (innern Wesen), tem de ser (sein muf}) o mesmo que aquilo que
denominamos em nés de vontade. Pois que outro tipo de existéncia ou
realidade deveriamos atribuir (sollten...beilegen) ao mundo dos corpos
(Korperwelt)? De onde retirar os elementos para compd-los? Alem da
vontade e da representacdo, absolutamente nada ¢ conhecido (bekannt), nem
pensavel (denkbar). Se quisermos atribuir ao mundo dos corpos, existente
imediatamente apenas em nossa representacdo, a maior ¢ a mais conhecida
realidade (Realitdt), entdo lhe conferiremos aquela realidade que o proprio
corpo possui para cada um de nds, pois ela é para nos o que ha de mais real
(Realste)**®.

Surpreendente procedimento! Primeiro, fica claro que sem o milagre da tese e sem a
descoberta de que tal milagre € uma verdade filosofica indemonstravel, ndo haveria analogia,
pelo menos ndo a acima apresentada, uma vez que esta apdia-se na tese da duplicidade de
conhecimento que temos acerca de nosso proprio corpo e, portanto, no duplo acesso - mediato
e imediato - que temos ao mesmo. Segundo, surpreende encontrar aqui aquilo que
Schopenhauer censurava em Kant, o uso do tem de e deve ser em argumentagdes importantes;
¢ interessante saber que aquilo que os corpos sdo, além de representagdes do sujeito, tem de
ser 0 mesmo que reconhecemos, imediatamente, em no6s como vontade. Terceiro, por saber
que, excetuando a representacdo e a vontade, nada mais existe de conhecido nem pensavel;
supor que a representagdo ¢ conhecida e a vontade ¢ pensavel ndo ajuda muito, j4 que a
vontade de que se fala aqui ndo é a Vontade, mas sim aquela a que se tem acesso no tempo,
portanto via representacdo, ou seja, a distincdo kantiana (BXXVI) entre o que se pode
conhecer (erkennen) e aquilo que se deve poder pensar (miissen denken konnen) ndo deveria
poder ser aplicada aqui, uma vez que a distingdo em questdo ndo ¢ aquela postulada entre
fendmeno e coisa em si (Representacdo e Vontade, segundo Schopenhauer), mas sim entre

dois tipos de representacdo, uma considerada objetivamente, e outra subjetivamente.

% Cf, SW, 1, §19, p.163-4.
228



De qualquer maneira, o que interessa a Schopenhauer parece claro, sobretudo se
continuamos a leitura da obra. O que lhe exige toda a atencdo € mostrar que o corpo mesmo,
todo o corpo (ganze Leib) tem de ser apenas minha vontade tornada visivel, isto €, “tem de ser
(mufs...sein) a minha vontade mesma na medida em que esta ¢ objeto intuido (anschauliches
Objekt), representacio da primeira classe™’. Vé-se que as dificuldades vdo aumentando, pois
se na tese a condicdo da analogia é um milagre, aqui, na explanagdo deste, temos que langar
mio de uma verdade filosdfica indemonstravel e de um argumento por absurdo de
legitimidade duvidosa. Apesar disso, no §21, Schopenhauer nos surpreende quando diz que
aquilo que na tese era o correlato subjetivo da vontade, ou seja, a consciéncia de si, agora ¢
afirmado do sentimento (Gefiihl), saber in concreto daquele milagre e da verdade filosofica®®.
Ora, sabemos pelo livro I (§11) que o sentimento € uma nog¢do negativa e que aponta para o
fato de a razdo, simplesmente, ainda ndo poder conceber um conteudo volitivo dado,
aplicando, entdo, o conceito de sentimento. O fato ¢ que tanto no §21 quanto no §18 aparece
a no¢do de sentimento, como se a razdo pudesse penetrar em conteudos irracionais € os re-
significar em forma de saber. Isto ndo deixa de ser surpreendente, visto o papel secundario da
razdo na filosofia de Schopenhauer. Em todo caso, isso ndo parece ter sido levado a cabo por
ele®”.

A analogia, ndo obstante os problemas a ela relacionados, serd utilizada por
Schopenhauer em todo o restante do livro II. No §22 ele defende, mais fortemente ainda,
aquilo que chama de ampliagdo (Erweiterung) do conceito de vontade e afirma que estaria
sempre em incompreensdo (immerwdhrenden Mifiverstindnis) de sua filosofia quem nao
estivesse em condi¢des de apreender o necessario e, segundo ele, justificado alargamento da
no¢do de vontade. Dai ele poder afirmar ndo ter sido casual a escolha do palavra Vontade
para expressar a esséncia de todas as coisas, como se tal nome apenas fosse o indicador de
algo desconhecido. Ao contrario, pois, segundo ele, o termo é uma espécie de palavra magica
(Zauberwort) capaz de nos desvelar (aufschliefSen) a esséncia mais intima (innerste Wesen) de

todas as coisas e, além disso, por meio de um conhecimento tal que aquilo que conhecemos

9T Cf, SW, 1, §20, p. 167.

% Cf., Idem, p. 169.

3% Quem procura explorar esta hipétese, na investigagdo da significagdo do problema da passagem ou analogia,
¢ Margit Ruffing. Cf., Margit Ruffing, O sujeito do conhecimento - o objeto da acdo: a “passagem”, identidade e
diferenca na filosofia de Arthur Schopenhauer, in.: Cadernos de filosofia alema XIII, pp.11-28. Publicacdo
semestral do Departamento de Filosofia — FFLCH-USP, Jan-Jun. 2009. Apesar de interessante, pensamos que a
hipotese de Margit precisaria de uma maior comprovagio textual.

229



como vontade, sabemos e compreendemos melhor que qualquer coisa (besser Wissen und
verstehn als sonst irgend etwas)*"".

Vamos ao que esta, realmente, em jogo na descoberta do milagre na tese de 1847 e da
verdade filosofica em O mundo e o porqué da complexificagdo do problema no segundo
volume deste. Trata-se da legitimidade n3o apenas da metafisica da Natureza mas, ao
acreditarmos no que ¢ dito nas Prele¢oes (Vorlesungen) de 1820, da metafisica mesma. Pelo
menos a partir de 1820, metafisica e metafisica da Natureza sdo termos sindnimos, segundo
Schopenhauer, tautolégicos™'. A vontade, correlato objetivo da consciéncia de si na tese
doutoral, e a causalidade, correlata do entendimento, devem articular-se para que a passagem
(Ubergang) da percepcio interna e imediata (innern unmittelbaren Wahrnehmung) da vontade
em nos para a teoria do mundo como Vontade seja pensavel, compreensivel.

Para isso, ¢ claro, ndo basta a analogia entre a quarta e a primeira classes do principio
de razdo suficiente, pois é necessario que uma mesma ¢ Unica Vontade possa se expressar em
diferentes formas e diferentes graus em todos os seres, organicos e inorganicos, do mundo;
sem 1isso, ndo se poderia esperar construir uma metafisica imanente em relacdo a um so6 e
mesmo mundo, considerado de dois pontos de vista. Precisamente, ainda falta a teoria da
objetivacdo da Vontade e, 6bvio, que se possa encontrar um correlato objetivo, do lado da
representa¢do em geral (ndo de uma representagcdo particular, isto ¢, um objeto), uma
condi¢do fundamental e garantidora de toda a objetividade dos objetos e, assim, que
acompanhe as distintas etapas de objetivagdo de uma Vontade una em seus diferentes graus.
Schopenhauerianamente: ¢ preciso encontrar - caso se pretenda realizar uma analogia rigorosa
- um correlato objetivo para o ser subjetivo tomado como coisa em si ou Vontade. A analogia
somente podera funcionar com a introdu¢do das nocdes de Idéia e matéria (Materie) do lado
da representacdo, o que ird ocasionar, no minimo, uma complexificacio na teoria da
representacdo de Schopenhauer.

Vé-se de modo claro que todo o problema das polémicas no¢des de Idéia e matéria na
obra de Schopenhauer est4, visceralmente, vinculado a necessidade de justificar seu projeto
idealista por meio de um procedimento analégico. E aqui que podemos encontrar a origem do
assombro causado ao leitor desavisado do segundo volume de O mundo, quando 1€ que a

representacdo tem dois polos: o sujeito e a matéria, ndo mais sujeito e objeto, os quais, devido

0 Cf, SW, 1, §22, p. 172.

“! Diz Schopenhauer, na abertura de sua Metafisica da Natureza, nas Prelecées de Berlin: “Den zweiten Theil
meiner Betrachtung betitle ich “Metaphysik”, zur Unterscheidung der beiden noch folgenden nenne ich ihn zwar
Metaphysik der Natur; aber eigentlich liegt hierin eine Tautologie.” (Grifo nosso) Cf., Schopenhauer,
Metaphysik der Natur, Philosophische Vorlesungen. Teil 11, Herausgegeben und eingeleitet von Volker
Spierling, Miinchen Ziirich, Pipper, 1984. pp.55.

230



a maneira como Schopenhauer os apresenta no §1 de O mundo, poderia sugerir que ambos
eram polos da representacdo, quando na verdade, sdo apenas a forma geral de toda
representacdo particular. De fato, para promover uma ampliagdo (Erweiterung) analdgica da
noc¢do de vontade, é necessario apontar para a condi¢do objetiva de sua apreensdo por nos, ou
seja, algo tem que poder desempenhar o papel, numa considera¢do objetiva, daquele
desempenhado pelo corpo, do ponto de vista subjetivo. Ora, Schopenhauer vai postular,
justamente, a no¢do de matéria como candidata ideal para tanto. Ndo somente isso mas, como
se verd no proximo tépico, justamente porque o conceito de matéria esta vinculado ao milagre
verdadeiramente filoso6fico € que Schopenhauer acabara por transladar para a nogdo de
Materie as caracteristicas da causalidade e a tentativa de solugdo do procedimento analédgico.
Conforme vimos acima, ¢ preciso passar pela teoria da objetivacdo da Vontade e
reconhecer suas lacunas para podermos nos dirigir, finalmente, para uma possivel solu¢do do
procedimento analdgico e, ai, investigarmos seus restos, a saber: o problema da matéria.
Schopenhauer comega a apresentagdo da importante tese da objetivagdo da Vontade,
no §24. Criando o que chamamos acima de lei da inteligibilidade inversa®”, entre as
consideragdes subjetiva e objetiva do ser objeto, ele nos conduz a uma caracterizagdo
negativa da no¢do de Vontade, Conforme o que conhecemos da Representacgdo, e a partir de
sua distin¢do tofo genere da Vontade, devemos imaginar que esta ultima sera: /ivre, ou seja,
ndo submetida ao principio de razdo suficiente (condicdo de toda necessidade); una*®, ja que
toda pluralidade e individualidade pressupdem, igualmente, aquele principio; universal, pois
particularidade e singularidade somente sdo possiveis na Representagdo. Enfim, tudo o que
imaginamos da Vontade ¢ obtido através de uma espécie de negacdo das condigdes e
caracteristicas da representacdo. Claro que Schopenhauer ndo pretende deduzir,
negativamente, a Vontade; trata-se apenas de mostrar a radical distingdo entre esta e a
Representagdo. Assim, como veremos, disto se pode concluir a existéncia de uma total

inversao no que respeita ao conhecimento dos objetos e da vontade. Quanto mais objetividade

492 Esta “tese” aparecera tanto nos dois volumes de O mundo quanto no importantissimo capitulo intitulado:
Astronomia fisica, do ensaio Sobre a Vontade na natureza; quanto no cap.3, A vontade ante a consciéncia das
outras coisas, de Sobre a liberdade da Vontade. Schopenhauer nunca se referiu a esta sua concep¢do como lei da
inteligibilidade inversa, tese da relagdo inversa de inteligibilidade, ou mesmo tese da inteligibilidade reversa,
nomenclaturas possiveis para a sua referida tese.

493 Schopenhauer distingue a unidade da Vontade daquela das Idéias e dos conceitos. As Idéias, apesar de
apresentarem uma unidade em relagdo aos individuos que a expressam sdo multiplas, ou seja, existem varias
Idéias; os conceitos, por seu lado, tém uma unidade abstrata, fruto de uma simples abstracdo dos conteudos
intuidos, portanto, uma unidade, por assim dizer, racionalmente mediada. Somente da Vontade, radicalmente
distinta da Representagdo, ¢ que se pode falar, rigorosamente, de unidade; alids, nela é que devemos procurar a
origem da unidade das Idéias. A mesma coisa no que se refere a universalidade: as Idéias, apesar de universalia
ante rem, sdo distintas umas das outras; e os conceitos manifestam tdo somente uma universalia post rem. Cf.,
SW, 1, 8§23, p.174 e SW, 11, cap. 29, p. 473.

231



um conhecimento possuir, menos referir-se-4 ao ser subjetivo do objeto, quanto menos
objetividade tiver, mais proximo do ser subjetivo, da coisa em si/Vontade estarad. Vejamos
duas passagens em que isto ¢ afirmado e a tomemos como ponte entre o primeiro e o segundo

tomos de O mundo.

...quanto mais necessidade um conhecimento apresentar (fiihrt), mais havera
nele aquilo que ndo pode ser pensado nem representado de outra maneira,...;
quanto mais claro e suficiente ele €, tanto menos puro contetido objetivo
(rein objektiven Gehalt) possui, ou tanto menos realidade propriamente dita
(eigentliche Realitdt) ele fornece. Ao contrario, guanto mais nele houver que
tenha que ser apreendido de modo puro e contingente (rein zufillig), quanto
mais ele se imponha a nds de maneira simplesmente empirica, tanto mais
haverda nele algo de propriamente objetivo (eigentlich Objektives) e
verdadeiramente real, mas também mais inexplicavel (Unerkldrliches) sera,
isto &, ndo podera ser deduzido de outra coisa’™. (Grifo nosso).

A primeira coisa que chama a ateng@o nesta passagem ¢ a maneira como o autor se
expressa, podendo levar a confusdo, acima discutida, entre ser subjetivo (metafisica) e
objetivo (ontologia), e consideracio subjetiva e objetiva (epistemologia). Ora, o que ai ¢
denominado de puro contetido objetivo nada mais € que o ser subjetivo de algo, ou seja,
como diz Schopenhauer, realidade propriamente dita; assim como o verdadeiramente real, o
ser objeto, o propriamente objetivo, enquanto o mais explicavel (menos compreensivel), esta
na razdo inversa do mais inexplicavel (mais compreensivel), o ser em si das coisas. O Real
ndo ¢ nem pode ser reduzido ao conjunto dos fendmenos; este ¢ tdo somente o real,
objetivamente considerado, o real de que podemos ter conhecimentos cientificamente
verdadeiros. Mas ha ainda o real como que nele mesmo, o ser subjetivo das coisas, a esséncia
Real do real, a coisa em si/Vontade, totalmente inexplicdvel e incognoscivel uma vez que nao
passivel de nenhuma representacdo, mas a base de toda compreesdo da significagdo moral do
mundo. Esta tese serd fundamental para a continuacdo da analogia no segundo volume de O
mundo, em Sobre a Vontade na natureza, em Sobre a liberdade da Vontade e no segundo
volume dos Parerga.

Neste ultimo, a tese serd exposta claramente. No capitulo em que Schopenhauer
discute a oposicdo entre a coisa em si € o fendmeno, apds apresentar o ser puramente
subjetivo como a coisa em si € 0 ser objetivo como representagdo e, portanto, concluir a

existéncia da possibilidade aberta aos humanos de um duplo conhecimento, pela consciéncia

04 CE, SW, 1, §24, p. 185-6.
232



de si (percepcao imediata) e pelo entendimento e razdo (intuigdo e conceito), ele re-apresenta

a tese da inteligibilidade inversa como condicdo do procedimento analégico. Vamos ao texto:

Mas devido a esse duplo conhecimento, como também a grande
proximidade em que se encontra aqui o intelecto (/nfellekt) no que respeita a
sua origem ou raiz - a Vontade -, o conhecimento do ser objetivo (o
fenomeno) difere aqui do conhecimento do ser subjetivo (o da coisa em si)
muito menos que no caso do conhecimento através do sentido externo ou da
consciéncia das outras coisas (BewufStsein von andern Dingen) em oposi¢do
a autoconsciéncia (Selbstbewuftsein). Esta, com efeito, na medida em que
conhece exclusivamente mediante o sentido interno, estd vinculada tdo
somente a forma do tempo e ndo a do espago, a qual é, juntamente com a
distin¢do de sujeito e objeto, o unico que a separa da coisa em si'”. (Grifo
10SS0).

Portanto, como se pode ver, trata-se de uma tentativa de aproximagdo até o /imite da
representag¢do para examinar se, desta maneira, podemos descobrir como saltar para o outro
lado, o lado de dentro do mundo, seu misterioso e insonddvel ntcleo obscuro e cego, a
Vontade. Infelizmente, se podemos deixar para tras espago e causalidade, ndo podemos
adentrar sem mais no atemporal, o tempo nos segura pelo pé ou pelos cabelos. Mesmo que
aquilo a que temos acesso, imediatamente, seja concebido como vontade, tal acesso apenas
autoriza nosso movimento no territorio da representacdo. Mesmo que semelhante movimento
seja muito mais rapido e com bem menos empecilhos, uma vez que isento das limitagdes
geograficas (espaciais), ainda assim estaremos presos a historia pelas restrigdes impostas pelo
tempo.

Em todo caso, parece clara a vinculag¢do entre este duplo conhecimento - oriundo, por
sua vez, da identidade entre os sujeitos volente e cognoscente - ¢ a possibilidade mesma da
passagem buscada entre Representacdo e Vontade. Isto, no entanto, tera que ser articulado
com a tese da objetivacdo da Vontade em diferentes graus, o que nos conduz tanto ao segundo
tomo de O mundo quanto ao ensaio Sobre a Vontade na natureza.

Na segunda metade do livro II de O mundo, Schopenhauer apresenta a tese de que a
Vontade tem objetidades imediatas (como o corpo, por exemplo) e estas apresentam graus

406y variados. Segundo ele, para realizar o

(“Nos graus mais altos de objetidade da Vontade...
que lhe interessa neste livro, isto é, compreender a significacdo das representagdes, é preciso

poder explicar como o mundo da Representagdo esta estruturado.

5. Cf., SW, V, cap.4, Algumas consideracdes sobre a oposicdo entre a coisa em si e o fendmeno, §64, p. 113.
498 <« guf den obern Stufen der Objektitiit des Willens...*. Cf., SW, 1, §26, p.197.

233



O que ocorre ¢ que a Vontade se objetiza em objetidades imediatas e, estas, se
objetivam, por meio do principio de causalidade, nos diferentes seres existentes no mundo.
Na verdade, Schopenhauer ndo se expressa como estamos fazendo aqui; ele nunca falou de
uma objetizacdo da Vontade. Porém, como pensamos que nio poderiam existir objetidades
sem que “algo” se objetizasse, da mesma forma como a objetivagcdo pressupde que alguma
“coisa” se objetive, entdo tomamos a liberdade de apresentar, diferentemente do autor de O

407 114 o
. H4, de fato, uma certa oscilacdo na

mundo, sua propria teoria de objetivagdo da Vontade
nomenclatura neste ponto da obra. Schopenhauer denomina a Idéia ora de objetidade
imediata, ora de objetivagdo da Vontade. Seja como for, nossa posicdo € clara. Pensamos em
dois processos: um de objetizacio (da Vontade em objetidades imediatas) e outro de
objetivacdo, mediata, da Vontade, via Idéias, em fenomenos.

Retornando, a Vontade se objetiza em Idéias e estas, por sua vez, se objetivam, ou
seja, entram no mundo dos objetos com a participagdo, a regulacdo do principio de
causalidade. Como Schopenhauer nos diz: “Através (durch) do tempo e do espaco a Idéia se
multiplica (vervielfdltigt) em incontaveis fendmenos (unzdhlige Erscheinungen)”408. A
causalidade regula a ordem (Ordnung) de entrada (eintreten) dos fendmenos, de seu
aparecimento no mundo, isto é, controla a distribui¢do daqueles enquanto objetivagdes
mediatas da Vontade através das Idéias. O importante, aqui, ¢ a tese de que uma unica e
mesma Vontade objetiza-se em 1déias (como as forcas naturais, forcas vitais ou 0s caracteres
animais), as quais devem ser compreendidas como modelos inalcangéveis (unerreichten
Musterbilder) ou formas eternas das coisas (ewigen Formen der Dinge).

A pergunta que logo se faz é: se a Vontade ¢ imaterial e incorporea, como
compreender que os fendmenos sejam todos materiais € corporeos? Aqui vem a segunda parte
da teoria da objetivacdo schopenhaueriana: na objetivacdo das Idéias em fendmenos ocorre
uma luta sanguinaria pela posse da matéria. Na entrada em cena daqueles ocorre uma guerra
fratricida pela inica e mesma matéria existente. Na verdade, ¢ exatamente por isso que a
causalidade serd chamada de norma (Norm) reguladora neste processo de objetivacdo pois,
caso contrdrio, nenhum fendmeno cederia lugar ao outro; sempre lembrando que, o que
subjetivamente ¢ causalidade (entendimento), objetivamente é matéria. Assim, Schopenhauer
pretende poder articular a lei de causalidade com a lei de permanéncia da substancia, contanto

que, vé-se logo, se possa conceber a matéria (Materie) como substancia. Como ele nos diz:

0T CE, SW, 1, §24-28.
8 Cf, SW, 1, §26, p.201.
234



Porque a totalidade dos fendmenos das Idéias eternas remete a uma Unica e
mesma matéria (eine und dieselbe Materie), tem de (mufite) existir uma
regra (Regel) do seu aparecer e desaparecer (Ein-und Austritts sein), do
contrario nenhum deles cederia lugar ao outro. Por causa disso, a lei de
causalidade (Gesetz der Kausalitit) estd intimamente ligada a lei de

permanéncia da substancia (Gesetz der Beharrlichkeit der Substanz). Ambas

adquirem significaco (Bedeutung) uma da outra®.

Seja como for, como ja antecipamos ao final da primeira parte deste trabalho, tanto
através da Critica da filosofia kantiana, quanto pela sua propria teoria da objetivagdo da
Vontade - portanto, também do procedimento analdgico - a nog¢do de matéria desempenha
importante papel na tentativa schopenhaueriana de equilibrar, quer as consideragdes subjetiva
e objetiva quer a andlise do ser subjetivo e objetivo das coisas, ou seja, a assuncdo do mundo
como Vontade e como Representacdo, mesmo que ela (matéria) esteja, total e plenamente,
situada do lado desta ultima.

A objetivacdo de uma tUnica ¢ mesma Vontade numa pluralidade de fenémenos pela
mediacdo das Idéias e através da supervisdo da causalidade somente é possivel, como vimos,

410
tenha como

com a condi¢do de que tal manifestacdo - tornar-se representacdo - da Vontade
suporte uma Unica € mesma matéria (Materie). Essa multiplicidade de Idéias disputando uma
mesma matéria é que levara a interpretagdo schopenhaueriana de que “a Vontade de vida

59411

crava continuamente os dentes em sua propria carne” ', isto €, ele vé na natureza uma

espécie de espelho a refletir, eternamente, uma disputa (Streir) origindria e primeva. Em uma
palavra: o espetdculo agonico que podemos observar na natureza nada mais seria que “a
revelagdo (Offenbarung) da discérdia essencial (wesentlichen Entzweiung) da Vontade

consigo mesma’™*'%.

Percebe-se, entdo, como a analogia, com o apoio da feoria da

objetivagdo da Vontade e da tese da inteligibilidade inversa, pode fornecer uma explicagdo

nada otimista do funcionamento das relagdes entre seres organicos € inorganicos na natureza,

uma vez que a gravidade luta tanto com o eletromagnetismo quanto com fendmenos quimicos
. , . (e , . e, . \413

e organicos em geral pelo dominio da matéria; ou da matéria origindria (Urmaterie)’ ~, como

suporte em que se manifestam as for¢as naturais. Trataremos disso no proximo tépico.

9. Cf, SW, 1, §26, p. 202.

419 Segundo Schopenhauer: “Todo o conjunto (trata-se do corpo humano) é, em Wltima instancia (zuletzt),
Vontade que se converte a si mesma em Representagdo (der sich selber Vorstellung wird)...”. Cf., SW, 11, cap.
20, A objetivagdo da Vontade no organismo animal, p. 336.

' No original: “...der Wille zum Leben durchgcingig an sich selber zehrt...seine eigene Nahrung ist; Cf., SW, 1,
§27, p.218. Seguimos a traducdo do Prof. Jair Barboza.

12 Ct., Idem.

Wer,sw, v, cap.6, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, §85, p.168.

235



E isso que sera levado a cabo, como uma comprovacio rigorosa (Rechnungsprobe) do
dogma fundamental (Fundamentaldogma) da doutrina de Schopenhauer, no ensaio Sobre a
Vontade na natureza. Este pequeno livro, o mais fundamental para a compreensdo do nucleo

o 414
de sua metafisica, conforme o autor

, tem como meta uma espécie de confirmagdo dos
resultados de sua metafisica da natureza, em cujo centro nervoso estd a teoria da objetivagdo
da Vontade em seus fendmenos. Na verdade, ele parece ser muito mais do que isso. Ao
acreditarmos no conteudo da carta a Johann August Becker, um jurista de Mainz, de 3 de
Agosto de 1844, no referido ensaio estaria, de forma mais clara que em toda a obra, a esséncia
de sua metafisica; ele mostraria que a esséncia de todas as coisas, “o real por antonomasia
neste mundo, a coisa em si a nds tdo familar quanto desconhecida, € o que se nos apresenta na

415 . . . 416
77, Este saber, “junto com a idealidade dos corpos™ ",

autoconsciéncia como Vontade
conhecida a partir da Critica da razdo pura, constituiriam, segundo Schopenhauer, “os
principios de toda minha doutrina™*"’. Seu autor pretende usar o referido ensaio, ainda, como
arma contra o realismo materialista (redundancia, segundo Schopenhauer); contra a teologia
racional e suas provas onto-cosmo-teoldgica da existéncia de Deus; como detalhamento da
significacdo da nocdo de matéria (Materie) e o esclarecimento de seu papel na teoria da
objetivacdo da Vontade e, portanto, tanto no procedimento analdégico quanto na teoria da
representacdo; por fim e, profundamente sintoméatico, como exposi¢cdo da passagem, ou pelo
menos a articulagdo, entre metafisica da Natureza e metafisica dos Costumes (ética)*'®.
Realmente, ¢ no minimo insoélito, estranho mesmo, que ao final de um livro sobre o
tornar-se representagdo da Vontade (der sich selber Vorstellung wird) na natureza,
encontremos um capitulo intitulado: Remissdo a ética (Hinweisung auf der Ethik). Porém,

como afirma o autor neste ultimo capitulo:

somente é base efetiva e imediata da ética (wirklich und unmittelbar die
Stiitze der Ethik) aquela metafisica que € ja originariamente (urspriinglich)
ética e construida do material (Stoffe) da ética, a Vontade, pelo que eu
poderia, com mais razdo ainda que Spinoza, ter chamado ética a minha
metafisica...*"’

M4 Cf, S, 10, cap.18, Da cognoscibilidade da coisa em si, p.247.
415 Cf, Schopenhauer, Cartas desde la obstinacion, México, Los libros de Homero, 2008, p. 132.
416 1dem.
N7 Ibidem.
1% Schopenhauer parece ndo gostar muito da expressio metafisica dos costumes; no entanto, ao oferecer uma
especificacdo da metafisica, no capitulo sobre o método da filosofia, ele nos diz que a metafisica divide-se em:
metafisica da natureza (Metaphysik der Natur), do belo (Metaphysik des Schonen) e dos costumes (Metaphysik
der Sitten). Ct., SW, V, cap.1, Sobre a filosofia e seu método, §21, p.27.
9. Cf., SW, 111, cap.: Remissdo a ética, p.473.

236



Afirmacdo sumamente importante porque coloca no centro do palco em que se
apresenta sua tentativa de pensar uma passagem entre Vontade e Representagdo, sua teoria da
objetivacdo da Vontade e aquilo que a torna exequivel: a nocdo de matéria e a teoria da
inteligibilidade inversa. Isso é, extamente, o que encontramos no capitulo considerado pelo
autor como o mais importante do ensaio Sobre a Vontade na natureza, a saber, o capitulo
sobre Astronomia fisica. Neste, aparece de maneira mais clara que no restante da obra, aquilo
que estamos chamando de teoria da inteligibilidade inversa, bem como o papel que ela
desempenha na tentativa schopenhaueriana de elucida¢do do mistério hermenéutico velado
pela representagdo. A teoria, como vimos, é simples e ja estd em germe na tese doutoral de
1847, assim como ¢ rapidamente apresentada no capitulo terceiro de Sobre a liberdade da
Vontade: a causalidade ¢ o mais inteligivel (explicavel) e o menos compreensivel
(significagdo); inversamente, a vontade € 0 mais compreensivel € o menos inteligivel para nos.
Disso parece ter nascido a suspeita de que entrecruzar as consideragdes (na tese: classes do
principio de razdo suficiente), ou seja, articular, no ponto certo, as consideracdes objetiva e
subjetiva de nosso conhecimento, talvez nos conduza tanto a compreensdo do sentido da
causalidade quanto a intelec¢do da motivagdo. Portanto, se conhecemos a vontade somente a
partir de seus atos desdobrados temporalmente, ou seja, a posteriori, ¢ se conhecemos a
causalidade de maneira a priori, enquanto forma do entendimento, entdo, articulemos o a
priori e o a posteriori e esperemos o desvelamento do véu que encobre a representacdo. E isto

que leva Schopenhauer a dizer:

Tudo aquilo que, nas coisas, ndo se conhece mais que empiricamente, a
posteriori ¢, em si, Vontade; ao contrario, enquanto as coisas sio
determinadas a priori, pertencem tdo somente a representacdo, a mera
fenomenalidade. Dai que decresca a inteligibilidade (Verstdndlichkeit) dos
fendmenos naturais na mesma medida em que se manifesta (manifestiert)
claramente neles a Vontade, isto €, conforme estejam situados em um lugar
cada vez mais alto na escala dos seres (hoher auf der Wesenleiter), e, ao
contrdrio, é tanto maior (um so grofler) sua inteligibilidade, quanto menor
(geringer) ¢ seu conteudo empirico (empirischer Gehalf) porque
permanecem mais ancorados no dominio da mera representacdo (blofsen
Vorstellung), cujas formas, conhecidas por nds a priori, sio o principio
mesmo da inteligibilidade (Prinzip der Verstindlichkeif)**. (Grifo nosso).

E ele mesmo quem extrai a conclusio: o “conteudo é Vontade (Gehalt ist Wille), o

aposteriori, o ser em si (das Ding an sich), o livre (das Freie), o que ndo tem fundamento (das

20 Cf., SW, 111, cap., Astronomia fisica, p. 409-10.
237



Grundlose)”*'. Portanto, metafisica, ontologia ¢ epistemologia estio em jogo aqui, mesmo
que, claro, Schopenhauer nido faca uso destes termos, desta maneira. O ser subjetivo
(metafisica; conteudo, Vontade como coisa em si) e objetivo (ontologia; representacio) e as
consideragoes (epistemologia) subjetivas (sujeito, causalidade, entendimento) e objetivas
(objeto, matéria/ Materie, vontade enquanto Vontade objetivada) sdo pegas-chave para se des-
velar e des-dobrar o significado oculto na e pela representagdo. A inteligibilidade inversa
entre as consideragdes subjetiva e objetiva, bem como a tentativa de, por ela, arriscar-se no
reino da metafisica, isto é, fazer afirmacdes acerca da esséncia mesma do mundo
considerando-o como se fosse Vontade, portanto mediante (Ubergang; Ubertragen) o plano
da representacdo, devem ser interpretadas, segundo Schopenhauer, como os pensamentos
fundamentais (Grundgedanken) de sua doutrina (Lehre). A epistemologia deve nos levar o
mais longe possivel na direcdo da metafisica, segundo Schopenhauer; ou seja, tomar o mundo
como Representacdo e como Vontade deve abrir caminho para, metafisicamente, afirmar algo
sobre os lados do mundo: o mundo ¢ minha representacdo, de um lado; e Vontade, ndo a
minha vontade, por outro; mesmo que ele diga, no inicio de sua obra magna: “o mundo ¢
minha vontade™*. O que teremos que examinar no proximo topico é se essa metafisica
coaduna-se bem com uma epistemologia critica e com a “ontologia” a ela vinculada.

A tese da inteligibilidade inversa pode, entdo, juntamente com o duplo conhecimento
humano acerca do mundo, mobilizar o mais compreensivel (vontade, conhecimento imediato,
a partir de dentro) no esclarecimento da significacdo do mais inteligivel (causalidade em
sentido estrito, conhecimento desde fora). A possibilidade de uma dupla consideragcdo do
mundo, que descobre que o mesmo ¢ representagdo e vontade, no nivel da representagdo, ¢
que pode e deve ser utilizada pelos filosofos, segundo Schopenhauer, como chave (Schliissel)
hermenéutica para se compreender (Einsicht) a significagdo oculta e interna (I/nnere) dos
“processos (Vorgdnge) da natureza ndo dotada de conhecimento (erkenntnislosen)”*.
Portanto, se pela fisica (representacdo) podemos explicar o mundo, por ela ndo podemos
compreendé-lo; por sua vez, se pela metafisica compreendemos o que ele é - objetivacdo de
uma Vontade em eterna discordia consigo mesma -, por outro lado, por ela ndo podemos
explicd-lo, mas tio somente usi-la na tentativa de comunicacdo (Ubertragen) entre o que
compreendemos internamente € conhecemos exteriormente. Por 1isso, pode afirmar

Schopenhauer:

21 Cf., Idem.
22 Cf, SW, 1, §1, p. 33.
B, S, cap., Astronomia fisica, p. 415.
238



As duas fontes indiferenciaveis (unverschiedenen Quellen) de nosso
conhecimento, a externa e a interna, devem (miissen), pois, enlacar-se
(Verbindung) neste ponto, através da reflexdo. Tao somente deste enlace
brota (entspringt) a inteleccdo (Verstdndnis) da natureza e do proprio eu,
abrindo-se assim o interior (/nnere) da natureza ao nosso intelecto, o qual,
por si mesmo, ndo tem acesso mais que ao exterior; e assim torna-se patente
o segredo (Geheimnis) cuja elucidacdo (liegt offen) a filosofia buscou por
tanto tempo424.

Em resumo, no procedimento analdgico, parece tratar-se de uma projecdo, na
totalidade do mundo ordenado causalmente, daquilo que sabemos quando compreendemos
que nossa esséncia ¢ vontade para, através disso, podermos compreender que aquilo que em
nés chamamos vontade ¢, igualmente, a esséncia da causalidade, da forga gravitacional e
elétrica, da excitagcdo nas plantas e dos motivos nos animais. Tal procedimento é que permite
a Schopenhauer realizar o Ubergang desejado e, finalmente, poder afirmar que: “onde quer
que (ziberall) exista causalidade existe Vontade, sem que esta atue (agierf) jamais sem

aquelas 4425

. Portanto, a tese da objetivagdo da Vontade pressupde: 1) a tese do duplo
conhecimento humano (sujeito e individuo); 2) a tese da inteligibilidade inversa e 3) o
postulado de uma tunica e mesma matéria (Materie) como suporte de todo o processo de
objetizagdo e objetivacdo da Vontade. Claro que, para que toda essa maquinaria possa
funcionar, Schopenhauer ¢ levado a fazer afirmag¢des que parecem infringir o maior mérito
kantiano (distin¢do entre fenomenos e coisa em si) e o que ¢ dito em toda a obra do autor de O
mundo: que a Vontade ¢, rigorosamente, incognoscivel. Quando ele diz que: “o que vale (gilf)
da Vontade em si mesma (vom Willen an sich selbst) vale também dela sob as condi¢des da
experiéneia e intuicdo (unter den Bedingungen der Erfahrung und Anschauung)™,
pensamos que ele afirma mais do que pode. Aqui estamos no olho do furacio da metafisica
schopenhaueriana, ou seja, na no¢do de matéria, condi¢cdo objetiva e primeiro-ultima de toda a
teoria da objetivagdo da Vontade.

O processo de objetivacdo descrito acima pretende nio apenas justificar a tese de por
que a fisica nunca podera substituir a metafisica, uma vez que a forga, enquanto Idéia, jamais
serd bem compreendida caso a tomemos por causa mas, sobretudo, tornar viavel, na medida

do possivel, a passagem entre Vontade e Representacdo e, assim, legitimar aquilo que esta,

realmente, em jogo: a filosofia enquanto expressdo conceitual de um pensamento unico. A

424 Ct., Idem.
5 Cf., Ibidem, p.417.
26 Cf., SW, 11, cap.24, Da matéria, p.399.
239



problemadtica nogdo de Idéia ¢ que deveria, mais facilmente, articular as metafisicas de O
mundo: metafisica da Natureza, do Belo ¢ do Costumes*’. Quer como forca natural, quer
como objeto de contemplagdo artistica, quer como expressdo da vontade de viver, ela deveria
facultar o trdnsito de uma metafisica a outra e, assim, articulad-las em um pensamento unico.
Nao entraremos aqui, no entanto, nas dificuldades levantadas por tal procedimento.
Schopenhauer reconhece, sincera e honestamente, no inicio do capitulo 20 do segundo
tomo de O mundo, A objetivagdo da Vontade no organismo animal, que toda objetivagdo
estard sempre condicionada (bedingt) pelo sujeito. Isso significa que sua teoria da objetivagdo
da Vontade ndo deve ser entendida como porta de acesso ao mistério inscrito na face de todo
fendmeno, mas tdo somente como uma tentativa de aproximagdo, até onde se pode ir sem
misticismo ou teologia, na busca pela significacio moral do mundo, pelo sentido de toda
representacdo. A razdo disso ja se faz visivel naquilo mesmo que torna possivel a analogia
entre Vontade e Representacdo. E que todo paralelismo entre estes somente pode ser posto
dentro e a partir desta ultima, o resto pertencendo ao siléncio. Pois, como o autor mesmo re-
afirma, no capitulo supracitado, o intelecto (/ntellekt) estd, subjetivamente, para a
autoconsciéncia (SelbstbewufStsein), assim como o cérebro (Gehirn), objetivamente, estd para
a consciéncia das outras coisas (Bewufitsein anderer Ding); o mesmo acontecendo, claro, com
seus correlatos: o que € a vontade, subjetivamente, na autoconsciéncia, ¢ a totalidade do corpo
(gesamte Organismus) para a consciéncia dos fendmenos exteriores, objetivamente. Tudo se
passa, portanto, como ja havia sido dito na tese doutoral (§21), do lado da representacio,
portanto, no sujeito, ou neste tomado como individuo. Mesmo que o acesso a vontade ndo seja
intuitivo nem racional, mas mediante uma espécie de percep¢do interna imediata (innern
unmittelbaren Wahrnehmung), ainda assim, isto deve acontecer nos limites impostos pela
representacdo. A tese da incognoscibilidade rigorosa da Vontade como coisa em si permanece
valida para Schopenhauer. Se sua maneira de se expressar as vezes ¢ um tanto ambigua, sua
filosofia ndo permite que se o acuse de incongruéncia neste caso. Nao temos nenhum
conhecimeto das coisas em si mesmas pois somente podemos conhecer aquilo que se deixa
sujeitar as formas cerebrais de nosso entendimento. Portanto, se Schopenhauer afirma algo

acerca da coisa em si, ndo se deve interpretd-lo como se o mesmo pretendesse que

#7 Segundo Schondorf, a partir da analise dos Manuscritos, a nogdo de Idéia, na filosofia de Schopenhauer, é
bastante antiga e sumamente importante, uma vez que ela, juntamente com a nog¢éo, posteriormente abandonada,
de consciéncia melhor (besseres Bewufitsein), sera responsavel pelo pessimismo do autor de O mundo, por sua
recusa em aceitar o sofrimento como o negativo na existéncia. Entretanto, dificilmente se poderia aceitar, a ndo
ser, talvez, com muitas ressalvas, a tese de Schondorf de que o pensameno de Schopenhauer jé estaria fotalmente
constituido em 1818, na primeira edicdo de O mundo. Cf., H. Schondorf, Der Leib im Denken Schopenhauers
und Fichtes, Munique, Berchman, 1982.

240



pudéssemos conhecer a esséncia das coisas, de maneira totalmente independente de nossa
constitui¢cdo fisiologica. Mas, assim como Kant, mesmo que ndo mais no terrreno da razao
pura, ele postula, sim, uma compreensdo da esséncia da natureza, desde que se entenda tal
signifcagcdo simbolicamente, analogicamente como uma espécie de projecdo aproximativa
entre o que encontramos em nds mesmos e o que deveriamos poder encontrar no restante do
universo.

Portanto, quando Schopenhauer afirma, com diferentes intensidades, que a vontade € o
que mais imediata e verdadeiramente conhecemos, nunca devemos esquecer que isto que
sabemos com maior certeza escreve-se sempre com letra minuscula e que, portanto, tal
conhecimento estd condenado a uma certa perspectividade, sera sempre relativo. Alids, isso ¢
reconhecido e dito sem reservas pelo autor, quando veta qualquer pretensdo de resposta a

pergunta por aquilo que seria o em si nele mesmo, a Vontade em si mesma:

A pergunta pelo qué (was) € propriamente e em si mesma (schlechthin an
sich selbst) aquela Vontade que se apresenta (darstellf) no mundo,....- Esta
pergunta ndo se pode responder nunca (Diese Frage ist nie zu
beantworten)*.

Porém, que fagamos a pergunta, de direito, indica (zeigt) pelo menos que “a coisa em

429 . .
77 _talvez se devesse dizer: com a maior

si que conhecemos com maior imediatez na vontade
imediatez possivel - pode muito bem ter propriedades (Eigenschaften), modos de existéncia
(Daseinsweisen) totalmente incognosciveis (schlechthin unerkennbar) e inconcebiveis
(unfaplich) para nés. O fato € que tais supostas propriedades da coisa em si continuariam
existindo, segundo Schopenhauer, mesmo que se tenha negado e superado (auhgehoben) a
vontade (tema do quarto livro de O mundo) e, entdo, o mundo dos fendomenos tenha se

convertido em puro nada (ins leere Nichts iibergegangen ist). Em sua afirmagdo mais forte e

hermética:

Se a Vontade fosse a coisa em si propria e absolutamente (schlechthin und

absolut), entdo também esse nada seria absoluto e ndo relativo, como ali

(4ltimo paragrafo de O mundo) se apresenta expressamente™’.

Acreditamos estar aqui no limite entre o que se pode € o que ndo se pode dizer. Do ser

subjetivo de algo, de seu ser em si, nada pode mesmo ser dito, pensado e, muito menos, claro,

W, S, cap.18, Da cognoscibilidade da coisa em si, p. 256.
49 Cf., Idem.
B0 Cf., Ibidem.

241



431

conhecido. Dele s6 podemos, conforme Schopenhauer, (pré)supor (voraussetzen)™ algo,

fazer suposi¢des. Portanto, tudo indica que temos que supor que a Vontade produziu

432 ~ . . «
o mundo como Representagdo para si; que este manifesta, expoe e

(hervorgebracht)
apresenta a Vontade dentro dos limites da objetividade possivel, etc. Afirmacdes como estas
encontramos ao longo de toda a obra schopenhaueriana, mas sobretudo nos Complementos.

O que se torna cada vez mais evidente, quanto mais nos embrenhamos na obra de
Schopenhauer, ¢ que o marco zero de sua filosofia, conforme designamos acima, isto ¢, a
separagdo foto genere entre aquilo que Kant, simplesmente, distinguiu, sobretudo
semanticamente: fendmeno e coisa em si, ¢ a fonte das disputas epistemoldgicas em torno de
sua filosofia. Vejamos: 1) acreditamos que Schopenhauer, de fato, parte do maior mérito de
Kant, a referida disting@o entre coisa em si e fendmeno, levando-a a sua maxima radicalidade
(toto genere); 2) em seguida ele inverte, completa e totalmente, a ponto de correr mesmo o
risco de deixar de pertencer a patria kantiana, a relagdo entre Representagdo e Vontade, com
sua tese, imutavel ao longo de toda sua trajetoria filoséfica, do primado da vontade sobre o
intelecto, profundamente anti-kantiana; 3) pensa a representagdo como processo fisiologico
no cérebro e distancia-se, até mesmo neste terreno, da primeira Critica kantiana; sem
mencionar a transformacio do entendimento em faculdade intuitiva e a transmutagdo de toda
Deducgdo transcendental numa investigacdo acerca da natureza, dos limites e do significado
do Principio de razdo suficiente; 4) se mantém a disting@o, que julgamos presente ja em Kant,
entre explicagdo e compreensdo, o acesso a esta ultima serd incomparavelmente mais arduo
que o kantiano, uma vez que na auséncia de um fio condutor (Leitfaden) fornecido pela
natureza da razdo, tera que o descobrir num milagroso encontro entre dois sujeitos (volente e
cognoscente), numa teoria da objetivacdo da Vontade, num retorno ao problema acerca da
matéria e da substincia e, além de tudo, nunca pode baixar a guarda a ameaga realista e
materialista; 5) se aquilo em que nunca deixou, verdadeiramente, de ser kantiano: a crenga
numa significagdo moral do mundo, pode ser defendida, o sentido € o caminho que leva a ela
deve percorrer um campo minado de problemas, mas completamente diferente do kantiano.

Apds esse sucinto resumo, em fortes pinceladas, do ponto de partida e do
desenvolvimento da obra de Schopenhauer ¢ inevitavel, honestidade exige, que coloquemos
as perguntas: como nos posicionamos frente a filosofia do autor de O mundo? O que,

sinceramente, pensamos de seus fracassos, de suas ambiguidades, suas oscilacdes e seus

BUCE, Ibidem, p252.

B2 CE, SW, 11, cap.15, Das imperfei¢des essenciais o intelecto, p. 180.
242



resultados? O que nos toca e queremos reter? Apds a pergunta com que abrimos a tese, como
ler Schopenhauer?, agora essa: como continuar lendo-o e admirando-0?

Acreditamos que, quando Schopenhauer afirmou que o maior mérito da filosofia de
Kant consistiu na distingdo entre coisa em si e fendmeno, ele quis significar com isso que o
maior mérito da obra de um grande pensador pode, sim, ¢ em alguns casos, deve poder ser
separado tanto daquilo que ele faz com seu maior mérito, quanto daquilo que o conduziu a
ele. Foi assim que Schopenhauer procedeu em relagdo ao seu mestre: nem permitiu que a
distingdo kantiana seguisse a vocagdo que seu criador lhe havia preparado, nem compartilhou
com Kant da piedade protestante que a exigiu como condi¢do do encontro de um verdadeiro
lugar para moralidade, a crenga e a esperanca.

Nao desconfiamos, nem por um segundo, de que Schopenhauer estava sendo sincero
quando afirmava sua filiacdo kantiana ou quando disse que sua prépria obra brotava da
primeira Critica como um galho do tronco. Se, por um lado, como vimos mostrando, nada
mais averso ao humor, as intengdes, aos objetivos, aos resultados e ao procedimento kantiano
do que a obra de Schopenhauer; por outro, este nunca se enxergou como algo distinto de um
filésofo transcendental em sentido kantiano.

Acreditamos poder mostrar agora, que o motivo de semelhante vinculagdo tem relacio
direta com o fato de que, para Schopenhauer, qualquer outra postura, em filosofia, levaria: 1)
ou ao retorno do realismo e, deste, ao materialismo, portanto do otimismo em filosofia e, mais
grave ainda, a pretensdo de erradicagdo do mistério no ambito tedrico; 2) ou a uma abertura
de espaco para a crenga, inclusive a kantiana, como este a conduziu conforme anunciado no
Prefacio de 1787 a sua primeira Critica; 3) ou ainda ao idealismo absoluto e ao egoismo
tedrico.

Clément Rosset foi de uma sensibilidade tocante e generosa, ao mesmo tempo de uma
precisdo quase cirargica, quando afirmou que, a Schopenhauer, “ndo interessa,
primeiramente, explicar (expliquer) os fenomenos pela influéncia da Vontade, sendo
descrever a propria Vontade em seu absurdo precisamente inexplicavel (inexplicable)”**.
Dissemos quase cirurgico porque defendemos que a filosofia de Schopenhauer estaria mais
preocupada com o mistério que com o absurdo. Sua angustia ndo parece ser tanto diante da
impossibilidade de pensar até o fim a necessidade, como pretende Rosset, mas que esta nao
alcance nem possa ser estendida até o nucleo silencioso de todas as coisas. Ndo ¢ que o

mundo se afundaria no absurdo sem a necessidade, conforme Rosset, mas que sem a

3 Cf., Clément Rosset, Schopenhauer, philosophe de |'absurde, Paris, PUF, 1994, p.43.
243



necessidade perderia o sentido mesmo do consolo metafisico, e toda a observagdo realizada
por Schopenhauer acerca do sofrimento no mundo em que uma Vontade se objetivou,
perderia a significagdo. Quando Rosset afirma que “a inten¢do de Schopenhauer ndo consiste

em explicar, mas em denunciar as explicagdes™***

, acreditamos enxergar aqui uma intui¢@o
profunda de Rosset acerca da filosofia de Schopenhauer. Realmente, se ha algo que grita das
bem escritas paginas schopenhauerianas é o senso de nossa finitude, de nossos limites. E
preciso reconhecer que Schopenhauer disse, no fundo, muito pouco sobre a Vontade, mas
muito sobre a condi¢do humana no mundo e sobre um mundo em que tal condi¢do tem no
intelecto um servo da vontade.

O que move a filosofia de Schopenhauer € a certeza de que o significado do mundo
ndo deve ser buscado pela via da representacdo. O que se pode explicar nao serve de base
para se compreender. No fundo, toda interpretacdo do mundo nasce morta se a buscamos
numa intuicdo ou em um conceito; somente em algo como em uma percep¢do interna
imediata, com todas as dificuldades dai decorrentes, podemos abrir uma pequena janela para
tentar interpretar aquilo que deveriamos ter antes constatado, verificado numa observagao
atenta da conduta humana no mundo e de todos os seres nele existentes. Como ele nos diz em
varias passagens de sua obra, a aufoconsciéncia é a via epistemologica que nos leva mais
profundamente para dentro do mistério que descobrimos em no6s mesmos como sendo
vontade; mas isto nem decifra o enigma, como ele pretendeu, nem o dissolve, o que seria
impossivel.

Entretanto, assim como Kant reconhecia que sua primeira Critica tinha um resultado
negativo, por impossibilitar o conhecimento de Deus, da liberdade e da totalidade do mundo,
mas, por outro lado, um positivo, por ndo impedir que se construisse novos templos com os
tijolos fabricados na Critica da razdo pura; poderiamos dizer que O mundo como Vontade e
como Representagcdo tem um resultado negativo, pois por ele aprendemos que ndo se pode ir
até a Vontade pela estrada da Representag@o, mas, por outro lado, tem um resultado positivo,
pois a assuncdo de que a Vontade é a coisa em si e de que a coisa em si somos nés*, pode
conduzir-nos a uma reflexdo que ultrapassa as fronteiras da filosofia e bate na porta da
sabedoria. Em uma palavra: a compreensdo do mundo a partir da metafisica da Vontade
garante, segundo Schopenhauer, que a significagdo moral do mundo permanega, eternamente,

um mistério para toda teoria da representagdo. Portanto, somente uma metafisica da Vontade

B4 L., Idem, p.53.
B, s, cap.18, Da cognoscibilidade da coisa em si, p. 253.

244



pode pretender aproximar-se do mistério imanente ao mundo: que este seja sofrimento sem

razao e sem fim...Que ele tenha um sentido moral.

245



4.3 Matéria: por uma filosofia do limite

Para quem 1€ apenas o primeiro tomo de O mundo, nada mais fora de esquadro que
encontrar problema na significagio ou no papel desempenhado pela nog¢do de matéria
(Materie) no pensamento de Schopenhauer. Realmente, ali sabemos que ela, enquanto
articulag@o de espaco e tempo, é o correlato objetivo da causalidade; ela € a perceptibilidade
(Wahrnehmbarkeif) do conteudo das formas do espagco e do tempo, e que sua esséncia
(Wesen) ¢ o agir efetivo (Wirken), fazer-efeito, na tradug¢do de Jair Barboza. Portanto, a
matéria atuaria sobre o nosso corpo - enquanto objeto imediato, ele mesmo matéria -
condicionando a intui¢do, na qual unicamente ela, matéria, existe. Disso resulta que somente
podemos conhecer o que acontece quando um corpo atua sobre o outro porque sabemos, por
experiéncia propria, o que acontece conosco quando a matéria “afeta” nosso corpo tornando
possivel a agdo do entendimento na constituicdo da intuicdo®™®. Como nos informa

Schopenhauer:

7

O ser da matéria é seu agir efetivo (Wirken) . Nenhum outro ser lhe ¢
possivel nem sequer pensavel. Apenas agindo efetivamente ela preenche o
espago e o tempo. Sua ag¢do sobre o objeto imediato (ele mesmo matéria)
condiciona a intui¢do, na qual unicamente ela existe. A conseqiiéncia da
acdo de qualquer objeto material sobre um outro s6 é conhecida na medida
em que este agora age diferentemente de antes sobre o objeto imediato, e

consiste apenas nisto. Causa e efeito, portanto, sdo a esséncia inteira da

matéria. Seu ser ¢ seu agir efetivo®’.

Portanto, parece tratar-se de matéria agindo sobre matéria. Esta age, no fundo, sobre si
mesma e, assim, o mundo inteiro da Representacdo pode ser concebido como causalmente
determinado. Em tese, somente aparecem aqui 0os mesmos problemas que ja encontramos na
Estética transcendental kantiana. Se na nocdo de matéria apresentada no livro I ndo se
percebe, claramente, o risco de confusdo entre sua significag¢@o e a da coisa em si/Vontade, ja
nele pode surgir a pergunta pelo sentido prdoprio da afec¢do. Em uma palavra: se ndo temos
aqui o problema da coisa em si, temos a questdo da afec¢do, embora ambas estejam

relacionadas.

¢ Os problemas que podemos levantar aqui sio, comparados aos que aparecerdo nos Complementos, de pouca
relevancia. O que, por sinal, a propria exposi¢do no segundo volume da obra ja atestaria por si so.
BT CE, SW, 1, §4, p.38.

246



Ora, a dificuldade na nocdo de afec¢do comega, no idealismo transcendental, quando
Kant diz (B33) que objetos nos sdo dados (gegeben) e afetam (affiziere) o espirito (Gemiit) de
uma certa maneira (gewisse Weise). De que maneira? Eis o problema! Como, ao mesmo
tempo, nada podemos conhecer acerca do conteudo mesmo destes “objetos”, entdo surge a
questdo de como articular idealidade e realidade, ou seja, de como compatibilizar idealismo
transcendental e realismo empirico. Problema que nasce, portanto, na Estética
transcendental, e que serd analisado com mais vagar e rigor somente na discussdo do quarto
paralogismo (A369), na Logica transcendental. Seja como for, ja4 apresentamos o quadro
quando discutimos as condi¢des da tese da incognoscibilidade da coisa em si. Resumindo:
afirmar a incognoscibilidade da coisa em si pressupde a aceitacdo prévia das teses da
aprioridade, da idealidade e, consequentemente, a distincdo entre fenomenos e coisa em si.
Caso se aceite tudo isso, entdo surge, com toda a forca, o problema da afecc¢ao.

Schopenhauer, na verdade, nem discute o problema. D4 por idénticas as teses da
aprioridade e da idealidade do espago e do tempo e, ao aceita-las, conclui que o maior mérito
de Kant foi ter, portanto, distinguido fendmenos de coisa em si e, assim, ter aberto a
possibilidade de solugdo para o problema moderno da relagdo entre pensar e ser no seio da
representacdo, sem nenhuma referéncia a metafisica (no sentido schopenhaueriano), isto €, ao
ser subjetivo das coisas em si mesmas. Claro que pensamos que as dificuldades que
mapeamos na Critica da razdo pura reaparecem em O mundo, pelas razdes ja apresentadas.

Para Schopenhauer, entretanto, parece ndo haver problema algum na nocdo de
afec¢do, uma vez que, segundo ele, tudo se passa no horizonte da objetividade, a saber, no
ponto de vista subjetivo™®. Quando uma matéria afeta nossa sensibilidade®® com a

intensidade suficiente para despertar em nos o interesse da vontade, esta pde seu servo

B8 Ct., SW, 1L, Sobre a quddrupla raiz, §21; SW, 1, , §s4-6; SW, 11, , caps. 1-4, 20, 22; SW, V, Parerga, 11, caps.,
3,4,6.

49 Na realidade, para sermos fiéis a Schopenhauer, na a¢do humana, ndo ¢ bem a sensibilidade que devemos
responsabilizar pela primeira recepg¢io das afecgdes, mas sim a excitabilidade. A primeira sendo propriedade dos
nervos e a segunda dos musculos. Numa agéo corporal atuam excitagdo e motivo, por meio do estimulo sensivel.
Como diz Schopenhauer: “Quando se produz um ato de vontade real, os motivos, cuja oficina (Werkstdtte) € o
cérebro, atuam por mediacdo do cerebelo sobre a medula espinhal e os nervos motores que partem dela os quais,
por sua vez, atuam sobre os musculos, porém unicamente como estimulos (Reize) de sua irrritabilidade
(Irritabilitdt),...; assim, aquilo que no cérebro era motivo, quando chega ao musculo através do conduto nervoso,
atua como mero estimulo. A sensibilidade (Sensibilitdt) em si mesma ¢é totalmente incapaz de contrair um
musculo: isto somente o pode fazer este mesmo, ¢ sua capacidade para isso denomina-se irritabilidade, quer
dizer, excitabilidade (Reizbarkeit): esta ¢ uma propriedade exclusiva do musculo, como a sensibilidade o é do
nervo. Este d4 ao musculo o motivo para a sua contracdo, porém de modo algum ¢ o que o contrai
mecanicamente, pois isso produz-se Unica e exclusivamente em virtude da irritabilidade, a qual ¢ a forga propria
(selbst-eigene Kraft) do musculo. Concebida desde fora esta forca ¢ uma qualitas occulta e somente a
autoconsciéncia (Selbstbewufitsein) a revela como vontade”. Cf., SW, 11, cap. 20, A objetivagdo da Vontade no
organismo animal, pp., 321-2.

247



(entendimento) em agdo, o qual, por ser causalidade subjetivamente considerada, toma o
conteudo da afetacdo (afec¢do) como o efeito de uma causa externa e, assim, os liga
necessariamente. Tudo, portanto, acontecendo do lado do sujeito (consideragdo subjetiva). O
problema comec¢a quando insistimos em saber o que ¢ mesmo essa matéria, ja que ela ndo
apenas afeta nossa sensibilidade mas, como nosso corpo mesmo, ela também tera que ser
considerada como suporte do mundo inteiro sem, no entanto, poder ser concebida como algo
corporeo e material (Stoff), como gostariam os materialistas.

No livro I de O mundo a matéria, portanto, ¢ simplesmente o correlato objetivo do
entendimento, n3o no sentido de que existiria independentemente deste (realismo
materialista), mas como sendo aquilo que, numa consideragdo objetiva, ocuparia o ponto de
vista do objeto. No livro II, no entanto, a coisa comeca a se complicar quando ficamos
sabendo que aquela matéria do primeiro livro, cuja esséncia era agir efetivo (fazer-efeito),
agora também deve ser tomada como substincia, como suporte de todo o processo de
objetivacdo da Vontade, uma vez que uma unica e mesma Vontade se objetiza em diferentes e
hierarquizados graus os quais, por sua vez, para se objetivarem como fendmenos, devem
devorar-se a si proprios numa guerra eterna e sem tréguas pela posse de uma tinica ¢ mesma
matéria (Materie) a qual, enquanto causalidade, também coordenard o processo de entrada em
cena das Idéias. Objetivamente causalidade, substancia e suporte do mundo da representacdo,
a nocdo de matéria ird requisitar uma consideracdo mais detida de Schopenhauer em varios e
importantes capitulos do segundo tomo de O mundo. Neste, como ja antecipamos ao final da
primeira parte, as surpresas serdo muitas, a ponto de deixar perplexos alguns intérpretes mais
atentos.

Confessamos aqui que em dois momentos da leitura da obra de Schopenhauer ficamos,
por motivos completamente distintos, verdadeiramente, emocionados: os paragrafos iniciais e
finais do livro IV de O mundo e os capitulos 4 e 24, do segundo volume, sobre a significagdo
e o papel da nogdo de matéria em sua obra. O livro IV do primeiro tomo de sua obra maior
tirou-nos o sono e fez-nos voltar a freqiientar o companheiro de infortunio: E. Cioran. De
saida, apesar de Frankfurt pouco comparar-se a Transilvania, sentimo-nos em casa, vimo-nos
sendo descritos, minuciosamente, por aquele que escreveu que foda vida é sofrimento
(Leiden), um esforco interminavel (bestdndiges Streben), sem fim (ohne Ziel) e sem descanso
(ohne Rast)**®. A emocdo de saber que, apesar de ndo sermos legido, ndo estdvamos sos, foi

enorme, dai termos retornado a Cioran, como para contar-lhe que ele estava certo, ou quase!,

MO Cf, SW, 1, §s56-7, pp. 426-7.
248



sobre Schopenhauer. Ora, nada deste tipo de sentimento foi o que encontramos quando nos
deparamos com a discuss@o sobre a matéria. Nossa cabega girou, ndo entendemos mais nada,
achamos que teriamos que voltar a reler toda a obra, pressentimos que jamais sairiamos
daquele labirinto e que, de uma maneira ou de outra, Schopenhauer tinha vencido a guerra;
estavamos presos na encruzilhada em que ele nos colocara. J4 ndo sabiamos mais se
estavamos diante de um ont6logo pré-kantiano, de um kantiano desesperado, de uma filosofia
esquizofrénica ou se, mais plausivel, ndo tinhamos entendido nada do que tinhamos lido.
Lemos e relemos, num frenesi alucinante, os capitulos 4 e 24 e, somente semanas depois -
apds a releitura de Sobre a Vontade na natureza, dos capitulos 1, 18 e 22 do segundo tomo ¢
dos capitulos 3, 4 e 6 do segundo volume dos Parerga - € que conseguimos ter um minimo de
clareza sobre o que Schopenhauer quis dizer nos capitulos sobre a matéria. Vamos a eles e
seus afins!

Ao final da primeira parte deste trabalho, mostramos como a no¢@o de matéria recebe
um significativo aprofundamento no segundo volume de O mundo. O mais emblematico, na
complexificacdo do referido conceito, podemos verificar na tabua dos Praedicabilia a priori,
apresentada ao término do capitulo 4, sobre o conhecimento a priori. Ali, ficamos sabendo
que matéria ¢ tanto a Materie quanto o Stoff. Vimos ainda que na diferencia¢do entre os
significados de ambos, Schopenhauer fazia amplo uso de termos aristotélico-escolasticos,
porém em um sentido que, dificilmente, poderia ser considerado coincidente com aqueles
empreendidos pela tradicdo realista que os fez nascer e os desenvolveu. Além disso, somos
informados que os verdadeiros polos da representa¢do sdo, ndo o sujeito e objeto, forma
geral de toda representagcdo, conforme o livro I de O mundo, mas sujeito (puro) e matéria
(Materie). Por sua vez, no capitulo 24, intitulado: Da matéria (Von der Materie), descobrimos
o papel, absolutamente fundamental, que semelhante conceito representa na teoria da
objetivacdo da Vontade e, através disso, no cerne do procedimento analégico.

Tais consideragdes, presentes no segundo volume de O mundo, fizeram com que
alguns intérpretes**! desconfiassem, com razdo, de que o segundo tomo estava longe de ser
apenas um volume de complementos e esclarecimentos aquilo que havia sido dito no primeiro
volume, em 1818. Na verdade, em 1844, do intérprete ¢ exigido um esfor¢o adicional para
articular a teoria da representagdo do primeiro livro de O mundo com as afirmagdes
fornecidas quando do tratamento da matéria. Elencamos os problemas ao fim da primeira

parte. Agora é chegado o momento de tentarmos, se ndo propriamente uma solugdo, pelo

1 Como foi o caso, no Brasil, de E. Brandio. Cf. 4 concep¢io de matéria na obra de Schopenhauer, op. cit.

249



menos uma apresentagdo de nossa postura frente a questdo. Para isso, vamos discutir a
posi¢do schopenhaueriana diante do tema, apresentar a decisdo metodoldgica de ndo
tratamento genético do problema ao longo da obra de Schopenhauer e, finalmente, expor
nosso ponto de vista sobre a questao.

No capitulo especifico sobre a matéria (capitulo 24), no segundo tomo de O mundo,
Schopenhauer nos orienta sobre aquilo que devemos compreender por Materie: 1) a atividade
em geral (Wirksamkeit iiberhaupt); 2) uma abstracdo (Abstraktion), ndo uma intui¢do
(Anschauung); 3) a atividade (Wirksamkeif) em abstrato (in abstracto); 4) um objeto do
pensamento (Gegenstand des Denkens) apreendido por meio de conceitos; 5) substancia
(Substanz); 6) causalidade, objetivamente pensada (Kausalitdiit selbst objektiv...gedacht); 7)
totalmente (durch und durch) causalidade (Kausalitdit), 8) forma (Form) da causalidade
objetivada; 9) condi¢do (Bedingung), ndo objeto (Gegenstand), da experiéncia (Erfahrung) e
funcdo (Funktion) do entendimento (Verstand); 10) forma (Form) do nosso intelecto
(Intellekf) na qual o mundo como representacdo se apresenta (in welchem die Welt als
Vorstellung sich darstellt); 11) suporte (Trdger) de todas as formas (Formen), propriedades
(Eigenschaften) e agdes (Wirkungen); 12) substato permanente (bleibende Substrat) de todo
fendomeno, de todas as exteriorizagdes das forcas naturais (aller Auferungen der Naturkrifte)
e de todos os seres vivos (aller lebenden Wesen), mas gerada pelo intelecto (aus den Formen
des Intellekt entsprungen); 13) algo meramente pensado a priori (bloff ein a priori
Gedachtes), portanto diferente de uma intuicdo a priori; 14) ponto de conexdo
(Ankniipfungspunkt) entre a parte empirica e a pura e a priori de nosso conhecimento, portanto
a pedra fundamental (Grundstein) do mundo da experiéncia (Erfahrungswelt); 15) aquilo
através de que a Vontade (wodurch der Wille) torna-se visivel (sichtbar wird), perceptivel
(Wahrnehmbarkeit), isto €, a mera visibilidade da Vontade (blof3 Sichtbarkeit des Willens);
16) o nexo de unido entre 0 mundo como Vontade e o mundo como Representagdo (das Band
der Welt als Wille mit der Welt als Vorstellung), portanto o polo objetivo (ser objetivo) das
coisas; aquilo que em seu ser subjetivo € coisa em si/Vontade, em seu ser objetivo ¢
matéria/Materie; aquilo que, objetivamente, é matéria, subjetivamente ¢ Vontade (was
objektiv Materie ist, ist subjektiv Wille); 17) a Vontade mesma, enquanto intuida, ndo, € claro,
enquanto coisa em si (der Wille selbst, aber nicht mehr an sich, sondern sofern er angeschaut
wird); 18) o substrato geral (allgemeine Substrat) de objetivagdo (Objektiavation) da
Vontade; 19) objetivacdo, em abstrato, da Vontade (Objektivation selbst in abstracto
genommen); 20) a origem temporal das formas, configuracdes ou espécies (der zeitweilige

Ursprung der Formen, der Gestalten oder Spezies); 21) aquilo que ¢ acrescentado pelo
250



pensamento (hinzugedacht) como o que ¢ idéntico (substdncia) em todas as coisas e
subjacente a todas as diferencas acidentais de suas qualidades**.

O certo ¢ que poderiamos continuar a lista com os textos de Sobre a Vontade na
natureza e com passagens dos paragrafos 20 a 22 da tese sobre o principio de razdo suficiente,
de 1847; sem contar com as comparagdes elencadas no capitulo 4, Do conhecimento a priori
(tdbua dos Praedicabilia a priori), ja comentadas ao final da primeira parte deste trabalho e,
claro, sem mencionar o capitulo 6 (Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza), do segundo
volume dos Parerga, em que ficamos sabendo da existéncia de uma matéria origindria
(Urmaterie), obscura e incognoscivel, que suporta as forcas e as objetivacdes da Vontade e
que, por meio dela, conhecemos nosso proprio ser como Vontade. Seja como for, um exame
rdpido e mesmo displicente do que citamos acima, j& encontraria bastante material para
comentar.

O ponto de partida e o fio condutor para tentarmos compreender o autor dos dois
volumes de O mundo €, estamos convencidos, a relacdo entre epistemologia, ontologia e
metafisica. Como vimos acima, hd uma diferenca enorme entre o idealismo transcendental,
como Kant o formulou na se¢do: Do principio supremo de todos os juizos sintéticos (A158,
B197), e a totalidade da postura schopenhaueriana. Em Kant, a ontologia ¢ limitada e
condicionada pela epistemologia no momento em que somos informados que as condig¢des
dos objetos da experiéncia devem ser procuradas nas condi¢des subjetivo-transcendentais de
possibilidade da experiéncia em geral. Isto significa, por um lado, o decreto de morte da
ontologia tradicional, pré-critica; por outro, a recolocacdo da pergunta pelo ser do objeto em
termos de sua objetividade. Desde entdo, ontologia, caso pretenda ter algum sentido, deve ser
construida em funcdo da epistemologia, uma vez que aquilo que podemos afirmar com
sentido acerca do mundo pressupde a pergunta pelas condigdes subjetivas e intelectuais de
toda significagdo, de toda experiéncia possivel. A Dedugdo transcendental, ao demonstrar a
validade objetiva das categorias do entendimento, condiciona, necessariamente, o ser objetivo
das coisas a consideragdo das condigdes subjetivas de seu conhecimento objetivo.

Ora, ao dispensar a Dedugdo e - pelos motivos ja discutidos na primeira parte deste
trabalho - realizar uma investigacdo sobre a natureza, o significado, o papel e os limites do
principio de razdo suficiente, Schopenhauer prentende langcar a pedra fundamental
(Grundstein) de sua filosofia do limite e do mistério, conforme defendemos. Se a primeira

Critica tem um resultado negativo e um positivo, a tese de 1847 também os tem. O negativo é

2 Cf., SW, 11, cap., 24, pp. 394-403.
251



o veto que ela impde, por via diferente da kantiana, ao conhecimento do ser subjetivo das
coisas em fun¢do da forma geral da representacdo; o positivo, de forma igualmente distinta da
empregada por Kant, ¢ a descoberta de um fio condutor misterioso: a identidade entre os
sujeitos cognoscente e volente. Da mesma maneira, se podemos ler a passagem da Critica da
razdo pura para a Critica da razdo pratica, mediante a Critica da faculdade do juizo
(A806,B834), como a transi¢do entre o problema do que se pode conhecer para a questdo
acerca do sentido de nossa vida; a articulagdo da quarta classe do principio de razdo com a
primeira, e o trAnsito (Ubergang) da vontade como Representacdo (ser objetivo) para a
Vontade como coisa em si (ser subjetivo), pode ser vista como a tentativa schopenhaueriana
de operar uma passagem da intelec¢do dos fendmenos do mundo para a compreensdo da
significacdo dos mesmos.

Portanto, se em Kant o problema da passagem entre explicacdo e compreensdo ¢
possibilitado por meio de uma teologia moral, e realizado em fun¢do da constru¢do de um
novo, rigoroso ¢ verdadeiro lugar para a moralidade e a credulidade; em Schopenhauer, a
passagem sera tentada, antes de tudo, como salfo do ser objetivo - onto-epistemologicamente
pensado no territorio do idealismo transcendental desbravado por Kant e profundamente
modificado pelo autor de O mundo - para o ser subjetivo das coisas, mais propriamente
hermenéutico que ontologicamente determinado. O que ¢é preciso compreender, finalmente, ¢
que quando levamos ao extremo o idealismo, por meio de um duplo ponto de vista (subjetivo
e objetivo), chegamos a tese de que, no limite, o ser objetivo de todas as coisas é matéria
(Materie), por outro lado, para manter o paralelismo, o ser subjetivo devera ser compreendido
como Vontade. Veja: o paralelismo ndo é, propriamente falando, entre dois seres, ja que o
mundo € um sé e ndo se sai da imanéncia, segundo Schopenhauer.

Nao existem dois seres, mas um mesmo ser que, por um lado, podemos conhecer,
objetivamente, porque seu “ser” esta/sera condicionado pela forma de nosso conhecimento; e
0 mesmo ser que, devido a nossa forma geral de representacdo ndo tornd-lo cognoscivel,
inteligivel a nds, podemos, por outro lado, apreender/postular seu sentido e compreender sua
significagdo. Portanto, se Kant encontra na natureza da razdo aquilo que todo ser racional
deve querer, enquanto ser racional, caso pretenda poder, legitimamente, esperar pela
felicidade e por uma vida apos a morte, Schopenhauer pensara ter encontrado no nosso
proprio corpo a chave que faz comunicar o que podemos, mediatamente, conhecer € o que,
imediatamente, ¢é-nos dado a compreender. Um “lado” do ser que se pode conhecer,
objetivamente, porque encontramos em no6s as condi¢des para isso; e outro “lado” que

podemos compreender, subjetivamente, porque encontramos em noés a sua significagdo. Claro
252



que o significado que encontramos em noés fem que poder ser transladado para todo o real,
mas i1sso ndo necessariamente precisa ser interpretado como a passagem ou o conflito entre
uma filosofia critica, cuja objetividade encontra-se bem fundada no sujeito, e uma ontologia
pré-critica de rosto dogmatico. Isto porque defendemos que Schopenhauer nunca pretendeu
conhecer o ser subjetivo das coisas, mas apenas compreender seu sentido. Portanto, talvez
fosse melhor falar, ndo de uma ontologia pré-critica, mas de uma hermenéutica ou semantica
do limite, do mistério ou quica do absurdo a /a Rosset.

O que estd em jogo aqui parece ser o fato de Schopenhauer ter-se deparado com a
verdadeira inten¢do da arquitetonica kantiana** e, claro, ndo ter conseguido sentir nenhuma
atracdo por ela: em Kant, o problema do /imite do conhecimento tende a ser resolvido ou
atenuado por uma filosofia da esperanga, a ordem pratica (Praktische) operando como fio
condutor (Leitfaden) para a solugdo (Beantwortung) das questdes teoricas (theoretischen) e,
acima destas, das especulativas (spekulativen) (A806;B834): ou Kant fazia isso ou a primeira
critica terminaria totalmente negativa e des-esperada. Ora, Schopenhauer aceita o des-espero
oriundo da Critica da razdo pura, mas tenta supera-lo sem o apelo a uma filosofia da
esperanga. No entanto, para a solugdo do problema, ndo pode retornar ao antigo dogmatismo,
a con-fusdo entre fendmenos e coisa em si. O que ele faz: concebe o corpo como espelho e
manifestagdo do sentido do mundo; como manancial hermenéutico em que se pode des-cobrir
e des-velar a significagdo profunda do Real.

Como de um significado ndo se deve exigir a mesma coisa que de uma explicagdo,
entdo, esperar da filosofia schopehaueriana que ela ndo oscile e ndo seja permeavel a certas
ambigiiidades seria privilegiar aquilo que para ela é o mais fundamental, € ndo o mais
importante, isto ¢, a tentativa de encontrar uma significagcdo moral para o mundo, sem que
com isso tenha-se que se ajoelhar ou esperar por uma vida bem aventurada apds a morte - no
caso de termos feito aquilo que deviamos e conhecido aquilo que podiamos.

Entretanto, o que veremos agora - repitamos, ndo sem problemas - ¢ que a matéria
sera aquilo que de mais profundo podemos postular como condicido de todo conhecimento, ja
que ela ndo é objeto, mas condi¢do da objetividade do nosso conhecimento de objetos;
enquanto a Vontade, eternamente incognoscivel, ¢ o que de mais intimo podemos
compreender. Do sujeito e objeto, ambos pertencentes ao ser objetivo das coisas, apenas
considerado, este Ultimo, ora subjetivamente, ora objetivamente, como forma geral da

Representagdo, passaremos a matéria (ser objetivo) e a Vontade (ser subjetivo), nio como

* Mesmo que concebida como atividade sistemdtica, conforme D. Omar Perez. Cf. Kant e o problema da
significagdo, op.cit., Primeira parte.

253



forma geral da Representagdo, mas como condi¢do primeiro-ultima de toda intelecgdo
(matéria), e como condi¢do ineliminavel de toda compreensdo (Vontade).

O que ocorrerd, logo no capitulo primeiro do segundo tomo de O mundo, Sobre o
ponto de vista idealista fundamental (Zur idealistischen Grundansicht) ¢ a diferenciacdo entre
forma geral da representacdo e polos da representacéo. E preciso dizer que Schopenhauer
ndo ¢ muito preciso acerca disso e, em algumas passagens, expressa-se de maneira
decididamente ambigua ou mesmo equivoca. Seja como for, é neste capitulo que ficamos
sabendo que os dois polos da representagcdo sdo: sujeito (Subjekt) e matéria (Materie). Ora,
como o sujeito, mesmo que Schopenhauer o chame de cognoscente (erkennende), é aqui
pensado sem as formas de seu conhecer (ohne die Formen seines Erkennens), e a matéria € 1-
representavel (unerkennbar), ou seja, ndo ¢ nem pode ser objeto, submetida as formas da
representacdo, entdo, nem este sujeito ¢ aquele da abertura do livro I de O mundo - no qual
estdo as formas da representacdo -, nem a matéria ¢ aquele objeto de que se falava, pois este ¢
cognoscivel, isto ¢, representavel. Portanto, sujeito e matéria apontam para uma relacdo
fundamentalmente diferente daquela entre sujeifo e objeto e, se esta Ultima relagdo ¢ a forma
geral da representacdo, aquela é, segundo pensamos, a condicio fundamental da
representacio, uma vez que, como diz Schopenhauer, sujeito e matéria sdo as condigdes
fundamentais (Grundbedingungen) da intuicdo empirica, sdo os andaimes fundamentais
(Grundgeriist) da representagdo e, assim, condigdes, tanto do sujeito quanto do objeto, no
sentido do primeiro volume de O mundo. Em uma palavra: sujeito e matéria sdo as condig¢oes
fundamentais da representa¢do em geral, ou seja, condi¢des dos proprios sujeito e objeto,
formas gerais da representagdo.

Assim, ndo se trata aqui de nenhuma representacdo particular, como era o caso no §1
de O mundo, mas das condigdes ultimas, subjetiva e objetivamente, de toda a Representagdo,
da representacdo em geral, portanto, ndo do ser subjetivo das coisas, isto ¢, da Vontade.
Apesar de Schopenhauer fazer o personagem “Materie”’, no didlogo com o “sujeito” (Subjekt)
- ao final do capitulo 1 - dizer: “tu (du) és sujeito (Subjekt) somente na medida (nur, sofern)

»s444

em que tens um objeto (Objekt). E este objeto sou eu (bin ich, a matéria ) ; logo em

seguida a mesma “Materie” diz: “eu sou seu nucleo (Kerne) seu conteudo (Gehalt), o

et S cap.l, Sobre o ponto de vista idealista fundamental, p. 30. Como afirmamos acima, este didlogo
imagindrio j& havia sido escrito bem antes de 1844, data dos Complementos a O mundo, pois 0 encontramos nos
Manuscritos de Berlin, entre 1818-1830. Cf., Manuscripts, op.cit., pp.687-688.

254



59445,

permanente nele (das Bleibende darin)..”""; portanto, ndo poderia tratar-se, aqui, do objeto,

estritamente falando. Da mesma maneira, o personagem “sujeito” diz, em seguida:

somos apenas abstragdes (nur Abstraktionen). No fundo (im Grunde) existe
um ser (ein Wesen) que se intui a si mesmo (das sich selbst anschaut) e é por
si mesmo intuido (von sich selbst angeschaut), porém cujo ser em si (Sein an
sich) ndo pode consistir nem em intuir (im: Anschauen) nem em ser intuido

(im Angeschautwerden)**®;

e ambos (“sujeito” e “matéria”), ao final:

estamos inseparavelmente ligados como partes necessarias de uma totalidade
que nos engloba a ambos e subsiste por nds (So sind wir denn unzertrennlich
verkniipft als notwendige Teile eines Ganzen, das uns beide umfafit und

durch uns besteht)™*’.

Assim, pensamos que ndo seria correto imaginar que o sujeito de que se trata aqui

seria 0 mesmo do §1 de O mundo, ja que aquele, assim como o objeto, ndo sdo apenas

abstragdes, mas constituem a forma geral da representacdo. Na verdade, em uma passagem

deste capitulo, ficamos sabendo que o sujeito, correlato da matéria, chama-se sujeito puro

(reinen Subjekt)

. Como diz Schopenhauer: “...pode-se considerar a permanéncia da matéria

(Beharrlichkeit der Materie) como o reflexo (Reflex) da intemporalidade (Zeitlosigkeit) do

sujeito puro (reinen...Subjekts)”**. Para Schopenhauer, finalmente, os polos (Kugel-Pole) da

representacdo, sujeito cognoscente (sem as formas de seu conhecer) e matéria bruta (rohe

Materie), sdo incognosciveis (unerkennbar) e condigdes fundamentais de toda intui¢do

empirica (Grundbedingungen aller empirischen Anschauung)

4 A
0 Veé-se claramente a

diferenca, na medida em que o sujeifo conhece objetos, enquanto o sujeito puro nao conhece,

rigorosamente, a matéria, uma vez que esta ndo pode ser representada. Se sdo tais condigoes,

entdo, ndo podem ser confundidos nem com o sujeifo nem com o objeto do §1 de O mundo,

pois 14 o sujeito ¢ a condi¢do formal da intuicdo empirica e o objeto é sua representacio,

portanto, esta intuicdo mesma; aqui, sdo as condi¢des fundamentais de toda representagio e,

enquanto tais, i-representaveis.

5 Idem.
46 1hidem.
7 Ibidem.

¥ Traduzimos aqui reinen Subjekt por sujeito puro, para diferencia-lo do puro sujeito do conhecimento (reinen
Subjekt des Erkennens), sujeito da metafisica do Belo.
Wer, s, cap.l, Sobre o ponto de vista idealista fundamental, p.27.

40 1dem.

255



Portanto, rigorosamente, 0 mundo ndo ¢ nem pode ser minha representagdo, uma vez
que ndo posso representar 0 mundo, apenas objetos no mundo. Mas, por outro lado, posso,
sim, afirmar que “o mundo ¢ minha representacdo”, na medida em que a representacdo em
geral, ndo as representagdes particulares, pressupde dois polos ou duas condicoes
fundamentais que dependem, tdo somente, do ser objetivo e das consideragdes subjetiva e
objetiva das coisas. Parodiando Wittgenstein, que afirmava que a proposi¢do ndo pode
afigurar sua propria forma de afigurag¢do, que ela ndo pode representar a forma ldgica de sua
representacdo, mas tdo somente exibi-la®’, poderiamos dizer que a representacdo nido pode
representar as condi¢des fundamentais de toda representacdo, ela apenas aponta (zeigf) para
elas e as pressupde. Se o objeto e a representacdo sdo sinonimos, a matéria ¢ a condigdo
objetiva e fundamental de toda objetividade dos objetos e, assim, o pressuposto ineliminavel
de toda representacdo. Da mesma maneira, se o sujeito é a condicdo formal de toda
representacdo particular de objetos, o puro sujeito é a condig¢do ultima e fundamental de toda
consideragdo subjetiva do mundo.

Como vimos acima, no entanto, a caracteriz¢do schopenhaueriana toma a matéria
como: condi¢do da objetividade de nosso conhecimento de objetos, como uma abstragdo, uma
atividade in abstracto, suporte e substrato de todas as objetivacdes da Vontade, como aquilo
que o pensamento acrescenta como substancia subjacente e permanente em todas as mudangas
acidentais nas qualidades das coisas, etc. O maior problema, a primeira vista, nesta descri¢ao
da no¢do de matéria ¢ que ela parece implicar que uma abstracdo seria a condicdo de uma
intui¢do. Ora, sabemos pela tese de 1847 e pelo livro I de O mundo, que abstragdes, algo
meramente pensado, como um conceito, por exemplo, jamais deve ser considerado como
condi¢do de nenhuma intuicdo, pois exata e precisamente o inverso ¢ que ocorre, ou seja,
abstragdes sdo representacdes de representagdes, portanto, condicionadas por estas ulitmas, as
representacdes intuitivas. Como uma representagdo abstrata, portanto, poderia condicionar
uma representacao intuitiva? Por outro lado, Schopenhauer parece retornar a primeira Critica
ao afirmar que a matéria ¢ acrescentada pelo pensamento como aquilo que permanece
idéntico (substancia) em toda mudanga qualitativa nos objetos. Ora, a matéria seria, entdo,
uma categoria do entendimento? Comecemos, entdo, tentanto desvendar o que acreditamos
ser aquilo que Schopenhauer compreendia como o problema da matéria e, depois, passemos

aos problemas mais importantes dai decorrentes.

1 Cf., L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Sio Paulo, Edusp, 1993, Proposicdes 2.1 a 2.225 ¢ 4.12
a4.1212.

256



Schopenhauer somente pode manter sua tese da objetivacdo da Vontade nos
fendmenos da natureza se algo puder ser apontado como a condi¢do objetiva de todo o
processo. Sem isso, teriamos um ser subjetivo totalmente independente do conhecimento do
sujeito e sem nenhuma possibilidade de objetivagdo, isto é, sem nenhuma objetividade
possivel. Sem que algo possa ser concebido como ser objetivo, nenhuma aproximagao poderia
ser pensada ao ser subjetivo das coisas, a ndo ser, ¢ claro, se sacassemos da cartola uma
intui¢do racional que nos colocasse em contato direto com o ser em si de tudo. Conforme
aprendemos no §7 de O mundo, em filosofia, ou partimos do objeto, ou do sujeito, ou da
identidade de ambos, ou da representacdo do objeto na consciéncia do sujeito. Vimos as
razdes pelas quais o autor rejeitou todas as posturas, com exce¢do da ultima. Portanto, se
aceitamos o §1 de O mundo, entdo, das duas uma: ou consideramos a matéria apenas o
correlato objetivo da causalidade, cujo correlato subjetivo é o entendimento/cérebro, e
fechamos a porta a toda pretensdo de compreender a significagdo das representagdes; ou a
matéria deve ser algo mais do que isso e, entdo, podemos, através da tese da objetivacdo da
Vontade na natureza, tentar uma aproximac¢ao ao contetido das representagdes, ao sentido do
mundo. Por outro lado, se ndo fosse a complexificagdo operada por Schopenhauer na nogéo
de matéria, nada o poderia ser, uma vez que, sendo o mundo da representacdo inteiramente
perpassado pela necessidade - principio de razdo suficiente o exige - e causalidade, portanto
pela matéria, nada garantiria que a Vontade, totalmente livre do alcance do principio de razio,
viesse a se apresentar, ao objetivar-se, como inteiramente necessaria e causalmente
determinada. Assim, somente uma candidata poderia desempenhar a fungdo de condicdo
objetiva e suporte material de todo o processo de objetivacdo da Vontade. Porém, como a
objetivagdo pressupde a objetizagdo, entdo a nocdo de matéria deve, igualmente, ser
diferenciada da nocdo de Idéia. Isto ja aparece desde a tese de 1847 (§21), quando
Schopenhauer afirma que a lei de causalidade ndo atinge nem a matéria nem as forgas
naturais, isto ¢, as Idéias, conforme saberemos depois no segundo livro de O mundo.

Portanto, sem que a matéria pudesse ser pensada como limite de todo ser objetivo e de
todo ponto de vista objetivo acerca do mundo, o salto na dire¢do do ser subjetivo seria muito
mais longo, sendo impossivel. Claro que isso ndo elimina o problema do grande pressuposto
apontado por Schopenhauer, no momento mesmo em que este se langa no mar de significagao
aberto pela concepgdo da Vontade como coisa em si e ser subjetivo de todas as coisas: trata-se
da afirmac¢@o de que aquilo que vale (gilf) para a Vontade em si vale, igualmente, para as suas
objetivacdes, isto €, para aquilo que podemos experimentar. Ele chega a dizer que os

fendmenos da Vontade reproduzem mesmo todas as relacdes (Beziehungen) e propriedades
257



(Eigenschaften) desta, conforme dissemos acima. Ora, isso parece transgredir em muito a
interdi¢do que sua propria filosofia havia posto desde o inicio.

Em todo caso, sem isso, sem pressupor tal espelhamento, € impossivel tomar a matéria
como ponto de contato (Band) entre o ser objetivo e o ser subjetivo e, assim, afirmar, como
vimos, que o que subjetivamente é Vontade, objetivamente é matéria. Esta somente pode ser a
condigdo objetiva de todo o processo de objetiva¢do da Vontade e, assim, condi¢do primeiro-
ultima de possibilidade de todo conhecimento objetivo, se a Vontade, enquanto ser subjetivo
de todas as coisas, for a condicdo de significagdo de todos os seus fenomenos, de todas as
suas objetivagdes.

Se, como ¢ dito no inicio do livro Il de O mundo, conhecer ¢ explicar o mundo em
nada nos ajuda a viver nele sem que compreendamos o significado oculto em e por toda
representacdo, entdo: ou jamais poderiamos apreender o sentido do mundo, viveriamos o
absurdo rossetiano, ou projetamos em todos os fendmenos a significagdo que encontramos em
uma representacdo especifica da Vontade, qual seja, o nosso proprio corpo concebido como

objetidade imediata da Vontade. E isso que leva Schopenhauer a dizer que:

Porque a matéria (Materie) ¢ a visibilidade da Vontade (Sichtbarkeit des
Willens) e toda forca ¢ em si mesma Vontade (jede Kraft aber an sich selbst
Wille ist), nenhuma for¢a pode aparecer sem um substrato material
(materielles Substrat) e, inversamente, ndo pode haver nenhum corpo

(Korper) sem uma forga inerente a ele que constitua sua qualidade. Assim, o

. < . . 452
corpo ¢ a unido da matéria e forma denominada estofo (Stoff)™”".

A forga €, como tudo o mais considerado em seu ser subjetivo, Vontade. A forca, quer
dizer, a Idéia é, em si mesma, Vontade; assim como a matéria ¢, subjetivamente, igualmente
Vontade. O problema ¢é que a forca sem o aonde (woran) exercer sua capacidade (vermage); e
a matéria sem que nada nela atue (forga) ndo propiciam, sozinhas, nenhuma objetivacio®™”.
Em todo caso, por estofo devemos entender a unido de matéria e forma, a matéria qualificada,
Stoff, da tabua dos Praedicabilia a priori. Vé-se, assim, que a matéria ndo apenas ¢
incorpdrea como, por si mesma, amorfa, inerte, sem qualidade alguma, incriada e eterna.
Como ser objetivo e correlato mais radical da Vontade, ela ¢ una e livre de acontecimento, de
toda necessidade e causalidade, uma vez que condicdo objetiva de tudo isso.

Acontece que, como ja deve ter se tornado manifesto, a ordem desta argumentacdo

tem algo de artificial, pois ndo ¢ do fato da matéria fer que poder ser pensada como quer

B2 Cf., SW, 11, cap.24, Da matéria, p.400.
3. Cf., SW, 111, Sobre a quddrupla raiz, §20, p.60.
258



Schopenhauer, que ela serd, efetivamente, o que ela deve ser. Alids, mesmo que ela fosse o
que deve ser, mesmo assim, o transito desejado ainda seria, no maximo, uma analogia. Sem
falar, é claro, no problema de saber se sua teoria da representacdo se coaduna bem com toda
essa complexificagdo da nog¢do de matéria. HA como resolver? Talvez ndo. H4 como ser
diferente? Talvez sim. E preciso mesmo que haja solu¢do? Talvez nio.

Sem entrarmos nas duas dificuldades acima elencadas: uma representacdo abstrata
como condicdo de uma intuitiva; e a nocdo de matéria sendo operada como se fosse uma
categoria kantiana, o que iremos discutir depois, os problemas envolvidos no significado de
matéria talvez possam ser amenizados se os encararmos a luz do conjunto das intenc¢des
explicitas do autor e do significado geral de sua obra. Referimo-nos: 1) a necessidade de
Schopenhauer de articular filosofia e sabedoria; e 2) a inegociavel disposi¢do de encontrar
uma significagdo moral para o mundo.

Como vimos na primeira parte do trabalho, Schopenhauer, ao criticar a filosofia
kantiana no Apéndice de O mundo, diz que a obra de seu mestre apenas expressaria, rigorosa e
conceitualmente, o conteido de uma sabedoria védico-hindu e platonica. Aquilo que seria
uma verdade milenar e ja conhecida por estas escolas de sabedoria, encontraria nos tijolos da
Critica, pela primeira vez, as condigdes de sua correta expressabilidade filoséfica. A
diferenca, portanto, entre Kant e Platdo ¢ os Vedas e Puranas®” seria de rigor e de expressdo,
ou seja, de inteleccdo do mundo, mas ndo de compreensdo deste. Tratar-se-ia de uma mesma
verdade (dieselbe Wahrheit) a ser apresentada (dargestellf) de modos diferentes (anders): em
Konigsberg, falar-se-ia de fenomenos e de coisa em si; na India, em doutrina de Maia (Lehre
von der Maja); em Atenas, de mundo sensivel e suprasensivel. Schopenhauer chega mesmo a
dizer que o maior mérito do pensamento de Kant (a distingdo entre fendmeno e coisa em si), a
base de toda a sua filosofia (die Basis der ganze kantischen Philosophie), sua alma (ihre
Seele) residiria no claro conhecimento (deutliche Erkenntnis) - ndo na compreensdo - da
indole onirica do mundo (traumartigen Beschaffenheit der ganzen Welf)*>. O que pensar
disso tudo e em que isso ajuda a compreender o problema em torno da no¢do de matéria?
Como alguém pode pretender que ndo tenha ocorrido nada de novo, no que tange a
compreensdo do mundo, dos Puranas a Kant, com escala em Platdo. Seja como for, ou o

intérprete leva a sério o que diz Schopenhauer, ou ndo. Nos levamos.

44 1 embrem-se que, em Sobre o fundamento da moral, Schopenhauer, além de Platdo e das sabedorias orientais,
associa a esta tradi¢@o: Pitagoras, Plotino, E. Erigena, G. Bruno, Spinoza, J. Boehme, Schelling, etc. Cf., Sobre o
fundamento da moral, SW, 111, pp.806-807
B3 Cf., SW, 1, pp. 566-7.

259



Que Kant nunca tenha dito que este mundo ¢ um sonho, que a representagdo seja a
casca ou o véu de uma realidade outra, mais imediatamente apreendida como Vontade, etc,
ndo parece incomodar o autor de O mundo, que tudo isso seja mesmo incompativel com a
filosofia kantiana é o que Schopenhauer ndo estaria disposto a conceder. Pelo contrario, ao
crermos no que esta dito no Prefdcio de 1818, a filosofia de O mundo deve ser lida, a0 mesmo
tempo, como a que mantém uma relacao visceral (griindliche Bekanntschaft) com a de Kant; e
como aquela de que se pode extrair (ausmachen) os ensinamentos contidos nos Upanixades
(Upanischaden)456.

Ao lermos o livro IV de O mundo ¢ os complementos a este no segundo tomo, bem
como algumas passagens do segundo volume dos Parerga, a sensagdo ¢ a de que, se 0 marco
zero da filosofia de Schopenhauer pode ser encontrado na separacdo tofo gemere entre
fendmenos e coisa em si ¢ a identidade desta com a Vontade, nada disso teria interesse se ele
ndo acreditasse poder desvelar e apontar, conceitualmente, a partir do maior mérito kantiano,
uma significagdo moral do mundo, diferente daquela apresentada por Kant e similar aquela
que ele tomava como védico-platonica. Na verdade, o proprio Schopenhauer ¢ quem nos diz
que o primeiro passo (erste Schritt) para o conhecimento fundamental (Grunderkenntnis) de
sua metafisica (Metaphysik), é a separagdo entre Representagdo e Vontade e que aquela esta
subordianda a esta; o segundo passo (zweite Schritt) consistindo na objetivagdo de uma tnica
e mesma Vontade em todos os fendmenos da natureza, o que, segundo ele, tornaria possivel a
compreensdo da significagcdo velada pela representacdo mediante o transito (Ubertragen)
daquilo que conhecemos imediatamente em nds como vontade pra o conjunto de todos os
fendmenos da natureza®’.

Desde o livro II de O mundo, mas sobretudo ¢ mais fortemente no IV, o que lhe
obseda ¢ a certeza de que o mundo tem uma significagdo moral e a dificuldade de expressa-la

4 .
3*% na depois

por meio de simples conceitos. Na verdade, tudo indica que ja em 181
abandonada nog¢do de consciéncia melhor (besseres Bewuftsein), a Vontade apresenta um
componente moral. Talvez a propria tese de doutorado - bem como os manuscritos deste
periodo - tivesse j& uma motivagdo moral, pois ao limitar a consciéncia empirica ao mundo

dos fendmenos, resultado negativo da tese, talvez encontrasse um acesso a Vontade e ao mal,

B Cf, SW, 1, p.11.

#7 Por isso, também aqui, Schopenhauer volta a afirmar que pensar que a Vontade seria apenas uma palavra para
designar uma magnitude desconhecida (unbekannte Grifle), seria o mais grosseiro (grobste) de todos os erros
(Mifverstindnisse). Ct., SW, 11, cap.23, Sobre a objetivagdo da Vontade na natureza carente de conhecimento,
pp-378-9.

8 Cf., Manuscript remains. Early manuscripts (1804-1818), op.cit.

260



nesta época indissocidveis, via a problematica nocdo de consciéncia melhor™. E o que

também parece pensar aquela a quem todos os estudiosos da obra de Schopenhauer no Brasil

devem bastante, a Prof* Cacciola, quando afirma:

Nos Manuscritos de 1813, Schopenhauer estabelece a duplicidade da
consciéncia de si, que se manifesta na consciéncia empirica e na consciéncia
melhor (besseres Bewufitsein). O que esclarece a duplicidade da consciéncia
¢ a experiéncia das atitudes diversas em relacdo a morte, em momentos
diferentes. Quando tememos a morte como o maior mal, como uma
aniquilagdo, somos apenas uma consciéncia temporal, empirica, meros
fendmenos. Pelo contrario, quando pensamos na morte com tranqiilidade e
sentimos até mesmo uma nostalgia (Sehnsucht) em relacdo a ela, ¢ a
consciéncia melhor que se alegra com o seu desvincular-se da consciéncia
empirica...*®

Por outro lado, mesmo nos textos tardios dos Parerga, se ndo encontramos a

consciéncia melhor, encontramos a necessidade de uma significa¢do moral do mundo. No

capitulo 5, Algumas palavras sobre o panteismo, § 69, dos Parerga, Schopenhauer diz que:

Porém, justamente aquela idéia, que o mundo tem somente uma significacdo
fisica e ndo moral (daf die Welt blof eine physische, keine moralische
Bedeutung habe), constitui o erro mais funesto (der heilloseste Irrtum),
nascida da maxima perversidade do espirito (entsprungen aus der grifiten

Perversitiit des Geistes)*®";

ou ainda no capitulo 6, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, § 85, da mesma obra, ele diz

que:

a esséncia interior do mundo ndo necessita uma objetivacdo superior para
tornar possivel sua salvagdo. Porém, a moral ¢ o nucleo ou o baixo
fundamental do assunto, por pouco que os simples fisicos possam entendé-lo
(das Moralische ist aber der Kern oder der Grundbaf3 der Sache, sowenig

blofe Physiker dies begreifen mogen)*®.

Portanto, desde 1813, parece que o cerne ou o nucleo do assunto da filosofia é a

questdo em torno da significagdo moral do mundo e, claro, a dificuldade de seu acesso. Se a

nogao de consciéncia melhor desaparecera da filosofia de Schopenhauer, aquilo para o que ela

foi pensada permanecerd: a busca metafisica de uma significacdo velada por toda

9 Isso é o que também parece sugerir o tradutor francés, Frangois-Xavier Chenet, da tese doutoral
schopenhaueriana, no prefacio a tradugdo francesa da tese sobre a quadrupla raiz.

460 ¢f., Maria L. M. O. Cacciola, op.cit., p.106.

®LCf, SW, V, Parerga, 11, cap.5, §69, p.122.

2 Cf., SW, V, Parerga, 11, cap.6, §85, p.171.

261



representacdo. O mesmo podemos encontrar no segundo volume de O mundo, quando

Schopenhauer afirma que:

...a maldade (Bdse), o mal (Ubel) e a morte (Tod) sdo os que qualificam e
elevam o assombro filoséfico (philosophische Erstaunen): ndo somente que
o mundo exista (vorhanden) sendo, em maior medida, que seja tdo triste
(triibselige), constitui o punctum pruriens da metafisica, o problema que cria
no homem uma inquietude (Unruhe) que nem o ceticismo, nem o criticismo,

podem apaziguar (beschwichtigen lift)*®.

Afirmacao confirmada pelo fato de o conhecimento ndo dar conta daquilo que importa
compreender, que “apesar do tempo, da morte e da putrefacdo (Verwesung), estamos todos
juntos!”464 e, assim, de que “a verdade ¢: temos de ser miseraveis (elend)...e 0 somos.”*®.

Escutemos, uma vez mais, sua voz na parte final, porém a mais séria e importante de
sua filosofia, no primeiro capitulo da quarta parte dos Complementos ao O mundo com

vontade e como representagdo:

A morte é o verdadeiro génio inspirador (eigentliche inspiriende Genius) ou
a musa (Musaget) da filosofia, razdo pela qual Socrates concebeu esta tltima
como thanatou meléte (preparacdo para a morte [Vorbereitung auf den Tod,
Platon, Phaedo, 81 a]). Sem a morte seria dificil que se fizesse filosofia. Por
isso sera totalmente apropriado que lhe dediquemos aqui um exame
particular, no cume (Spitze) de nosso ultimo livro, o mais sério e importante
(ernstesten und wichtigsten unserer Biicher)...... porém, como na natureza
todo mal (Ubel) estd sempre acompanhado de um remédio (Heilmittel), ou
ao menos de uma compensacio (Ersatz), esta mesma reflexdo que conduz ao
conhecimento da morte proporciona também as concepcdes metafisicas que
nos consolam dela...*%.

Como se vé, entdo, o problema do sentido do mundo, expresso na milenar sabedoria
hindu e na visdo de mundo platonica nido pode ser deixado de lado na tentativa de se pensar as
condi¢des de cognoscibilidade do mundo concebido como representagdo. No capitulo oitavo
do segundo volume dos Parerga, Sobre a ética, Schopenhauer faz uma importante distin¢ao
entre significagdo interna e externa e, em seguida, reafirma aquilo dito no Apéndice a O
mundo, a saber, que a filosofia kantiana tornou possivel a expressdo do conteudo de uma

sabedoria milenar, ja compreendida pelos budistas e hinduistas. Diz ele:

93 Cf, SW, 11, cap.17, Sobre a necessidade metafisica do homem, p.223.

o er, S, cap. 41, Sobre a morte e sua relagdo com o carater indestrutivel de nosso ser em si, p.612.
5 Cf., SW, 11, cap.46, Da niilidade e do sofrimento da vida, p.739.

6 Cf, SW, 1, p. 590.

262



As verdades fisicas podem ter muita significagdo externa (dufere
Bedeutsamkeit), porém lhes falta a interna (innere). Esta ¢ privilégio
(Vorrecht) das verdades intelectuais e morais, que tém por tema os graus
superiores de objetivacdo da Vontade, enquanto aquelas ocupam-se dos
inferiores.

...por mais seguro que seja o sentimento de uma significacdo moral do
mundo (Gefiihl einer moralischen Bedeutung der Welt) e da vida, resulta tdo
dificil explica-la e interpretar a contradi¢@o entre ela e o curso do mundo que
julgo poder reservar-me o direito de expor o verdadeiro fundamento da
moralidade - o Unico auténtico e puro, e por isso eficaz em todo tempo e
lugar -, assim como o fim a que conduz; nisso tenho a realidade do processo
moral a meu favor para preocupar-me de que esta teoria seja alguma vez
substituida e desmentida por outra*’.

Poder-se-ia encontrar inimeras passagens, ao longo da obra, em que algo de
semelhante ¢ afirmado. O mais importante, aqui, ¢ que se o intérprete ndo conceder a
Schopenhauer a necessidade de separar¢do entre estes dois niveis, o da explicagdo e o da
significa¢do, entdo se pode correr o risco de exigir de um nivel o que somente o outro poderia
fornecer, e vice-versa. Assim, € tdo injustificavel exigir da matéria uma significagdo, quanto
esperar da nocdo de Vontade uma explicagdo. Mesmo a matéria estando do lado da
Representagdo ela, como veremos agora, estd no limite deste lado do mundo, somente temos
dela um conhecimento pouco preciso, como aquele obtido das condigdes da representacdo; o
mesmo acontecendo, do lado da significag¢do, no que diz respeito a Vontade.

O que se quis mostrar com essa breve exposicdo ¢ que, se a Representacdo tem o
primado na filosofia de Schopenhauer, na medida em que por meio dela se pode tentar uma
aproximagdo ao ser subjetivo das coisas; por outro lado, reside na significacdo moral do
mundo € na tentativa de compreensdo da Vontade como esséncia do mundo, a primazia de
toda a obra; se a Representagdo tem um certo primado, a primazia, o mais importante, caberia
a Vontade. Por isso, se encontramos problemas na passagem e nas nogdes por meio das quais
operar semelhante frdnsito, devemos ter sempre em mente que o paralelismo, se deve existir,
terd que ser pensado em fun¢do da passagem da explicagdo dos fendmenos para a
compreensdo do que siginifica existir e querer em um mundo concebido como Vontade.

Retornando agora ao problema da matéria, passemos a tentativa de uma aproximacao a
seu sentido a partir do que acabamos de apresentar, sobre o problema da explicacdo e da
significagcdo na filosofia schopenhaueriana, bem como sobre a relacdo entre metafisica e

epistemologia em seu pensamento.

71 Cf., SW, V, Parerga, 11, cap.8, Sobre a ética, §§108-9, pp.238-9.
263



A matéria, como vimos, ndo substitui, propriamente, o objeto, enquanto forma geral
da representacdo (sujeito-objeto). E verdade que Schopenhauer afirma, como mostramos, que
ela € o polo objetivo da representacdo, sendo o sujeito, o polo subjetivo. Mas ela ndo ¢ um
objeto de experiéncia, mas sua condigdo e, portanto, ndo pode nunca estar numa consciéncia
cognoscente, ou seja, ser uma representagdo do sujeito. Como ela também ndo esta nem pode
vir a estar sob a jurisdicdo do principio de razdo suficiente, entdo ela ¢, rigorosamente
falando, incognoscivel468. Mas Schopenhauer afirma ainda que ela € uma abstracdo, um
objeto do pensamento, algo apreendido por meio de conceitos € meramente pensado a priori
e, assim, poderia ser que ela fosse, no sentido de sua tese doutoral e do primeiro livro de O
mundo, uma representagcdo de representacao.

Apesar de Schopenhauer expressar-se da maneira acima descrita, acreditamos que por
abstragdo, neste contexto, ndo devemos entender um conceito, em sentido estrito. Este
pressupde uma intui¢do, pura ou empirica, como os conceitos dos objetos da experiéncia e 0s
conceitos geométricos, por exemplo. A no¢do de matéria, por sua vez, ndo a obtemos nem por
abstragcdo do conteudo de intui¢des empiricas € nem a encontramos por constru¢do a partir
das intui¢des puras do espaco e do tempo. Portanto, rigorosamente, a matéria ndo poderia ser
uma abstragdo, um conceito. A abstragdo que nos leva a ela ¢ de um tipo diferente. Sabemos
algo acerca da matéria de forma, diriamos, negativa, por absurdo, indiretamente. Dito
claramente: ela deve existir porque, sem ela, todo o mundo da Representagdo careceria de
suporte (7Trdger). Como existem representagdes, entdo fém que poder existir as suas
condi¢des: uma & o sujeito puro, a outra, a matéria e, se o primeiro é incognoscivel, mas
compreensivel - ele ¢, essencialmente, Vontade -, a segunda também o ¢ - incognoscivel e
compreensivel —, sendo seu ser subjetivo, igualmente, Vontade. No limite, mas isto ndo
inviabiliza o que estamos apontanto, pelo contrario, ela, a matéria, ¢ ndo apenas o polo
objetivo da Representacdo, mas a condi¢@o ultima de todo ser objetivo; sendo a condig¢do de
todo ser subjetivo, a Vontade.

Portanto, apesar da maneira estranha e, honestidade exige, ambigua e mesmo
equivoca, com que Schopenhauer apresenta a matéria como uma abstra¢do, o que levaria a
um total contrasenso em relag@o a sua teoria da representagdo, que afirma que toda abstracdo
¢ secundaria e dependente de uma intui¢do, defendemos que isto significa que seu sentido

deve ser buscado de maneira indireta, como condi¢ao de todo representar.

8 Cf, S, cap.l, Sobre o ponto de vista idealista fundamental, p. 26.
264



O préprio Schopenhauer € quem afirma que a matéria € algo diferente de uma intui¢ao
a priori e, como ela jamais poderia ser uma intuicdo empirica, nem formada a partir desta
ultima, realismo e materialismo proibem, entdo ela fem que poder ser apenas o ponto de
conexao (Ankniipfungspunkt) entre a parte empirica e a pura e a priori de nosso conhecimento,
aquilo que ele denomina a pedra fundamental (Grundstein) do mundo da experiéncia
(Erfahrungswelt). Veja, se ela ndo ¢ uma intuicdo nem um conceito, nem o pode ser, em
sentido estrito, entdo o que ela é? Esta dificuldade ¢ que faz com que, ndo apenas
compreendamos, mas aceitemos, dentro de seus limites, as criticas que tém sido feitas a
filosofia de Schopenhauer, neste terreno.

A rigor, somente conhecemos aquilo que passa pelo filtro do principio de razdo e a
Vontade, a matéria, os dois polos do mundo da representagdo, o subjetivo e o objetivo,
passam. Entdo, falar sobre eles, somente é possivel por anfonomdsia. Entretanto, parodiando
transgressoramente Wittgenstein, daquilo sobre o que ndo podemos falar, ¢ exatamente disto
que devemos falar, sob pena de o mais importante, pelo fato de ser incognoscivel, também ter
quer ser silenciado. Bem, aqui cremos dividirem-se as filosofias e os filésofos: ha os que
pretendem somente dizer o que podem, ou acreditam poder; e hd os que pretendem dizer,
justamente, o que ndo podem, ou porque acreditam que devem, como Kant, ou porque
acreditam que compreenderam, como Schopenhauer. Claro, ha os que suspendem o juizo, mas
isto € outra histdoria, uma bela historia.

Procuremos, entdo, compreender o autor de O mundo! Se a matéria nem ¢ intui¢do
nem conceito, mas a condi¢do de toda representacdo, entdo ela é, de um certo modo, a
condi¢do objetiva do mundo; o suporte, segundo Schopenhauer, de todo o mundo objetivo,
em uma palavra: o ser objetivo de todas as coisas. Por isso ele pode dizer que, como vimos
acima: aquilo que em seu ser subjetivo ¢ coisa em si/Vontade, em seu ser objetivo ¢
matéria/ Materie; aquilo que, objetivamente, é matéria, subjetivamente é Vontade (was
objektiv Materie ist, ist subjektiv Wille). Ela é a nocdo limite, sem a qual, qualquer explicagdo
do mundo seria impossivel, uma vez que nela reside a condi¢do mais fundamental de toda
representagdo, sendo esta, por sua vez, a condi¢do da inteligibilidade do mundo objetivo.
Neste sentido é que o /limite objetivo deve tocar, rogar no limite subjetivo, na Vontade e,
assim, tornar possivel a Schopenhauer dizer que, na matéria (Materie), encontra-se a ligacao
ou o nexo de unido entre o mundo como Vontade e o mundo como Representacdo (das Band
der Welt als Wille mit der Welt als Vorstellung), o polo objetivo (ser objetivo) das coisas.
Portanto, aquilo que em seu ser subjetivo é coisa em si/Vontade, em seu ser objetivo ¢

matéria/ Materie; aquilo que, objetivamente, é matéria, subjetivamente ¢ Vontade. Daqui
265



decorre que se possa chamar a matéria de simples visibilidade da Vontade (blof Sichtbarkeit
des Willens), sendo ela aquilo por meio de que a Vontade entra, expressa-se, expoe-se,
realiza-se, apresenta-se no mundo; em uma palavra: aquilo através de que a Vontade
(wodurch der Wille) torna-se visivel (sichtbar wird), perceptivel; ela é, em uma palavra: a
perceptibilidade (Wahrnehmbarkeit) da Vontade.

Enquanto condigdo da representacdo e de todo o mundo objetivo, ela torna inteligivel
como a Vontade, que se apresenta no mundo, pode ser a condicdo da re-apresentacdo deste
no/pelo sujeito. Na verdade, o mundo somente pode ser minha representagdo porque “algo”
torna possivel a apresentacdo do mundo. Se ndo houvesse “algo” através de que a Vontade
pudesse se apresentar enquanto mundo, entdo este ndo poderia ser uma re-apresentagdo na
consciéncia de um sujeito cognoscente. E isto que faz com que Schopenhauer possa dizer que
a matéria ¢, como vimos acima, o substrato geral (allgemeine Substrat) de objetivagdo
(Objektiavation) da Vontade; objetivacdo, em abstrato, da Vontade (Objektivation selbst in
abstracto genommen); a origem temporal das formas, configuragdes ou espécies (der
zeitweilige Ursprung der Formen, der Gestalten oder Spezies).

Ora, nada disso ¢ intuivel e, portanto, nada disso pode ser, rigorosamente,
representado. Precisamente por isso o “acesso” a matéria tem que ser realizado pelo
pensamento e, por meio de uma expressdo bastante infeliz, para dizer o minimo,
Schopenhauer afirma que a nocdo de matéria é acrescentada pelo pensamento (hinzugedacht),
o que pde o problema de distingui-la de uma categoria em sentido kantiano.

Acreditamos que o proprio Schopenhauer €, sim, o responsdvel pela possibilidade
desta interpretagdo. Entretanto, vimos que Kant também sugere que a matéria é algo
pertencente ao pensamento e condicdo da intuicdo sem, no entanto, ser uma categoria do
entendimento. Kant afirma, na primeira edi¢do (1781) da Critica da razdo pura, que a matéria

¢, como vimos na importante citagdo acima referida, que agora repetimos:

uma simples forma (bloffe Form) ou um certo modo de representaco (eine
gewisse Vorstellungsart) de um objeto desconhecido (eines unbekannten
Gegenstandes), formado por aquela intuigdo que designamos por sentido
externo. [Que] deve, portanto, haver certamente algo fora de nés (mag also
wohl etwas aufser uns sein) a que corresponde este fenomeno que chamamos
matéria (Erscheinung, welche wir Materie nennen). Porém, na qualidade de
fendmeno , ndo esta fora de nés (ist nicht auf3ser uns), mas simplesmente em
nos, como um pensamento (sondern leidiglich als ein Gedanke in uns), se
bem que este pensamento o represente (vorstellt), pelo (durch) chamado
sentido externo, como (als) situado fora de nos. Assim, a matéria (Materie)
ndo significa (bedeutet) uma espécie de substancia tdo inteiramente
diferente e heterogénea ao objeto (Gegenstand) do sentido interno (alma),

266



mas somente fenomenos sem conformidade com os seus objetos...”(A385)
(Grifo nosso).

Portanto, apesar da verdadeira confusdo de sentidos, sabemos que, j4 em Kant, a
matéria ¢ um tipo especial de fenomeno, um fendmeno que ndo estd fora de nés mas em nos,
como (als) um pensamento, o qual representa isto que estd em nds como (als) algo fora de nds
por meio do sentido externo. O que seriam fendmenos sem conformidade com seus objetos, e
aquilo que ndo ¢ muito diferente da alma, enquanto objeto do sentido interno, sdo coisas
dificeis de dizer. Em todo caso, o mais importante no contexto de nossa discussdo sobre a
matéria é saber que, também em Kant, ela ndo apenas ¢ uma nog¢do envolta em disputas como
ele, pelo menos nessa passagem da edi¢do de 1781, da Critica da razdo pura, justamente na
discussdo do quarto paralogismo, Paralogismo da idealidade (da relagdo externa), na
Dialética transcendental, parece obscurecer uma nog¢ao que, desde a Estética, deveria ter sido
conceituada o mais clara e precisamente possivel, devido ao problema da afec¢do e, mais
fundamental ainda, o seu papel na conceituacdo da tese basilar do idealismo transcendental.
De qualquer forma, a matéria é, na primeira Critica, apresentada como um pensamento em
nés (als ein Gedanke in uns) sem, no entanto, ser um conceito ou uma categoria.
Compreende-se, enfim, que ndo foi sem motivo que Jacobi ficou indeciso e perplexo diante da
visdo idealista fundamental, exposta na primeira edi¢do da Critica da razdo pura.

Mas a pergunta permanece, como a matéria seria algo acrescentado pelo pensamento
(hinzugedacht)? Bem, categoria ela ndo é nem pode ser. Nao ¢ porque ela ndo sintetiza, mas
suporta, todo o multiplo da intuicdo empirica e, assim, toda a objetividade do conhecimento
humano, portanto, todo o ser objetivo dos fendmenos. Ela ndo ¢ aplicada pelo pensamento
como instancia constituidora das representacdes abstratas; ela, enquanto algo que é gerado a
partir das formas do intelecto (aus den Formen des Intellekt entsprungen), ¢ uma fungdo
(Funktion) do entendimento (Verstand) e, assim, deve ser pensada do lado da representag@o,
porém, como ela € o correlato objetivo do entendimento (correlato subjetivo), ela nao
poderia, portanto, pelo menos em sentido kantiano, ser tomada como uma categoria. Poderia
ser concebida como se assim fosse? Nio, pois entdo ja ndo seria razodvel toma-la como o polo
objetivo e o ponto de contato com o ser subjetivo das coisas, com a coisa em si/Vontade. A
matéria, enquanto ser objetivo da representagdo, sua condi¢do objetiva, ndo pode ser pensada
enquanto categoria cerebral, sob pena de ndo poder ser encontrada como suporte, inclusive,

do que ndo dispde de cérebro, o que nos conduz a um outro problema.

267



H4, sem duvida, uma projegdo. Alids, é o autor quem assim se expressa no capitulo 6,
§74, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, do segundo volume dos Parerga, quando diz
que a matéria ndo ¢ mais que causalidade objetivada (objektivierte), isto é, projetada para fora
(nach aufsen projiziert), ela € uma hipdstase objetiva (objektiv hypostasierte) do agir efetivo
em geral (Wirken tiberhaupt), sem maior determinagdo, portanto sem determinagio subjetiva,
de seu modo e maneira. E como se o pensamento se projetasse, ndo constituisse, no sentido
kantiano, mas /an¢asse no mundo objetivo, este sim constituido por ele, a condi¢do de toda
esta constituicdo: a matéria. Os fendmenos do mundo objetivo sdo representagdes do sujeito,
o préprio mundo, segundo Schopenhauer, é representacdo do sujeito. O que ocorre, entdo, ¢
que ao descobrirmos, indiretamente, por meio do pensamento, a condicdo desta representagao,
somos levados a uma tripla possibilidade: ou a supomos no mundo, como o realismo e o
materialismo; ou a pensamos como idéntica no mundo e em nds, como as filosofias da
identidade; ou, por assim dizer, “nos livramos dela” e a projetamos no mundo como garantia
da objetividade de nosso conhecimento. Na passagem importante dos Parerga em que
Schopenhauer afirma ser a matéria uma proje¢do e uma hipdstase, ele articula, teoricamente,

todos os problemas que vimos discutindo, desde a disputa em torno da afec¢do. Diz ele:

...na captacdo objetiva (objektiven Auffassung) do mundo corpdreo
(Korperwelt) o intelecto (Intellekt) proporciona por seus proprios meios
todas as formas deste: espago, tempo e causalidade, e com estas também o
conceito (Begriff) da matéria pensada em abstrato (abstrakt gedachten),
carente de forma e qualidade que, enquanto tal, nunca pode se apresentar na
experiéncia (in der Erfahrung gar nicht vorkommen kann). Porém, logo o
intelecto, por meio (mittelst) destas formas e nelas, percebe um conteudo
real (que sempre procede exclusivamente da afec¢do sensorial; nur von der
Sinnesempfindung  ausgehenden); quer dizer, algo independente
(Unabhdingiges) de suas proprias formas cognoscitivas que ndo se manifesta
no agir efetivo em geral (Wirken tiberhaupt) sendo em uma determinada
forma de acdo; e entdo estabelece isso como corpo (Kdrper), isto €, como
matéria formada e especificamente determinada (als geformte und spezifisch
bestimmte Materie), que se apresenta assim como independente das formas
intelectivas, ou seja, como algo plenamente objetivo (durchaus Objektives).
Mas aqui ha que recordar que a matéria, empiricamente dada (empirisch
gegebene), manifesta-se sempre e exclusivamente através das forgas que
nela se exteriorizam; assim como, inversamente, nenhuma forga é conhecida
sendo enquanto inerente (inhdrierend) a matéria: ambas, juntas, constituem
0s corpos empiricamente reais. N2o obstante, todo empiricamente real
(empirisch Reale) mantém a idealidade transcendental (tramszendentale
Idealitiit)*®.

9 Ct, SW, V, Parerga, 11, cap.6, §74, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, pp. 127-128.
268



Esta passagem ¢ importante porque nela grande € a tentacdo de aproximar a nocdo de
matéria da de categoria, em sentido kantiano. Sobretudo quando ficamos sabendo que o
intelecto lanca mao do conceito de matéria para tornar possivel a experiéncia®’’. Seja como
for, para Schopenhauer, sem que o intelecto “formatasse” o contetido das sensagoes
(elaborando as intuigdes) e projetasse a no¢do de matéria como condigdo ultima de todo esse
processo, ele ndo teria como manter a sua visdo idealista fundamental. Caso projecdo e
hipostase nao pudessem ser defendidas, entdo restariam duas opg¢des dolorosas: ou o
idealismo absoluto e, portanto, o egoismo tedrico; ou o realismo que, levado as ultimas
conseqiiéncias, desembocaria no materialismo.

Este procedimento estd isento de problemas? Muito longe disso e, como veremos
agora, o paradoxo de Zeller sempre ird assombrar, ora mais, ora menos, a filosofia de
Schopenhauer. E possivel responder a Zeller? Claro. Sem que fiquemos com uma
desconfianga de que talvez nossa resposta ndo seja de todo convincente? Isso ¢ bem mais
dificil. Vamos ao problema.

Como ¢ sabido, Zeller apontou para a existéncia de um paradoxo na teoria da
representacdo schopenhaueriana: como ¢ possivel que o cérebro seja, ao mesmo tempo,
condi¢do de toda representacdo e representacdo ele mesmo? Como ¢ possivel que todo o
conjunto dos fendmenos tenha “esperado” pelo aparecimento do primeiro olho para existir?
Se o sujeito nasce em um mundo, como este pode ser tomado apenas como a representacio
daquele? A solugdo é sempre apontada a partir da distingdo de aspectos na significacdo dos
pontos de vista sobre o0 mundo e, portanto, sobre o problema em questdo. Em tese, afirma-se
que o cérebro €, a0 mesmo tempo, mas ndo no mesmo sentido, condi¢do e condicionado pelo
mundo. Enquanto ser subjetivo, seu ser ¢ Vontade; enquanto ser objetivo, no limite, ¢ matéria.
Portanto, na diferenciacdo kantiana entre fendmenos e coisa em si, também poderiamos sair
da aporia de Zeller. Como sujeito e objeto s@o, para Schopenhauer, co-originarios, apenas
residindo no primeiro as formas através das quais o segundo sera representado, mas sendo
ambos, essencialmente, Vontade, entdo poder-se-ia, assim, resolver o problema.

Nao nos sentimos, confessamos, confortdveis com esta postura diante do paradoxo

apontado por Zeller. A partir dos textos de Schopenhauer, a solu¢do nos parece, a0 mesmo

4 E. Branddo também percebeu o problema e o interpreta em sentido diferente deste aqui apresentado. Isto
devido ao fato de que seu objeto ¢é diferente do nosso: o dele, a elucidagdo do conceito de matéria; o nosso, a
tematizagdo do pensamento schopenhaueriano como uma filosofia do limite, em que a Vontade deveria ser
concebida como uma espécie de hermenéutica da representagdo. Por outro lado, seu método também difere do
nosso: o dele, genético, o nosso, preso as obras de Schopenhauer, por assim dizer, consolidadas. A interpretacdo
dele do sentido da nog@o de matéria também difere da ora apresentada. Cf., E. Brand&o, A concepgdo de matéria
na obra de Schopenhauer, op.cit.

269



tempo, simples e desconfortavel. Como veremos, para o autor de O mundo, a tese de que tudo
o que conhecemos depende do sujeito para existir, mesmo que enquanto fendmenos,
representacdo numa consciéncia cognoscente ¢ uma hipdtese e ndo pode ser uma hipotese.

No capitulo primeiro dos Complementos ao livro 1, Sobre o ponto de vista idealista

Sfundamental (Zur idealistischen Grundansicht), Schopenhauer nos diz que:

...0 mundo objetivo (objektive Welf) existe tdo somente (nur) como
representagdo (als Vorstellung), ndo € uma hipétese (ist keine Hypothese),
e ainda menos uma decisdo autoritaria (Machtspruch) ou um paradoxo
(Paradoxon) levantado por razdes de disputa (disputierenshalber); pelo
contario, ¢ a verdade mais certa e simples (gewisseste und einfachste
Wahrheit), cujo conhecimento somente ¢ dificultado pelo fato de que ¢
demasiado facil e nem todos t€m a suficiente reflexdo para retroceder até os
primeiros elementos de sua consciéncia das coisas. De nenhum modo
(nimmermehr) pode haver uma existéncia absoluta e objetiva em si mesma
(ein absolut und an sich selbst objektives Dasein); tal coisa é, inclusive,
impensavel (undenkbar): pois o objetivo, enquanto tal (Objektive als
solches), tem sempre e essencialmente sua existéncia na consciéncia de um
sujeito (seine Existenz im Bewufitsein eines Subjekts), portanto & sua
representacdo e, por conseguinte, esta condicionada (bedingt) por ele e por
suas formas da representagcdo, as quais dependem do sujeito e ndo do
objeto””". (Grifo nosso).

Vé-se, claramente, qual ¢ a estratégia argumentativa de Schopenhauer: ao distinguir,
rigorosamente, o ser subjetivo do objetivo, ele pode afirmar que todo o mundo da
representacdo € objetivo e, portanto, condicionado, formalmente, pelo sujeito cognoscente,
ndo podendo, assim, ser tomado como absoluto, isto €, como objetivo e em si mesmo. Em si
mesmo, ¢ totalmente independente da relacdo a um sujeito, somente o ser subjetivo das
coisas, ou seja, estas consideradas como coisas em si mesmas, como Vontade. Portanto, o
problema s6 surgiria, desta perspectiva, por uma ma compreensdo da teoria, caso
entendéssemos por ser objetivo algo toto genere distinto do sujeito, se confundissemos ser
objetivo e ser subjetivo, em uma palavra: se tomassemos fendmeno por coisa em si.

Na verdade, e como ele afirma na sequéncia do texto citado acima, até se poderia
pensar, abstratamente (in abstracto), um mundo sem sujeito, mas isto mostrar-se-ia
contraditério (Widerspruch) assim que se tentasse imaginar como real (realisieren)
semelhante mundo abstratamente pensado. Realmente, se a unica maneira de dar conteudo a
um mundo imaginado sem sujeito seria por meio de intuigdes empiricas e, sendo estas,
necessariamente, objetivas, relativas aos objetos que nds conhecemos neste mundo através

das formas (subjetivas) de nosso intelecto, entdo toda abstragdo teria que passar pelas mesmas

LCE, SW, 11, cap.1, Sobre o ponto de vista idealista fundamental, pp.13-14.
270



condi¢gdes de objetividade que conhecemos, caso se quisesse torna-la real. Assim, o mundo
imaginado sem sujeito confundir-se-ia com o mundo atual, o mundo como representacdo do
sujeito. Portanto, estaria solucionado, antecipadamente, o paradoxo de Zeller. Schopenhauer o
teria mesmo antecipado e o dissolvido.

Entretanto, no capitulo 22 dos mesmos Complementos, Visdo objetiva do intelecto, ao
afirmar que a Vontade produz (hervorbringt)'’* para si, no organismo animal, um cérebro,
para que este possa captar suas relagdes com o mundo e, assim, melhor sobreviver neste,
reaparece o problema da condi¢do e do condicionado. Ora, se a Vontade produz para si um
cérebro em um mundo sem cérebro, entdo como o mundo pode ser a representacdo de um
cérebro? Ao tentar uma explicagdo fisioldgica para o problema, de resto melhor apresentada
no capitulo 20 da mesma obra, 4 objetivacdo da Vontade no organismo animal, ele termina,

surpreendentemente, por dizer:

Admito que todo o dito aqui sdo, na realidade (eigentlich), meras imagens
(nur Bild) e comparacdes (Gleichnis), também em parte hipoteses (zum
Teil hypothetisch). Porém nos encontramos em um ponto ao qual apenas
alcangam os pensamentos...*”>.(Grifo nosso).

Mas isto em nada se compara as afirmag¢des feitas no segundo volume de O mundo.
Em todo caso, encontramos aqui pelo menos uma reafirmacao de que ndo podemos conhecer,
mas meramente pensar, semelhantes questdes. O conhecimento ndo alcanga tal nivel de
profundidade, mas isto ndo nos impede de, analogicamente (Gleichnis), simbolicamente e
como que por imagens (Bild), tentar uma compreensdo do problema.

No capitulo sexto, §85, do segundo volume dos Parerga, Sobre a filosofia e a ciéncia
da natureza, ¢ onde aparece, de maneira mais clara e sem rodeios, a posi¢do do autor sobre a
relacdo entre a idealidade e a realidade do mundo, o que nos ajudard a compreender o papel
da matéria, enquanto polo objetivo, como ponto de contato com o ser subjetivo das coisas,
isto é, com a esséncia do mundo concebido como Vontade.

Diz-nos Schopenhauer:

Por um lado, hd que convir que todos aqueles processos fisicos,
cosmogonicos, quimicos e geologicos, dado que tiveram que preceder,
necessariamente, a irrup¢do de uma consciéncia enquanto condi¢des suas,
existiram também antes desta irrup¢do, quer dizer, fora de uma consciéncia,
porém, por outro lado, nio se pode negar que justamente os mecionados
processos, posto que ndo podem apresentar-se mais que nestas formas e

2t S0, cap.22, Visdo objetiva do intelecto, p. 359.
B Idem, p.360.

271



através delas, fora de uma consciéncia ndo sdo absolutamente nada, ndo se
podem nem sequer pensar. Em resumo, poder-se-ia dizer: a consciéncia
condiciona (das Bewusstsein bedingt) os processos fisicos em questio
segundo suas formas (seiner Formen); porém, por sua vez, estd condicionada
por eles segundo sua matéria (Materie)**. (Grifo nosso).

Para nés, honestidade exige, ¢ muito dificil aceitar esta consequéncia da tese idealista
de Schopenhauer. Dizer que tudo o que ocorreu no universo, das nebulosas (teoria de Kant-
Laplace, que Schopenhauer conhecia bem) até¢ o aparecimento do ser humano, passando,
claro, pela formagao da via lactea e do sol, fora de uma consciéncia, ndo sdo absolutamente
nada, parece-nos um pouco duro demais. Evidente que Schopenhauer tem de admitir a
anterioridade do mundo em relagdo a consciéncia, e ele faz isso, mas para logo em seguida
voltar a reduzir o conjunto dos acontecimentos naturais a representacdes na consciéncia de
um sujeito. Em todo caso, o que realmente nos interessa aqui ¢ a afirmag@o do autor de que a
consciéncia condiciona, enquanto formatadora espdacio-témporo-causal do mundo e, ao
mesmo tempo, é condicionada por ele segundo sua matéria.

Segundo a teoria da objetivacdo da Vontade, a causalidade ¢ que regula a entrada das
Idéias no mundo dos fenomenos. As Idéias, como sabemos, lutam entre si pela posse de uma
unica, mesma e eterna matéria e, quem condiciona a entrada em cena das idéias é, por sua
vez, a mesma matéria, s6 que concebida subjetivamente, enquanto causalidade. Ora, sabemos
desde a tese sobre o principio de razao suficiente, que a causalidade ¢ uma fungao cerebral, a
forma do entendimento utilizada para o conhecimento do mundo e, assim, ela pressupde uma
articulagdo entre espaco e tempo, portanto, a matéria como perceptibilidade
(Wahrnehmbarkeif)'” de ambos. Sendo assim, se a causalidade controla a objetivacdo da
Vontade através das Idéias, a luta destas pela posse da matéria, e se esta ¢ causalidade
objetivamente considerada, entdo a matéria é a condi¢cdo de todo o processo: ela regula a
individuacdo das Idéias, enquanto causalidade, e é aquilo que € disputado pelas Idéias/forcas.
E sempre bom lembrar, entretanto que, segundo Schopenhauer, a individualidade
(Individualitdt) ndo se baseia (beruht), exclusivamente, no (auf dem) principium
individuationis e, portanto, ndo pode ser, totalmente, reduzida a no¢do de fendmeno (nicht
durch und durch bolfse Erscheinung ist), pois a mesma enraiza-se (wurzelf) também na coisa

em si (Dinge an sich), na vontade do individuo (Willen des einzelnen), ja que seu carater

mesmo (Charakter selbst) é individual (individuell). Na verdade, ¢ tocante vé-lo dizer: “que

L, SV, Parerga, 11, cap.6, §85, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, p.167.
5 Cf., SW, 11, Sobre a quddrupla raiz, §18, p.43.

272



profundidade (wie tief) alcangam suas raizes [da individualidade] ¢ uma das perguntas que
ndo me arrisco (ich nicht unternehme) a responder’”™’®.

A matéria termina por ser, no fundo, a condi¢do subjetiva (causalidade) e a objetiva
(suporte da objetivagdo) de todo o mundo da representacdo. Claro que no processo de
“corporificacdo”, como vimos, ela tem a si aderida uma for¢a, uma vez que esta ultima
somente pode ser conhecida enquanto inerente (inhdrierend) a matéria, € esta, por sua vez,
enquanto algo empiricamente dado (S7off), manifesta-se sempre e exclusivamente através das
forcas que nela se exteriorizam. Talvez se possa pensar que as forg¢as naturais (Naturkrdften)
espelham uma forga vital (Lebenskraft) una (eine), uma forca originaria (Urkraft) enquanto
principio metafisico (metaphysisch), isto €, coisa em si (Ding an sich)/Vontade (Wille). E que
esta, aparecendo como forgas naturais, manifesta-se na matéria originaria (Urmaterie), a qual
funciona como seu suporte. De qualquer forma, isto aponta para um segredo (Geheimnis)*"" e,
segundo Schopenhauer, aqui estamos nas bordas, no limite do mundo como Representagio e,
pela tese da inteligibilidade inversa, compreendemos do que se trata mas inteligimos pouco e,
portanto, ndo podemos explicar satisfatoriamente a natureza de todo o processo.

Em resumo: 1) uma Vontade livre (ndo submetida ao principio de razdo suficiente) e
una se objetiza em Idéias; 2) através destas, ela se objetiva nos corpos, fenomenos individuais;
3) neste processo de objetivacdo, a matéria assume o importante papel de suporte de toda
manifestagdo da Vontade (consideracido objetiva) e de instdncia de controle enquanto
causalidade (consideracio subjetiva), da entrada em cena das Idéias (Vontade objetizada); 4)
portanto, a matéria é o ser objetivo de todas as coisas, ou seja, o ponto limite de contato entre
a consideracio objetiva ¢ a consideracio subjetiva de todo o processo de manifestagdo,
apresentacdo, exposicdo, objetivacdo e exteriorizacdo da Vontade; 5) assim € que, enquanto
ser objetivo e condicdo primeiro-ultima de toda objetividade, ela pode ser concebida como o
nexo de unido entre o0 mundo como Vontade ¢ o mundo como Representagdo (das Band der
Welt als Wille mit der Welt als Vorstellung), em uma palavra: como terreno ideal para a
construcdo da analogia ou passagem do ser objetivo de todas as coisas (Materie) para o ser
subjetivo destas (Vontade) e, assim, o que objetivamente ¢ Materie, subjetivamente ¢
Vontade.

E isto que torna possivel a Schopenhauer afirmar, em relagio a este processo de

corporificacdo, que o corpo (Korper) ¢ matéria (Materie) formada e especificamente

46 Cf., SW, V, Parerga, 11, cap.8, §116, Sobre a ética, p. 270.
7 Sobre tudo isso, cf., SW, V, Parerga, 11, cap.6, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, §§ 85 e 94, pp. 168
el93.

273



determinada (als geformte und spezifisch bestimmte Materie), que se apresenta assim como
independente das formas intelectivas, ou seja, como algo plenamente objetivo (durchaus
Objektives).

Porém, o incomodo a que nos referiamos acima, ndo desaparece. Mesmo considerando
a matéria como ser objetivo das coisas, isto ndo elimina o fato de que, precisamente
enquanto ser objetivo destas, isto ¢, enquanto instdncia /imite em que se tocam as
consideracdes objetivas e subjetivas do mundo; exatamente por causa disso tudo é que ela
estd - e ndo pode deixar de ser assim pensada - situada, inteiramente, do lado da
Representagdo. Como ja vimos, nem os pontos de vista subjetivo e objetivo, nem a ontologia
dai extraida - a pergunta pelo ser objetivo das coisas - podem ser concebidos como
pertencentes a metafisica, propriamente dita, ou seja, a tentativa de aproximacdo do ser
subjetivo das coisas.

Schopenhauer, portanto, rigorosamente, nunca sai do ambito da Representacdo. Se ele
empreende (unternehmt) excursoes nas fronteiras do territorio da Representagdo, objetivando
verificar a possibilidade de uma espécie de ontologia do ser subjetivo (metafisica) do mundo,
ele insiste, na volta, que somente podemos, quando falamos da Vontade, desta nos aproximar,
analogicamente. Se a conhecemos por percep¢do interna imediata (innern unmittelbaren
Wahrnehmung), este conhecimento, por ainda ancorar-se no tempo, mantém-se preso a
Representacdo, embora por ele possamos vislumbrar uma significacdo profunda, velada e
imanente a Representagdo, em uma palavra: que o mundo ¢, também, Vontade. Nao que o
mundo seja em um sentido Representagdo e em outro Vontade, isto ¢ apenas uma maneira de
falar, limitada pelas condi¢des da linguagem: o mundo como Representacdo, simplesmente,

478
; o mundo como Vontade,

ndo tem sentido; caso tivesse, tudo seria melhor para o homem
sim, ¢ pleno de significacdo mas, por sua vez, ndo nos explica nada. E, assim, seguimos
vivendo em um mundo que oscila diante de nés como um péndulo: da compreensio para a
explicacdo, da Vontade para a Representacio; do conhecer para o compreender e, de volta,
da compreensdo para a explicacdo.

Rosset estaria totalmente certo se o absurdo de que fala fosse relativo’”’. Talvez assim

ele o tome, e ndés o interpretamos erroneamente. O fato € que, para Schopenhauer, o mundo

ndo tem sentido se insistimos em conhecé-lo e reduzi-lo a seu ser objetivo. Mas, felizmente,

" Dai porque o segundo livro do primeiro volume de O mundo inicia-se com a exposicdo das intencdes do
autor: compreender a significacdo da representagdo. Ora, sabemos que o sentido da representacdo ndo “reside”
nela, ela somente a espelha, a exibe, uma vez que sua fonte, como aprendemos pela metafisica da natureza de
Schopenhauer, reside na Vontade que se apresenta no mundo que nds representamos intuitiva e conceitualmente.
9 Cf., C. Rosset, Schopenhauer, philosophe de I’ absurde, op.cit.

274



pelo ser objetivo podemos “brechar” o que acontece do outro lado e, ao olharmos,
percebemos, interna e imediatamente, segundo o autor de O mundo, que este tem sentido, este
¢ o sofrimento: viver é sofrer. O resultado de toda sua filosofia parece ser, portanto, moral,
como ele nos diz: “no que fazemos (fun) conhecemos o que somos (sind); como, igualmente,
no que sofremos (leiden), conhecemos o que merecemos (verdienen)”™.

Na verdade, como j& sugerimos acima, a metafisica da Natureza, em Schopenhauer,
parece, realmente, ter sido projetada conforme uma intengdo hermenéutica precisa. Talvez,
como uma hermenéutica da experiéncia (Herméneutique de [’expérience), como pretende
Sandro Barbera,”™' em seus Estudos sobre a filosofia de Schopenhauer. Quando, no capitulo
17 dos Complementos a O mundo, Schopenhauer afirma que a disposi¢do metafisica consiste
na capacidade humana de assombrar-se quando a tofalidade do fendmeno (Allgemeine der
Erscheinung) torna-se um problema, pensamos que isto estd de acordo com a relacéo entre os
livros I e II de O mundo, onde a explicitacdo das condi¢des da inteligibilidade do mundo,
expostas no primeiro livro, segue-se, no segundo, a apresentacdo das condicdes de sua
compreensibilidade. O problema da representacdo ndo esta em que ela ndo possa ser
explicada, nés podemos explicd-la. Reside em que, mesmo que saibamos tudo da
representacdo, isto nada significa, em nada nos diz respeito, ndo nos ajuda a viver. Somente
quando podemos passar, analogicamente - ao descobrirmos a verdade filos6fica fundamental
(a identidade entre os sujeitos cognoscente e volente) - da epistemologia a metafisica, por
meio da ontologia (matéria como ser objetivo das coisas), ¢ que podemos encontrar o tao
desejado consolo metafisico de que fala Schopenhauer.

Além de Barbera, esta mesma intui¢do pode também ser encontrada em outros autores,

de perfis intelectuais diversos. Safranski, em sua biografia de Schopenhauer, nos diz que:

A filosofia da Vontade (Willensphilosophie) de Schopenhauer ndo pretende
competir idealmente com as ciéncias explicativas da natureza (erkidrenden
Naturwissenschaften). Por isso chamei de hermenéutica da existéncia
(Daseinshermeneutik) ao procedimento (Verfahren) de Schopenhauer para
compreender (verstehen) o mundo partindo da Vontade vivida por dentro. A
problematica (Fragestellung) de Schopenhauer, no ponto no qual se produz
a passagem decisiva (entscheidende Wendung) da Representagdo a Vontade,

: N o I\AR2
¢ cabalmente hermenéutica (hermeneutisch)™".

B0, SW, V, Parerga, 11, cap.8, §116, Sobre a ética, p. 270.

#1 Cf., Sandro Barbera, Une philosophie du conflit. Etudes sur Schopenhauer, Paris, Presses Universitaires de
France (PUF), 2004, pp.73-76.

2 Cf, R. Safranski, Schopenhauer und Die wilden Jahre der Philosophie. Eine Biographie, Frankfurt am
Maim, Fischer Taschenbuch Verlag, 2008, p.320.

275



Safranski, entretanto, ndo nos fornece maiores detalhes em favor de sua interpretagao,
ndo a desenvolve nem a comprova mediante remissdes aos textos schopenhauerianos, até
mesmo porque isso talvez extrapolasse seus interesses biograficos. Um pouco mais a frente

ele afirma de forma ainda mais clara:

Se ndo se leva a sério o cardter hermenéutico (Hermeneutische) deste ponto
de vista anula-se um dos aspectos mais importantes da filosofia de
Schopenhauer, a saber, que sua aproximac@o a realidade vai em busca de um
significado  (bedeutungssuchender) (e n2o de uma explicagdo
[erkldrungssuchender]). O resultado da leitura no livro da vida sera que o
mundo ndo remete a nada exterior a si, sendo que olha na direcdo do
passado, na dire¢do interior, na dire¢do daquele mesmo que formula a

pergunta: estamos na imanéncia perfeita*’.

Ainda na Alemanha, ninguém menos que Nietzsche parece ter vislumbrado que a
intuicdo profunda de Schopenhauer talvez tenha sido a interpretacdo da distingdo kantiana
entre fenomeno e coisa em si em termos de explicagdo e compreensdo, explicitagdo e
significagdo do mundo. Isto, talvez, devido ao fato da matemadtica ter exercido maior
influéncia em terras kantianas, que as schopenhauerianas, mais frequentadas por artistas de
diferentes matizes. E o que nos sugere a carta escrita em Naumburg e¢ enderecada ao seu

amigo von Gersdorff, ao final de agosto de 1866, na qual Nietzsche afirma:

Nao apenas a verdadeira esséncia das coisas, a coisa em si, ¢ desconhecida
para nos; também seu conceito ¢, nada mais nada menos, que o Ultimo
rebento de um contraste condicionado por nossa organizacdo, do qual nio
sabemos se conserva algum significado fora de nossa experiéncia. Disso
resulta, pensa Lange, que os filésofos nio devem ser importunados na
medida em que nos edificam. A arte € livre, também na regido dos conceitos.
Quem pretenderia refutar uma frase de Beethoven e acusar de erro uma
Madonna de Rafael? Como vocé pode perceber, o nosso Schopenhauer
resiste mesmo a este mais rigoroso ponto de vista critico, ele se torna quase
ainda mais valioso para nos. Se filosofia ¢ arte, entdo que Haym se anule
diante de Schopenhauer; se a filosofia deve edificar, entdo eu pelo menos
ndo conheco nenhum filésofo que edifique mais do que nosso
Schopenhauer™.

Em lingua inglesa, podemos encontrar uma intuicdo similar nos trabalhos de Julian

Young e Christopher Janaway, os quais nos remetem a interpretacdo de John Atwell acerca da

483
Idem.

4 Cf., F. Nietzsche, Kritische Scimtliche Briefe -- KSB --, 11, pp. 159-160. Trad. sugerida pelo professor Rogério

Lopes ao professor Gustavo Costa, a quem devo o conhecimento da referida carta e a quem aqui presto meus

agradecimentos.

276



significacdo do pensamento unico € a sua interpretacdo da coisa em si como tendo, na
filosofia de Schopenhauer, um duplo sentido.

Young, em seu Schopenhauer, ao analisar o importante capitulo 17 dos Complementos
a O mundo, Sobre a necessidade metafisica do homem, fala de um Schopenhauer
hermenéutico  (‘hermeneutic’ Schopenhauer). Na elucidacdo do sentido da tese
schopenhaueriana da metafisica como decifragdo do enigma do mundo, Young afirma que: “a
legitimagdo da metafisica da Vontade de Schopenhauer em termos de seu poder de produgdo
de significado (make sense) para a totalidade da experiéncia descreve precisamente o
procedimento adotado no Livro II [de O mundo]”’. Segundo Young, nos Complementos,
assim como no epistolario, apareceria mais claramente a verdadeira inten¢do de
Schopenhauer, qual seja, a de que sua metafisica ¢ uma mera interpretacdo e explanagdo da
experiéncia (mere interpretation and explanation of experience) e, portanto, que em
metafisica ndo se trata, propriamente, de pretender saber como a realidade ¢ nela mesma
(makes no claim about how reality actually is in itselfy*°. Isto fica ainda mais claro quando se
pde o problema acerca da significagdo da coisa em si. Aqui, tanto Young quanto Janaway,
recorrem a Atwell que, por sua vez, os cita como interlocutores importantes na formulacdo de
sua prépria posicao acerca da metafisica da Vontade de Schopenhauer.

Janaway apresenta bem o problema e a posi¢do de Atwell quando trata da critica, um
tanto desatenta e comumente dirigida , a concep¢do schopenhaueriana da coisa em si
kantiana. Em resumo, diz a critica: a posi¢do de Schopenhauer ¢ contraditoria porque afirma e
nega a cognoscibilidade da coisa em si: ela ¢ a Vontade, esséncia de todas as coisas, por um
lado; mas, por outro, é totalmente incognoscivel. A saida, segundo Janaway, residiria na
conhecida distin¢cdo de aspectos: na relagdo com a representacdo, e somente neste sentido, a
coisa em si pode ser dita Vontade; nela mesma e totalmente independente da representagao,
ela permanece para sempre insondavel, impensavel e incognoscivel. Mas isto, como
mostramos neste trabalho, ndo resolveria a questdo, uma vez que a coisa em si, em relacdo
com a representagdo e “acessavel” por meio da percepgdo interna e imediata, jaz inteiramente
do lado da representacdo e, assim, nunca sairiamos, propriamente, do ambito desta ultima. A
solucdo, segundo Janaway, poderia ser encontrada no trabalho de Atwell®’. Segundo este, a
filosofia de Schopenhauer propde trés aspectos conforme os quais o mundo pode ser

considerado: o mundo como Representacdo, o mundo como Vontade ou a coisa em si em

5 Cf., J. Young, Schopenhauer, London and New York, Routledge. Taylor & Francis Group, 2006, p.95.

% Idem, p. 96.

7 Cf., Ch. Janaway, Will and nature, in: The Cambridge Companion to Schopenhauer, Cambridge University
Press, 2007, Ed. by Christopher Janaway, pp.158-170.

277



aparéncia (thing in itself in appearence), ¢ o mundo como absoluto ou a coisa em si
considerada em si mesma (World as absolute and ultimate thing in itself). Nos dois primeiros
casos, o mundo ¢é cognoscivel: no primeiro, espacio-témporo-causalmente, o mundo dos
objetos; no segundo, imediata e diretamente por meio da percepcdo da vontade pela
autoconsciéncia. No ltimo caso, o mundo seria, por principio, totalmente incognoscivel*®.

Segundo Atwell, o pensamento unico de Schopenhauer deve ser interpretado como
uma espécie de principio heuristico (heuristic principle) que unificaria sua filosofia e a partir
do qual dever-se-ia ler a sua obra. O problema, claro, residiria em saber em que consistiria,
propriamente, tal principio. Segundo o autor, poderiamos encontrar semelhante principio na
1déia schopenhaueriana de que sua filosofia seria melhor compreendida como aquela em que
o mundo ¢ concebido como um macrantropos (die Welt als Makranthropos®) e, assim,
aquela que tenta apreender o significado do mundo a partir do sujeito mesmo (individuo), e
ndo o inverso, a significacio das nossas vidas a partir da natureza®’. Tomando, entdo, o
pensamento Unico enquanto principio heuristico, Atwell distingue, no capitulo 5 de sua obra,
Da vontade para a coisa em si (From the Will to the Thing in Itself), duas significacdes para a
coisa em si: a coisa em si em aparéncia (thing in itself in appearence) ou em sua relacdo com
o fendmeno (in its relation to appearence) € a coisa em si em ultima instancia (u/timate thing
in itself) ou fora de sua relacdo com o fenomeno (outside its relation to appearence). A
primeira, por estar em relacdo com a representacdo, seria cognoscivel e residiria justamente
naquilo que encontramos pela autoconsciéncia como sendo vontade. A segunda € a coisa em
si, absolutamente considerada e, assim, inteiramente incognoscivel. Com isso, o que o autor
pretende ¢ ndo apenas superar as acusagdes de contradicdo dirigidas a filosofia de
Schopenhauer, mas propor que se tome a coisa em si em aparéncia como uma possibilidade
de constru¢do de um discurso metaforico, dirfamos, analdégico ou simbdlico acerca da
totalidade do mundo*".

Também Gardiner, um dos pioneiros intérpretes da filosofia schopenhaueriana em
lingua inglesa, j4 chamava a atencdo de seus leitores, em 1963, para o fato de que, para

Schopenhauer, a filosofia deveria interessar-se sobretudo em fornecer uma “interpretacdo da

8 Idem, p.164. Cf. tb., J. Atwell, Schopenhauer on the character of the world: the metaphysics of will, Berkeley

and Los Angeles, California, University of California Press, 1995. Introdugdo e Capitulo 5.

9 Cf., SW, 11, cap.50, Epifilosofia, p.824.

40 Conforme Atwell: "from yourself you are to understand nature, not you from nature"; afirmagio que ¢ feita
em praticamente toda a obra. Cf., Atwell, op.cit.

¥1Cf, Atwell, op.cit.
278



experiéncia em geral”™?, em buscar uma “significacdo interna determinada e penetrante”,
presente em todas as manifestacdes da natureza.

Encontramos ainda essa mesma intui¢do, de que a filosofia de Schopenhauer seria
melhor interpretada como uma hermenéutica da representagdo ou da experiéncia, em
Philonenko. Este, apesar de acreditar ser impossivel e inutil a analise genética do conceito de
metafisica em Schopenhauer, nos diz, de maneira um tanto surpreendente, que: “O que
interessa a Schopenhauer em sua metafisica da Natureza ¢ menos o ser enquanto ser que a
significagdo do ser”*”. Como a significagio dos fendmenos ¢ da ordem da vivéncia, do
sentimento e de uma certa clarividéncia (Besonnenheit), entdo, o conhecimento do corpo na
representacdo nunca o revelara como vontade e, inversamente, sua compreensdo como
vontade nunca propiciara uma explicacdo exaustiva do mecanismo causal. Por isso,

Philonenko pode afirmar que:

o problema da significagdo das representa¢des ndo encontra sua solugdo no
interior do mundo conhecido. Quem parte da representacdo tem as maiores
possibilidades de n3o superar a representacdo. Assim, ndo ¢ a partir do

exterior e sim do interior como chegaremos a pré-compreensio da

representagﬁom.

Para o autor, a fisiologia, por exemplo, pode explicar o0 mecanismo, mas ndo o sentido.
Assim, a distingdo entre explicagdo e compreensdo, conforme vimos defendendo, aparece
como a divisdo entre objeto e significagdo. Motivo pelo qual Philonenko pode reconhecer
que: “Se o prazer e a dor, razdes que a razdo ndo conhece stricto sensu, recebem tdo grande
dignidade ¢é porque encontramos o inexplicdvel (...) que ndo ¢, entretanto, o
incompreensivel”*>. Segundo a fese da inteligibilidade inversa, conforme apresentamos
acima, justamente porque o motivo € o mais compreensivel € menos explicavel ¢ que ele pode
ser utilizado como analogia para a causalidade em sentido estrito, uma vez que esta ¢ a mais
explicavel e a menos compreensivel; assim como a crenga no livre arbitrio enraiza-se,
precisamente, no fato de o motivo ser por todos nds plenamente compreendido, porém, por
1SS0 mesmo, ser fotalmente inexplicavel.

Aqui no Brasil, pensamos poder encontrar também uma interpretagdo afim a que
vimos apresentando. Trata-se do professor Paulo Margutti Pinto que, em seu livro sobre o

Tractatus, de Wittgenstein, aprecia rapidamente a filosofia do autor de O mundo. Segundo

2 Cf., P. Gardiner, Schopenhauer, México, Fondo de Cultura Economica, 1997, pp.93-95.

3 Cf., A. Philonenko, Schopenhauer. Una filosofia de la tragedia, Barcelona, Anthropos, 1989, p. 113.
% Idem, p.114.

3 Ibidem, p.116.

279



Margutti, Schopenhauer postula a existéncia de dois tipos distintos de conhecimento, ou de
dois nmiveis ou dimensdes do saber: o primeiro, discursivo, de matriz socratica, seria a
representacdo propriamente dita, ou ainda, o conhecimento cientifico; o segundo, de linhagem
platonica, seria contemplativo, que realizaria a “técnica do antimodelo” com respeito a
tradicdo iniciada por Soécrates e exigiria, para a sua constituicdo, uma “transformagdo
excepcional no sujeito”°. O importante residindo no carater vital e inexprimivel desta
segunda forma de saber, em sua compreensdo sem a necessidade da apresentagdo de razdes
via argumentacdo. Em uma palavra: em que nela trata-se mais de compreender e significar
que explicar e conhecer.

Seja como for, nenhum dos autores citados, Barbera, Safranski, Nietzsche, Young,
Janaway, Atwell, Gardiner, Philonenko ou Margutti, parecem ter se interessado em levar
adiante este importante horizonte de leitura da filosofia de Schopenhauer, e sobre o qual nos
debrugamos neste trabalho. Ora, semelhante intuicdo ¢ também sugerida em (e por) toda a
investigacdo moral de Schopenhauer, assim como também em algumas passagens de seu
epistolario. Caso se examine a posicdo da ética de Schopenhauer em relacdo ao seu
pensamento unico, talvez se possa mostrar, em um outro registro, em que sentido poder-se-ia
pensar sua metafisica da Natureza como uma hermenéutica da representa¢do o que, claro,
somente ¢ possivel, se a metafisica dos Costumes, enquanto parte mais importante do
pensamento unico, puder iluminar a metafisica da Natureza, a sua parte mais fundamental.
Mas nisso ja “entrariamos” no mundo moral, objeto que ultrapassa os limites deste trabalho.
Voltemos ao incomodo a que faziamos referéncia acima.

Schopenhauer afirma, no capitulo sexto, §85, de Sobre a filosofia e a ciéncia da
natureza, do segundo volume dos Parerga, sobre a relagdo entre realidade e idealidade do

mundo, que:

Os processos geologicos que precedeream (vorhergegangenen) toda a vida
sobre a Terra ndo existiram em nenhuma consci€ncia: nem na propria,
porque eles ndo tinham nenhuma; tampouco em uma alheia, porque ndo
existia nenhuma. Assim, pois, na falta (Mangel) de todo sujeito (jedem
Subjekt), ndo tinham nenhuma existéncia objetiva (kein objektives Dasein),
quer dizer, ndo eram absolutamente nada (waren iiberhaupt nicht); porém,
que significa (bedeutet) entdo que tenham existido (gewesensein)? - No
fundo (im Grund), é algo meramente hipotético (blofi hypothetisches)
(...)"". (Grifo nosso).

4% Cf. P. Margutti Pinto, Iniciagcdo ao siléncio. Andlise do Tractatus de Wittgenstein, Sao Paulo, Loyola, 1998,
pp-270-274.
YT Cf, SW, V, Parerga, 11, cap.6, §85, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, p.167.

280



E uma hipdtese e ndo pode ser uma hipétese, conforme afirmamos acima: veja-se até
onde conduz a coeréncia. Por um lado, ¢ completamente absurdo negar a existéncia do mundo
anterior e independente do sujeito; por outro, assumir isso implicaria uma enorme concessao
ao realismo. Dai a saida, meio sem forca e sem graca, em afirmar que a exiténcia de todo o
universo anterior ao primeiro olho que o mirou, ¢ algo meramente hipotético, que tudo o que
existiu antes dos seres cognoscentes ndo era nada em geral, absolutamente nada, conforme
traduzimos.

Talvez a suspensdo de juizo (epokhé) pirronica ndo fosse incompativel com uma certa
interpretacdo da filosofia de Schopenhauer. E se disséssemos o seguinte: antes do primeiro ser
cognoscente abrir o primeiro olho, nada poderiamos afirmar acerca da objetividade do
mundo: pode ser que tenha existido como nés o conhecemos, pode ser que nao, suspendamos
0 juizo a esse respeito. Ou ainda: para noés, sujeitos cognoscentes, 0 mundo aparece assim, €
ndo vemos motivo para afirmar que o que para nds aparece, como aparece, seja conforme o
que nos aparece. Obvio que aqui toda a tese da idealidade do tempo e, consequentemente, a
distingdo entre fendomenos e coisa em si teriam que ser repensados (ndo necessariamente
negados) e, portanto, aquele que a isso se entregasse, deveria conhecer, de saida, a opinido de
Schopenhauer a respeito daqueles que pretendem questionar a tese da idealidade. Na carta a
Frauenstéddt, de 30 de Outubro de 1851, Schopenhauer afirma, acerca do Sr. Voigtlander, que
se este € um apdstolo, entdo deve ser Judas, ja que duvidava da idealidade do espago: “uma

. 498
verdade que somente um idiota pode negar”

. No6s, que problematizamos a passagem da
aprioridade para a idealidade das intuigdes espaciais e temporais, estariamos, ao que parece,
segundo o autor de O mundo, a um passo da idiotia. Em todo caso, talvez uma certa
interpretacdo da filosofia de Schopenhauer nio seja, fundamentalmente, incompativel com
uma certa interpretagio do ceticismo pirrénico’”. Claro, isto seria matéria para outro

trabalho.

%8 Cf., Schopenhauer, Cartas desde la obstinacién, op.cit., p. 152.

*° Em sua importante tese sobre a relagdo entre a filosofia de Nietzsche e o ceticismo antigo, Rogério Lopes, na
se¢do 2 do capitulo 1, ao apresentar as criticas de Haym a metafisica de Schopenhauer e a posi¢do de Nietzsche
perante as mesmas, chama-nos a atenc¢fo para trés importantes teses: 1) a divida de Haym em relagdo a Sexto
Empirico, quanto ao “carater confessional da literatura filosofica”, sendo Montaigne o exemplo por exceléncia
na modernidade; 2) a divida de Nietzsche a Lange no que toca: a) ao fato de que a simples possibilidade de uma
coisa em si ndo pode ser negada; b) que a distingdo entre fendmeno e coisa em si pode ser fruto de nossa
“organizagdo psicofisica”; c¢) que na satisfagdo de interesses praticos o filésofo pode “produzir ficgdes
conceituais e elaborar uma interpretagio global da existéncia do ponto de vista do ideal”; 3) a tese de Uberweg,
seguida por Lange, de que a coisa em si pode ser interpretada como um “conceito-limite”. Cremos que estas
teses se, por um lado, podem servir de muni¢do contra a filosofia schopenhaueriana, como o proprio Nietzsche
mostrou; por outro, indicam que uma certa interpretagdo da filosofia de Schopenhauer, mesmo que contra a sua
letra, poderia ser enriquecida com o espirito do ceticismo de Sexto. Cf., R. Lopes, Ceticismo e vida
contemplativa em Nietzsche, Tese de Doutorado defendida na Universidade Federal de Minas Gerais, Faculdade

281



Em todo caso, o que Schopenhauer afirma ¢ que antes do aparecimento das condigdes
de toda objetividade, nada de objetivo, nenhuma existéncia objetiva poderia existir. Portanto,
“antes” do sujeito cognoscente, nada poderia existir em relagdo a este, pois ele ndo poderia
fazer parte, como instancia constituinte, da relagdo sujeito-objeto. Se as condi¢gdes de todo ser
objetivo dependem do ponto de vista subjetivo, ou seja, se a objetividade do ser objetivo
(ontologia) esta atrelada a uma epistemologia transcendental, entdo, claro, nenhuma
existéncia objetiva pode ser pensada “antes” do aparecimento do ponto de vista subjetivo
acerca das coisas. Isto deve significar: que o mundo ndo era absolutamente nada “antes” do
surgimento do sujeito cognoscente. Mas, claro, este nada de que se fala aqui ¢,
evidentemente, relativo: o mundo ndo era nada, relativamente ao sujeito, antes que este fosse.
Poder-se-ia perguntar: se os seres cognoscentes desaparecessem, instantaneamente, da face do
planeta, o que restaria? Nada, ou seja, despareceriam do mundo todas as condi¢des subjetivas
de possibilidade do conhecimento objetivo do ser objetivo do mundo e, portanto, ele ndo seria
nada em relagdo a estes seres cognoscentes. Tudo parece simples: se o mundo ¢ uma
representacdo do sujeito, entdo, sem este ndo pode existir aquela. Todo o problema estd em
que o proprio Schopenhauer tem dificuldade de, simplesmente, chamar de hipotética e
ilusoria a tese que afirma que nada existia antes da abertura do primeiro olho.

Cremos que tudo isso ja estava, de certo modo, presente na Critica da razdo pura.
Realmente, quando, por meio do idealismo transcendental, Kant, segundo Schopenhauer,
pode tranformar a disputa em torno da realidade do mundo exterior na questdo acerca da
relacdo entre real e ideal, ele abriu a porta para novos problemas. Sabemos que, conforme o
autor de O mundo, a filosofia kantiana teria posto fim a uma querela que se confundiria com a
propria histéria da filosofia: a relacdo entre ser e pensar. Desde os primoérdios, na Grécia,
encontrariamos filosofias do ser, do pensar e da identidade do ser e do pensar. Ora, se este
ser de que se trata em tal relacdo, for o ser objetivo das coisas, entdo ser (objetivo) e pensar
estariam do lado do pensar e, assim, a controvérsia acerca da realidade e independéncia do
mundo exterior seria transladada para o interior da representagdo, polo aglutinador tanto do
pensar quanto do ser objetivo. Assim, a disputa em torno da rela¢do entre ser e pensar, pode
ser resignificada como a relacdo entre ser objetivo e ser subjetivo, Representacdo e Vontade;
contanto, claro, que se mantenha a distingdo, no seio do Real, entre ser subjetivo e objetivo.

De fato, o Real é, ao mesmo tempo mas sob aspectos diferentes, o somatério de todos os

de Filosofia e Ciéncias Humanas, Departamento de Filosofia, sob a orientagdo do Prof. Dr. José Raimundo Maia
Neto, 2008, pp. 85-144.

282



fendmenos (mundo como Representacdo) e algo fofo genere diferente dos fenomenos (mundo
como Vontade). Porém, claro, isto dé sinal verde para o problema da afec¢do, da coisa em si,
da relacdo entre ontologia e metafisica, da relacdo entre ser objetivo e subjetivo, etc.

Com a hipdtese de Kant e Laplace sobre o surgimento do sistema solar a partir de uma
nebulosa, o problema do real e do ideal reaparece. Schopenhauer aceitava a hipétese kantiana,
assim como a louvava. Em relagdo a ciéncia de sua época, ele sempre esperou que a mesma
confirmasse as teses fundamentais de sua metafisica. Porém o que significa aceitar a hipotese
kantiana? Para os leitores de Schopenhauer, acreditamos, significa um certo incomodo; pelo

menos ao lermos o que ele diz nos Parerga:

Se dizemos que ao principio existiu uma nebulosa luminica (leuchtender
Urnebel) que conglomerou-se em forma de esfera e comegou a girar (....); €
se, igualmente, acrescentamos os fendmenos geoldgicos mais antigos até a
apari¢@o da natureza organica, entdo, tudo o que ai dizemos nao ¢ verdadeiro
em sentido proprio (nicht im eigentlichen Sinne wahr), sendo uma espécie
de linguagem metaférica (Art Bildersprache). Pois ¢ a descrigdo
(Beschreibung) de fendmenos (Erscheinungen) que, enquanto tais (als
solche), nunca existiram (nie dagewesen sind): porque sdo fendmenos
espaciais, temporais e causais que, enquanto tais (als solche), unicamente
(nur) podem existir na representacdo de um cérebro (in der Vorstellung eines
Gehirns existieren konnen) que tem o espago, o tempo ¢ a causalidade como
formas de seu conhecer; portanto, sim, eles sdo impossiveis (unmoglich) e
nunca existiram; por isso aquela descri¢do somente diz que se, entdo,
houvesse existido (wenn...existiert hditte) um cérebro, ter-se-iam
representado  (dargestellt haben wiirden) nele (darin) os processos
mencionados. Em contrapartida, em si mesmos (an sich selbst) aqueles
processos ndo sdo sendo o impeto surdo e inconsciente (dumpfe
erkenntnislose Drang) da Vontade de vida (Willens zum Leben) até a sua
primeira objetivacdo (ersten Objektivation); agora que existem cérebros,
(...), esse impeto ha de aparecer na forma daqueles fendmenos cosmologicos
e geoldgicos primarios, os quais recebem assim, pela primeira vez, sua
existéncia objetiva (objektive Existenz), a qual, no entanto, ndo se
corresponde com a subjetiva (subjektiven), a ndo ser que houvesse surgido
a0 mesmo tempo que esta, ¢ ndo inumeraveis milénios depois®”. (Grifo
n0SSO).

Os leitores dessa passagem sofrem, em nossa opinido, de um incomodo dificilmente
extirpavel. A origem de nosso incomodo reside na forma de se interpretar a significacdo
temporal. Sabemos que o tempo, para Schopenhauer, ¢ a forma do sentido interno, como em
Kant; sabemos também que, para ele, radicalmente diferente do filéosofo de Konigsberg, o
tempo pertence ao entendimento e, assim, faz parte das formas do intelecto residindo,

portanto, no cérebro; sabemos ainda que o tempo, igualmente de forma radicalmente anti-

S0 cf, SW,V, Parerga, 11, cap.6, §85, Sobre a filosofia e a ciéncia da natureza, p.168.
283



7

kantiana, ¢ a condi¢do do conhecimento que temos de nds mesmos como vontade, assim
como condi¢do da intui¢do de Idéias enquanto objeto de apreensdo intuitiva pelo puro sujeito
do conhecimento; enfim, por onde quer que abordemos a obra de Schopenhauer, o tempo
estard sempre do lado da Representagdo. Isto implica, claro, que nenhum mundo objetivo
pode ser pensado como subsistente sem o sujeito, ja que neste se encontra a condi¢do de toda
subsisténcia, isto €, o tempo, como possibilidade de determinag¢des opostas em uma mesma
coisa (Mdglichkeit entgegengesetzter Bestimmungen am selben Dinge)*"'. Portanto, podemos
saber, indireta e negativamente que, se o0 mundo objetivo, o ser objetivo do mundo ¢ dado no
tempo, o subjetivo, por sua vez, ndo devera ser pensado assim, sob pena de tornar-se objetivo.
Entdo aparece a pergunta: a Vontade e sua Representagdo, ou seja, o mundo, sdo co-
incidentes, “lados” do mundo co-originariamente dados? Ou se poderia interpretar a teoria da
objetivacdo da Vontade como se esta pudesse existir sozinha e, num “dado momento”, ela
produzisse para si um cérebro e, com ele, o mundo no tempo? Vontade e mundo sdo co-
eternos ou aquela se exterioriza neste por meio do tempo, do espago ¢ da matéria?

Aqui, assim nos parece, chegamos ao limite da filosofia de Schopenhauer. N@o apenas
ao seu limite, mas & compreensdo da mesma enquanto filosofia do limite. As perguntas que
acabamos de fazer sdo transcendentes, impossiveis de serem respondidadas porque ndo
fazem, schopenhauerianamente, sentido. A condi¢do de toda explicagdo do mundo reside nas
formas da representagdo. Por sua vez, a significacdo desta ultima depende da percepg¢do
interna e imediata que temos de ndés mesmos como vontade, assim como do trdnsito e
projecdo deste saber ao resto dos seres do mundo. Desta maneira, ¢ tdo absurdo pretender
conhecer as condicdes de toda cogni¢cdo, como o sujeito cognoscente, por exemplo; como ¢
sem sentido querer compreender, exautivamente, a condi¢cdo de toda significagdo: a Vontade.

Isto € o0 que sabemos pela famosa carta a Frauenstidt, de 21 de Agosto de 1852:

Minha filosofia decifra o mundo existente como uma tadbua de hieroglifos
(cujo cddigo eu achei na Vontade) e mostra sua absoluta coesdo. Minha
filosofia ensina o que ¢ a coisa em si e suas manifestagdes. O que € a coisa
em si, no entanto, somente se entende em relacdo com suas manifestagdes e
vice-versa. As manifestagdes, por outro lado, sdo somente um fenéomeno
cerebral. Eu nunca falei sobre o que € a coisa em si independentemente dessa
relagdo porque ndo o sei: nesta relagdo, em contrapartida, a coisa em si € a
vontade de vida’. (Grifo nosso).

OV Cf, SW, 111, cap.4, §18, Da primeira classe de objetos para o sujeito e a forma do principio de razdo
suficiente que reina nela, p. 43.

02 cf, Schopenhauer, Cartas desde la obstinacion, op.cit., p.159. A Prof* Maria Lucia Cacciola, ao interpretar
esta passagem da carta citada, afirma que aqui estaria a adverténcia schopenhaueriana na compreensdo da
Vontade como coisa em si. A Vontade como coisa em si somente pode ser compreendida na relacdo com a

284



Portanto, perguntar pelo que “andava fazendo” a Vontade anfes de sua objetivacdo em
fendmenos; “por onde ela passeava” antes de produzir para si um mundo, etc, sdo
interrogagdes que a filosofia, conforme Schopenhauer, deve deixar intocadas. O sentido do
mundo ndo pode ser vislumbrado sem que haja mundo; a compreensdo da significagdo da
representa¢do pressupde e exige a existéncia de representagdes. Assim, nem mundo sem
sentido nem significagdo sem mundo, mas ambos em intima articulagdo’”. O mundo sem
Vontade seria completamente destituido de sentido, da mesma forma que a Vontade sem
mundo seria uma significagdo que nada significaria. Portanto, a analogia, a passagem ¢ o
transito da Representacdo a Vontade somente pode ser pensada quando nenhum dos polos ¢
tomado sozinho. Claro que, nesta relacdo, nada impede que um dos lados tenha, como ¢ o
caso para Schopenhauer, a primazia. Sabemos que, para ele, como afirmamos acima, se o
primado e a parte mais fundamental de sua metafisica residem na metafisica da Natureza, a
primazia € a parte mais importante habitam a metafisica dos Costumes. Assim: primado da
natureza e primazia da moral; primado da explicagcdo e primazia da significagcdo; primado da
epistemologia e da metafisica da Natureza, primazia da metafisica dos Costumes.

Portanto, como diz Schopenhauer, ainda na mesma carta a Frauenstédt:

A negacdo da vontade de vida nfo significa a aniquilagdo do objeto ou do
ser, mas simplesmente um nio-querer que se dd como consequéncia de um
motivo apaziguador: grave-se bem isto! Eu nunca falei do que antecede a
afirmac@o da vontade, tampouco das consequéncias da negagdo da vontade
(a esta ultima, ao contrario do que vocé diz, ndo a considero como uma
substancia incomutavel); pelo contrario, ao final do quarto livro de minha
obra (se o repito € porque seus olhos sdo mais cegos do que meu ouvido
direito ¢ surdo) disse que a negacdo da vontade € como um transito até o
nada para nés. O que seja a coisa em si nela mesma, quer dizer, o que seja
ela a parte daquilo que nds somente conhecemos como vontade de vida,
como nucleo da manifest¢do, quando esta nio se manifesta ou quando
deixou de ser, ¢ um problema transcendente, quer dizer, um problema cuja
solugdo ndo pode ser apreendida nem pensada pelas fungdes de nosso
intelecto, as quais se limitam a servir as manifestacdes individuais da
vontade do cérebro. E por isso que, mesmo que a coisa em si se revelasse a

nés como realmente &, ndio compreenderiamos nada dela™.

representagdo, nunca absoluta e independentemente desta. Claro, procurar compreender a Vontade,
absolutamente, tornaria a filosofia de Schopenhauer vulneravel as acusa¢des de dogmatismo e de retorno a um
horizonte pré-critico. Cf., M. L. M. O. Cacciola, op.cit., p.115.

*% Sobre isso, confira-se o didlogo entre Trasimaco e Filaletes, no §141 do capitulo 10 do segundo volume dos
Parerga. Ct., SW, V, Parerga, 11, §141, Breve divertimento conclusivo em forma de dialogo, cap.10, Sobre a
doutrina da indestrutibilidade de nosso verdadeiro ser com a morte, pp. 329-333.

% Idem, pp.159-160.

285



Vé-se, assim, claramente, o que pretende Schopenhauer. Também aqui torna-se
patente a impoténcia da filosofia. A filosofia ndo pode tudo, nem explicar nem compreender
tudo. Pode, claro, compreender a significagdo moral do mundo porque nds estamos nele: o
microcosmos espelha e revela o sentido do macrocosmos. De saida, a filosofia ja ¢ vinculada
aquela tradigdo que, desde o antigo oriente conhece-se pelo nome de sabedoria
(Brahmanismo, Budismo, etc). O impulso a reflexdo ¢ negativo na sua génese, pois se trata de
encontrar - ou inventar - um remédio que console sem fazer esquecer, que ajude a viver mas
sem fazer esperar, que facilite o querer sem instigar o desejar. Mais ainda, a tensdo entre
filosofia e sabedoria é ndo somente ineludivel como necessaria e desigual desde o principio,
uma vez que a filosofia cabe refletir sobre uma verdade dura e certa e para a qual, no limite,
apenas pode pensar um consolo, projetar uma farmacopéia que distingue e separa na
origem, mas que por isso mesmo ndo escaparia da relagdo com a sabedoria. A propria historia
da relagdo entre filosofia e sabedoria atestaria esta tensdo e o lento mas continuo processo de
separacdo entre ambas. O fato é que, para Schopenhauer, seu pensamento deve ser
compreendido como um macrantropismo (Makranthopos)’, ou seja, como uma visdo de
mundo (Weltanschauung) que, desde os Veda(s), mas passando por Platdo, Plotino,
Simplicio, Escoto Erigena, Bruno, etc, articula-se como pensamento da relacdo entre unidade
e totalidade, mas....construido a partir do sujeito (Kant).

E no seu nascedouro, portanto, que a filosofia de Schopenhauer recebe a cicatriz que a
fard alvo daqueles que tentardo forgd-la a adequar-se a uma das alternativas: saber ou
filosofia, sabedoria ou teoria, visdo de mundo ou doutrina. Em todo caso, o importante aqui ¢
a clara consciéncia dos limites que parecem estar em jogo na relagdo entre Representacdo e
Vontade. Portanto, o problema da realidade e da idealidade, ndo apenas estd vinculado a
nocdo de matéria como aponta, finalmente, para a necessidade de impormos limites a filosofia
e, assim, tornar possivel a caracterizacdo da metafisica de Schopenhauer como filosofia do
limite. Claro que isto implica, em ultima instancia, a manuten¢do do mistério € a permanéncia
do campo préprio da sabedoria, do elogio do segredo, de que nos fala Thomaz Brum’®. Se a
filosofia conseguiu, segundo Schopenhauer, expressar uma verdade milenar por meio de
conceitos, gracas a Kant, ela também elevou a consicéncia reflexa, mais precisa e
rigorosamente, a no¢do de seus limites e de suas forgas. Assim, se sabemos o que significa

existir e viver, pemanecemos ignorantes do porqué de tudo isso, do para qué todas as coisas,

05 Cf, SW, 11, cap.50, Epifilosofia, p.824.
3% Cf., Thomaz Brum, O pessimismo e suas vontades. Schopenhauer e Nietzsche, Rio de Janeiro, Rocco, 1998,
p.SL.

286



do de onde e do para onde de todos os seres, etc. Enfim, continuamos ignorantes,
filosoficamente ignorantes, em relacdo a muitas questdes fundamentais. Se a filosofia nos
ajuda a viver; se ela pode nos auxiliar em nosso caminhar pelo mundo; se ela pode nos ajudar
a compreender o que temos sido e de que somos constituidos; ela ndo pode tudo nem, talvez,
0 mais importante: ajudar-nos a negar a vontade de vida. Ela pode nos levar a compreender o
que seja a negagdo da vontade de viver, mas ndo nos ajudar na realiza¢do desta negagdo. Em
outros termos: ndo se pode ensinar nem aprender a querer por meio da filosofia. Esta,
portanto, revela e desvela o sentido, mas fica apenas nisso. A filosofia, assim, descobre e
explicita a significagdo oculta nos fendmenos, mas nisto ela esbarra e, igualmente descobre,
seus proprios limites. Que nos tornemos tristes ou alegres com isso e por meio disso, isto

depende da sabedoria que cada um ¢é capaz de suportar sem sucumbir..

287



CONCLUSAO

Acreditamos que muitas podem ser as conclusdes possiveis a serem extraidas de nosso
trabalho. Algumas, tomando por base o que por ele foi esquecido ou negligenciado; outras,
centradas em suas implicagdes para a filosofia schopenhaueriana; umas, preocupadas com a
legitimidade de suas teses principais; talvez ainda, pudéssemos encontrar outras que,
aceitando o essencial de suas argumentagdes, prefeririam desloca-las para um campo menos
especulativo e, assim, vé-las desenvolverem-se em um solo mais ligado a moral ou a estética.
Seja como for, assumimos, ao final, a inteira responsabilidade pelas deficiéncias, vacilagdes e
incompletudes vinculadas ao nosso trabalho. Claro, gostariamos também de poder pensar que
nele se pode encontrar algum interesse e, quem sabe, algum valor. Aqui, entretanto, ja ndo € o
espaco para tentarmos defendé-lo das criticas a que pode ter dado surgimento, mas tdo
somente apresentarmos nossa honesta opinido sobre o mesmo, com a certeza de que, se ele
ndo conseguir defender-se sozinho, muito pouco poderiamos fazer em seu auxilio.

Resumidamente, duas conclusdes parecem emergir das duas partes de nosso trabalho.
Na primeira parte, que poderiamos chamar de propedéutica, procurou-se mapear o territorio
em que se colocavam os principais problemas para o intérprete da filosofia de Schopenhauer,
a saber: o sentido, o papel e os limites da no¢do schopenhaueriana de analogia, e a fung¢do da
nog¢do de matéria na relagdo entre Vontade e Representagdo. Tudo isso, como vimos, atrelado
a leitura de Schopenhauer da obra de Kant, na qual tanto o problema da passagem do ambito
tedrico ao pratico, quanto a articulacdo desta em termos de explicagdo e compreensdo, ja
teriam sido anunciadas. Na segunda parte, a mais importante do trabalho, e que chamariamos
de propositiva, apresentamos nossa tese propriamente dita: a filosofia de Schopenhauer seria
melhor compreendida enquanto filosofia do mistério e do limite, a partir da concepcdo da
Vontade enquanto hermenéutica da Representagdo. Para isso, tivemos que reler a Critica da
razdo pura; analisar o sentido e o papel, na obra de Schopenhauer, daquilo que denominamos
de ftese da inteligibilidade inversa; e colocar em evidéncia a importancia da distingdo
schopenhaueriana entre ser subjetivo e objetivo e consideragdo subjetiva e objetiva. Somente
entdo, pudemos rediscutir as nog¢des de analogia e de matéria e, assim, chegar a concepcao da
filosofia de Schopenhauer como filosofia do limite.

Pensamos que a tese acima defendida representa um passo, pequeno mas

indispensavel, em direcdo a uma tomada de consciéncia sincera das limitagdes presentes na

288



filosofia de Schopenhauer, bem como o come¢o de um movimento em busca de um didlogo
possivel com as obras de pensadores posteriores ao autor de O mundo - 0s mais proximos
sendo, talvez, Nietzsche e Freud. Caso faca sentido conceber a Vontade como uma instancia
de significacdo para os fenomenos, e a filosofia schopenhaueriana como uma hermenéutica
da Representagdo, no sentido de uma filosofia do mistério e do limite como postulamos,
entdo os desdobramentos para as filosofias da genealogia e mesmo para as filosofias de
feicdes hermenéuticas, talvez possam ser interessantes, por abrir espagos reais para um
didlogo proficuo com estas posturas filosoficas. Ndo se trata, 6bvio, de salvar o pensamento
schopenhaueriano, muito menos de blind4d-lo das criticas, mas de verificar se,
compreendendo-o da forma como sugerimos, enriqueceriamos o didlogo com outras
formacgoes discursivas.

O que nos parece uma vantagem em nosso trabalho é o fato dele procurar atenuar
bastante a dimensdo ontoldgica de algumas interpretagdes da filosofia de Schopenhauer.
Como vimos, a metafisica schopenhaueriana, conforme nossa posi¢do, assume uma face
hermenéutica que, por ndo exigir necessariamente investigacdes de cunho ontoldgico, em
sentido preé-critico, abre a possibilidade de interlocu¢do com posturas situadas em um tempo
histéorico que decretou o fim das metanarrativas. Ao invés de julgar a filosofia de
Schopenhauer, como tém feito alguns comentadores, decretando-a contraditéria, paradoxal,
ambivalente ou equivoca, procuramos ndo legislar sobre a mesma. Pelo contrario, sem
pretendermo-nos discipulos ou apostolos, como nas relagdes mantidas por Schopenhauer com
os intérpretes de seu tempo, pensamos que nossa posi¢do permanece, em relagdo a filosofia
schopenhaueriana, ao mesmo tempo fiel e heterodoxa. Fiel, por ndo violar seu principio
fundador: a distin¢do foto genere entre Vontade/coisa em si e Representagdo, e a assungdo da
primeira como detentora do primado metafisico no Real. Heterodoxa, porque o préprio autor
nunca afirmou que devéssemos conceber sua filosofia como uma hermenéutica da
representagdo ou da experiéncia.

Entretanto, ndo mascaramos o fato de que, quanto mais ontologicamente se conceba a
Vontade, maior serd a tensdo entre ontologia pré-critica e epistemologia critica, na filosofia
de Schopenhauer. Por outro lado, se este ultimo advertiu clara e precisamente seus leitores
futuros acerca do carater relacional da Vontade/coisa em si, no que tange a Representacdo,
por outro, permanece verdadeiro que muito pouco foi dito sobre a primeira, sobretudo do
ponto de vista especulativo. Acreditamos, portanto, ser mais rico e produtivo tomar a Vontade
de um ponto de vista hermenéutico do que procurar interpretar a mesma por meio de

tentativas de aproximagdes com ontologias e/ou metafisicas ditas classicas. Claro, isto pode
289



ser feito, e ja o foi, mas serd que ndo se poderia antever o resultado, e assim dispensar o
esforco e a fadiga da pesquisa? O resultado ndo poderia ser outro, assim pensamos, que
encontrar ao final o que se pressupds no inicio: o diagnostico de uma filosofia contraditoria e
cindida entre antigos ¢ modernos, entre pré-kantianos e pos-kantianos. Defendemos apenas
que vale mais realizar um trabalho para mostrar os ganhos que uma filosofia pode ter, caso
venha a ser interpretada de uma determinada maneira, que construir um ponto de vista a partir
do qual uma dada obra j4 ndo tenha, teoricamente, nenhum valor. Pensamos que aqui reside
um interesse possivel para nosso trabalho: ele abre algumas reais perspectivas a filosofia de
Schopenhauer.

Tomemos como exemplo a filosofia do jovem Nietzsche. O que se encontra na base da
concepg¢do nietzscheana, que enxerga em Schopenhauer um educador? Resposta: o fato da

9307 E, se acreditamos na carta de

filosofia deste ser edificante. O que ¢é ser edificante
Nietzsche a seu amigo von Gersdorff, acima citada, ter uma postura filoséfica em que os
conceitos nao recebem sua significagdo meramente do entendimento ou da razao, mas direta e
imediatamente de uma outra instdncia. Em linguagem schopenhaueriana: de uma percepgdo
interna e imediata (innern und unmittelbaren Wahrnehmung). Isto implica assumir,
hermeneuticamente, de preferéncia a Ontico-ontologicamente, a metafisica da Vontade de
Schopenhauer. Ainda, caso Rosset tenha alguma razdo em atribuir a filosofia
schopenhaueriana uma intuicdo genealogica, mesmo que ndo se considere esta ultima como
fundamento de uma filosofia do absurdo como pretende ele, ainda assim, a nossa leitura
poderia facilitar uma interlocug¢do entre a metafisica schopenhaueriana e toda a discussdo
sobre a significacdo do procedimento genealdogico nas primeiras obras de Nietzsche, uma vez
que se poderia iluminar a relagdo entre Dioniso/Vontade e Apolo/Representacdo nos trabalhos
iniciais de Nietzsche’®, caso se conceba a Vontade hermeneuticamente. Enfim, apresentamos
isso aqui apenas como um exemplo. O fato ¢ que toda a discussdo sobre uma filosofia
genealogica, bem como sobre o sentido de um procedimento genealogico, em filosofia, talvez
pudesse dispor como um dos interlocutores, um leitor de Schopenhauer, mesmo que dentro de
certos /imites.

Nao obstante, permanece o fato de que, mesmo interpretando hermeneuticamente a

Vontade, a filosofia de Schopenhauer tem seus limites precisos: a filosofia da identidade ¢ a

07 Sobre isso, cf., além da carta acima citada: Nietzsche, “Terceira consideragio extemporanea: Schopenhauer
como educador”. In: LEBRUN, Gerard (sel. e org). Nietzsche - Obras Incompletas. Trad. Rubens R. Torres
Filho. 4* ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1987. Cole¢do Os Pensadores. Uma outra edigdo, esta traduzida do
francés: “Terceira consideragdo extemporanea: Schopenhauer como educador”. In: Escritos sobre educagdo.
Trad. e sel. Noéli Correia de M. Sobrinho. 2* ed. S3o Paulo: Loyola, 2004.

>% Referimo-nos ao Nascimento da tragédia e aos trabalhos que vio até Humano, demasiado humano.

290



distingdo foto genere entre Vontade e Representagdo. Quanto a primeira, o obstaculo parece
ser teoricamente intransponivel. Realmente, a partir dos trabalhos de Foucault e Deleuze,
sobretudo deste ultimo, podemos aprender que a nocdo de diferenca, em Schopenhauer, nunca
sera passivel de uma interpretagdo ontoldgica, no sentido preciso de ontologia estabelecido
em Diferenca e repeticdo’”. De fato, diferenca, em Schopenhauer, diz-se sempre do mesmo,
do ideéntico, do uno: da Vontade. Todo o mundo da Representagdo, Rosset ja anunciou, repete
a identidade de uma e mesma Vontade que se manifesta e se desdobra em seus multiplos
fendmenos. Afirmar que a unidade da Vontade ndo ¢ a do conceito nem a da Idéia, em nada
resolve o problema, pois uma vez que ela ndo difere de si, ela jamais poderia ser tomada
como a fonte daquilo que difere, da diferenca. Em uma palavra: todo devir, em Schopenhauer,
esta submetido a idealidade do tempo, assim como toda efernidade aponta para a
atemporalidade, isto €, a nega¢do ou supressdo do tempo. Enfim, ndo importa como se
interprete, a filosofia de Schopenhauer encontra um de seus limites em sua ancoragem na
no¢ao de identidade. Quanto a distingdo entre Vontade e Representagdo, o fato da fronteira
estabelecida por Schopenhauer ter sido tdo radical, dificulta sobremaneira, se ¢ que nao
impossibilita, que se ponha a pergunta verdadeiramente genealogica. Uma solugdo seria,
como defendemos, mitigar a dimens@o metafisica da Vontade e acentuar sua interpretacdo
hermenéutica. Tarefa que, quem sabe, venha a gerar bons frutos. Estes limites, por outro lado,
sdo colocados a filosofia de Schopenhauer, por assim dizer, de fora, a partir de horizontes de
pensamento que ndo sdo aqueles em que o autor habitou.

Gostariamos, no entanto, de apontar para um possivel limite de nosso proprio trabalho,
a saber, a auséncia de reflexdes relacionadas a moral. Ora, se a filosofia de Schopenhauer
ganha ao ser interpretada por uma perspectiva hermenéutica, como pensamos, ndo seria de se
esperar algum tipo de confirmacdo disso no ambito moral? E ndo deveria ter sido o caso de,
em nosso trabalho, ter-se promovido semelhante investigagdo? A problematica acerca da
significa¢do ndo teria, finalmente, mais afinidade com a metafisica dos Costumes que com a
metafisica da Natureza? Sem duvida, isto ¢ o que honestamente pensamos. Nosso trabalho
estaria, por assim dizer, completo, caso estendesse toda discussdo nele empreendida até a
Etica. Para isso, entretanto, teriamos que pressupd-lo como ja concluido. O fato de ser
legitima a expectativa de que uma hermenéutica da representa¢do seja mais concreta e

facilmente visualizada quando situada nas pesquisas em torno da moral, ndo dispensa sua

59 Cf, G. Deleuze, Diferencga e repeti¢do, Sao Paulo, Graal, 2006, cap.1. Para uma outra critica radical a nocéo
de identidade a partir da filosofia de Nietzsche, em particular mediante a analise da significacdo do eferno
retorno, cf., P. Klossowski, Nietzsche e o circulo vicioso, Rio de Janeiro, Pazulin, 2000, pp.75-94.

291



ancoragem numa metafisica da Natureza. Nao somos nds que assim interpretamos, mas o
proprio Schopenhauer. Afinal, a primeira vez que ficamos sabendo que a metafisica da
Vontade tem por tarefa investigar a significacdo das representagdes ¢é, ndo gratuita e
fortuitamente, no inicio do segundo Livro de O mundo, justamente aquele cujo ponto alto € a
exposicdo da metafisica da Natureza. A metafisica dos Costumes, o pensamento unico assim
o0 exige, articula-se intimamente com as metafisicas do Belo e da Natureza, mas aquela, a dos
Costumes, como sempre enfatizou Schopenhauer, apesar de a mais importante, ndo pode ser
considerada a mais fundamental, onde os fundamentos sdo explicitados e investigados até
suas articulagdes, implica¢des e limites. Portanto, pensamos que se uma leitura da obra de
Schopenhauer pretende conceber sua fundamental no¢do de Vontade como uma hermenéutica
da representagdo, entdo ela deve debrugar-se, primeiramente, com vagar e rigor sobre aquilo
em que reside o fundamento de sua metafisica: a metafisica da Natureza. Foi isso o que
fizemos. Se bem feito ou ndo, ndo cabe a nds, como autor, constituirmo-nos como juiz.

Desta forma, se o trabalho poderia ganhar com o transporte dos resultados acima
obtidos para o campo moral, ndo podemos esquecer que a caminhada até aqui realizada
permanece indispensavel e condi¢do incontornavel para tal deslocamento de ponto de vista.
Por outro lado, realizar semelhante, por assim dizer, contraprova, excederia em muito as
dimensdes razoaveis de nosso trabalho. Acreditamos que este, no minimo, dobraria de
extensdo e, assim, exigiria mais folego e tempo, tanto nosso quanto de nossos leitores. Ora,
ndo seria mais prudente, como aqui fizemos, primeiro submeté-lo ao crivo de seus criticos
naquilo que ele tem de fundamental para, posteriormente, no caso de ele sair-se bem neste
exame prévio, construirmos e apresentarmos aquilo que ele teria de mais importante?
Acreditamos, sim, que a parte mais arida e existencialmente menos gratificante da pesquisa
sobre a possibilidade de se conceber hermeneuticamente a metafisica da Vontade
schopenhaueriana reside, justamente, na investigagdo de sua metafisica da Natureza. Porém,
convenhamos, isto permanece ineludivel. Portanto, caso tenha sentido, interesse ou valor o
que ao longo do trabalho acima apresentado foi defendido, entdo teremos por tarefa futura e
como continuacdo da pesquisa, a realizacdo do que chamei de contraprova, isto ¢, a
verificagdo do comportamento de nossa hipotese, quando transladada ao territério da
metafisica dos Costumes.

Ainda uma ultima palavra sobre a auséncia de analises acerca da verificagdo de nossa
hipdtese no dmbito da moral. Poder-se-ia, talvez, apontar, em nosso trabalho, para o pouco
conteudo positivo que agregamos a significacdo propriamente dita da Vontade enquanto

instancia doadora de sentido as representagdes. Um possivel leitor poderia sentir, e com razao,
292



um certo incomodo por, ao fim e ao cabo, nao ter tido a oportunidade de apreciar o contetido
mesmo garantidor do significado oculto na e pela representagdo. Pensamos que este seria um
sentimento legitimo. Entretanto, e sem que nos repitamos desnecessariamente, pediriamos que
semelhante leitor exercitasse um pouco a virtude da paciéncia. Caso ele assim se sentisse,
entdo, acreditamos, isto adviria do fato de o mesmo ja ter aceito, pelo menos no essencial, o
que aqui defendemos e, portanto, diriamos a ele que se trata apenas de esperar um pouco, pois
este trabalho de apresentacdo e discussdo do contetido proprio das significagdes exigido, em
breve verd a luz do dia. Para os leitores que preferirem discutir o que acima foi defendido,
entdo pensamos que isto confirmaria o que dissemos a pouco, a saber, que o trabalho ora
apresentado ¢ indispensdvel e pré-requisito para as discussdes morais. Seja como for, a
exposicao e justificacdo do conteudo mesmo das referidas significagdes, por encontrar-se quer
no seio da metafisica do Belo, quer no da metafisica dos Costumes, exigiria a realizagio de
uma nova tarefa, a qual estamos dispostos a enfrentar, desde que se conceda a anuéncia as
argumentacdes basilares de nosso trabalho. Neste ultimo caso, empreenderiamos de bom
grado as andlises de que o hipotético leitor aqui sentiu-se privado.

Assim, indubitavelmente, gostariamos de ter desenvolvido as andlises necessarias a
comprovacdo de nossa hipétese de trabalho no terreno da Etica. Mas isto nem foi possivel
nem, pelas razdes que ora apresentamos, julgamos recomendado ou desejavel empreendé-las,
optando por apresentar, primeiramente, nossa posi¢ao no terreno espinhoso da metafisica da
Natureza de Schopenhauer.

Mais ou menos a mesma objecdo poderia ser-nos levantada em relagdo ao longo
tratamento que dispensamos ao relacionamento entre as obras de Kant e Schopenhauer. Neste
pormenor, acreditamos que as justificativas apresentadas no corpo do trabalho, se ndo falam
por si mesmas, ndo saberiamos o que acrescentar a seu favor, uma vez que razdes
metodoldgicas, tedricas e praticas ja foram mobilizadas em sua defesa, sem contar com as
extensas citagdes da explicita posicdo do autor de O mundo. Em todo caso, julgamos que
nosso posicionamento permanece claro: contra Philonenko e Rosset, mas com Schopenhauer,
pensamos que a obra deste pode ser iluminada a partir, se ndo propriamente da filosofia de
Kant, pelo menos da leitura e interpretagdo schopenhauerianas desta ultima. Caso queiramos
conhecer o pensamento kantiano, ndo julgamos a melhor op¢do comecar pela critica de
Schopenhauer a Kant. Porém, se o caso for compreender a filosofia schopenhaueriana, entao
defendemos, como de resto ja& mostramos acima, que se deveria levar a sério a sugestio de
Schopenhauer no Prefdcio a primeira edi¢do de O mundo: que se deve comecar a estuda-lo,

entre outros caminhos, por sua Critica a filosofia kantiana. Foi assim que procedemos, € 0s
293



frutos, bons ou ruins, estdo ai e, se maduros, ja devem ser capazes de defender-se por si
mesmos.
kok ok

Gostariamos de concluir com uma merecida saudag¢do a Schopenhauer e a Cioran. A
impoténcia da palavra, do conceito ¢ da teoria para apreender e revelar aquilo que sé existe
por meio de suas marcas negativas, que ndo se pode capturar nas malhas do sentido e que
somente se ilumina em paradoxos, em obsessdes e nostalgias do eterno foi desde muito cedo a
morada de Cioran. O Nada, o Absurdo sdo, tanto para ele quanto para Schopenhauer, nao
apenas simulacros e imagens, mas igualmente sinais da presenca de um /imite para a
positividade do mal, do sofrimento e da inconveniéncia de existir, de se ser consciente.

O decisivo € ndo recuar frente ao pior, aquilo que é desde a Queda o outro nome da
consciéncia, ndo da lucidez, pois o pior ¢ ter consciéncia do que significa haver nascido, ter
escolhido o conhecimento menos por curiosidade que por instinto de emulacdo, por vaidade e
orgulho. Isso ndo impede, claro, que desde entdo estejamos presos a uma nostalgia incuravel,
a uma saudade do tempo em que ndo havia tempo, em que ndo havia historia e, sobretudo, em
que ndo morriamos nem nasciamos. Por outro lado, e eis estabelecida a tensdo insoluvel, sem
carne, como espirito angelical estariamos instalados na mais entediante esterilidade. Disso
decorre que devemos ao corpo e a sua necessidade de paixdo o fato de produzirmos e, ¢ claro,
de sofrermos. Ja que dor e lucidez sdo sindnimos, entdo o que importa € enrijecer o corpo para
que este ndo dobre sob o peso do tédio, da ruina do tempo e do asco de um absoluto insosso.
A lucidez, o desencanto, a obsessdo do nada, o fascinio pelo absurdo, o excesso na recusa
serdo as cicatrizes exibidas por aqueles que sentem mais profundamente as conseqii€éncias da
Queda, o gosto amargo de ter de exercer o funesto e contagioso oficio de apdstolo do

desengano. Por terem me mostrado isso: obrigado Schopenhauer; obrigado Cioran.

294



BIBLIOGRAFIA

Obras de Schopenhauer

SCHOPENHAUER, Arthur. Simtliche Werke. Editadas e comentadas por Wolfang Frhr.
von Lohneysen. Suhrkamp taschenbuch wissenschaft, 2003. 5 vols. As referéncias a essa
edi¢do sdo indicadas pelas iniciais SW, seguidas pelo nimero do volume (em algarismo

romano) e da pagina (em arabico).

. Manuscript remains. Edited by Arthur Hiibscher, Translated by E. F. J. Payne, in
Four Volumes. New York, Berg, 1989.

. Metaphysik der Natur. Philosophische Vorlesungen iiber die gesammte Philosophie
aus dem handschriftlischen NachlaB3, Teil II. Miinchen-Ziirich, Pipper, 1984. (Edi¢cdo de
Volker Spierling)

. O mundo como vontade e representacdo. Trad. M. F. Sa Correia. Rio de Janeiro:
Contraponto, 2001.

. O mundo como vontade e como representacdo. Trad. Jair Barboza. Sdo Paulo:
Unesp, 2005.

. Cartas desde la obstinacion. Trad. Eduardo Charpenel Elorduy. México: Los Libros
de Homero, 2008.

. Critica da filosofia kantiana. Trad. Maria Lucia M. O. Cacciola. Sdo Paulo: Nova
Cultura Ltda, 1999.

. Fragmentos para a historia da filosofia. Trad. Maria Lucia M. O. Cacciola. Sao
Paulo: Iluminuras, 2003.

. Sobre a filosofia universitaria. Trad. Maria Lucia M. O. Cacciola. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2001.

. Sobre o fundamento da moral. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2001.

. Sobre a visio e as cores. Sdo Paulo: Nova Alexandria, 2005.

295



Outras obras consultadas

APPEL, S. Arthur Schopenhauer. Leben und Philosophie. Dusseldorf: Artemis & Winkler,
2007.

ATWELL, J. Schopenhauer on the character of the world: the metaphysics of will,
Berkeley and Los Angeles, California, University of California Press, 1995.

BAILLOT, A. Influence de la philosophie de Schopenhauer en France (1860-1900).
Etude suivie d'un Essai sur lés sources francaises de Schopenhauer. Paris: Archives
Karéline, 1927.

BARBERA, S. Une philosophie du conflit. Etudes sur Schopenhauer. Paris: PUF, 2004.

BARBOZA, J. Infinitude subjetiva e estética — natureza e arte em Schelling e
Schopenhauer. Sao Paulo: Unesp, 2003.

. Schopenhauer. A decifracio do enigma do mundo. Sao Paulo: Editora Moderna,
1997.

. Metafisica do belo. Sao Paulo: Unesp, 2003.

. Trés prefacios e alguns retratos: Schopenhauer e suas Fisionomias. In.: Arthur
Schopenhauer no Brasil. Em memoria dos 150 anos da morte de Schopenhauer. D.
Redyson (Org.), Jodo Pessoa, Ideia, 2010.

BEISER, F. C. O desenvolvimento intelectual de Kant: 1746-1781, in: Kant, Org.: Paul
Guyer, Idéias e Letras, Aparecida-SP, 2009

BIRNBACHER, D. Schopenhauer. Stuttgard: Reclam, 2009.

BOHMER, O. Denken mit Schopenhauer. Vom Lauf der Zeit, dem wahren Wesen der
Dinge, dem Pessimismus, dem Tod und der Lebenskunst. Ziirich: Diogenes, 2007.

BONACCINI, J. A. Kant e o problema da coisa em si no idealismo alemio. Sua
atualidade e releviancia para compreensio do problema da filosofia. Rio de Janeiro:
Relume Dumara, 2003.

BONNET, CH.; SALEM, J. (ED.). La raison dévoilée. Etudes schpopenhaueriennes. Paris:
Vrin, 2005.

BLOCH, E. Das Materialismus-Problem, seine Gechichte und Substanz, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 1977.

BRANDAO, E. A concepgio de matéria em Schopenhauer e o absoluto. In: SALLES, Jodo
Carlos (org.). Schopenhauer e o idealismo aleméo. Salvador: Quarteto, 2004.

. O conceito de matéria na obra de Schopenhauer. Tese de Doutorado defendida na
Universidade de S&do Paulo, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas,
Departamento de Filosofia, sob a orientagdo da Prof* Maria Lucia M. O. Cacciola, 2002.

296



. A concepciio de matéria na obra de Schopenhauer. Sao Paulo: Humanitas, 2009.

BRITO, F. Finalidade do mundo. Estudos de filosofia e teleologia naturalista. Vol. I, 2*
Edicdo, Rio de Janeiro, Instituto Nacional do Livro, 1957.

BRUM, T. O pessimismo e suas vontades. Schopenhauer e Nietzsche, Rio de Janeiro,
Rocco, 1998.

BUCHER, E., PAYNE, E. & KURTH, K. (orgs.). Von der aktualitit Schopenhauers.
Frankfurt am Main: W. Kramer, 1972.

CACCIOLA, M. L. M. O. Schopenhauer e a questio do dogmatismo. Sdo Paulo: Edusp,
1994.

CAREIL, A.F. Hegel y Schopenhauer. Madrid: La Espana Moderna, s.d.

CASSIRER, E. Schopenhauer. In: Les systémes post-kantians. Lille: Presses Universitaires
de Lille, 1983.

DEBONA, V. Schopenhauer e as formas da razao. O teodrico, o pratico e o ético-mistico,
Sao Paulo, Annablume, 2010.

DELBOS, V. De Kant aux post-kantiens. Paris: Aubier, 1992.
DELEUZE, G. Diferenca e repeticdo, Sao Paulo, Graal, 2006.

DESCARTES, R. Obras escolhidas. J. Guinsburg, Roberto Romano e Newton Cunha
(Orgs.). Rio de Janeiro, Perspectiva, 2010.

ESPINOSA, B. Etica, Lisboa, Relégio D’Agua, 1992.
. Tratado da reforma do entendimento, Lisboa, Edi¢des 70, 1987.
FERRY, L. Kant. Uma leitura das trés “Criticas”, Rio de Janeiro, Difel, 2010.

FISCHER, K. Die Welt als Erkenntnissystem. In: SPIERLING, V. (org). Materialen zu
Schopenhauers Die Welt als Wille und Vorstellung (publicado originalmente em
Schopenhauers Leben, Werke und Lehre. Heidelberg, 1908).

. A commentary on Kant’s Critic Pure Reason, in: BECK, L. W. (Org.). The
philosophy of Immanuel Kant. A collection of eleven of the most important books on
Kant’s philosophy reprinted in 14 volums. New York: Garland, 1976.

GARDINER, P. Schopenhauer. México: Fundo de Cultura Econémica, 1997.

GIL, F. (Cord.). A recep¢iao da Critica da Razio Pura. Antologia de escritos sobre Kant
(1786-1844). Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 1992.

GOLDSCHMIDT, V. Schopenhauer, lecteur de Lamarck — L& probleme des causes finales.
In: Ecrits. Paris: Vrin, 1984, vol. II.

297



GUEROULT, M. Etudes philosophiques, Paris, Les Belles Lettres, 1946.
GUYER, P. (Org.). Kant. Aparecida-SP: Idéias e Letras, 2009.
GWINNER, W. Arthur Schopenhauer. Leipzig: Brockhaus, 1922.

HAN, J. Transzendentalphilosophie als Ontologie. Wiirzburg: Konighausen & Neumann,
1988.

HARTMANN, N. A filosofia do idealismo alemao. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian,
1960.

HEIDEGGER, M. Kant y el problema de la metafisica. México: Fondo de Cultura
Econdmica, 1996.

HEINRICH, H. Darstellung des Willens. In: Materialen zu Schopenhauers “Die Welt als
Wille und Vorstellung” (originalmente em Das Verhéltnis von Wille und Intellekt.
Dissertagdo, Konigsberg, 1911).

HIGGINS, K. M. Arthur Schopenhauer, in: Robert C. Solomon and Kathleen M. Higgins
(Editors): Routledge History of Philosophy. Volume VI. The Age of German Idealism:
London and New York, 2004. pp. 330-362.

HOFFE, O. Immanuel Kant. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2005.

HONNEFELDER, L. Scientia transcendens: die formale Bestimmung der Seindheit und
Realitiit in der Metaphysik des Mittealters und der Neuzeit, Hamburgo, Meiner, 1990.

. La métaphysique comme science transcendantale. Paris: Presses Universitaires de
France (PUF), 2002.

HORKHEIMER, M. Die Aktualitit Schopenhauers. In: EBELING & LUTKEHAUS (orgs.).
Schopenhauer und Marx (originalmente publicado em Zur Kritik der instrumentellen
Vernunft, 1974).

HUBSCHER, A. Denker gegen den Strom. Bonn: Bouvier, 1973.

IBRI, I. A. Kéosmos noetdés: a arquitetura metafisica de Charles S. Peirce. Sao Paulo:
Perspectiva, 1992.

JAKYOUNG, H. Transzendentalphilosophie als Ontologie. Wiirzburg, Konighausen &
Neumann, 1988.

JAMMER, M. Conceitos de espaco: A historia das teorias do espago na fisica, Rio de
Janeiro, Contraponto, 2010.

JANAWAY, Ch. (Ed.). The Cambridge Companion to Schopenhauer. New York:
Cambridge University Press, 2007.

298



. Self and world in Schopenhauer’s philosophy. New York: Clarendon Press. Oxford,
2007.

KANT, I. Kritik der reinen Vernunft, 2vols. Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch
Wissenschaft, 1974.

. Critica da razéo pura. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 3*Edic3o.
. Critica da faculdade do juizo. Rio de Janeiro, Forense Universitaria, 2005; 2010.
. Escritos pré-criticos. Sao Paulo: UNESP, 2005.

. Manual dos cursos de Légica Geral. Edi¢do bilingiie: alemao e portugués. Tradugio,
apresentacdo e guia de leitura de Fausto Castilho. Campinas, SP, Editora Unicamp, 2006.

. Principios metafisicos de la ciencia de la naturaleza. Madrid: Alianza Editorial,
1989.

. Prolegdmenos a toda a metafisica futura. Lisboa: Edi¢des 70, 1987.
. Realidade e existéncia. Sdo Paulo: Paulus, 2005.
KLOSSOWSKI, P. Nietzsche e o circulo vicioso, Rio de Janeiro, Pazulin, 2000.

KOBLER, M. A tnica intui¢do — 0 Unico pensamento: Sobre a questdo do sistema em Fichte e
em Schopenhauer, in: doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol.4, n.1, pp.153-173, Abril, 2007.

LACHIEZE-REY, P. L'Idéalisme kantien. Paris: Vrin, 1950.
LEBRUN, G. Kant e o fim da metafisica. Sao Paulo: Martins Fontes, 2002.
. Sobre Kant. Sao Paulo: Iluminuras, 1993.
. Afilosofia e sua histéria, Sdo Paulo, Cosacnaify, 2006.
LeFRANC, J. Compreender Schopenhauer. Petropolis: Vozes, 2005.
LINHARES, O. B. Realismo e idealismo transcendentais na “Dissertacdo de 1770, in: Kant
e o kantismo. Herancas inerpretativas. pp.56-87, Célia Aparecida Martins e Ubirajara

Rancan de Azevedo Marques (Orgs.), Marilia, SP, Ed. Brasiliense, 2009.

LOPARIC, Z. A semantica transcendental de Kant, Campinas-SP, Colecdo CLE, Volume
41-2005.

MAIMON, S. Essai sur la philosophie transcendantale. Paris: Vrin, 1989.
MALTER, R.; SEELIG, W. & INGEKAMP, H.-G. (orgs.). Schopenhauer in der

internationalen Discussion. Frankfurt am Main: W. Kramer, 1988 (Schopenhauer-Jahrbuch,
vols. 69).

299



MANN, Th. Schopenhauer. In: Adel des Geistes. Oldenburg: Fischer, 1967.
. Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Madrid: Alianza Editorial, 2000.

MARGUTTI, Paulo. Iniciacio ao siléncio. Analise do Tractatus de Wittgenstein, Sao
Paulo, Loyola, 1998.

MARKET, O. Prefacio a Edi¢do Portuguesa. Kant e a Recepcdo da sua obra até aos alvores
do século XX, in: Recepcio da Critica da Razdo Pura, Fundag¢do Calouste Gulbenkian,
Lisboa, 1992.

MATTOS, F. C. Da teoria a liberdade: a questdo da objetividade em Kant. Sdo Paulo:
am, 2009.

METHLING, A. Das Realititsproblem im Denken Schopenhauer: eine Untersuchung zur
Struktur seines Systems, Aachen, Verlag Schaker, 1993.

MOBUSB, S. Schopenhauer fiir Anfinger. Die Welt als Wille und Vorstellung. Eine Lese-
Einfithrung. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag (dtv), 2006.

MORGESTERN, M. Schopenhauers Philosophie der Naturwissenschaften, Bonn, Bouvier
Verlag, 1985.

MULLER, K. Critica as provas de Deus e fé na razdo pratica - Indicios de um subtexto das
teologias kantianas. In: Kant e a teologia. Georg Essen e Magnus Striet [eds.], Sdo Paulo,
Loyola, 2010.

NIETZSCHE, F. Nietzsche, Kritische Simtliche Briefe -- KSB --, I, pp. 159-160. Trad.
sugerida pelo professor Rogério Lopes ao professor Gustavo Costa, a quem devo o
conhecimento da referida carta e a quem aqui presto meus agradecimentos.

. “Terceira consideracdo extemporanea: Schopenhauer como educador”. In: LEBRUN,
G. (sel. e org). Nietzsche - Obras Incompletas. Trad. Rubens R. Torres Filho. 4% ed. Sao
Paulo: Nova Cultural, 1987.
LOPES, R. Ceticismo e vida contemplativa em Nietzsche, Tese de Doutorado defendida na
Universidade Federal de Minas Gerais, Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas,
Departamento de Filosofia, sob a orientagdo da Prof. Dr. José Raimundo Maia Neto, 2008.
OLIVEIRA, M. A. A filosofia na crise da modernidade. Sao Paulo: Loyola, 1990.
PATON, H. J. Kant’s metaphysic of experience, Lightning Source, 2008.
PEREZ, D. O. Kant no Brasil. Sdo Paulo: Escuta, 2005.

. Kant e o problema da significacio, Curitiba, Ed. Champagnat, 2008.
PHILONENKO, A. Schopenhauer - Une philosophie de la tragédie. Paris: Vrin, 1980.

. Schopenhauer critique de Kant. Paris: Les Belles Lettres, 2005.
300



POL DROIT, R. (org.). Présences de Schopenhauer. Paris: Grasset, 1988.

POPKIN, R. Histéria do ceticismo de Erasmo a Spinoza, Rio de Janeiro, Francisco Alves,
Trad. Danilo Marcondes, 2000.

PUECH, M. Kant et la causalité, Paris, Vrin, 1990.

REDYSON, D. (Org.). Arthur Schopenhauer no Brasil. Em meméria dos 150 anos da
morte de Schopenhauer, Jodo Pessoa, Ideia, 2010.

. Metafisica do sofrimento do mundo. O pensamento filoséfico pessimista, Jodo
Pessoa, Idéia, 2009.

ROHDEN, Valério. O sentido do termo Gemiit em Kant, in: Kant no Brasil, Sdo Paulo:
Escuta, 2005.

RICONDA, G. Schopenhauer interprete dell occidente, Mildo, Mursia (Gruppo Editoriale),
1986.

ROCHAMONTE, C. Metafisica e moralidade na Filosofia de Schopenhauer. Dissertagio de
Mestrado em Filosofia defendida na Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Centro de
Ciéncias Humanas, Letras e Artes. Programa de Pods-graduacdo em Filosofia, 2010.
Orientador: Prof. Dr. Jaimir Conte.

ROSSET, C. Ecrits sur Schopenhauer. Paris: Presses Universitaires de France (PUF), 2001.
. Schopenhauer, philosophe de 1"absurde. Paris: QUADRIGE/PUF, 1994.

ROUSSET, B. La doctrine kantienne de 1'objectivité. Autonomie comme devoir et
devenir. Paris: Vrin, 1967.

RUFFING, M. O sujeito do conhecimento - o objeto da acdo: a “passagem”, identidade e
diferenca na filosofia de Arthur Schopenhauer, in.: Cadernos de filosofia alema XIII, pp.11-
28. Publicacdo semestral do Departamento de Filosofia - FFLCH-USP, Jan-Jun. 2009.

SAFRANSKI, R. Schopenhauer und Die wilden Jahre der Philosophie. Eine Biographie.
Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag, 2001.

Schopenhauers Kritik der Physikotheologie. In: SPIERLING, V. (org.).
Schopenhauer im Denken der Gegenwart.

SALLES, J. C. (org.). Schopenhauer e o idealismo aleméo. Salvador: Quarteto, 2004.
SCHAEFER, A. Die Schopenhauer-Welt. Berlim: Berlim Verlag, 1981.

. Probleme Schopenhauers. Berlim: Berlim Verlag, 1984.

SCHMIDT, A. Schopenhauer und der Materialismus. In: EBELING & LUTKEHAUS (orgs.).

Schopenhauer und Marx (originalmente publicado em Drei Studien iiber Materialismus.
Munique: Carl Hanser, 1977).

301



SCHONDOREF, H. Der Leib im Denken Schopenhauers und Fichtes. Munique: Berchman,
1982 (Miichener Philosophische Studien, vols. X).

SCHULZE, G. E. Kritik der theoritischen Philosophie, vol.Il, Bruxelas, Culture et
Civilisation, 1973.

SIMMEL, G. Schopenhauer y Nietzsche. Un ciclo de conferencias. Ediciones Espuela de
Plata, 2004.

SMITH, P. J. O Ceticismo de Hume, Sao Paulo, Loyola, 1995.
SIPRIOT, P. (org.). Schopenhauer et la force du pessimisme. Paris: Rocher, 1988.

SPIERLING, V. (org). Materialen zu Schopenhauers “Die Welt als Wille und
Vorstellung”. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984.

. Arthur Schopenhauer zur Einfiihrung. Hamburg: Junius Verlag GmbH, 2002.

SIEWERTH, G. Grundfragen der Philosophie im Horizont der Seinsdifferenz.
Dusseldorf: Verlag L. Schwann, 1963.

STIEGLER, B. Refaire le Cogito: Schopenhauer et le commencement cartésien, pp.63-78, in:
Ch. Bonnet et Salem (Ed.), La raison dévoilée. Etudes schopenhaueriennes, Paris, Vrin,

2005.

STOLLBERG, J. “Das Tier, das du jetzt totest, bist du selbst...” Arthur Schopenhauer
und Indien. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2006.

STOSCH, Klaus von. Criticismo transcendental e a questdo da verdade. In: Kant e a teologia.
Georg Essen e Magnus Striet [eds.], Sdo Paulo, Loyola, 2010.

SUAREZ, F. Disputaciones metafisicas I. Disp. [-VI. Madrid: Gredos, 1960.

TORRES FILHO, R. R. O espirito e a letra. A critica da imaginacdo pura em Fichte. Sao
Paulo, Atica, 1985.

.Ensaios de filosofia ilustrada. Sdo Paulo: Iluminuras, 2004.

URDANIBIA, J. (Coord.). Los antihegelianos: Kierkegaard y Schopenhauer. Barcelona:
Anthropos, 1990.

VAIHINGER, H. The philosophy of as if, Routledge-USA, 2008.

Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Auflage,
Stuttgart/Leipzig/Berlin, Union Deutsche Verlagsgesellschaft, 1922.

VAZ, H. C. DE LIMA. Escritos de filosofia III. Filosofia e cultura. Sdo Paulo: Loyola,
1997.

. Escritos de filosofia VII. Raizes da modernidade. Sao Paulo: Loyola, 2002.
302



VETO, M. O nascimento da vontade. S3o Leopoldo: Unisinos, 2005.

VLEESCHAUWER, H. J. De. La déduction transcendentale dans 1'Oeuvre de Kant, New
York, Garland Publishing, 1976.

WEIMER, W. Schopenhauer. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1982 (Ertriage
der Forschung).

WITTGENSTEIN, L. Tractatus logico-philosophicus, Sao Paulo, Edusp, 1993.
YOUNG, J. Schopenhauer. London and New York: Routledge, 2005.
ZELLER, E. Schopenhauer. In: SPIERLING, V. (org.). Materialen zu Schopenhauers “Die

Welt als Wille und Vorstellung” (originalmente publicado em Geschichte der deutschen
Philosophie seit Leibniz, Munique, 1873).

303



	TESE RUY pre- texto
	TESE RUY parte 01
	TESE RUY parte 02
	TESE RUY conclusao
	TESE RUY bibliografia

